UNIVERSITE DU QUEBEC A MONTREAL

LES FRUITS DE L’IGNORANCE :
LES FONCTIONS PRODUCTIVES DE L’OUBLI
DANS LA PENSEE DE FRIEDRICH NIETZSCHE

THESE PRESENTEE
COMME EXIGENCE PARTIELLE
DOCTORAT EN PHILOSOPHIE

PAR

STEPHANE ROY-DESROSIERS

NOVEMBRE 2025



UNIVERSITE DU QUEBEC A MONTREAL
Service des bibliothéques

Avertissement

La diffusion de cette thése se fait dans le respect des droits de son auteur, qui a signé le
formulaire Autorisation de reproduire et de diffuser un travail de recherche de cycles
supérieurs (SDU-522 — Rév.12-2023). Cette autorisation stipule que «conformément a
l'article 11 du Réglement no 8 des études de cycles supérieurs, [I'auteur] concede a
I'Université du Québec a Montréal une licence non exclusive d’utilisation et de
publication de la totalité ou d’'une partie importante de [son] travail de recherche pour
des fins pédagogiques et non commerciales. Plus précisément, [I'auteur] autorise
I'Université du Québec a Montréal a reproduire, diffuser, préter, distribuer ou vendre des
copies de [son] travail de recherche a des fins non commerciales sur quelque support
que ce soit, y compris I'Internet. Cette licence et cette autorisation n’entrainent pas une
renonciation de [la] part [de l'auteur] a [ses] droits moraux ni a [ses] droits de propriété
intellectuelle. Sauf entente contraire, [I'auteur] conserve la liberté de diffuser et de
commercialiser ou non ce travail dont [il] posséde un exemplaire.»



Remerciements

Cette these est dédiée a Bibiane Roy, ma meére. Je lui dois plus que tout. Sans oublier la Poukisa
de jou mwen ak nwit mwen.

Je tiens d’abord et surtout a remercier le professeur Dario Perinetti et la professeure Chiara
Piazzesi, mes directeurs de thése qui m’ont toujours épaulé durant les moments critiques de mon
cheminement ; sans leur appui indéfectible, cette thése n’aurait certainement jamais vu le jour.

J’aimerais également souligner la contribution du professeur Claus Zittel, professeur a I’Université
de Stuttgart, dont 1’hospitalité lors de mon séjour de recherche en Allemagne est encore a ce jour
appréciée. Merci également au professeur Fabien Theofilakis, professeur a 1’Université Paris-
Sorbonne, qui m’a permis de participer a son séminaire d’été a Berlin et 8 Munich dans lequel j’ai
beaucoup appris.

Cette thése n’aurait pu se réaliser sans le soutien financier du Fonds de recherche du Québec
(FQRSC), du Conseil de recherches en sciences humaines du Canada (CRSH), du Centre canadien
d’études allemandes et européennes (CCEAE) et du département de philosophie de 1I’Université du
Québec a Montréal.

J’aimerais enfin exprimer toute ma gratitude envers cette adversité, faite parfois in carne ed ossa,
rencontrée au courant de mes études. Il faut dire que sans sa présence dans ma vie, je n’aurais pu
trouver dans les moments les plus difficiles toute la motivation nécessaire pour compléter cette
grande aventure qui tire maintenant a sa fin.

1



Table des matiéres

Remerciements ........ceeeneecseeesneecnnes ii
AVertiSSement ..........eeeeeeessneecsnneens v
RESUIME ....ouuneeeniiitrininitinnecntectisaesseessessssisssesssesssseesssssssesssassssessssssssssssassssessssssssssssassssasssse viii
ADSEITACE acccneeiiiieiiiiiieiiteniineicitnissseessstnesssssessssscssssssssssssssssesssssessssssssssssssssassssssssssssssssssssssssssssasses ix
INTRODUCTION ..ccouiiiiirinnninsunssensnsssnsssnsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss 1
0.1. PensSEes rapaillEes ........ccuieciiiriiiiieriieiiieeite ettt ettt et te et e b e e taeeebeestaeenbeessneennaas 5

0.2. CREMINEIMIENE .....eeietieniieiieeiieie ettt ettt e bt eate st e bt este e st enbeeaseseee bt enseeneenseenee 11

1.0. LA METAPHORE GASTRO-ENTEROLOGIQUE .......covovurerereesressessessessessesssssesessenes 14
L RN 013 1§ SRS 14

1.2. Gastroscopie d’ une MELAPNOTE. ........eovueiiiieriiieiieie ettt 15

1.2.1. La mémoire et I’assimilation métabolique ...........cceoveevieriieniienienieeiieeee e 18

1.2.2. L’oubli, la désassimilation et I’évacuation métabolique...........ccceeevveeeveeennenn. 22

1.3. L’énigmatique interaction entre la mémoire et 1’oubli...........ccoocieiiiiiiniiiiiiice, 28

1.3.1. Spontanéisme, atavisme et volition physio-psychologique...........c.ccceevveeennenn. 29

LA DIEESHIL ..ottt ettt ettt sttt eaees 36

2.0. PAR-DELA L’ANTINOMIE DE LA MEMOIRE ET DE L’OUBLI 38
2.1. La transvaluation de IPoubli .........ccccooiiiiiiiiiiiec e 38

2.2. La meétaphysique d€S CONIAITES .....cccuveeerireerieeerieeerireeerereeeereeesseeessneessreesseeesseeesssees 47
2.2.1. L’unité composite deS CONLIAITES.....cccuveeerrieeriieeeiieeeiieeeireeeireeeareesneeeseneeennnes 51

2.2.2. La genése des contraires et I’antinomie volatiliSée...........ccecveverieniinenicnnne 59

2.2.3. De 12 SUDIMAION. ..cc.uiiiiiiiieeiieeie ettt et 64

2.2.4. La complémentarité interactive des CONtraires.........occveeeeureenuveeniereencneeesveeennes 69

3.0. L’OUBLI ET LES FRUITS DE L’IGNORANCE 74
3.1. Spontanisme et infra-conscience psychologique ..........ccccevviveriieeiiieeiieecie e 74

3.2. OrigINeS PrOAUCLIICES . ..veeuvieiiieiieeiieetie et eiteetteetteeteeteeeseeeteesabeessaeesseenseesnseenseeenseennns 77
3.2.1. L’émergence du 1angage .........ccccveveiiiieiiieeiiie et 80

3.2.2. L’émergence de 1a Morale ..........coeeeiiieiiieeiiie e 83

3.3. Les hypotheses anthropogEniquES ............ccceeeiieiieiiiienieeie e 87

111



3.3.1. De la durabilité et de 1a fTUIAIE ......eeveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeees 93

3.3.2. Repenser (umlernen) 'oUbli..........c.cccueeiiiiniieiiienieeiieee et 96

3.4. Les fruits de IZNOTANCE ....c..eeeeeiieeiieeciie ettt et e e s rae e s e e snreeenaee s 100

4.0. LA MEMOIRE INCONSCIENTE .....vvveveeenesesessessessessessessessessessesssessessessessessessessessesans 108
4.1. La reproductibilité des rouages instinctuels de I’économie mentale ................cc......... 108

4.2. Le refoulement de 1a MEMOITE ......cc.eevuiriiriiiiiiiierieeieeereeeeeee e 110
4.2.1. La capacité de reproduction de 1a mémoire..........cceeevveeevveeecieeeiieeeieeeiieens 116

4.3. La mémoire inconsciente (UnbewufStes Gedachtnif) .......cccecvueeeevueeeceeeecreeeeiieesireeenns 119
4.3.1. La prééminence de la mémoire inCONSCIENLE .........ceevuveereerereeiieenieeieenreennnen 120

4.3.2. La formation de la mémoire iNCONSCIENTE ........cc.eerveeruieriiieriieeiienie e eneeen 123

4.3.3. La transmission de la mémoire iNCONSCIENLE..........cueevueerieerieeriiienieeieesieeneenn 125

4.3.4. La sélection d’un modus operandi ................c.cccoeecveeveeeceenceeecienieeseenneene 130

4.4. Une prédisposition instinctuelle au réel..........oooviiiiiiiiiiiiiiee e, 133
4.4.1. Un systeme de croyances : causation, identification, substantialisation ......... 136

4.5. Le patrimoine héréditaire..........cccueeruieeiieiienieeiieeie ettt et eaeeteeseee e e seneennaes 143

5.0. LES REGENTES IDEOLOGIQUES DE LA MEMOIRE ET DE L’OUBLIL.............. 146
5.1. Préambule a une philosophie de I’avenir...........cccceevveeeiieniieiieniieiesie e 146

5.2. La liberté de la volonté au regard de la gastro-entérologique..........ccceevvereenuervuennnene 151
5.2.1. La liberté de conscience au regard de I’instinct grégaire ..........ccceeecvveernveennnee. 155

5.3. Les régentes idéologiques de la mémoire et de ’oubli.........cccvveeiieeniieeniieeniieee. 165
5.3.1. Une philosophie de I’avenir ..........cccccocuevieiiiniiniininiiieeeeeeeeeesie e 172

6.0. AU SEUIL DE LA VIE ET DE LA MORT .....ccoevininsinrensaissenssessssssasssessssssssssssssssssssssses 179
0.1, ECCE NOMIO.....eiiiiiii ettt ettt et et e e ens 179

6.2. ECCE NOMO (SUILE) ..vvvieeiiiieeiiie ettt et te e e te e et e e st e e e naeessseeesnneeennneees 188
CONCLUSION....ccceevurrersuessacssessaes 191
7.1 DECOUVETLES ..ottt ettt ettt et e be e et e bt e st eesbeeeabeesbeesabeenaeeens 191

7.2, CONLLIDULIONS ..ttt ettt sttt ettt sb et sat e sbe et et e sbeenbeetesaeens 198
BIBLIOGRAPHIE DES (EUVRES CITEES ET CONSULTEES.......coceveereererrersensensessesens 203

v



Avertissement

Tous les passages de Friedrich Nietzsche cités en frangais sont issus des textes des éditions
Flammarion a moins d’indication contraire.

En ce qui a trait aux passages ou précisions en allemand, ceux-ci sont tirés de I’édition des ceuvres
de Friedrich Nietzsche : Samtliche Werke — Kritische Studienausgabe in 15 Bdnden (KSA) parue
chez de Gruyter (Neuausgabe 1999) — textes et variantes établis par Giorgio Colli et Mazzino
Montinari. La présente étude se réfere également aux Sdamtliche Briefe — Kritische Studienausgabe
in 8 Béinden (KSB), établis par les mémes chercheurs et parus chez la méme maison d’édition.

Afin de ne pas alourdir inutilement I’appareil de notes, les renvois aux ouvrages les plus souvent
cités de Nietzsche sont abrégés :

GT : Die Geburt der Tragddie (1872)

NIETZSCHE, Friedrich. (2022). La naissance de la tragédie. (Céline Denat, trad.). Paris : Editions
Flammarion.

UWL : Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne (1873)

NIETZSCHE, Friedrich. (1969). Introduction théorétique sur la vérité et le mensonge au sens
extra-moral. Le livre du philosophe. (Angele Kremer-Marietti, trad.). Paris : Editions Flammarion.

PZG : Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen (1873)

NIETZSCHE, Friedrich. (1990). La philosophie a [’époque tragique des Grecs. (Jean-Louis
Backes, Michel Haar et Marc B. de Launay, trad.). Paris : Editions Gallimard.

DS : UnzeitgemédBe Betrachtungen. Erstes Stiick : David Strauss der Bekenner und der
Schriftsteller (1873)

NIETZSCHE, Friedrich. (1990). Considération inactuelle I. (Pierre Rusch, trad.). Paris : Editions
Gallimard.

HL : Unzeitgeméafle Betrachtungen. Zweites Stiick : Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das
Leben (1874)



NIETZSCHE, Friedrich. (1988). Seconde Consideération intempestive : De [ ’u{ilité et de
[’inconvénient des études historiques pour la vie. (Henri Albert, trad.). Paris : Editions GF
Flammarion.

SE : UnzeitgemédBe Betrachtungen. Drittes Stiick : Schopenhauer als Erzieher (1874)

NIETZSCHE, Friedrich. (1990). Considération inactuelle I1I et IV. (Henri-Alexis Baatsch, Pascal
David, Cornélius Heim, Philippe Lacoue-Labarthe, Jean-Luc Nancy, trad.). Paris: Editions
Gallimard.

WB : Unzeitgemife Betrachtungen. Viertes Stiick : Richard Wagner in Bayreuth (1876)

NIETZSCHE, Friedrich. (1990). Considération inactuelle III et IV. (Henri-Alexis Baatsch, Pascal
David, Cornélius Heim, Philippe Lacoue-Labarthe, Jean-Luc Nancy, trad.). Paris: Editions
Gallimard.

MA I : Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch fiir freie Geister. Erster Band (1878)

NIETZSCHE, Friedrich. (2019). Humain, trop humain I. (Patrick Wotling, trad.). Paris : Editions
GF Flammarion.

MA 1I : Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch fiir freie Geister. Zweiter Band (1879-1880)

NIETZSCHE, Friedrich. (2019). Humain, trop humain II. (Eric Blondel, Ole Hansen-Love et Théo
Leydenbach, trad.). Paris : Editions GF Flammarion.

M : Morgenroéte (1881)
NIETZSCHE, Friedrich. (2012). Aurore. (Eric Blondel, trad.). Paris : Editions GF Flammarion.

FW : Die frohliche Wissenschaft (1882)

NIETZSCHE, Friedrich. (2020). Le gai savoir. (Patrick Wotling, trad.). Paris : Editions GF
Flammarion.

Za : Also sprach Zarathustra (1883-1885)

NIETZSCHE, Friedrich. (2006). Ainsi parlait Zarathoustra. (Genevievre Bianquis, trad.). Paris :
Editions GF Flammarion.

JGB : Jenseits von Gut und Bose (1886)

vi



NIETZSCHE, Friedrich. (2000). Par-deld bien et mal. (Patrick Wotling, trad.). Paris : Editions GF
Flammarion.
GM : Zur Genealogie der Moral (1887)

NIETZSCHE, Friedrich. (2002). La généalogie de la morale. (Eric Blondel, Ole Hansen-Love,
Théo Leydenbach, Pierre Pénisson, trad.). Paris : Editions GF Flammarion.

WA : Der Fall Wagner (1888)

NIETZSCHE, Friedrich. (1985). Le cas Wagner. (Henri Albert, trad.). Paris: Editions GF
Flammarion.

AC : Der Antichrist (1888)

NIETZSCHE, Friedrich. (1996). L’Antéchrist. (Eric Blondel, trad.). Paris: Editions GF
Flammarion.

EH : Ecce homo (1888)
NIETZSCHE, Friedrich. (1992). Ecce homo. (Eric Blondel, trad.). Paris : Editions GF Flammarion.

GD : Gotzen-Dammerung (1889)

NIETZSCHE, Friedrich. (1985). Le Crépuscule des idoles. (Henri Albert, trad.). Paris : Editions
GF Flammarion.

DD : Dionysos-Dithyramben (1889)

NIETZSCHE, Friedrich. (1997). Dithyrambes pour Dionysos. (Michel Haar, trad.). Paris : Editions
Gallimard.

NW : Nietzsche contra Wagner (1889)

NIETZSCHE, Friedrich. (1992). Nietzsche contre Wagner. (Eric Blondel, trad.). Paris : Editions
GF Flammarion.

NF : Nachgelassene Fragmente / Fragments posthumes (1869-1889)

vil



Résumé

La présente theése entend révéler comment l'ignorance, et plus précisément cette forme particulicre
d'ignorance qui nait de l'oubli, se trouve au cceur de la pensée nietzschéenne, fagonnant sa
conception du développement humain. Pierre angulaire de ses analyses anthropogéniques et
prospectives de 'action humaine, cette thése s'attache a montrer combien I'oubli, a ’instar de la
mémoire, est doté de fonctions productives qui contribuent a I’essor de I’espéce. Fréquemment
invoquée a des moments critiques de ses différentes analyses, la valeur explicative de 1'oubli se
déploiera pleinement. Mais en présence d’aucune théorisation explicite ni de ’oubli ni de la
mémoire, en ce sens de ce qui est nettement et complétement formulé, on verra en méme temps
que le fond de la pensée nietzschéenne a ce sujet est notoirement difficile a atteindre.

Pour dissiper cette difficulté et pallier ’'indéterminé, la présente thése propose d’éclairer plusieurs
énigmes de la pensée nietzschéenne relatives a la mémoire et a ’oubli. La premiére concerne
I’omniprésence, dans 1’ceuvre de Friedrich Nietzsche, de la métaphore gastro-entérologique, qui
sert d’analogie privilégiée pour penser la mémoire comme fonction d’assimilation (Einverleibung
ou Aneignung) et 1’oubli comme fonction d’évacuation (Beseitigung ou Ausscheidung) au sein de
I’économie mentale. Sont ensuite interrogées les assises de ’interaction complémentaire des
facultés susmentionnées, qui laissent perplexes au-dela du rapport analogique avec la gastro-
entérologie. L approfondissement exégétique des deux premiers chapitres, dissipant directement la
confusion interprétative qui régne autour des activités propres de la mémoire et de 1’oubli dans la
pensée nietzschéenne, clarifiant I’énigmatique interaction complémentaire entre ces facultés a
premiere vue opposées, de méme que révélant la transvaluation de ’oubli opéré par Nietzsche,
permettra par la suite de déterminer les fonctions contributives et productives de I’oubli a I’essor
de ’espece humaine. Enchainant sur certaines hypotheses anthropogéniques, il va subséquemment
étre possible de découvrir comment la mémoire contribue a renverser 1’ordre du temps en tant que
courroie de transmission d’un patrimoine héréditaire en provenance d’un passé primitif, mais dont
la transmission se voit toujours affinée par des oublis ponctuels. L’énigme que pose la transmission
héréditaire d’instincts fagonnant les rouages de I’économie mentale humaine y sera dissipée, pour
ensuite tenter de mesurer le niveau de maitrise qu’il est possible d’exercer sur la transmission dudit
patrimoine. L’apparent déterminisme physio-psychologique dans la pensée nietzschéenne y sera
abordé plus en longueur. Fort de ce qui préceéde, les découvertes ayant peuplé les chapitres
précédents vont contribuer a résoudre la forme énigmatique (Rdthselform) que prennent les propos
de Nietzsche placés au début de son Ecce homo, et plus particulierement sa présumée double nature
qu’il place entre la vie et la mort. Le lien intime et profondément enraciné dans I’histoire de la
pensée occidentale unissant la mémoire a la survivance et 1’oubli a la mort s’y voyant développé
en derniere analyse.

Mots clés : Philosophie — Nietzsche — Oubli — Mémoire.

viil



Abstract

This thesis aims to reveal how ignorance, and more precisely the particular form of ignorance that
arises from forgetting, lies at the heart of Nietzschean thought, shaping his conception of human
development. As a cornerstone of his anthropogenic and prospective analyses of human action, this
thesis endeavors to show the extent to which forgetting, together with memory, is endowed with
productive functions that contribute to the development of the species. Frequently invoked at
critical moments in his various analyses, the explanatory value of forgetting will unfold in full. But
in the absence of any explicit theorization of either forgetting or memory, in the sense of what is
clearly and completely formulated, we shall see that it is notoriously difficult to get to the bottom
of Nietzschean thinking on this subject.

To dispel this difficulty and overcome indeterminacy, the present thesis aims to provide a solution
to various problems within Nietzschean thought surrounding memory and forgetting. Beginning
with the omnipresence of the gastroenterological metaphor in Friedrich Nietzsche's work, which is
examined first, as it serves as an analogy to describe memory as a function of assimilation
(Einverleibung or Aneigung) and forgetting as a function of evacuation (Beseitigung or
Ausscheidung) within the mind. Questioned next are the foundations of the complementary
interaction of the aforementioned faculties that leaves one perplexed beyond the analogical
relationship to gastroenterology. The exegetical examination of the first two chapters, dissipating
confusion surrounding the specific activities of memory and forgetting in Nietzschean thought,
clarifying the enigmatic and complementary interaction between these faculties, at first sight
opposed, as well as revealing Nietzschean efforts of transvaluating forgetting will subsequently
contribute to determining the productive functions of this faculty for the development of the human
species. Following on from certain anthropogenic hypotheses, it will subsequently be possible to
discover how memory is conceived of as a source of inheritance from a primitive past, whose
transmission is nevertheless refined by occasional forgetfulness. The problem in Nietzschean
thought surrounding the hereditary passing of instincts shaping the inner workings of the human
mind will find an answer, to attempt afterwards to measure the level of control one could potentially
exercise over the passing of this inheritance; the apparent physio-psychological determinism in
Nietzschean thought being discussed here at greater length. On the basis of the foregoing, the
discoveries made in the preceding chapters will help to resolve the enigmatic form (Rdthselform)
of Nietzsche's thoughts at the beginning of his Ecce homo, and in particular his presumed dual
nature, which he places between life and death. The intimate link, deeply rooted in the history of
Western thought, between memory and survival and forgetting and death will be developed in the
final analysis.

Keywords: Philosophy — Nietzsche — Forgetfulness — Memory.

X



INTRODUCTION

I1 a été dit que « [l]e sieécle de Nietzsche est peut-étre le grand siécle de la mémoire : les sciences
humaines, la psychologie, la psychiatrie et la neurologie se développent et se penchent sur le
fonctionnement du cerveau »'. Ce a quoi on peut apporter cette précision, par rectitude, que c’est
a la fois la mémoire ef I’oubli qui sont a bien des égards considérés comme des curiosités a cette
époque, suivant I’intérét que leur porte un pan de la recherche du XIX® siecle, motivée par la
volonté de pallier leur indétermination®. En ce siécle ou la recherche vise a trouver certaines
réponses en ce qui a trait a la nature peu claire de ces facultés, la pensée nietzschéenne n’est pas en
reste, méme si ceux, ayant lu studieusement les écrits de Friedrich Nietzsche (1844-1900), savent
qu’il n’entreprend aucune théorisation explicite de la mémoire ou de 1’oubli. Un manque
d’explicitation, au sens de ce qui est nettement et complétement formulé, qui fait en sorte que le

fond de sa pensée a ce sujet est notoirement difficile a atteindre.

A cette difficulté s’ajoute I’embarras dans lequel se trouve celle ou celui qui s’affaire a y voir plus
clair. Un embarras vécu en partie et en raison des plus récentes traductions frangaises de La
généalogie de la morale (1887), dont plus particulierement celles du deuxiéme essai de 1’ouvrage
dans lequel le philosophe de Rdcken aborde la capacité propre de ’oubli. Ce dernier y qualifie en
ces termes cette faculté : « L’oubli n’est pas simplement une vis inertiae, comme le croient les
esprits superficiels, mais plutdt une faculté de rétention active [ Hemmungsvermogen], positive au
sens le plus rigoureux a laquelle il faut attribuer le fait que tout ce que nous vivons, éprouvons, ce

que nous absorbons, accéde aussi peu a la conscience [...] »°. Or, les traductions francaises de la

" ABENSOUR, Alexandre. (2014). La mémoire. Paris : Editions Flammarion. p. 41.

2 On peut simplement citer quelques ouvrages parus durant les années fastes du développement de la pensée
nietzschéenne, soit entre 1870-1889 : De [’intelligence (1870) d’Hippolyte Taine; Das Geddchtniss als allgemeine
Function der organisirter Substanz (1871) d’Ewald Hering; Le Cerveau et ses fonctions (1876) de Jules Bernard
Luys; Unconscious memory (1880) de Samuel Butler; Les maladies de la mémoire (1881) de Théodule-Armand
Ribot; Uber das Gediichtnis. Untersuchungen zur experimentellen Psychologie (1885) d’Hermann Ebbinghaus,
Unconscious Memory in Disease (1886) de Charles Creighton; Essai de psychologie générale (1887) de Charles
Richet, etc.

3 NIETZSCHE, Friedrich. (2002). La généalogie de la morale. (Eric Blondel, Ole Hansen-Love, Théo Leydenbach,
Pierre Pénisson, trad.). Paris : Editions GF Flammarion. p. 67. Le texte original se lit comme suit : « Vergesslichkeit



capacité propre de 1’oubli restent indécises ici : Hemmungsvermégen étant traduit soit comme une
« faculté de rétention active »*, soit comme une « faculté d’inhibition active »°. Et ce, alors qu’entre
capacité de rétention et capacité d’inhibition, la différence est pourtant notable : 1’inhibition
pouvant se comprendre comme la force qui fait obstacle a une prise de conscience, la ou la rétention
suppose plutdt cette capacité de conservation permettant ensuite de présenter, par le rappel, ce qui
fut retenu. Curieusement, en tant que « faculté de rétention active », I’oubli semblerait s’approprier
ici une fonction ordinairement attribuée a la mémoire, qui est elle-méme comprise par Nietzsche,
quelque peu plus loin dans le méme texte, comme une volonté de rétention, ¢’est-a-dire comme un

« ne pas vouloir laisser aller »® (Nicht-wieder-los-werden-wollen) de ce qui tend a disparaitre.

Cette méme indétermination au sujet de la fonction exacte de 1’oubli se retrouve aussi dans
plusieurs notes d’éditeurs qui visent a servir d’éclaircissements. L’oubli y est alors décrit de
maniére imagée comme étant 1’analogue d’une « fonction physiologique de la digestion »’, en tant
qu’il peut soulager I’esprit par 1’« évacuation »® qu’il procure. Sauf que ces descriptions, qui se
veulent des points d’éclaircissements qu’on retrouve en marge du texte principal, vont souvent a
I’encontre d’une conception faisant de 1’oubli une « faculté de rétention active ». En effet, il devient
peu clair, parmi ces notes et traductions, s’il s’approprie ou non une fonction ordinairement
attribuée a la mémoire, ce qu’est la rétention, ou s’il détient une fonction qui lui est propre et le

distingue, soit I’évacuation.

ist keine blosse vis inertiae, wie die Oberflachlichen glauben, sie ist vielmehr ein aktives, im strengsten Sinne
positives Hemmungsvermogen, dem es zuzuschreiben ist, dass was nur von uns erlebt [...] » GM, I, § 1.

4 NIETZSCHE, Friedrich. (2002). La généalogie de la morale. (Eric Blondel, Ole Hansen-Love, Théo Leydenbach,
Pierre Pénisson, trad.). Paris : Editions GF Flammarion. p. 67. On remarque ¢galement que 1’édition revue et publiée
en mars 2023 conserve la traduction de « faculté de rétention active ».

5, NIETZSCHE, Friedrich. (1971). La généalogie de la morale. (Isabelle Hildenbrand, Jean Gratien, trad.). Paris :
Editions Gallimard. p. 59.

6GM, 1L, § 1.

7 NIETZSCHE, Friedrich. (2002). La généalogie de la morale. (Eric Blondel, Ole Hansen-Love, Théo Leydenbach,
Pierre Pénisson, trad.). Paris : Editions GF Flammarion. note 170. p. 219.

8 NIETZSCHE, Friedrich. (2019). Humain, trop humain II. (Eric Blondel, Ole Hansen-Love, Théo Leydenbach,
trad.). Paris : Editions GF Flammarion. note 27. p. 419.

NIETZSCHE, Friedrich. (2002). La généalogie de la morale. (Eric Blondel, Ole Hansen-Love, Théo Leydenbach,
Pierre Pénisson, trad.). Paris : Editions GF Flammarion. note 170. p. 219.

2



Sans étre en reste, le méme probléme d’indétermination se présente en portant pareillement son
attention sur différentes traductions anglaises et italiennes en ce qui a trait a la capacité propre de

I’oubli, comme Hemmungsvermégen, traduit comme un « faculty of repression »°

ou plus
récemment comme un « ability to suppress »'°. On y insiste alors ici plus particuliérement sur sa
capacité de répression, comme force qui tend a controler 1I’expression de ce qui veut surgir, laissant
d’ailleurs poindre que ce qui fait I’objet d’une répression n’est pas entiérement éliminé; comme
I’évoque, par contra, ’aptitude a supprimer. Certaines traductions italiennes reviennent en

revanche sur sa capacité d’inhibition, comme « facolta attiva [...] d’inibizione »'!, 1 ou d’autres

insistent plutot sur son apparente force de freinage, en tant « forza frenante »'2.

Il s’ensuit que dans le sillage ici présent de différentes traductions et notes d’éditeurs, une
ambiguité demeure, tandis que c’est justement un une difficulté de compréhension qui anime les
pages qui suivent. Il s’impose a savoir si, en cherchant a déterminer la chose exactement, 1’oubli
est une faculté de rétention, ou plutot une faculté d’inhibition, une faculté de répression ou de
suppression, ou méme, une force de freinage; sans exclure bien sir la possibilité qu’il soit une
faculté d’évacuation — a I’image d’une fonction physiologique de la digestion, sachant que
Nietzsche emprunte souvent une terminologie gastro-entérologique pour rendre compte des

capacités de la mémoire ef de I’oubli.

L’éclatante diversité des points de vue générés par les traductions, les notes d’éditeurs, de méme
que par la réception critique de la pensée nietzschéenne donnent parfois la vive impression que
Nietzsche n’elit pas toujours une idée précise a I’esprit lorsqu’il était question de clairement

déterminer les facultés que sont la mémoire ou I’oubli dans ses écrits. Sans rien omettre en termes

%11 faut noter que W. Kaufmann traduit en 1967 « Positives Hemmungsvermdgen » par « faculty of repression »,
mais tout en présentant en bas de page le terme allemand; flairant vraisemblablement la difficulté de traduire ce
néologisme. Voir : NIETZSCHE, Friedrich. (1967). On the Genealogy of Morals. (Walter Kaufmann, R. J.
Hollingdale, trad.). New York : Random House. p. 57.

19 NIETZSCHE, Friedrich. (2006). On the Genealogy of Morality. (Carol Diethe, trad.). Cambridge : Cambridge
University Press. p. 35.

"' NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia della morale. Uno scritto polemico. (Ferruccio Masini, trad.). Milano :
Adelphi Edizioni. p. 57.

12NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia della morale. (Vanda Perretta, trad.). Roma : Newton Compton Editori.
p. 44.



d’ouvrages publiés, une recherche qui traite a fond et presque exclusivement de ces facultés au sein

de sa pensée se faisait toujours attendre, jusqu’a ce qui suit tente d’y remédier.

Une remédiation qui débute par la nécessité de concevoir la mémoire et 1’oubli comme un ensemble
interactif qui font d’eux, plus qu’une simple opposition entre contraires, mais bien des facultés
complémentaires. Aujourd’hui encore, une certaine divergence perdure dans la réception critique
a savoir si I’on doit (ou non) penser ces facultés séparément, ou comme un ensemble;
problématique qui attendait toujours d’étre résolue. Une premicre lecture, rarissime, tient a les
penser comme formant un tout. On peut penser a la lecture de Karl Jaspers ayant souligné que leur
opposition n’est qu’apparente'®. De méme que celle de Sarah Kofman, relevant la tension que le
philosophe exprime souvent dans ses écrits entre ces facultés en raison de leur rapport indissoluble,
et qui affirme que : « La visée fondamentale de la mémoire, c’est de faire oublier... »'*. En
revanche, une seconde lecture, bien plus courante, ne réserve qu’un traitement en silo aux facultés
ci-mentionnées. Un préjugé tenace fraye alors son chemin ou I’on envisage 1’action desdites
facultés comme étant strictement autonome, mettant par le fait méme de coté les indices qui font

d’elles des parties d’un important réseau d’interaction.

Sans s’arréter net, 1a ou il serait pourtant possible d’aller plus de 1’avant au sujet de la mémoire et
de I’oubli, les pages qui suivent vont démontrer comment l'ignorance, puis plus précisément la
forme particuliére d'ignorance qui nait de 'oubli, se présente en fait comme une partie intégrante a
la conception nietzschéenne du développement de 1I’€tre humain. Que ce soit par son rdle de
complément a la mémoire et de force coercitive dans 1’économie mentale; sa participation au
développement intellectuel et moral, mais également a I’histoire et 1’éveil de I’action morale et du
sentiment moral; sa contribution a la subtilisation du déterminisme dans la condition humaine
ouvrant la voie a la responsabilisation, a ’engagement de la parole par la promesse, a 1’élévation
au respect de la loi et de la morale; son imbrication dans tout horizon existentiel et toutes
perspectives historiques; sa participation a la sélection instinctuelle qui en vient a constituer le

patrimoine héréditaire en transmission au sein de l’espéce humaine; en plus d’étre, plus

13 JASPERS, Karl. (1936). Nietzsche. Introduction a sa philosophie. (Henri Niel, trad.). Paris : Editions Gallimard.
p. 243.

14 KOFMAN, Sarah. (1983). Nietzsche et la métaphore. Paris : Editions Galilée. p. 73.

4



généralement, une partie prenante a 1’¢lan de création humaine. Tous ces aspects vont converger
pour souligner l'importance des fonctions de I'oubli pour la philosophie nietzschéenne, ainsi que sa
pertinence pour l'humanité. Mais comme il en sera toujours question en concomitance, les
découvertes au sujet de 1’oubli ne se feront aucunement en I’absence d’une réflexion sur la
mémoire; ces deux facultés étant, comme il en sera question, résolument complémentaires, tout en

étant distinctes.

Les idées véhiculées par Nietzsche au sujet des facultés susmentionnées ne font d’ailleurs pas
exception a son époque; méme qu’elles s’apparentent trés souvent a celles mises de I’avant de son
vivant dans la recherche émergente a leur sujet. Distincte d’études contemporaines dans les
sciences humaines, la psychologie, la psychiatrie et la neurologie, on peut néanmoins tenir pour
acquis que la recherche du XIX° siecle qui attire Nietzsche prend elle-méme ses distances d’une
conception plus conventionnelle et vulgaire de la mémoire, qui se veut la simple rétention d’un
passé, ou méme, de 1’oubli, compris comme 1’effacement de ce méme passé. Comme le corps de
la recherche qui suit s’efforce de 1’¢établir, Nietzsche met souvent en scéne une interaction
productive entre la mémoire et I’oubli dans un rapport dynamique de rétention et d’évacuation. Un
dynamisme qui s’exprime tout autant en termes de forces (ou volontés) en interaction, qu’en
devenir. On verra comment cette interaction peut étre une source d’interrogation, tout comme le
seront les possibles fonctions productives qui en découlent, et tout particuliérement la maniére
qu’elles auraient contribué a assurer la pérennité de 1’espéce au cours du développement de 1’étre
humain'>. Se voulant une source de découvertes, les pages qui suivent vivent de I’espoir d’y étre

ultimement parvenu.

0.1. Pensées rapaillées

L’idée selon laquelle les propos de Nietzsche sur la mémoire et 1’oubli sont « indéterminé[s] et
équivoque[s] »'® sur le plan conceptuel a rapidement fait son chemin dans la réception critique de

sa pensée, et ce, parce qu’il n’¢luciderait jamais comment a lieu la rétention en mémoire ou sa

1SUWL, p. 214; GM, 11, § 1; JGB, § 229.

1 HEIDEGGER, Martin. (1971). Interprétation de la Deuxiéme considération intempestive de Nietzsche.
Paris : Editions Gallimard. p. 67.



connexion interne a ’oubli!”. 1l est pourtant possible de découvrir dans les écrits de Nietzsche
I’idée qu’il se fait de ces facultés, sauf qu’il est nécessaire de faire des efforts en ce sens. Lorsqu’il
formule le jugement ci-mentionné, Heidegger n’a jamais fait sienne cette visée. Son commentaire
de De l'utilité et de l'inconvénient des études historiques pour la vie (1874) fait néanmoins preuve
de perspicacité en identifiant la « rétention »'® (et non-rétention) comme étant 1’essence derriére
’unité de la mémoire et de ’oubli, soulignant en méme temps leur importante « connexion »'°. 11
ne se prononce pas clairement cependant sur la fagon dont Nietzsche a pu lui-méme concevoir cette
connexion au cours de son cheminement intellectuel; n’envisageant donc jamais que ladite
connexion puisse introduire une liaison dynamique et productive. Plusieurs aspects de la pensée
nietzschéenne au regard des facultés ci-mentionnées ne sont en fait tout simplement pas traités par
Heidegger, ce qui, il faut souligner, diminue la force du jugement qu’il formule a leur endroit; un
fait corroboré par Michel Haar qui indique lui-méme que « Heidegger a peu pensé 1’oubli comme
force productive »*° en abordant les écrits nietzschéens. C’est un fait a noter, tout comme 1’est sa
démarche marquée par la place privilégiée accordée aux fragments posthumes®!. Depuis, puis
depuis fort longtemps maintenant, le poids qu’il faut accorder a ces fragments a été sujet a
discussion®?; certains espérant notamment que les énigmes de la pensée nietzschéenne se dénouent

en les étudiant.

Ce qu’on découvre parmi ces fragments posthumes captive incontestablement D’attention. A

commencer par I’importance manifeste accordée par Nietzsche a la mémoire (Geddchtnif3 et ses

7 Ibid. p. 61.
8 Ibid. p. 54.
19 Ibid. p. 61.

20 « Heidegger a peu pensé I’oubli comme force productive. Il ne croit pas a ce que Nietzsche appelle I’« oubli actif »
(aktive Vergessenheit), présent dans une non-historicité ou une non-historialité créative. Il ne serait pas d’accord avec
le Nietzsche de La généalogie de la morale (Deuxi¢éme dissertation, § 1) et de la Deuxieme Inactuelle pour poser la
force positive de 1’oubli. Toute création repose sur la faculté primordiale d’oublier et, pour cela, de s’enfermer dans
un horizon borné, oublieux des innombrables « dettes » que nous avons envers I’histoire. Il ne dirait pas, comme
Nietzsche, que « sans oubli, il ne pourrait y avoir ni bonheur, ni sérénité, ni espoir, ni fierté, ni présent ». Heidegger,
appartenant a une génération en rupture avec le romantisme, n’a retrouvé qu’a la fin de son itinéraire, ou presque, un
rapport avec le concept de nature qui lui a toujours paru dangereux. Il a du mal a parler du corps, des sens et de ce
que Nietzsche aborde sous la notion de rédemption philosophique de la nature ». HAAR, Michel. (2014). La lecture
heideggérienne de Nietzsche. Les cahiers de I’'Herne : Friedrich Nietzsche. (dir. Marc Crépon). Paris : Editions
Flammarion. pp. 338-339.

2l HEIDEGGER, Martin. (1971). Nietzsche 1. Paris : Editions Gallimard. p. 18.
22 MONTINARI, Mazzino. (1996). La Volonté de puissance n’existe pas. Paris : Editions de I’Eclat.

6



variantes terminologiques) tout au long de son cheminement intellectuel, dont témoignent de
nombreuses réflexions fragmentaires, particulierement durant les années 1872, 1880, 1881 et 1884.
On y découvre des interrogations a savoir comment la mémoire est méme possible, puis des appels
a changer la fagcon de penser?® (umlernen) cette derniére; au méme titre que Nietzsche tente de

corriger, dans certains ouvrages publiés, beaucoup de mécompréhension entourant 1’oubli*.

La mémoire devient donc une importante source de spéculation, dite méme une propriété originaire
(Ureigenschaft) de la sensation, dont la capacité de rétention serait plus vieille que la conscience
ou méme certains sentiments®. Elle se congoit aussi comme un processus primaire (Urprozef)
permettant d’identifier une quelconque similitude entre une chose et une autre (irgend welche
Ahnlichkeit an einem und einem andern Ding ausfindig machen); activité dont elle vivrait et
s’exercerait incessamment®. Toutes pensées y seraient redevables, alors que ces derniéres arrivent

27. Le mouvement réflexe

moins a agir sur la mémoire, qu’elles en seraient composées
(Reflexbewegungen) d’un corps y est aussi interrogé, possiblement le résultat d’une forme de
préservation (bewahren) redevable a la mémoire. Le mimosa, une plante sans conscience, sans
imagination, mais qui réagit néanmoins par réflexe au toucher, exemplifierait comment cette

capacité de rétention est possiblement partagée par tous les étres sensibles®®.

Le rapport entre la mémoire et les instincts (Instinkt) ou pulsions®® (Triebe) commence davantage
a étre interrogé dans des fragments posthumes a partir de 1880. Le corps vivant demeure son siege,
mais les rapports d’échanges de la mémoire se définissent, de méme que ses fonctions. Ce qui
dirigerait son activité de rétention, ce serait notamment une inclinaison naturelle a amoindrir la
complexité et I’hostilité du monde pour le rendre plus habitable. En action, la mémoire assimile ce

qui est nouveau a I’ancien, comme faculté de simplification (ou d’abréviation) qui parvient a traiter,

23 KSA. NF-1884, 11:25[514]; NF-1884, 11:26[94]; NF-1885, 11:40[29].

2%HL,p.77,§ 1 et GM, I, § 3.

25 KSA. NF-1872, 7:19[161]; NF-1872, 7:19[162]; NF-1872, 7:19[161]; NF-1876, 8:23[186].
26 KSA. NF-1872, 7:19[217]; NF-1872, 7:19[179].

27 KSA. NF-1872, 7:19[165]; NF-1872, 7:19[166]; NF-1872, 7:19[186].

28 KSA. NF-1872, 7:19[161].

2 KSA. NF-1880, 9:6[63]; NF-1880, 9:6[64].



arranger et incorporer le vécu pour mieux en faire sens®. Ce faisant, elle s’apparenterait alors a
une fonction du monde organique, comme celle de ’assimilation’!. Nietzsche établit également
une analogie entre son activité et la capacité de la logique a subsumer, réduire, simplifier
(subsumieren, reduziren, simplificiren) des réalités complexes en composantes plus simples®, en
ce que la rétention en mémoire, par le biais d’un processus analogue qui lui est propre, réduit la
lexité du vé ttant seul t en évid I’ tiel*>. De mé il souli
complexité du vécu en mettant seulement en évidence I’essentiel’”. De méme qu’il souligne sa
participation vraisemblable & la formation originelle des concepts; ces derniers émergeant d’un
processus par lequel certains traits auraient été retenus en mémoire, alors que d’autres auraient été

34 sans intervention aucune de la conscience. En effet, trés souvent, ce sont les activités et

évacués
les fonctions d’une « mémoire inconsciente »*> (Unbewuftes Geddichtnif3) qui sont notamment
mises de 1’avant, produits d’une activité instinctuelle ou pulsionnelle, et que bien d’autres a son

époque voient comme une courroie de transmission générationnelle, voire d’hérédité>S.

Tandis qu’un tel rapaillage des fragments posthumes peut apporter un certain éclairage, on ne doit
pourtant jamais perdre de vue qu’ils font souvent ou seulement état d’idées en gestation ou
mirissantes, dont plusieurs entrent méme en contradiction. A titre d’exemple, durant une méme
année, alors que I’extension et la faillibilité de la mémoire sont interrogées, il est dit d’un souffle
qu’elle retient tout’’ (das alles aufbewahrende Geddichtnif3), et d’un autre, qu’on ne peut envisager
qu’elle soit véritablement infaillible®®. Nietzsche semble aussi indécis dans son propos a savoir
quelle extension donner a cette faculté. Il est dit, en 1872, que la mémoire n'a rien a voir avec les

nerfs ou le cerveau®”, alors qu’en 1877, sa formation préalable reléverait d’un processus cérébral*’,

30 KSA. NF-1885, 11:40[7]; NF-1885, 11:34[167]; NF-1885, 11:34[249]; NF-1885, 11:38[2]; NF-1884, 11:25[409].
31 KSA. NF-1885, 11:40[15].

32 A titre d’exemple, en simplifiant des concepts ou des arguments complexes grace a Iutilisation de notations
symboliques et a I’analyse des propositions.

3 KSA. NF-1885, 11:40[34]; NF-1885, 11:34[167].

3 KSA. NF-1884, 11:26[94].

35 KSA. NF-1883, 10:15[52].

36 KSA. NF-1872, 7:19[162]; NF-1880, 9:4[35]; NF-1888, 13:16[40].
37 KSA. NF-1872, 7:19[147].

3% KSA. NF-1872, 7:19[163].

3 KSA. NF-1872, 7:19[162].

4 KSA. NF-1877, 8:22[58].



puis en 1880, les nerfs sont dorénavant garants d’une forme de rétention mémorielle*!. D’autres
éclaircissements sont aussi manquant pour comprendre comment les sensations de plaisir (Lus?) et
de déplaisir (Schmerz) dépendent de la mémoire*?, quand la présence systématique des premiers
)43

(Lust- und Unlustsystem)™ contribuait dans un fragment antérieur a la formation de la seconde.

Des réflexions sur I’oubli (Vergessen et ses variantes terminologiques) ne sont pas en reste non
plus dans les fragments posthumes. A cette distinction prés que I’oubli est rarement abordé sans
complément. Il est entre autres question de I’oubli du passé, du mal, de la maladie, de la souffrance,
de I’oubli et du pardon, de I’oubli et de la culpabilité, de la richesse d’oublier et des liens entre
I’oubli et la vanité*. D’autres compléments I’accompagnent, repris et développés davantage dans
ses ouvrages publiés, dont 1’idée selon laquelle le bonheur dépend de la capacité d’évacuer son
passé, comme y parviennent les animaux, de méme que 1’étre humain y parvient plus facilement
durant son enfance®. En effet, certains sujets animent plus que d’autres les réflexions. L’oubli que
’art procure, et plus généralement, I’importance de 1’oubli comme force productive de création est

t46

souvent mise de I’avant™. De méme qu’on remarque de nombreux fragments au sujet de 1’oubli de

s0i*’; son propos étant possiblement inspiré de I’essayiste américain Ralph Waldo Emerson auquel

il associe justement I’importance de ce type d’oubli (das Selbst vergessen)®.

Quelques années avant la parution d’ Humain, trop humain (1878), a partir de 1876, on observe que
se développent plusieurs hypotheses anthropogéniques sur le passé primitif de I’humanité. Il est

alors question de 1’oubli de la béte sauvage que fut I’homme et dans la plupart des cas, de la perte

4 KSA. NF-1880, 9:2[68].
42 KSA. NF-1881, 9:11[301].
43 KSA. NF-1872, 7:19[161].

4“4 KSA. NF-1873, 7:29[151]; NF-1883, 10:16[49]; NF-1880, 9:6[84]; NF-1881, 9:16[2]; NF-1876, 8:17[7];
NF-1882, 10:4[91]; NF-1876, 8:18[56]; NF-1883, 10:7[152]; NF-1879, 8:47[6].

45 KSA. NF-1873, 7:29[143]; NF-1873, 7:29[98]; NF-1873, 7:30[2].
46 KSA. NF-1880, 9:4[276]; NF-1888, 13:22[28]; NF-1873, 7:29[180]; NF-1886, 12:5[19].

47 KSA. NF-1880, 9:3[140]; NF-1880, 9:6[416]; NF-1881, 9:12[127]; NF-1883, 10:7[58]; NF-1883, 10:7[103];
NF-1883, 10:7[145]; NF-1884, 11:25[76]; NF-1885, 11:35[22]; NF-1887, 13:11[92]; NF-1887, 13:11[341];
NF-1888, 13:14[64]; NF-1888, 13:22[26].

48 KSA. NF-1883, 10:15[27].



de sens et de direction qui déterminaient autrefois une maniére d’étre parmi les hommes primitifs*.
Ce chainon de réflexion se répercute aussi sur d’autres interrogations portant sur I’action humaine.
L’oubli de I’origine des raisons qui motivent 1’action morale, comme le motif derriére I’égoisme,
I’altruisme, ou bien 1’oubli du motif premier d’une action deviennent tous des sources de
réflexions®®. De méme que 1’est cette tension qui unit I’oubli d’un passé primitif et ce dont ’étre
humain continue pourtant a porter en lui par hérédité; ce dernier se voyant ainsi décrit comme étant
dépositaire d une régente de la mémoire et de I’oubli qui pénétrerait tout autant sa formation morale
qu’intellectuelle®. D une maniére surprenante par ailleurs, I’oubli, puis 1’ignorance qu’il induit,
devient une pierre angulaire au développement humain dans plusieurs fragments. Sans la faculté
d’oublier, aucune formation (Bildung) du genre susmentionné n’efit été possible®?; son importance
se révélant d’autant plus par les efforts que Nietzsche dégage visant notamment a jauger sa valeur,

en tant qu’habileté divine (géttliche Fertifkeit), ou en tant que force plastique (Plastische Krafi)*>.

Or, aussi intéressant soit-il d’essayer de saisir 1’idée qu’un penseur s’est fait des facultés que sont
la mémoire et I’oubli en se basant exclusivement sur ses fragments posthumes, aucune raison
déterminante ne motive de leur accorder une quelconque prérogative. D’une part, leur nature
fragmentaire fait en sorte qu’il s’avere difficilement de tout y voir. Divisant les fragments de
manicre thématique, comme on vient de le faire, entre la mémoire et ’oubli, on perd notamment
de vue D'interaction dynamique et productive entre ces deux facultés mise en relief dans les
ouvrages publiés. A vrai dire, aucun rapaillage des fragments ne saura étre en mesure de surpasser
les publications nietzschéennes en profondeur pour cette raison; les propos au sujet des facultés ci-
mentionnées y étant davantage peaufinés. D’autre part, a I’aune du souci du détail que Nietzsche a
d’ailleurs accordé a ses publications — la typographie, la police des caracteres sur la couverture, la

teinte du livre, puis bien plus —, et dont témoignent maints échanges dans sa correspondance avec

4 KSA. NF-1880, 9:3[80]; NF-1876, 8:23[10].

50 KSA. NF-1879, 8:42[15]; NF-1876, 8:19[115]; NF-1880, 9:4[52]; NF-1880, 9:3[85].
51 KSA. NF-1879, 8:42[22]; NF-1872, 7:19[67].

52 KSA. NF-1876, 8:19[59].

53 KSA. NF-1883, 10:16[17]; NF-1883, 10:22[1]; NF-1873, 7:29[151].

10



ses éditeurs™, il s’aveére génant et méme malavisé de passer outre le premier moyen par lequel

I’auteur a choisi de véhiculer ses idées.

Les pages qui suivent endossent ainsi le commentaire de Walter Kaufmann au sujet de tous ceux
(dont Alfred Béumler et Jiirgen Habermas) dans la lignée de Heidegger préférant les fragments
posthumes a I’ceuvre publiée : « It seems wholly preposterous to ignore the works which a
philosopher has published, to claim he did not really mean what he said in them, and to prefer them
the scattered scribblings which he penned on his walks »>>. Si on espére mieux déterminer I’idée
précise que Nietzsche se fait au sujet de la mémoire et de I’oubli, et des problématiques qui en
découlent, 1I’ceuvre publiée doit avant tout &tre mobilisée pour ce faire. Les fragments, comme ci-
haut, peuvent bien sir servir d’indices ou de supports — ici méme comme notes introductives,

comme avant-golt des enjeux —, mais sans pouvoir leur accorder une entiére priorité.

Plus que ces fragments épars, ’on peut d’ailleurs aisément soutenir que plusieurs auteurs
contemporains de Nietzsche peuvent tout aussi bien contribuer a édifier un contexte historique
éclairant au sujet des facultés dont il est ici question. Ce qui se verra clairement dans les chapitres
qui suivent, car les idées que Nietzsche se fait de la mémoire et de 1’oubli ne sont nullement
apparues d’un coup; voire méme que les idées qu’il s’en fait ne sont aucunement imperméables a

celles qui circulent a son époque.

0.2. Cheminement

Veillant a étaler la pensée nietzschéenne en considération de ses itérations thématiques et
respectant la progression naturelle de celle-ci a travers le cheminement de ses ouvrages publiés,
chacun des chapitres qui suit s’affaire a des objectifs précis; tous animés par le méme désir de
compréhension en ce qui a trait a la conception nietzschéenne de la mémoire et de I’oubli, de méme

que par la volonté de résoudre les problématiques qui les entourent.

54 Ceux-ci étant E. Schmeitzner, E. W. Fritzsche et C. G. Naumann. Voir : NIETZSCHE, Friedrich. (2003).
Sdmtliche Briefe — Kritische Studienausgabe in 8 Bdnden (KSB). Munich : Editions de Gruyter.

55 KAUFMANN, Walter. (1974). Nietzsche : Philosopher, Psychologist, Antichrist. Princeton : Princeton University
Press. p. 78. Voir aussi : p. 453.

11



L’omniprésence de la métaphore gastro-entérologique dans 1’ceuvre de Nietzsche (/.0. La
métaphore gastro-entérologique) est d’abord interrogée dans le premier chapitre, cette derniere lui
servant d’analogie pour décrire la mémoire comme fonction d’assimilation et 1’oubli comme
fonction d’évacuation au sein de 1’économie mentale. Par ce point de départ, le chapitre tient a
deux objectifs principaux. D’une part, dissiper la confusion qui régne au sujet des activités propres
de la mémoire et de 1’oubli dans la pensée nietzschéenne, alors que plusieurs lectures tendent a
penser que la premiere reléeve des fonctions de la seconde. De méme que relever, d’autre part, ce
que Nietzsche a souligné subtilement & maintes reprises dans ses ouvrages, soit la présence d’une
interaction complémentaire entre ces facultés a premiére vue opposées. Différentes énigmes
entourant cette interaction sont mises de 1’avant en derniére partie, en abrégé ici en introduction,

alors que les chapitres subséquents vont notamment tenter de leur apporter une solution.

Le deuxiéme chapitre (2.0. Par-dela I’antinomie de la mémoire et de [’oubli) interroge justement
les assises de I’interaction complémentaire des facultés susmentionnées afin de mieux les €élucider;
mettant aussi en évidence la transvaluation de 1’oubli qu’opere Nietzsche dans ses ouvrages, —
c’est-a-dire la révision radicale de la valeur qu’on doit accorder a cette faculté — et par-dela une
métaphysique des contraires (dualiste et fixiste) qu’il s’efforce de critiquer. Deux problémes dans
sa pensée, ceux de I'unité et de la genese des contraires sont abordés; le chapitre permettant
notamment de démontrer (au-dela de 1’analogie gastro-entérologique) comment la mémoire et

I’oubli forment une unité composite au sein de I’économie mentale.

Le troisiéme chapitre (3.0. L’oubli et les fruits de [’ignorance) a comme objectif de dissiper
I’énigme entourant la nature spontanée et infra-consciente des facultés déja nommeées. Il met plus
particulierement en relief les hypothéses anthropogéniques nietzschéennes par lesquelles on
découvre que l’interaction complémentaire entre la mémoire et ’oubli au sein de I’économie
mentale, tout en €étant spontanée et infra-consciente, suit en réalité un processus organis¢, débiteur
d’une vie instinctuelle d’une intelligence sous-jacente. Des hypothéses anthropogéniques, les
fonctions contributives et productives de 1’oubli pour I’essor de I’espece humaine vont notamment

se rendre plus explicites.

12



Enchainant sur certaines hypothéses anthropogéniques, le quatriéme chapitre (4.0. La mémoire
inconsciente) s’active a résoudre 1’énigme que pose la possible transmission héréditaire d’instincts
faconnant les rouages de 1’économie mentale humaine. Le chapitre permet de découvrir comment
la mémoire contribue a renverser 1’ordre du temps en tant que courroie de transmission d’un
patrimoine héréditaire en provenance d’un passé primitif, mais dont la transmission se voit toujours
affinée avec le temps par des oublis ponctuels. De I’interaction complémentaire de ces facultés, un
héritage émerge; ce dernier prenant la forme d’une prédisposition instinctuelle au sein de
I’économie mentale par laquelle chaque étre humain engage le monde d’une maniére réguliére et

déterminée.

Le cinquiéme chapitre (5.0. Les régentes idéologiques de la mémoire et de [’oubli) a comme
objectif de mesurer la maitrise qu’il est possible d’exercer sur la transmission dudit patrimoine
héréditaire. Une prédisposition instinctuelle de 1’étre humain définissant en amont sa nature, il y
est alors question de la volonté concertée de régenter la mémoire et I’oubli en aval, et ce, de telle
sorte qu’on tente d’influer — un tant soit peu — sur le cours de la nature foncierement indéterminée
de I’étre humain. La problématique du déterminisme physio-psychologique dans la pensée

nietzschéenne y est alors abordée plus en longueur.

Fort de ce qui précede, le dernier chapitre (6.0. Au seuil de la vie et de la mort) mobilise les
découvertes précédentes afin de résoudre la forme énigmatique (Rdthselform) que prennent les
propos de Nietzsche placés au début de son Ecce homo (1888); ouvrage posthume, mais en méme
temps incontournable en raison de la rétrospective qu’il procure sur son itinéraire intellectuel. La
présumée double nature de Nietzsche, qu’il place entre la vie et la mort, se voit mise au diapason
des réflexions sur la mémoire et I’oubli ayant alimenté les chapitres antérieurs; le lien intime et
profondément enraciné dans I’histoire de la pensée occidentale unissant la mémoire a la survivance

et I’oubli & la mort y étant fructueusement développé en guise de derniére analyse.

Au demeurant, une démonstration d’ensemble va se dégager des chapitres a venir, mettant
particuliérement en évidence quels sont les apports de I’oubli pour le développement de 1’étre
humain et 1’essor de 1’espeéce suivant la pensée nietzschéenne; celle-la méme qui réévalue de
maniére novatrice toute I’importance de 1’ignorance — aussi indispensable que productive. Plus

d’un siecle de commentaires, peuplé d’incontournables — comme ceux de Wolfgang Miiller-Lauter,

13



Walter Kaufmann, et bien d’autres —, tout n’est pas encore dit sur la pensée nietzschéenne, car une
indéterminité et certaines énigmes demeurent. La présente thése s’affaire a 1’une d’entre elles, soit
I’énigmatique connexion qui unit la mémoire et 1’oubli, de méme que les fruits de I’ignorance dont

I’oubli permettrait de cueillir par ses fonctions productives.

14



1.0. LA METAPHORE GASTRO-ENTEROLOGIQUE

Si tu ne manges pas, tu ne vas pas mourir ...
La grande bouffe (1973)
— Marco Ferreri

1.1. Apéritif

Malgré les évidentes fractures (entre aphorismes, essais, mais aussi fragments) qui composent les
écrits de Nietzsche, un accent peut tout de méme étre mis sur certaines constances thématiques.
L’une d’entre elles, et non la moindre, c’est notamment la mobilisation de la métaphore gastro-
entérologique dans le but de décrire ensemble, en action et de maniere imagée les activités
respectives de la mémoire et de 1’oubli, dont leur fonctionnement dans I’économie mentale. Une
métaphore qui va servir ici de point de départ, car on verra dans ce qui suit que c’est seulement en
replacant ces facultés dans le réseau d’interaction qu’introduit cette derniére que 1’on comprend

mieux comment celles-ci se conditionnent, puis par le fait méme, se completent.

Lorsque Nietzsche se décide de « parler en image »' (im Bilde geredet), il mobilise notamment la
métaphore gastro-entérologique pour €tablir une analogie. Généralement, une analogie peut préter
main forte a des efforts heuristiques, justificatifs ou persuasifs, mais le philosophe de Récken tend
plus particulierement a I’employer dans une visée programmatique, en ce qu’elle lui permet de
raccorder les différents domaines d’investigations que sont la physiologie et la psychologie. A titre
d’exemple, I’analogie au cceur de la métaphore gastro-entérologique permet de mettre en évidence
une similitude entre une capacité physiologique — comme I’assimilation du systeme digestif — et
une capacité psychologique — comme la mémoire. Sans envisager que cette analogie soit parfaite,
il n’en demeure pas moins que Nietzsche étend I’extension du concept d’assimilation dans le but

d’éclaircir ce qu’est la mémoire; ce dont on ne peut ignorer, mais devons plutot interroger.

1 JGB, § 230.

14



Méme si son propos sur la mémoire et 1’oubli n’est pas réductible a la métaphore gastro-
entérologique, puis le pont analogique qu’elle établit, les pages qui suivent tdchent d’ouvrir la voie
a une meilleure conception des activités effectives des facultés susmentionnées, telles qu’elles sont
décrites par Nietzsche en adoptant cette métaphore a dessein. Ce qui suit va en méme temps
remettre en cause une lecture malheureuse et maintenant trop commune qui ignore ou omet de
mettre en évidence 1’ensemble interactif que forment ces facultés. Une lecture qui en vient méme
parfois a mécomprendre les activités respectives de chaque faculté, a un point tel ou on congoit de
manicre erronée que la mémoire reléve les fonctions productives de 1’oubli. Il faut plutot lever le
voile sur leur action distincte, mais complémentaire; lever le voile sur I’interaction qui les unit,

décrite ponctuellement au sein des ouvrages nietzschéens.

1.2. Gastroscopie d’une métaphore

Afin que la nourriture devienne un bolus, les dents (incisives et molaires) permettent de la trancher
et de la broyer par la mastication. Une fois mise en petits morceaux et imbibés de salive par un acte
de digestion mécanique et chimique, leur déglutition comprend un stage volontaire, ou ils sont
poussés a I’arriere de la bouche, et involontaire, alors qu’ils sont avalés. Le bolus est ensuite conduit
par ’cesophage a I’estomac par une action péristaltique produite dans le pharynx. Il est conservé
dans I’estomac et les glandes gastriques sécreétent des liquides qui poursuivent le travail de
digestion chimique. Les sécrétions de 1’estomac transforment le bolus en chyme, avant que celui-
ci passe par la valve du pylore qui régule I’entrée a I’intestin gréle qui commence au duodénum.
Le duodénum regoit le chyme, mais a un taux qui n’est pas supérieur au taux auquel le chyle peut
étre absorbé¢ et digéré dans I’intestin gréle ou a lieu I’absorption la plus significative des nutriments.
Le chyme passe ensuite dans le jéjunum qui le meéne a la valvule iléo-cacale. Cette derniere, qui
donne accés au cecum au début du cdlon, empéche en méme temps tout reflux de maticre fécale
du cdlon de pénétrer dans I’intestin gréle. Une fois dans le colon, le chyme subit un autre processus
d’absorption et de conservation. De 14, il est aussi transformé en matiere fécale qui traverse le

rectum pour €tre évacuée par 1’anus.

15



C’est toute la complexité du systeéme digestif, dont on ne donne qu’un apergu ici, qui servait jadis
de métaphore pour décrire les facultés psychologiques que sont la mémoire et 1’oubli : dénotant
ainsi une activité de rétention et d’évacuation, un processus d’assimilation, de conservation, de
transformation, de désassimilation, une activité parfois consciente, parfois infra-consciente,
impliquant un processus réglé, qui peut étre déréglé, une capacité aussi présente chez le particulier
que dans I’espéce, et plus encore. Cette métaphore permettait aussi de tisser un lien notable entre
la physiologie du corps et ces mémes facultés psychologiques. C’est entre autres pour cette raison
que Nietzsche I’emprunte tout au long de son ceuvre, au méme titre, mais dans une moindre mesure,
que le physicien Georg Christoph Lichtenberg, le philosophe Arthur Schopenhauer et le
psychologue Théodule-Armand Ribot, dont il n’ignorait pas les écrits>. On la voit mobilisée dans
des textes sur des objets de recherche qui intéressaient Nietzsche, et a une époque, celle du XIX®
siécle, ou I’on cherchait 2 mieux comprendre le lien entre la mémoire, I’oubli et la physiologie®; a
mesurer la pérennité de ce que la mémoire arrive a ravir de I’oubli?; a étudier les maladies de la
mémoire’; a s’efforcer de mieux comprendre le role de la conscience pour la formation de la
mémoire®; a départager la mémoire consciente de la mémoire infra-consciente ou inconsciente’, et

bien plus.

2 LICHTENBERG, Georg Christoph. (2011). Aphorismen. Stuttgart : Reclam. p. 83.

SCHOPENHAUER, Arthur. (2018). Le monde comme volonté et comme représentation. (A. Burdeau, trad.).
Paris : Presses universitaires de France. p. 895.

SCHOPENHAUER, Arthur. (2020). Parerga et paralipomena. (A. Dietrich et J. Bourdeau, trad.). Paris : Robert
Laffont. p. 826.

RIBOT, Théodule Armand. (1882). Les affaiblissements de la volonté. Revue philosophique de la France et de
l'étranger, vol. 14. n. 2 juillet-décembre. Paris : Librairie Germer Bailliére et cie. p. 51.

3 BURNHAM, W. H. (1889). Memory, Historically and Experimentally Considered. The American Journal of
Psychology, vol. 2. no. 4. Champaign : University of Illinois Press. pp. 568-622.

4 RICHET, Charles. (1886). Les origines et les modalités de la mémoire. Essai de psychologie générale. Revue
philosophique de la France et de l'étranger, vol. 11. n. 1 janvier-juin. Paris : Librairie Germer Bailli¢re et cie.
pp. 572-573.

5 RIBOT, Théodule Armand. (1881). Les maladies de la mémoire. Paris : Editions Félix Alcan.
® WUNDT, Wilhelm. (1897). Grundriss der Psychologie. Leipzig : Verlag von Wilhelm Engelmann.

7 EBBINGHAUS, Hermann. (1885). Uber das Gedcichtnis. Untersuchungen zur experimentellen Psychologie.
Leipzig : Verlag von Duncker & Humblot.

16



Il faut dire que la présence de la métaphore gastro-entérologique dans I’économie de la
pensée nietzschéenne se remarque aisément® et a été maintes fois soulignée, mais peut-étre en la
tenant trop pour acquise. On souligne qu’elle lui permet entre autres de comprendre la mémoire
comme une activité d’assimilation du nouveau’, tout comme le corps digére un bolus; une activité
infra-consciente ou « inconsciente »'°, comme I’est la digestion; une activité de simplification du
divers'! a ’ceuvre autant dans I’esprit que dans la digestion mécanique ou chimique; puis plus
particuliérement, comme une capacité d’incorporation (Einverleibung)'? ou d’assimilation de
’extériorité!3, tout comme le systéme digestif du corps contribue a I’absorption de corps étrangers;

une capacité alors de simplification'*; celle-ci étant vraisemblablement redevable aux instincts'>.

Ce faisant, on impregne la conception que Nietzsche se fait de la mémoire de virtualités et de
capacités qui sont distinctes, mais surtout sous 1’égide du pouvoir d’assimilation. L’activité de la
mémoire est notamment décrite comme une capacité de synthese permettant de rendre identique a
soi la différence!®, comme les nutriments sont absorbés au point d’étre incorporés. Mais elle est
aussi décrite comme une capacité de simplification du divers par décomposition, rendant ce qui
provient du monde extérieur et qui doit étre retenu en mémoire plus digeste!”. Dans ces cas, le sens

du concept « assimilation » glisse discrétement du coté des réactions biochimiques du métabolisme

8 Les exemples sont nombreux dans I’ensemble de ses ouvrages, puis sans étre exhaustif, on note qu’il est question
de la « masse énorme de connaissance indigeste » qui s’entrechoque dans le ventre de I’homme moderne (HL, § 4);
de la « force d’assimilation » de I’esprit et du fait que ce dernier s’apparente toujours le plus a I’estomac (JGB,

§ 230); de « I’assimilation psychique » (GM, II, § 1), de ’homme fort qui « digére ses expériences vécues (faits,
méfaits compris) comme il digére ses repas, méme s’il doit avaler de durs morceaux. » (GM, III, § 16); de I’esprit
allemand qui ne serait qu'une « indigestion » qui ne peut plus rien « assimiler » (EH, § 1); etc.

° STIEGLER, Barbara. (2011). Nietzsche et la critique de la chair : Dionysos, Ariane, le Christ. Paris : Presses
universitaires de France. pp. 214-215.

1 DELEUZE, Gilles. (1962). Nietzsche et la philosophie. Paris : Presses universitaires de France. p. 129.
' FRANCK, Didier. (2010). Nietzsche et ['ombre de Dieu. Paris : Presses universitaires de France. pp. 279-280.

12 CAMPIONI, Giuliano. (2001). Les lectures frangaises de Nietzsche. Paris : Editions Presses universitaires de
France. p. 257.

13 DIXSAUT, Monique. (2006). Nietzsche : Par-deld les antinomies. Paris : Librairie philosophique J. Vrin. p. 198.

4 WOTLING, Patrick. (1995). Nietzsche et le probléme de la civilisation. Paris : Editions Presses universitaires de
France. pp. 105-107.

15 KOFMAN. Nietzsche et la métaphore. pp. 45-49.
16 WOTLING. Nietzsche et le probléme de la civilisation. p. 105.
17 FRANCK. Nietzsche et I'ombre de Dieu. pp. 279-280.

17



visant a travers la digestion de maintenir le corps en vie. En I’occurrence, 1’assimilation releéve la
fonction de I’anabolisme, soit celle ou les nutriments sont absorbés a un point tel qu’ils sont
incorporés au niveau cellulaire. Sauf qu’elle en vient aussi a relever une fonction de la
deésassimilation, et plus particuliecrement du catabolisme, processus par lequel des structures
moléculaires complexes sont réduites a de plus simples unités, contribuant ainsi a favoriser
I’anabolisme. En effet, en décrivant la mémoire chez Nietzche comme étant a la fois une activité
de synthese et de décomposition, on brouille fréquemment la ligne qui sépare pourtant I’anabolisme

du catabolisme, voire celle qui sépare I’assimilation de la désassimilation.

Le concept d’assimilation qu’on tend a emprunter pour rendre compte de la manicre que Nietzsche
congoit I’activité de la mémoire est plus complexe qu’on le suppose souvent. Puis une part
importante de cette complexité découle du fait qu’a son époque, les réactions biochimiques de la
digestion sont a bien des égards un mystére, de méme qu’on n’y emploie pas nécessairement le
terme « assimilation » (4ssimilation'®) de maniére univoque et restreinte. Les ouvrages ayant pu

captiver Nietzsche et informer sa conception de I’activité de la mémoire et de I’oubli le confirment.

1.2.1. La mémoire et I’assimilation métabolique

La métaphore gastro-entérologique est mobilisée parce qu’elle permet a Nietzsche de tisser un lien
qu’il pense incontournable entre la physiologie du corps et les facultés psychologiques, comme
celles de la mémoire et de I’oubli. Dés 1874, année de parution De ['utilité et de l'inconvénient des
études historiques pour la vie, le philosophe liait déja la mémoire a I’incorporation
(Einverleibung)". Dix ans plus tard, surtout dans ses fragments de 1884-85 qu’on tend souvent a

citer’®, mais aussi dans ses publications, le rapport entre la mémoire et le corps est aussi exploré.

18 Nietzsche emploie aussi le verbe « assimiler » (assimiliren ou eignenden), de méme que plusieurs termes connexes
comme « incorporation » (Einverleibung) ou « absorption spirituelle » (Einverseelung).

Y STIEGLER. Nietzsche et la critique de la chair : Dionysos, Ariane, le Christ. p. 154. Voir par exemple : HL, § 1.
20 KSA. NF-1884, 11:25[403]; NF-1885, 11:34[167]; NF-1885, 11:40[34].

18



C’est notamment face au « probléme de I’organique »*' que se pose dorénavant celui de la
mémoire. Et c’est dans cette optique qu’est fréquemment rattachée la capacité supposée
d’assimilation de la mémoire aux travaux de I’embryologiste Wilhelm Roux. Dans La Lutte des
parties dans [’organisme (Der Kampf der Teile im Organismus) de 1881, livre dont I’influence sur
la pensée nietzschéenne a été soulignée ailleurs??>, Roux avance effectivement une définition

biologique de I’assimilation dans son chapitre sur I’essence de I’organique:

Elle [la capacité d’assimilation] consiste en la capacité pour le processus organique a
transformer des parties qui lui sont étrangeéres en parties qui lui sont semblables, de
réorganiser des groupements d’atomes différents pour qu’ils lui soient semblables,
c’est-a-dire la capacité a s’approprier qualitativement ce qui lui est étranger et ainsi a
produire par lui-méme ce dont il a besoin dés lors que les matériaux bruts sont
disponibles. L’essence de cette capacité est une sorte d’autoproduction, d’«
autoformation du nécessaire. »*

Dans un fragment posthume de la méme année, Nietzsche reprendrait a son compte cette méme
définition?*. L assimilation rouxienne se comprend alors comme une capacité de transformation de
ce qui est différent pour le rendre semblable?, mais aussi, comme une capacité d’organisation de
la matiére. A travers cette organisation, une sélection et une simplification de corps étrangers

126

auraient lieu puisqu’on n’en conserve que 1’essentiel”®. On établit alors communément un lien entre

cette définition que propose Roux et ’assimilation qu’effectuerait la mémoire selon Nietzsche,

21 « Die Entstehung des Gedichtnisses ist das Problem des Organischen. Wie ist GedidchtniB moglich? Die Affekte
sind Symptome der Formation des Gedéchtnif3-Materials — fortwahrendes Fortleben und Zusammenwirken. » KSA.
NF-1884, 11:25[514].

22 MULLER-LAUTER, Wolfgang. (1978). Der Organismus als innerer Kampf. Der Einfluss von Wilhelm, Roux auf
Friedrich Nietzsche. Nietzsche : physiologie de la volonté de puissance. Paris : Edition Allia. pp. 145-212.

23 « Sie [die Assimilations-féhigkeit] besteht darin, dass der organische Process das Vermdgen hat, fremd
beschaffene Theile in ihm gleiche umzuwandeln, differente Atomgruppirungen in ihm gleiche umzugruppiren, also
Fremdes qualitativ sich anzueignen und so das Kothige sich selber zu produciren, wenn nur die Rohmaterialien dazu
vorhanden sind. Das Wesen dieser Fahigkeit ist eine Art Selbstproduction, »Selbstgestaltung des Nothigen«. »
ROUX, Wilhelm. (1881). Der Kampf der Teile im Organismus. Leipzig: Verlag von Wilhelm Engelmann. p. 216.

24 «[...]. Schon das Assimiliren ist: etwas Fremdes sich gleich machen, tyrannisiren — Grausamkeit. » KSA.
NF-1881, 9:11[134].

23 STIEGLER. Nietzsche et la critique de la chair : Dionysos, Ariane, le Christ. p. 208.

26 « Pour penser la condition d’une assimilation réussie, qui respecte les exigences fondamentales de la volonté de
puissance dont la digestion n’est qu’une métaphore, Nietzsche insiste de nouveau sur le fait que toute interprétation
est falsification, et par conséquent sélection et simplification, et prolonge 1’image gastro-entérologique par une
référence a la mémoire : la mémoire n’est possible que par la réduction d’un fait intellectuel a un signe. »
WOTLING. Nietzsche et le probleme de la civilisation. p. 105.

19



c’est-a-dire la maniére qu’un objet est assimilé (synthétisé et décomposé) par la mémoire dans le

but d’assurer sa pérennité.

Apposer si rapidement la définition rouxienne de 1’assimilation a I’activité de la mémoire, telle que
Nietzsche la comprend, s’avere toutefois problématique. C’est que Roux aborde avant tout la
question de I’assimilation au niveau de I’organisme vivant — 1I’embryon, la cellule, la molécule, etc
—, en explicitant toute son importance pour la croissance de 1’organisme, sa reproduction, sa
nutrition, sa surcompensation, sa production et son auto-régularisation. Cependant, jamais ne
souligne-t-il lui-méme un lien direct entre I’activité d’assimilation et la faculté psychologique de
la mémoire. Lorsqu’il traite d’elle dans son ouvrage, c’est pour indiquer que la mémoire
(mécanique ou procédurale) est impropre pour correctement délimiter [’organique de

I’inorganique, étant une fonction générale que partageraient tous les phénomeénes?’.

De plus, au courant de La Lutte des parties dans [’organisme, les réflexions de Roux sur
I’assimilation témoignent de la difficulté de comprendre son activité effective; cette difficulté se
révélant entre autres par I’emprunt répété de comparaisons dans le but de I’expliquer. Il la compare
d’abord a la formation de recrues d’un régiment dans son chapitre sur I’hérédité”®, pour par la suite,
dans ses réflexions sur 1’essence de I’organisme, rendre compte de son activité a 1’aide d’un
exemple tiré du monde inorganique, c’est-a-dire la flamme®. La flamme témoignerait, a titre
d’analogie a ’organique, de sa capacité d’assimiler plus que ce qu’elle a besoin de consommer,
parce que ’activité d’assimilation comprend souvent ce trait particulier de surcompensation.
Voulant assurer sa pérennité, 1’étre organique doit effectivement avoir faim®°, a I’image de la
flamme qui consomme un combustible. Mais de ce fait, on constate d’emblée que 1’activité
d’assimilation rouxienne ne se réduit aucunement a un simple procédé de synthese et de
décomposition. Elle implique en fait plusieurs fonctions connexes, comme la surcompensation,
mais aussi la croissance, la reproduction, la nutrition, la production et 1’auto-régularisation; tous

propices a rendre compte du monde organique, mais dont il est difficile d’intégrer chaque fonction

2T ROUX. Der Kampf der Teile im Organismus. p. 211.
% Ihid. p. 56.

2 1bid. pp. 216-217.

0 Ibid. p. 222.

20



en lien a la conception nietzschéenne de la mémoire, congue pourtant comme activité

d’assimilation.

Alors qu’il est question dans son ouvrage des conditions nécessaires pour le développement de
I’organique, comme le métabolisme et ses réactions biochimiques, la définition rouxienne de
I’assimilation est aussi mise au diapason d’une autre provenant du physiologiste Ewald Hering.

Roux résume ainsi sa pensée :

Parmi les propriétés organiques essentielles, les conditions préalables au
développement sont le métabolisme et la formation issue de processus chimiques. Ces
deux conditions nous sont incompréhensibles, en particulier le second. La nature du
métabolisme repose sur le fait qu’au cours des processus constituant 1’organisme, les
composants qui effectuent ces processus sont modifiés chimiquement, de sorte qu’ils
deviennent inaptes a assurer la poursuite du processus et doivent étre ¢liminés, tandis
que se développe parallelement la capacit¢ d’attirer des parties groupées
différemment et qui se situent a proximité dans le domaine de I’attraction moléculaire,
et de les grouper en un ensemble unique. Ce dernier processus s’appelle
Iassimilation, le premier la dissimilation (Hering).>!

Roux note en premier lieu que le processus métabolique demeure encore un mystere pour 1I’époque.
Méme s’il semble y avoir un consensus®> a savoir que Nietzsche a pu seulement indirectement
prendre connaissance de La mémoire comme fonction générale de la matiére organisée (Uber das
Geddchtniss als allgemeine Function der organisirten Materie) d’Hering, portant sur la mémoire

organique®, il n’en demeure pas moins que les activités d’assimilation et de désassimilation

31 « Die Vorbedingungen der Entwickelung sind von den wesentlichen Eigenschaften des Organischen der
Stoffwechsel und die Gestaltung aus chemischen Processen. Beide sind uns unverstiandlich, am vollkommensten
indessen das letztere Geschehen. Das Wesen des Stoffwechsels besteht darin, dass im Verlaufe der Processe, welche
die Organismen darstellen, die den Process vollziechenden Bestandteile in ihrer chemischen Anordnung verdndert
werden, so dass sie zu weiterem Fortgange des Processes untauglich sind und abgeschieden werden miissen, wéhrend
gleichzeitig die Fahigkeit entwickelt wird, dafiir ans der Umgebung im Bereich der Molecularattraction befindliche,
different gruppirte Theile anzuziehen und in sich Gleiches umzugruppiren. Letzterer Vorgang heisst Assimilation,
ersterer Dissimilation (Hering). » Ibid. p. 56.

32 « Die meisten Kommentatoren sind sich in der Vermutung einig, dass Nietzsche in Sachen Gedéchtnis von dem
deutschen Biologen Ewald Hering und einer 1870 von ihm gehaltenen Rede wenigstens indirekt beeinflusst sein
konnte. » GUERRESCHI, Lucas. (2021). Gedachtnis und Leiblichkeit: Herkunft, Gefahr und Aktualitét ihres
Vusammenhangs. Nietzsche on Memory and History: The Re-encountered Shadow. (dir. Anthony K. Jensen et
Carlotta Santini). Berlin : De Gruyter. p. 178. Dans L Inconscient cérébral, Marcel Gauchet abonde dans ce sens.

33 On note que le discours d’Hering fut prononcé devant I'Académie impériale des sciences, a Vienne, le 30 mai
1870. La publication principalement consultée ici est : HERING, Ewald. (1876). Uber das Geddichtniss als eine
allgemeine Function der organisirten Materie. Wien : Verlag von Carl Gerold’s Shon.

21



métaboliques ici décrites jettent une nouvelle lumiére sur la mobilisation que Nietzsche fait de la
métaphore gastro-entérologique, alors qu’il tente par elle de rendre compte des activités de la
mémoire et de 1’oubli. Ce qui est en fait décrit par la voix d’Hering, ce sont les réactions
biochimiques du métabolisme précédemment identifi¢ sous le nom d’anabolisme (assimilation) et
de catabolisme (désassimilation)**. Le métabolisme est la somme de ces réactions biochimiques,
ce qui comprend celles par lesquelles le catabolisme (désassimilation) alimente en énergie
I’anabolisme (assimilation), dénotant ainsi leur complémentarité interactive au sein méme du
métabolisme. Ces deux activités contribuent effectivement au développement organique, mais

signent plus particulieérement leur présence au sein de la digestion métabolique.

Pourtant, lorsqu’on aborde la question de 1’activité assimilatrice de la conception nietzschéenne de
la mémoire, on découvre souvent dans I’interprétation qu’on en fait un concept en souffrance : soit
on définit I’activité d’assimilation de la mémoire de telle sorte qu’elle en vient a relever les
fonctions de la désassimilation, en ce sens qu’elle décompose tout autant qu’elle synthétise; soit
on n’envisage nullement que la mémoire puisse méme entretenir une interaction complémentaire
avec toutes les dimensions propres a la désassimilation. Replacer la conception nietzschéenne de
la mémoire dans son réseau d’interaction permettrait toutefois de se rapprocher du réseau
d’interaction dans lequel Nietzsche place lui-méme cette faculté psychologique lorsqu’il mobilise
la métaphore gastro-entérologique; voulant faire valoir ses virtualités, ses capacités, mais aussi ses
interdépendances. Il se peut en effet que le lien qu’il tisse entre la physiologie du corps et les

facultés psychologiques jure avec une conception en silo de ces derniéres.

1.2.2. I.’oubli, la désassimilation et 1’évacuation métabolique

En filigrane dans ses nombreux ouvrages, la métaphore gastro-entérologique permet effectivement
d’établir une analogie entre 1’esprit et le corps humain, entre sa psychologie et sa physiologie, «

car en vérité, dit Nietzsche, c’est encore a 1’estomac (Magen) que 1’« esprit » s’apparente le plus

3% CARUS, Paul. (1913). Publisher’s preface. Memory: Lectures on the specific energies of the nervous system by
Prof. Ewald Hering. Chicago/London: The Open Court Publishing Company. p. 1.

22



»>°. Au moyen de cette métaphore, I’hypermnésie est presque toujours décrite comme une forme
d’indigestion de I’esprit, comme en souffre le dyspeptique (Dyspeptiker)®®; la rétention
indiscriminée en mémoire qui ne réussit pas a se départir d’expériences vécues, a conserver
seulement 1’essentiel, pour évacuer le reste, étant généralement pensée de maniere péjorative. En
revanche, I’amnésie, ou la capacité pour un esprit d’évacuer le superflu, comme une parole
blessante, est plutdt envisagée comme un « pouvoir de digestion »*’ (Verdauungskrafi) et le signe

d’une santé physique et mentale robuste’®.

On peut donc constater, toujours suivant la métaphore gastro-entérologique, que la mémoire et
I’oubli participent ensemble a I’économie mentale de 1’esprit. Mais le fait d’occuper cet espace
commun n’implique pas nécessairement leur interaction, au méme titre qu’on découvre une
complémentarité interactive entre 1’assimilation et la désassimilation au sein de la digestion
métabolique. Pour préserver la métaphore gastro-entérologique, il faudrait déterminer si la capacité

d’oublier s’apparente a I’activité de désassimilation.

Dans I’optique de la digestion métabolique, la désassimilation a déja été comprise comme une
action (catabolique) par laquelle des structures complexes sont réduites en complexité, contribuant
ainsi a favoriser 1’assimilation (anabolique). En revanche, en ce qui a trait plus particulierement a
la conception nietzschéenne de la mémoire comprise comme assimilation, on découvre
couramment une interprétation problématique selon laquelle celle-ci récupererait 1’activité
catabolique, pourtant propre a la désassimilation, en s’évertuant a simplifier par décomposition des
structures complexes. L’action de ramener ce qui est complexe a des unités plus simples n’est
pourtant pas dénuée d’effets. Par exemple, lorsque la simplification d’une structure complexe a
lieu par la décomposition de la désassimilation, celle-ci permet certainement d’alimenter le travail
de synthése de ’assimilation, sauf qu’elle produit aussi par son action des déchets métaboliques
qui devront étre évacués par le corps. Le systéme digestif humain comprend effectivement des

activités qu’on congoit a premiere vue comme opposées, soit une activité¢ d’assimilation, une

35 JGB, § 230.
6 GM, 1L § 1.
37 JGB, § 230.
B FW, § 4.

23



activité de désassimilation, mais aussi, ce qu’engendre cette derniére, une activité d’évacuation®.
Un systéme digestif bien réglé met en branle une interaction fonctionnelle entre ces activités
contraires, dont, entre autres, I’action réciproque entre la rétention des nutriments assimilés puis

I’évacuation du superflu qui est un sous-produit résultant de la désassimilation.

Autrement dit, tout ce qui est ingéré n’est jamais entiérement assimilé ou incorporé*’. La
désassimilation engendre toujours des déchets métaboliques qui doivent étre évacués au terme de
la digestion. Méme lorsqu’il aborde la question de la mémoire organique, Hering souligne
I’importance de cette évacuation des déchets*!, tout comme le fait Roux a sa maniére*, et ils
s’accordent ainsi pour dire que 1’assimilation est toujours accompagnée d’une évacuation de ce qui
n’a pu ou n’a di étre assimilé. Métaboliquement, 1’évacuation devient donc un complément

nécessaire aux autres activités de la digestion.

39 «[...] Fortwihrend scheidet jeder Korper aus, er secernirt das ihm nicht Brauchbare an den assimilirten Wesen:
das was der Mensch verachtet, wovor er Ekel hat, was er bose nennt, sind die Excremente. Aber seine unwissende
,»Vernunft” bezeichnet ihm oft als bdse, was ihm Noth macht, unbequem ist, den Anderen, den Feind, er verwechselt
das Unbrauchbare und das Schwerzuerwerbende Schwerzubesiegende Schwer-Einzuverleibende. Wenn er
,mittheilt an Andere, ,,uneigenniitzig® ist — so ist dies vielleicht nur die Ausscheidung seiner unbrauchbaren
faeces, die er aus sich wegschaffen muf}, um nicht daran zu leiden. Er weif}, daB3 dieser Diinger dem fremden Felde
niitzt und macht sich eine Tugend aus seiner ,,Freigebigkeit®. — ,,Liebe* ist Empfindung fiir das Eigenthum oder
das, was wir zum Eigenthum wiinschen. » KSA. NF-1881, 9:11[134].

40 A noter que dans les études canoniques de Wolfgang Miiller-Lauter, d’une grande importance pour la recherche
portant sur la philosophie nietzschéenne, ou toute I’influence de Wilhelm Roux et sa conception de 1’assimilation est
mise en évidence, aucune mention n’est pourtant faite au sujet de la désassimilation, ou méme de son sous-produit
qu’est I’évacuation. Dans la mesure ou Miiller-Lauter confirme que Nietzsche a rédigé plusieurs notes qu’on
retrouve aujourd’hui dans ses fragments sur le chapitre portant sur la cellule du Der Kampf der Teile im Organismus
(op. cit. pp. 88-96), vraisemblablement alentour de 1881, il aurait donc été¢ impossible pour lui de manquer de
remarquer que Roux souligne sans ambiguité que 1’évacuation des déchets métaboliques est une condition essentielle
a la vie. Il est probable que Nietzsche ait toutefois pris note de ce fait, ce qui autorise de relever et étendre la logique
interne de la métaphore gastro-entérologique a ses derniéres conséquences. Voir : MULLER-LAUTER. Der
Organismus als innerer Kampf. Der Einfluss von Wilhelm, Roux auf Friedrich Nietzsche. pp. 169-170.

41 « So steht schlieBlich jedes organische Wesen der Gegenwart vor uns als ein Product des unbewuften
Gedichtnisses der organisirten Materie, welche immer wachsend und immer sich theilend, immer neuen Stoff
assimilirend und anderen der anorganischen Welt zuriickgebend, immer Neues in ihr Gedachtnill aufnehmeud, um es
wieder und wieder zu reproduciren, reicher und immer reicher sich gestaltete, je linger sie lebte. » HERING. Uber
das Geddchtniss als eine allgemeine Function der organisirten Materie. p. 18.

42 « Zu den wichtigen allgemeinen Lebensbedingungen gehort auch die Beseitigung der Stoffwechselproducte; denn
ihre Anhdufung wiirde schédlich sein, einmal weil sie als fiir den Organismus todtes Material unniitzer Weise Raum
einnehmen oder weil sie eventuell durch ihre chemische, vom Organismus differeut gewordene Beschaffenheit direct
schidlich wirken werden. » ROUX. Der Kampf der Teile im Organismus. p. 95.

24



Or, il existe dans I’économie mentale une faculté psychologique qui s’apparente justement a cette
fonction d’évacuation intimement liée a la désassimilation, c’est 1’oubli. A titre d’exemple
préliminaire de ce fait, La vérité et le mensonge au sens extra-moral (1873 — posthume) permet
de constater comment Nietzsche impreégne cette fonction d’évacuation a la faculté d’oublier. Le
texte spécule entre autres sur la genése du langage conceptuel et de I’importance ou non du vestige
métaphorique que conservent les concepts*’. Nietzsche y explique dans son essai que les concepts
du langage sont toujours taillés sur mesure, tout comme 1’est une pi¢ce de monnaie. Ils remplissent
la méme fonction que le langage en ce qu’ils ouvrent ultimement la voie a s’adapter a un monde
hostile et étranger. Comme le langage offre une extension virtuelle du corps, les concepts rameénent
I’étrangeté du monde au familier. Il y arrive en saisissant le monde comme une main saisit un objet

qui lui est hétérogene, c’est-a-dire que le concept se moule pour mieux saisir, et ce, grace a 1I’oubli:

Chaque concept résulte du fait de rendre identique le non-identique. Aussi
certainement qu’une feuille a été formé grdce a [’abandon délibéré de ces différences
individuelles, grdce a un oubli des caractéristiques, et il éveille alors la
représentation, comme s’il y avait dans la nature, en dehors des feuilles, quelque
chose qui serait « la feuille », une sorte de forme originelle d’apres laquelle toutes les
feuilles seraient tissées, dessinées, cernées, colorées, crépées, peintes, mais par des
mains malhabiles au point qu’aucun exemplaire n’aurait été réussi correctement et
sirement, comme la copie fidéle de la forme originelle.** (Traduction modifiée et je
souligne)

L’oubli participe a la formation des concepts en contribuant a faconner des identités simples dans
un monde complexe. En I’occurrence ici, le concept d’une feuille est précisément le produit d’un
tri ’ayant taillé sur mesure, par décomposition, en séparant le simple du divers. Lorsqu’on identifie
une feuille, on évacue alors toutes les différences pourtant visibles — couleur, forme, solidité,
grandeur, etc — entre celle-ci et une autre. On en vient alors a perdre ces différences de vue, a les

oublier, par abstraction, en identifiant chacune d’entre elles comme « une feuille ». La mémoire

43 Sujet qui sera d’ailleurs a la source d’un débat presque cent ans plus tard entre Jacques Derrida (La Mythologie
blanche) et Paul Ricceur (La métaphore vive).

4 « Jeder Begriff entsteht durch Gleichsetzen des Nicht-Gleichen. So gewiss nie ein Blatt einem anderen ganz gleich
ist, so gewiss ist der Begriff Blatt durch beliebiges Fallenlassen dieser individuellen Verschiedenheiten, durch ein
Vergessen des Unterscheidenden gebildet und erweckt nun die Vorstellung, als ob es in der Natur ausser den Blattern
etwas gibe, das ,,Blatt* wire, etwa eine Urform, nach der alle Blétter gewebt, gezeichnet, abgezirkelt, gefarbt,
gekrduselt, bemalt wéren, aber von ungeschickten Hénden, so dass kein Exemplar correkt und zuverléssig als treues
Abbild der Urform ausgefallen wire. » UWL, § 1.

25



sanctifie ultimement ce travail, ne conservant qu’un produit consommé et fagonné par I’évacuation
de la différence, ou, peut-on dire autrement, par 1’évacuation du complexe au profit d’une

identification simple.

Que la mémoire puisse ainsi interagir avec 1’oubli dans I’économie mentale comme en témoigne
ce qui précéde, il faut dire que cette idée faisait déja son chemin dans le si¢cle au sein duquel
Nietzsche évolue, et méme bien avant. La correspondance de ce dernier est d’ailleurs d’un précieux
support qui permet de découvrir les idées en circulation lors de la rédaction de ses ouvrages et
surtout, celles qui I’intéressaient. Une lettre en particulier, adressée a son amie Malwida von
Meysenbug, en date du mois d’aott 1877 et peu de temps avant son virage philosophique avec la
parution d’Humain, trop humain (1878), fait état de sa rencontre avec 1’éditeur en chef de la revue
Mind : A Quarterly Review of Psychology and Philosophy, M. G. C. Robertson. Cette lettre fait
comprendre que le philosophe est enthousiasmé par la rencontre, et plus particuliérement par ses
lectures de cette revue ou I’on retrouve les travaux de « toutes les grandeurs philosophiques [alle
philosophischen Gréssen] (Spencer Tylor Maine Darwin usw. usw.) »*. On retrouve effectivement
les articles de ces chercheurs dans le deuxiéme volume de cette revue de 1877, dont on peut

présumer que Nietzsche a pris connaissance.

Dans le méme volume cependant, un article intitulé Forgetfullness de R. Verdon est aussi publi¢
et se démarque puisqu’on en fait, en janvier 1878, une recension dans la Revue philosophique de
la France et de l'étranger dirigée par Ribot, encore une fois, quelques mois avant la parution de la
premiere partie d’Humain, trop humain. Verdon reprend la métaphore gastro-entérologique pour
rendre compte des virtualités de la mémoire dans son texte*S, sauf qu’on souligne aussi dans la
courte recension que l’auteur tente de faire comprendre que « [t]ous les actes de la vie qui
impliquent la mémoire, impliquent aussi I'oubli [...] »*". II faut dire que Nietzsche était devenu un

lecteur assidu de la Revue philosophique de la France et de I’étranger. Les nombreux emprunts

4 KGB. Band V. p. 268. Lettre 644 du 4 aolt 1877 2 Malwida von Meysenbug.

46 VERDON, R. (1877). Forgetfulness. Mind: A Quarterly Review of Psychology and Philosophy, vol. 2. London :
Williams and Norgate. p. 451.

47 Revue des périodiques étrangers. (1878). Revue philosophique de la France et de I’étranger, vol. 3. n. 1 janvier-
juin. Paris : Librairie Germer Bailliére et cie. p. 108.

26



d’idées qu’il s’est d’ailleurs autorisé en lisant les différents auteurs ayant participé a cette revue en

témoignent, puis sont bien documentés, surtout en ce qui a trait a Ribot et sa conception du corps*.

En aotit 1877, vraisemblablement la journée méme ou il écrit a Malwida von Meysenbug, il vante
d’ailleurs la revue de Ribot (ausgezeichneten, en Sperrschrift) dans une lettre, cette fois envoyée a
son ami Paul Rée*’. Si son intérét pour cet auteur s’est maintenu jusqu’en 1880, il aurait donc
également eu la chance de lire un article de Ribot (La mémoire comme fait biologique™®) qui forme
une partie de son livre paru en 1881 intitulé Les maladies de la mémoire. Dans chacun de ces écrits,
on y découvre I’interaction entre 1’assimilation et la désassimilation qui engendre une perte, qu’on

peut dorénavant présumer n’a pas laissé Nietzsche indifférent:

Nous arrivons donc a ce résultat paradoxal, qu’une condition de la mémoire, c’est
I’oubli. Sans I’oubli total d’un nombre prodigieux d’états de conscience et I’oubli
momentané d’un grand nombre, nous ne pourrions nous souvenir. L.’oubli, sauf dans
certains cas, n’est donc pas une maladie de la mémoire, mais une condition de sa santé
et de sa vie. Nous trouvons ici une analogie frappante avec les deux processus vitaux
essentiels. Vivre, c’est acquérir et perdre ; la vie est constituée par le travail qui
désassimile autant que par celui qui fixe. L’oubli, c’est la désassimilation.’!

L’idée que la désassimilation puisse étre une « condition » de 1’assimilation était effectivement
partagée dans la littérature savante de 1’époque; une description sommaire du systéme digestif a
d’ailleurs permis de révéler leur interaction. Il faut toutefois retenir que comme Hering, Ribot
insiste ici davantage sur la perte (voire, I’évacuation) qu’engendre la désassimilation, et moins sur
son pouvoir de simplification par décomposition dont il est aussi doté. Plus explicite que Roux et
Hering toutefois, il apparait que Nietzsche constate un lien étroit entre cette €vacuation
qu’engendre la désassimilation et cette faculté psychologique particuliere qu’est I’oubli. Il s’ensuit

qu’envisager que puisse tre présente une complémentarité interactive entre la mémoire et 1’oubli

8 HAAZ, Ignace. (2002). Les conceptions du corps chez Ribot et Nietzsche. Paris : Editions L'Harmattan.
pp. 111-117.

4 KGB. Band V. p. 266. Lettre 643 d’aolit 1877 a Paul Rée.

30 La version que Nietzsche aurait probablement pu lire : RIBOT, Théodule Armand. (1880). La mémoire comme
fait biologique. Revue philosophique de la France et de I’étranger, vol. 5 n. 1. janvier-juin. Paris : Librairie Germer
Bailliere et cie. pp. 516-547.

SLRIBOT. La mémoire comme fait biologique. p. 544.

27



au sein méme de la pensée nietzschéenne n’est donc aucunement injustifié¢ a ’aune de 1’état de la
recherche en psychologie expérimentale a son époque; surtout en considérant sa mobilisation de la

métaphore gastro-entérologique.

On peut séparer les différentes activités de la digestion pour mieux comprendre son fonctionnement
partiel, sauf que ce faisant, on court toujours le risque de méconnaitre I’ensemble qu’elle constitue;
un ensemble qui comprend des activités opposées, dont I’assimilation et I’évacuation. Alors qu’une
description abrégée de la digestion révele cette particularité, il n’en demeure pas moins que lorsque
Nietzsche mobilise la métaphore gastro-entérologique pour mettre en scéne la mémoire, comme
action d’assimilation, et 1’oubli, comme action d’évacuation, leur interaction est rarement
explicitée par lui (ou ses interprétes) de maniére didactique. Autrement dit, 1’action réciproque de
la mémoire et de I’oubli, entre assimilation et évacuation, leur travail de concert comme dans le
systéme digestif reste a bien des égards une énigme dans sa pensée, alors méme qu’elle est

représentée.

1.3. L’énigmatique interaction entre la mémoire et 1’oubli

Jusqu’a présent, la métaphore gastro-entérologique a offert une définition ostensive de la mémoire
et de ’oubli dans la mesure ou elle a servi d’exemple de leur fonctionnement dans 1’économie
mentale. Il n’en demeure pas moins que ’exemplarité de cette métaphore porte son lot de
difficultés, méme si elle vise a jeter une quelconque lumiére sur les facultés psychologiques ci-
mentionnées. C’est qu’elle est tributaire de virtualités qui permettent d’établir des correspondances
entre la physiologie et les facultés psychologiques, mais dont on ignore si Nietzsche a franchement
mesur¢ toute 1’étendue. En effet, la logique interne d’'une métaphore empruntée, comme celle de la
métaphore gastro-entérologique, peut aussi faire état de certains problémes qui obscurcissent ce

qu’elle tente d’éclairer.

La principale difficulté révélée jusqu’a maintenant par I’entremise de la gastro-entérologique, ¢’est
d’expliquer comment une interaction, voire une action réciproque entre la mémoire et 1’oubli peut

effectivement avoir lieu, alors que leur activité va en sens contraire. Le systeéme digestif se

28



réconcilie bien avec cette opposition, mais la maniére dont 1’esprit (voire I’économie mentale) y
parvient, suivant la pensée nietzschéenne, reste a étre davantage comprise. Et ce, d’autant plus que
Nietzsche décide sciemment de « parler en image »°* (im Bilde geredet) lorsqu’il établit une
analogie entre I’esprit a I’estomac. Le manque de clarté a ce sujet se voit de plus aggravé par
d’autres problémes que cette métaphore met en évidence par sa logique interne et qui attendent
aussi leur solution; en effet, si une image peut contribuer a décrire certaines réalités, elle peut tout

aussi bien assister a révéler certaines énigmes.

1.3.1. Spontanéisme, atavisme et volition physio-psychologique

Dans un systeme digestif bien réglé, I’activité d’assimilation et d’évacuation n’est pas hasardeuse.
Le corps absorbe les nutriments dont il a besoin et évacue le superflu; le tout, se produisant de
maniére infra-consciente. Instinctuellement, il fait preuve de discernement en assimilant une
mati¢re étrangere, en ordonnant ses mouvements et ses transformations, puis en déployant et
mettant en relation toutes les activités corporelles nécessaires pour atteindre sa fin. Le corps est
ainsi doté d’une intelligence spontanée en ce qu’il sait comment effectuer la digestion des aliments;
I’activité de synthese et d’évacuation dans le systeéme digestif étant notamment commandé par cette
intelligence instinctuelle’. Nietzsche mobilise intentionnellement la métaphore gastro-

entérologique pour tisser des liens avec ce processus réglé, infra-conscient et instinctuel.

Cependant, ni la mémoire ni I’oubli ne semblent a premiere vue suivre un processus réglé lorsqu’ils
s’activent, et ce, en raison notamment de leur spontanéité infra-consciente. Sans méme qu’une
volonté consciente intervienne, il semble qu’en général, I’assimilation en mémoire et 1’évacuation
opérée par I’oubli sont des activités qui se produisent quand « elles » veulent. L’ Anthropologie du

point de vue pragmatique (1798) d’Emmanuel Kant fait par exemple état de cette particularité :

52 JGB, § 230.

33 « Unser Intellekt kann durchaus nicht die Mannichfaltigkeit eines klugen Zusammenspiels fassen, geschweige
hervorbringen, das z.B. der VerdauungsprozeB ist. Es ist das Zusammenspiel sehr vieler Intellekte! Uberall, wo ich
Leben finde, finde ich schon dies Zusammenspielen! Und auch ein Herrscher ist in den vielen Intellekten da. —
Sobald wir aber uns die organischen Handlungen als mit Hiilfe vieler Intellekte ausgefiihrt denken: werden sie uns
ganz unverstdndlich. Vielmehr miissen wir den Intellekt selber als eine letzte Consequenz jenes Organischen denken.
» KSA. NF-1883, 10:12[37].

29



Quand on croit avoir quelque chose dans la mémoire, mais qu’on ne peut pas I’amener
a la conscience, on dit qu’on est incapable de le retrouver [...]; la peine que I’on se
donne, quand on fait effort pour retrouver un souvenir, est exténuante pour 1’esprit.
Le mieux est de se distraire pendant un moment avec d’autres pensées; et de temps
en temps de jeter en arriere un regard rapide; alors on surprend en général une des
représentations associées qui le rappellent.>*

Ce passage témoigne du fait notable que la pensée consciente doit parfois attendre qu’une activité
infra-consciente ait lieu pour étre « surprise » par le sous-venir. Les Parerga et paralipomena
(1851) qui ont contribué¢ a la renommée de Schopenhauer comprennent les aboutissants de la
mémoire comme le résultat d’une « rumination inconsciente »>> et comparent son activité a celle
d’une jeune fille capricieuse et bizarre en raison de sa spontanéité identifiée comme étant une
« énigme »°®. Nietzsche renchérit dans Le gai savoir (1882) en expliquant qu’un état de pleine
conscience n’a pas nécessairement besoin d’étre présent pour qu’une quelconque assimilation ou
évacuation ait lieu; leur action spontanée peut effectivement se dérouler de maniére infra-
consciente®’. Dans les débats du XIXC siécle qui opposaient ainsi les théories sur la production
d’une mémoire infra-consciente (ou inconsciente) a celles privilégiant seulement 1’é¢tude de la
mémoire consciente, Nietzsche se positionne alors résolument avec ceux (dont Ribot, Hering et
autres) ayant envisagé 1’existence d’une capacité d’assimilation en mémoire ou d’évacuation par
I’oubli sans intervention de I’attention consciente. Il faut dire, cependant, que Nietzsche n’exclut

pas en totalité ’importance d’'une mémoire formée a I’aide de la pensée consciente.

A premicre vue, ce spontanéisme des facultés psychologiques jure avec 1’idée qu’une interaction
puisse s’inscrire dans un processus réglé. Une interaction réglée entre la mémoire et ’oubli étant
d’autant plus remise en doute par le fait que ni I’un ni I’autre ne participe de maniere évidente a un

quelconque systeme corporel, tel qu’est pourtant le cas pour Dlactivit¢ d’assimilation et

3% KANT, Emmanuel. (2002). Anthropologie du point de vue pragmatique. (Michel Foucault, trad.). Paris : Librairie
philosophique J. Vrin. p. 91.

35 SCHOPENHAUER. Parerga et paralipomena. p. 620.
5 Ihid. p. 616.

57 « [...] Wir kénnten nimlich denken, fithlen, wollen, uns erinnern, wir konnten ebenfalls ,,handeln® in jedem Sinne
des Wortes: und trotzdem brauchte das Alles nicht uns ,,in’s Bewusstsein zu treten” (wie man im Bilde sagt). » FW,
§ 354.

30



d’évacuation propre au systéme digestif. Pour ces raisons, la substitution analogique qui unissait
I’interaction entre ces facultés psychologiques au corps semble plus ténue et cesse d’étre probante.
La pensée nietzschéenne offre pourtant tout ce qu’il faut pour rétablir le pont analogique qui
unissait la métaphore gastro-entérologique a la mémoire et 1’oubli, puis résoudre le probléme que
pose leur énigmatique spontanéité infra-consciente. Il faut cependant I’expliciter, car les écrits de

Nietzsche ne I’exposent pas de maniére didactique.

A cette premiére considération s’ajoute une seconde difficulté introduite par la métaphore gastro-
entérologique qui complique son intention initiale d’exemplarité, c’est-a-dire la nature atavique
(ou héréditaire) du systéme digestif. L atavisme se comprend en un sens comme la présence ou
réapparition d’une structure fonctionnelle qui a perdu sa raison d’étre. L’appendice attaché au
cecum au bas du colon en étant un exemple, longtemps considéré comme une structure vestigiale
ayant aujourd’hui perdu sa pertinence. Exception faite de I’appendice cependant, les autres organes
du systéme digestif n’ont jamais perdu leur fonctionnalité avec le temps. Il est donc inapproprié
pour cette raison d’apposer cette premicre interprétation de I’atavisme au systéme digestif dans son
ensemble. Le terme est toutefois polysémique. Et I’atavisme peut tout aussi bien se définir comme
la transmission générationnelle continue de traits physiques qu’on regoit en hérédité. Selon cette
perspective, le fait que tous les systemes digestifs des €tres humains — hormis quelques exemples
d’irrégularités — sont composés d’un cesophage, estomac, jéjunum, colon et autres organes comme
possédaient leurs ancétres, est aussi une forme d’atavisme (ou d’hérédité) physiologique. De
surcroit, I’instinct d’assimilation et d’évacuation dont il a été question précédemment est de la
méme nature. C’est-a-dire que I’intelligence instinctuelle du corps incarnée par le systeme digestif
ne serait pas apprise, mais plutot héritée. Aussi sirement que le nouveau-né s’adonne a la succion
et a la déglutition sans apprentissage formel — comme le souligne Charles Darwin dans un article
que Nietzsche a eu la chance de lire®® —, les actions péristaltiques, la sécrétion gastrique, I’ouverture
et la fermeture de la valve du pylore et de la valvule iléo-cacale du systéme digestif sont tous des

exemples d’un savoir-faire instinctuel hérité; 1’instinct pouvant ainsi étre envisagé en tant que

S8 DARWIN, Charles. (1877). A biographical sketch of an Infant. Mind: A Quarterly Review of Psychology and
Philosophy, vol. 2. p. 286. Voir également: KGB. Band V. p. 266. Lettre 643 d’aotit 1877 a Paul Rée.

31



manifestation de la faculté reproductible d’organisation de la mati¢re, comme 1’est un réflexe pour

Hering®’.

Ni la mémoire ni I’oubli ne peuvent étre comparés a des formes d’atavisme (ou d’hérédité)
physiologique cependant, en ce sens que ni I'un ni I'autre ne se matérialisent dans un organe
physique en propre®®, mais sont bien des facultés physio-psychologiques. Sauf qu’au méme titre
que l’instinct gouverne les activités du systéme digestif, dont la capacité d’interaction entre
I’assimilation, la désassimilation et I’évacuation, il ne peut €tre d’emblée exclu que I’instinct puisse
¢galement exercer une pression sur ’interaction entre la mémoire et I’oubli. Et ce, d’autant plus
que Nietzsche rabroue la séparation cartésienne du corps et de I’esprit et pense la mémoire comme
un probléme découlant de celui de I’organique. L atavisme n’est pas non plus simplement réservé
a la transmission générationnelle de traits physiques qu’on recgoit en hérédité, puisque par
définition, il peut également comprendre la transmission continue de traits psychologiques ou

méme moraux.

Cette nouvelle dimension que porte en elle la métaphore gastro-entérologique complique cependant
la tAche visant a comprendre 1’interaction entre la mémoire et 1’oubli. Elle force en fait a réfléchir
a I’extension de cette derniere. Plus particuliecrement a saisir si la constellation psychologique
singuliere qu’on découvre dans La vérité et le mensonge au sens extra-moral au sujet de la
formation des concepts, par exemple, ne serait pas le résultat d’un réflexe atavique. C’est-a-dire
une interaction entre facultés physio-psychologiques qui est non seulement dictée par ’instinct du
corps, mais transmise pour et héritée par les générations futures dans le but d’organiser le rapport
au monde, au méme titre que le langage conceptuel lui-méme. Il s’ensuit qu’a Dactivité
d’assimilation et d’évacuation auxquelles s’apparentent la mémoire et I’oubli s’ajouterait une
interrogation supplémentaire sur la reproduction générationnelle de leur agencement. Il faut dire
que ce type de considération sur 1’hérédité anime plusieurs recherches de I’époque en physiologie

et en psychologie au sujet des facultés physio-psychologiques ci-mentionnées®!. En quelque sorte,

9 HERING. Uber das Gedcichtniss als eine allgemeine Function der organisirten Materie. p. 19.
6 ASSOUN, Paul-Laurent. (2008). Freud et Nietzsche. Paris : Presses universitaires de France. p. 251.

6 RICHET, Charles. (1881). De la mémoire élémentaire. Revue philosophique de la France et de l'étranger, vol. 6.
n. 1 janvier-juin. Paris : Librairie Germer Bailliére et cie. pp. 540-545.

32



on peut envisager 1’atavisme, dans le sens défini plus haut comme patrimoine héréditaire, en tant
que réponse plus scientifique visant a rendre compte du dynamisme entre la mémoire et 1’oubli
sans devoir faire appel a la métempsychose, dont sa déclinaison dans le mythe d’Er est un exemple

antique®?.

Passant des difficultés a comprendre comment I’interaction entre la mémoire et 1’oubli peut
effectivement avoir lieu, puis étre redevable a des instincts infra-conscients, vers celle qui ouvre la
voie a ce que cette interaction soit possiblement et parfois le produit d’un héritage, la métaphore
gastro-entérologique permet de relever d’autres enjeux auxquels Nietzsche n’apporte pas de
solution explicite dans ses ouvrages, alors méme qu’il la mobilise. Jusqu’a présent, ces enjeux ont
notamment été intimement liés aux mouvements internes du corps, 1’activité infra-consciente de
ses organes, ses instincts, 1’héritage physio-psychologique dont il est dépositaire. L acte de volition
consciente ne s’est toutefois pas taillé une place, puis par le fait méme, on ignore si la volition
consciente est 8 méme d’avoir une véritable incidence sur des activités qui ne semblent pas la

concerner.

C’est pourtant un acte apparent de volition consciente qui entame les futures activités du systeme
digestif lorsque le corps est nourri. Le choix des aliments ingérés peut d’ailleurs provoquer de
I’indigestion, dérégle un processus interne qui ne le serait pas autrement, tout comme le choix de
retarder 1’activité normale d’évacuation. Parallélement, c’est aussi par un acte de volition
consciente qu’on peut scruter la mémoire pour se souvenir d’un objet qu’on recherche; la
spontanéité de la mémoire semblant parfois domptée par la pensé€e consciente en ce sens que son
activité de reproduction peut étre commandé par I’esprit qui veut se souvenir. On peut évoquer un
souvenir, mais il est aussi possible d’assurer qu’un événement ou un objet qu’on souhaite assimiler

par la mémoire le soit a ’aide de mnémotechniques ou d’autres supports afin d’étre rappelé

LAYCOCK, T. (1875). A chapter on some organic laws of personal and ancestral memory. Journal of Mental
Science, vol. XXI. London. pp. 155-187.

62 PLATON. (2004). La République. (Georges Leroux, trad.). Paris : GF Flammation. 614a a 621b.

33



ultérieurement. D’ou la distinction qu’on retrouve également chez Schopenhauer entre la mémoire

naturelle (spontanée et infra-consciente) et la mémoire apprise (commandable)®’.

Il s’impose alors de déterminer le poids que Nietzsche accorde lui-méme a I’acte de volition
consciente lorsqu’elle tente de maitriser 1’activité spontanée, infra-consciente et instinctuelle de
I’interaction entre la mémoire (assimilation) et I’oubli (évacuation); renversant ainsi la perspective
initiale ou c’était la puissance de ces mémes activités chez 1’étre humain qui furent la source

d’interrogation et les pierres d’achoppement qui restent encore a surmonter.

Plus que tout autre ouvrage, ce sont les essais de La généalogie de la morale (1887) qui témoignent
a quel point les hommes pourraient étre en mesure de jeter leur dévolu sur un quelconque
agencement de I’interaction entre la mémoire et I’oubli. Nietzsche décrit comment dans les sociétés
établies, certaines pratiques culturelles se sont développées au fil du temps, dont 1’ascétisme,
cherchant notamment a ancrer des « idées fixes »®* (fixen Ideen) intéressées dans I’esprit des
hommes : « En un certain sens, toute I’ascése est du méme ordre : il s’agit de rendre quelques idées
indélébiles, omniprésentes, inoubliables, « fixes », afin d’hypnotiser tout le systéme nerveux et
intellectuel par ces « idées fixes » — et les procédures et modes de vie ascétiques sont autant de
moyens de soustraire ces idées a la concurrence de toutes les autres idées, de les
rendre « inoubliables »%°. En mariant la mnémotechnique a la formation des hommes pour ancrer
dans la mémoire quelques « idées fixes », faisant ainsi concurrence a d’autres qui devraient étre
occultées, voire oubliées, la pensée nietzschéenne intégre cette notion qu’il peut y avoir une
interaction corrigible entre la mémoire et I’oubli. L’homme se conduit en voulant que son esprit
assimile ou en voulant qu’il évacue, mais c’est son niveau de maitrise effective sur ces facultés qui

demeure obscur au sein de la pensée nietzschéenne.

6 SCHOPENHAUER. Parerga et paralipomena. pp. 615-616.
% GM, I, § 3.

85 « In einem gewissen Sinne gehort die ganze Asketik hierher: ein paar Ideen sollen unausldschlich, allgegenwirtig,
unvergessbar, ,,fix* gemacht werden, zum Zweck der Hypnotisirung des ganzen nervosen und intellektuellen
Systems durch diese ,,fixen Ideen” — und die asketischen Prozeduren und Lebensformen sind Mittel dazu, um jene
Ideen aus der Concurrenz mit allen {ibrigen Ideen zu 16sen, um sie ,,unvergesslich® zu machen. » Idem.

34



A sa facon, la tension ici décrite qui habite la philosophie nietzschéenne entre ce dont I”’homme
subit de maniére infra-consciente ou hérite et sa capacité ou non de s’en affranchir a déja été relevée
dans les incontournables études de Walter Kaufmann®, mais sans pour autant que 1’interaction
entre la mémoire et 1’oubli soit discutée. Elle renouvelle pourtant tout le probléme du déterminisme
physio-psychologique aisément décelable dans les ouvrages de Nietzsche lorsqu’ils décrivent
I’immanence de la non-pensée dans la pensée, voire la présence de I’activité instinctuelle infra-

consciente exercant une pression sur 1’activité consciente.

En retour, cependant, est-ce que 1’activité consciente est en mesure d’agir sur 1’activité instinctuelle
infra-consciente? La question se pose puisqu’a 1’époque dans laquelle Nietzche évolue, certains
chercheurs répondent par D’affirmative®”. Il n’est alors pas d’emblée exclu que I’activité
instinctuelle infra-consciente puisse €tre le résultat d’une formation préalablement consciente qui
fut internalisée et demeure par la force de I’habitude. Si ce dont I’homme ancre en mémoire ou
oubli peut, de plus, étre le résultat d’'une mnémotechnique qui dicte ce qui doit ou pas étre
inoubliable, celle-ci laisse aussi entrevoir une liberté insoupgonnée qui reste a éclaircir en ce sens
qu’une telle technique serait exploitée délibérément et suivant certaines visées. Pour y voir plus
clair, il faut mesurer le niveau de maitrise que Nietzsche juge possible d’exercer sur les activités
d’assimilation de la mémoire et d’évacuation de I’oubli, et plus particulierement la maitrise de

I’interaction entre les deux, autant sur le plan de 1’esprit collectif qu’individuel.

Qu’elles soient ici cadrées dans ’'image animée de la métaphore gastro-entérologique, il n’en
demeure pas moins que toutes ces énigmes entourant la nature spontanée de certaines facultés
physio-psychologiques humaines, 1’héritage dont elles peuvent €tre ou non sujet et de la capacité
ou non de les commander lui sont en fait affranchis. La métaphore gastro-entérologie n’est a vrai
dire qu’un moyen. Mais un moyen d’un précieux support parce qu’il permet de mieux tisser le lien
analogique qui unit celles-ci aux considérations entourant la mémoire et 1’oubli dans la pensée

nietzschéenne.

% KAUFMANN. Nietzsche: Philosopher, Psychologist, Antichrist. p. 306.
7 HERING. Uber das Gedcichtniss als eine allgemeine Function der organisirten Materie. pp. 11-12.

35



1.4. Digestif

Comprendre le lien qui unit la mémoire, I’oubli et la physiologie; mesurer la pérennité de ce que
la mémoire ravit de I’oubli; s’efforcer a mieux comprendre le role de I’attention consciente et de
la volition pour la formation de la mémoire; départager la mémoire consciente de la mémoire infra-
consciente ou inconsciente furent tous des exemples cités dans les premiéres lignes de ce chapitre
pour rendre compte des problémes de recherche qui préoccupérent 1’époque dans laquelle
Nietzsche évolue. Il ne faut donc pas étre surpris de voir resurgir ces mémes problémes dans la
philosophie nietzschéenne alors qu’il est question de I’interaction entre la mémoire (assimilation)
et I’oubli (évacuation), leur spontanéisme, leur caractére héréditaire et possible maitrise par volition
consciente. Que ces problémes soient mis de 1’avant, il reste maintenant de les résoudre dans les
prochains chapitres. A commencer par une analyse plus approfondie de la nature des assises sur
lesquelles repose 1’interaction entre la mémoire et 1’oubli. Mais compte tenu du chemin parcouru,
on peut a tout le moins maintenant tenir pour acquis qu’il est possible d’envisager a I’aide de la
métaphore gastro-entérologique que Nietzsche pense la mémoire et 1’oubli comme allant de pair,
comme un ensemble, et non en silo. Une premicre conclusion, a laquelle s’ajoute la délimitation
plus précise de leur activité respective en tant que facultés (assimilation/€vacuation); ce qui évite
de les confondre, et évite d’autant plus de penser que I'une de ces facultés puisse relever une

fonction productive de I’autre.

Ce qui suit va encore davantage mettre en €vidence la complémentarité interactive des facultés en
question, par-dela leur opposition superficielle comme contraires. Soit, la principale difficulté
révélée jusqu’a présent par I’entremise de la gastro-entérologique : celle d’expliquer comment une
interaction, voire une action complémentaire entre la mémoire et I’oubli peut effectivement avoir
lieu, alors que leur activité va en sens contraire. On verra que cette complémentarité interactive se
manifeste surtout sur deux plans : c’est-a-dire par la mobilisation d’une nouvelle métaphore — celle
de la chimie des concepts, des sentiments et des facultés — qui conserve la trame narrative de la
métaphore gastro-entérologique en ce qu’elle permet de penser la mémoire et 1’oubli dans I’optique
de leur unité composite; de méme que par I’hypothese génétique de la mémoire que propose
Nietzsche dans La généalogie de la morale et qui met plus particulierement de I’avant qu’on ne

doit aucunement la concevoir en marginalisant son rapport fondamental a I’oubli. Deux problémes,

36



ceux de 'unité et de la genése des contraires, qui vont occuper les pages qui suivent visant a
découvrir la nature des assises sur lesquelles repose I’interaction entre la mémoire et 1’oubli. C’est
d’ailleurs par la résolution de cette problématique qu’il sera possible subséquemment d’aborder
ceux que posent le spontanéisme, le caractére héréditaire et la possible maitrise par la volition

consciente de cette interaction entre la mémoire et [’oubli.

37



2.0. PAR-DELA L’ANTINOMIE DE LA MEMOIRE ET DE L’OUBLI

Nos vertus ne sont, le plus souvent, que des vices déguisés.
Maximes et Réflexions diverses (1678)
— La Rochefoucauld

2.1. La transvaluation de 1’oubli

Au moyen de I’image animée du systéme digestif, il a ét¢ possible de constater une action
réciproque entre deux activités a premiere vue opposées, soit respectivement 1’assimilation et
I’évacuation. L’analogie suggérée par la métaphore gastro-entérologique a permis de faire état de
leur interdépendance et de leur capacité d’action commune, ce qui dans son ensemble s’avere
fructueux pour réexaminer les propos de Nietzsche au sujet de la mémoire et de 1’oubli. Méme si
cette image n’épuise certainement pas toute la complexité des facultés physio-psychologiques qui
sont ici en jeu, il n’en demeure pas moins qu’elle a permis de relever certains problémes, dont celui
de la nature et de la forme que prend cette interaction, en empruntant une perspective que plusieurs
estiment nietzschéenne. Les pages qui suivent visent notamment a mieux comprendre cette

interaction et a mettre en relief certaines de ses manifestations dans 1’économie mentale.

Introduite des la seconde Considération inactuelle intitulée De ['utilité et de l'inconvénient des
études historiques pour la vie de 1874, la métaphore gastro-entérologique fut révélatrice, en ayant
servi a préciser certaines problématiques. Elle demeure toujours ici, du moins pour poursuivre, une
source d’investigation a privilégier. Car ayant jeté son dévolu sur cette métaphore en particulier,
certains y ont notamment vu I’empreinte de la pensée de Schopenhauer dans les ouvrages
nietzschéens. A titre d’exemple, Eric Blondel souligne que Nietzsche aurait repris les « suggestions
métaphoriques »* de la métaphore gastro-entérologique pour aborder la question de la mémoire,

entre autres d’un passage de Le monde comme volonté et comme représentation qu’il se permet de

'HL, § 4.
2 BLONDEL, Eric. (2006). Nietzsche, le corps et la culture. Paris : Editions L’Harmattan. p. 227.

38



retranscrire’. Michel Haar avance a son tour dans son Nietzsche et la métaphysique que la
conception nietzschéenne de [’oubli serait vraisemblablement redevable a la pensée
schopenhauerienne*; lien qui est aussi tissé par Edouard Gaéde lors de I’imposant colloque sur

Nietzsche a Cerisy-la-Salle’.

Les plus optimistes pourraient ainsi espérer lire dans les ouvrages de Schopenhauer la thématisation
d’une quelconque interaction productive entre la mémoire et I’oubli a I’aide de la métaphore gastro-
entérologique, ce qui pourrait jeter une nouvelle lumiére sur 1’usage que Nietzsche en fait. Or, il
faut plutot prendre acte du fait que cette métaphore est largement répandue dans la littérature
philosophique du XIX°® siecle, empruntée tout autant par Schopenhauer et Nietzsche que par Hegel,
puis d’autres encore, cités précédemment®. Elle s’apparente a cet égard a une autre image reprise
presque au méme rythme depuis la Querelle du panthéisme’ du XVIII® siécle, soit celle de
« I’homme qui marche sur sa téte »®, devenue une référence a 1’idéalisme allemand et dont
plusieurs de ces mémes auteurs s’approprient a leur compte, sans que Nietzsche en fasse
exception’. Chacun empruntant a son compte des métaphores partagées, il s’ensuit que leur
assigner une évidente paternité devient ardu, tout comme on ne peut y voir par leur présence dans

les écrits de Nietzsche la garantie d’une quelconque influence déterminante.

3 SCHOPENHAUER. Le monde comme volonté et comme représentation. livre 1, chap. xiv. p. 822.
4 HAAR, Michel. (1993). Nietzsche et la métaphysique. Paris : Editions Gallimard. p. 71.

5 GAEDE, Edouard. (1973). Nietzsche précurseur de Freud ?. Nietzsche aujourd hui ? II. Passion. Paris : Editions
Hermann. p. 95.

¢ SCHMITZ, Hermann. (1964). Hegels Begriff der Erinnerung. Archiv fiir Begrifisgeschichte. Hamburg : Felix
Meiner Verlag, vol. 9. p. 39.

"TAVOILLOT, Pierre-Henri. (1995). Le Crépuscule des Lumiéres : Les documents de la querelle du panthéisme
(1780-1789). Paris : Editions du Cerf.

8 « Without quoting Jacobi, Hegel echoes him : “Since the sun has risen and the stars are shining in the skies, no one
noticed,” says Hegel, “that man started to walk on his head.” In a later rejoinder, Karl Marx added, “What I had to do
was turn Hegel from his head back to his feet, so that we can start walking again.” “Walking” here means advancing
to philosophy’s real goal, not just interpreting the world, and although Marx did not know it, he echoes Jacobi’s
criticism. » HENRICH, Dieter. (2003). Between Kant and Hegel: Lectures on German Idealism. London : Harvard
University Press. p. 110.

9MATL § 208; EH, § 1 et § 4; AC, § S et § 9.

39



Qui plus est, lorsqu’il est expressément question de I’assimilation métabolique'® dans son ouvrage
principal, Schopenhauer avance seulement I’idée selon laquelle la digestion accapare 1’attention
des forces vitales pour surmonter la résistance que pose un bolus; aucun lien direct n’est tissé par
lui entre I’assimilation et la mémoire ou 1’évacuation et I’oubli, tel qu’on le déchiffre toutefois dans
la pensée nietzschéenne. En laissant de c6té la métaphore gastro-entérologique, on n’apercoit pas
non plus cette interaction singuli¢re entre la mémoire et 1’oubli qui se révele dans La vérité et le
mensonge au sens extra-moral au sujet de la genése des concepts. Alors que Schopenhauer avance
bien avant Nietzsche que tout concept serait effectivement redevable a des « souvenirs d’anciennes
intuitions »'' et que pour former un concept abstrait en général, il faille « abandonner un grand
nombre des éléments qui composent une intuition donnée afin de pouvoir penser séparément les
éléments restants »'2, jamais 1’oubli n’est identifié comme relevant cette fonction d’abandon, voire
d’évacuation, qui était pourtant le propre de ’analyse nietzschéenne a ce méme sujet; soit, lors de
la substitution analogique du concret a l’abstrait qui signe I’acte de naissance du langage

conceptuel, ou il y eut dissolution « [d’June image dans un concept »'>.

Si ’ascendant de la pensée schopenhauerienne en ce qui a trait a la mémoire et I’oubli doit étre
remarqué quelque part, un examen des considérations zoologiques et anthropologiques qu’on
retrouve dans la seconde Considération inactuelle de Nietzsche est plus a propos. Tandis que
Nietzsche n'a pas jugé nécessaire d'écrire une nouvelle préface a cet ouvrage lors de sa grande
révision de toutes ses publications en 1886, vraisemblablement parce qu'il considérait la seconde
Considération inactuelle comme une ceuvre de jeunesse, Schopenhauer, lui, maintient une
remarquable cohésion entre tous ses ouvrages. Que ce soit dans Le monde comme volonté et comme
représentation'* (1818) ou ses Parerga et paralipomena' (1851), il renvoie souvent et sans

hésitation a un paragraphe (§ 45) dédié a sa conception de la mémoire dans sa dissertation De la

10 SCHOPENHAUER. Le monde comme volonté et comme représentation. p. 194.
" Ibid. p. 750.

12 « Pour former un concept abstrait en général, il faut abandonner un grand nombre des éléments qui composent une
intuition donnée afin de pouvoir penser séparément les €léments restants; le concept embrasse donc moins par la
pensée que I'intuition. » SCHOPENHAUER, Arthur. (2013). De la quadruple racine du principe de raison
suffisante. (F.-X. Chenet, trad.). Paris : Librairie philosophique J. Vrin. p. 139.

B UWL, p. 213.
14 SCHOPENHAUER. Le monde comme volonté et comme représentation. p. 828.
15 SCHOPENHAUER. Parerga et paralipomena. p. 555.

40



quadruple racine du principe de raison suffisante (1813)'°. On y apprend, entre autres, que la
mémoire n’est pas simplement un réservoir d’idées préconcues'’, que seule la répétition exerce la
mémoire de ’esprit et permet de la fortifier'8, de méme qu’elle est avant tout au service des
fonctions intellectuelles!®. Jamais une quelconque complicité entre la mémoire et 1’oubli n’est-elle
pourtant explicitée.

Au-dela de cette dissertation, les réflexions schopenhaueriennes sur la zoologie et
I’anthropologique se font toutefois garantes d’idées réitérées dans la seconde Considération
inactuelle. A titre d’exemple, il est dit, et plus tard écrit par Nietzsche que les animaux vivent et ne
connaissent que le temps présent en raison de leur mémoire limitée?®, étant toujours dans
I’immédiateté, et par le fait méme, moins souffrants®! que les étres humains. Ce serait notamment
leur incapacité a pouvoir former des concepts, liée a leur incapacité a développer un langage?, qui
expliquerait pourquoi la mémoire des animaux se limite seulement a 1’intuition — en ce sens d’une
compréhension qui ne parcourt pas les étapes d’une analyse, d’un raisonnement ou d’une réflexion
—, sans jamais atteindre une véritable abstraction conceptuelle; le chien qui reconnait son maitre ou
encore la migration des oiseaux étant des exemples de connaissances simplement intuitives
n’atteignant jamais un niveau conceptuel dans leur esprit. Avant d’avoir suffisamment développé
sa raison”*, dont le langage est la condition selon Schopenhauer?*, seule I’existence d’un nouveau-
né ou d’un enfant ressemble a celle des animaux agités dans un monde pour eux surtout intuitif,

dans le sens indiqué ci-dessus.

Dans sa seconde Considération inactuelle, Nietzsche reprend cette méme distinction entre 1’€tre
humain et I’animal, mais de maniere certainement plus déflationniste. Il explique a son tour qu’il

y a une condition dans laquelle I’homme se trouve incapable d’exprimer son rapport au temps, ou

16 SCHOPENHAUER. De la quadruple racine du principe de raison suffisante. pp. 199-202.
17 Ibid. p. 199.

18 Ibid. p. 200.

19 SCHOPENHAUER. Parerga et paralipomena. p. 555.

20 SCHOPENHAUER. Le monde comme volonté et comme représentation. p. 735.

2 Idem.

22 SCHOPENHAUER. De la quadruple racine du principe de raison suffisante. p. 137.

23 SCHOPENHAUER. Le monde comme volonté et comme représentation. p. 734.

24 SCHOPENHAUER. De la quadruple racine du principe de raison suffisante. p. 156.

41



en mesure de raconter son histoire, comme ’animal, n’ayant pas encore le langage qu’il faut pour
I’exprimer. C’est celle dans laquelle vit justement un enfant dont I’existence est pour un temps
toute animaliére, jusqu’au jour ou on lui apprend a se souvenir de son passé, ¢’est-a-dire le jour ou
« on le fait sortir de I’oubli »*° (aus der Vergessenheit heraufgerufen) et il finit par comprendre le
sens des mots « il était »*° (es war). S’il ne maitrise pas le langage au point de pouvoir temporaliser
son existence, il ne se distingue pas alors de I’animal qui demeure dans un horizon anhistorique. A
cette exception pres, cependant, qu’un nouveau-né ou un enfant deviendra un étre historique, en ce
sens qu’il pourra somme toute raconter son histoire lorsqu’il aura fait 1’apprentissage du langage
lui permettant de relater son passé. C’est cette transition d’une condition d’existence a une autre
qui est déficitaire chez les autres animaux. Une transition redevable au développement du langage
conceptuel permettant d’exprimer son rapport au temps, alors que les autres animaux, comme dit

Nietzsche, oublient toujours ce qu’ils veulent dire?’.

Malgré ces évidents rapprochements au sein d’analyses ou la mémoire et I’oubli jouent un role
prépondérant, il n’en demeure pas moins qu’ils ne doivent aucunement obnubiler le fait que
Nietzsche n’est pas redevable a la pensée schopenhauerienne en toutes circonstances. Les ouvrages
de Nietzsche poursuivent des réflexions analogues, mais cultivent davantage un espace ou
I’interaction énigmatique de la mémoire et de I’oubli voit le jour. Sur d’autres points d’ailleurs,
dont certains ont ét¢ mentionnés plus haut, le rapprochement cesse carrément d’étre probant.
Nietzsche ne se prononce pas, par exemple, sur I’idée schopenhauerienne maintes fois répétée dans

Le monde comme volonté et comme représentation selon laquelle les aliénés souffrent d’une perte

ZHL, p. 96, § 1.
26 Idem.

27 « Das Thier will auch antworten und sagen, das kommt daher dass ich immer gleich vergesse, was ich sagen
wollte. » HL, § 1. Plus tard, Nietzsche va pourtant reconnaitre une certaine mémoire que partage les étres humains
avec les animaux, soit celle qui rentre en jeu pour assurer sa survie dans un monde hostile : « Das Thier beurtheilt die
Bewegungen seiner Gegner und Freunde, es lernt ihre Eigenthimlichkeiten auswendig, es richtet sich auf diese ein:
gegen Einzelne einer bestimmten Gattung giebt es ein fiir allemal den Kampf auf und ebenso errith es in der
Anndherung mancher Arten von Thieren die Absicht des Friedens und des Vertrags. » (M, § 26) Les hommes
primitifs auraient engagé le monde de la méme manicere. (M, § 212)

42



de mémoire®® et n’explicite jamais non plus aussi clairement que Schopenhauer la différence entre

la mémoire apprise et la mémoire naturelle®”.

Il s’effectue de plus, et de maniere délibérée par Nietzsche, une transvaluation de 1’oubli — c¢’est-a-
dire la révision radicale de la valeur qu’on doit accorder a cette faculté — que n’assume pas aussi
nettement la pensée schopenhauerienne, méme si on peut la supposer parfois présente. A partir de
1873 et ses réflexions sur la genese des concepts présente dans La vérité et le mensonge au sens
extra-moral, les écrits nietzschéens tendent successivement a démontrer que I’oubli participe tout
autant que la mémoire a I’épanouissement de 1’économie mentale, y étant une partie intégrante. Et
c’est justement a travers cet effort de transvaluation, souvent subtil, qu’une interaction productive
entre la mémoire et I’oubli s’illustre. Seul un passage discret dans les écrits de Schopenhauer
effectue un tant soit peu cette transvaluation de 1’oubli et donne un apercu de la nature de

I’interaction manifeste dont il est possiblement question entre ces facultés.

En I’occurrence, le pessimiste de Francfort y aborde le fonctionnement de 1’économie mentale et
plus particulierement I’angle mort de tout intellect humain, c’est-a-dire ce moment ou la mémoire
s’avere incapable de venir au service des fonctions intellectuelles parce que la « faculté
d’oublier »** (Vergeplichkeit) intervient, étant tout autant qu’elle une partie intégrante a leur
déploiement. C’est que I’intellect « ne peut saisir une chose qu’en se dessaisissant d’une autre »*!,
dit Schopenhauer. Cette imperfection fait en sorte que ’intellect ne fonctionne qu’en ordre
successif, passant d’une pensée a I’autre ou d’un objet a I’autre grace a la mémoire, mais aussi a

cause (ou méme grice ) I’oubli qui contribue tout autant a cette transition®2. L’oubli serait alors

28 SCHOPENHAUER. Le monde comme volonté et comme représentation. p. 248.

2 « Les choses s’impriment de deux maniéres dans notre mémoire : ou parce que nous le voulons et nous y
efforgons, cas auquel, quand il s’agit simplement de mots ou de nombres, nous pouvons recourir aux procédés
mnémoniques; ou bien elles s’y impriment d’elles-mémes, sans notre participation, par suite de I’impression qu’elles
exercent sur nous : cas auquel elles sont d’ordinaire inoubliables. » SCHOPENHAUER. Parerga et paralipomena.
p. 617.

30 SCHOPENHAUER. Le monde comme volonté et comme représentation. p. 828.
31 Idem.

32 « C’est la précisément la source de la plus grande entre les imperfections essentielles & notre intellect. En effet,
nous ne pouvons connaitre les choses que successivement et dans un méme moment nous n’avions conscience que
d’une seule chose; encore est-ce a la condition d’oublier pendant ce temps tout le reste, de n’en plus avoir
conscience, ce qui revient a dire que ce reste cesse provisoirement d’exister pour nous. A cet égard, notre intellect

43



justement 1’angle mort qui permet de dessaisir un objet intellectualisé pour permettre d’en saisir un
autre; une faculté aussi nécessaire que constitutive du fonctionnement de 1’économie mentale.
Schopenhauer compare cette dynamique de I’intellect a 1’ceil qui regarde a travers un télescope et
lui offre une vue, cette derniére étant toujours constituée tout a la fois du vu et du non-vu, c’est-a-

dire de la perspective de I’ceil et ’angle mort qui lui échappe.

Nietzsche mettra de I’avant de maniere pourtant plus explicite qu’une forme d’ignorance, puis plus
précisément cette forme particuliére d'ignorance qui nait de 1’évacuation que procure l'oubli,
participe effectivement a 1’économie mentale et a son développement, tout autant que peut y
contribuer la mémoire. L un des combats auquel le philosophe se livre, au méme titre que d’autres
a son ¢époque, c’est notamment contre [’évaluation vulgaire, culturellement enracinée et
communément acceptée, qui en vient a valoriser la mémoire au détriment des apports de 1’oubli. Il
apparait que ses ouvrages attestent de I’ambition de relativiser ce jugement de valeur parce qu’il
contribue a placer catégoriquement et malencontreusement la mémoire et 1’oubli qu’en opposition.
Un lecteur peut d’abord constater qu’une transvaluation est subtilement opérée dés les réflexions
de La vérité et le mensonge au sens extra-moral, ou 1’on découvre que I’oubli contribue a la
formation des concepts, en dissimulant méme leur origine et sens primitif, mais sans pouvoir
completement effacer I’indice de cette origine qu’est leur vestige métaphorique. Un an plus tard,
avec De l'utilité et de l'inconvénient des études historiques pour la vie, alors que sont critiquées
I’historiographie et une conception de la mémoire qui souhaite conserver le passé¢ de maniere

indiscriminée, la transvaluation se poursuit. Y est plutot vanté le mérite de la « force plastique »°>>

peut étre comparé a un télescope dont le champ de vision serait trés restreint, car notre conscience n’est pas a I’état
stable, mais dans un flux perpétuel. L’intellect n’appréhende que, successivement : pour saisir ceci, il faut qu’il laisse
échapper cela, n’en retenant que des traces, qui vont s’affaiblissant sans cesse. La pensée qui m’occupe vivement en
ce moment m’aura bient6t fui tout a fait; une nuit d’un bon sommeil, et il est possible que je ne la retrouve jamais, a
moins qu’elle ne soit liée a mon intérét personnel, ¢’est-a-dire a ma volonté qui demeure toujours présente et
maitresse. » Ibid. p. 824.

33 « Denkt euch das #usserste Beispiel, einen Menschen, der die Kraft zu vergessen gar nicht besisse, der verurtheilt
wire, iiberall ein Werden zu sehen: ein Solcher glaubt nicht mehr an sein eigenes Sein, glaubt nicht mehr an sich,
sieht alles in bewegte Punkte auseinander fliessen und verliert sich in diesem Strome des Werdens: er wird wie der
rechte Schiiler Heraklits zuletzt kaum mehr wagen den Finger zu heben. Zu allem Handeln gehort Vergessen: wie
zum Leben alles Organischen nicht nur Licht, sondern auch Dunkel gehort. Ein Mensch, der durch und durch nur
historisch empfinden wollte, wire dem &hnlich, der sich des Schlafens zu enthalten gezwungen wiirde, oder dem
Thiere, das nur vom Wiederkduen und immer wiederholten Wiederkduen leben sollte. Also: es ist moglich, fast ohne
Erinnerung zu leben, ja gliicklich zu leben, wie das Thier zeigt; es ist aber ganz und gar unmoglich, ohne Vergessen
iiberhaupt zu leben. Oder, um mich noch einfacher iiber mein Thema zu erklédren: es giebt einen Grad von

44



(plastische Kraft, étant plus particulierement la « force d’oublier » (Kraft zu vergessen), comme le
souligne le texte lui-méme), c’est-a-dire la capacité a oublier en digérant les événements du passé,
de méme qu’il y est proposé des perspectives sur I’histoire auxquelles participe 1’oubli permettant
de mieux négocier la charge du passé selon les besoins, les forces, les buts d’un individu ou d’une
collectivité**. Comme 1’a souligné récemment Christoph Schuringa au sujet de la seconde

Considération inactuelle (De ['utilité et de l'inconvénient des études historiques pour la vie) :

Nietzsche’s central question in the Meditation concerns the predicament of an animal
(the human) who has capacities both for remembering and for forgetting: how is the
economy of remembering and “active” forgetting (or repression) to be negotiated?
Nietzsche’s striking answer is that what is required is the attainment of some optimum
interplay of three “modes” of (as we might say) historical being.*

Ce que Schuringa congoit comme des « modes d’étre historique » se manifeste concrétement par
les perspectives jetées sur I’histoire humaine. Alors que D’interaction (interplay) entre ces
différentes perspectives historiques est certainement en jeu pour atteindre le juste milieu nécessaire
afin d’entretenir un rapport sain a I’histoire, chacune de ces perspectives, comme I’ceil qui regarde
a travers un télescope, reste pourtant limitée dans un horizon déterminé. C’est la capacité de
transiter entre perspectives historiques — décrite comme perspective « monumentale »
(monumental), « antiquaire » (antiquarisch) et « critique » (kritisch) — qui préserverait, selon
Nietzsche, contre la « maladie historique »*® (historischen Krankheit); une forme d’indigestion de

I’esprit, qui se comprend comme la conservation indiscriminée du passé historique.

D’une perspective historique a 1’autre, un angle mort est inhérent parce qu’inhérent a toute

perspective. La mémoire du passé s’inscrit dans un horizon déterminé, et I’oubli se veut tout ce qui

Schlaflosigkeit, von Wiederkduen, von historischem Sinne, bei dem das Lebendige zu Schaden kommt, und zuletzt zu
Grunde geht, sei es nun ein Mensch oder ein Volk oder eine Cultur. Um diesen Grad und durch ihn dann die Grenze
zu bestimmen, an der das Vergangene vergessen werden muss, wenn es nicht zum Todtengréber des Gegenwirtigen
werden soll, miisste man genau wissen, wie gross die plastische Kraft eines Menschen, eines Volkes, einer Cultur ist,
ich meine jene Kraft, aus sich heraus eigenartig zu wachsen, Vergangenes und Fremdes umzubilden und
einzuverleiben, Wunden auszuheilen, Verlorenes zu ersetzen, zerbrochene Formen aus sich nachzuformen. » HL,

§1.
MHL, § 4.

35 SCHURINGA, Christoph. (2021). Critical History and Genealogy. Nietzsche on Memory and History: The Re-
encountered Shadow. p. 21.

36HL, § 10.

45



¢échappe a cet horizon, mais contribue néanmoins a le constituer. Par le fait méme, tout a la fois
entre et au sein méme des perspectives historiques que Nietzsche met de 1’avant se découvre une
complémentarité interactive entre la mémoire et 1’oubli : la perspective « monumentale » de
I’histoire veut se souvenir des étres humains ou exploits d’exceptions et oublier ce qui n’arrive pas
a cette hauteur®’; la perspective « antiquaire » cherche a conserver et vénérer le passé, mais oublie

pourtant ce qui est en gestation au présent’®;

puis somme toute, la perspective « critique » s’en

prend aux injustices passées et présentes, mais oublie cette sagesse héraclitéenne selon laquelle
. A . . N 39 A . ’

« vivre et étre injuste ne font qu'un »”°. Méme entre elles, chacune de ces perspectives s’exclut et

devient ainsi I’une pour I’autre sujet a I’évacuation, semblable a la description du fonctionnement

de I’intellect dont il a été question plus haut.

Ce qu’il faut surtout relever de ces analyses cependant, c’est que 1’oubli est repensé et méme
réévalué puisque dorénavant compris dans son rapport complémentaire avec la mémoire. Une
complémentarit¢ mise en relief depuis les réflexions épistémologiques de Nietzsche sur la
formation des concepts et maintenant, transposée un an plus tard dans ses considérations au sujet
des perspectives sur le passé. Seule cette complémentarité interactive entre contraires donne
justement tout son sens a certaines propositions obscures formulées dans cet ouvrage, dont :
« [t]oute action exige 1’oubli, comme tout organisme a besoin, non seulement de lumiére, mais
encore d’obscurité »*’. A premiére vue, une référence & Schopenhauer qui formule aussi que « [1]a
lumiére de la révélation, comme toute autre lumiére, a pour condition quelque obscurité »*!, un
lecteur plus avisé comprend que Nietzsche fait vraisemblablement allusion ici aux fragments

d’Héraclite et a la loi des contraires qui s’y dégage.

A partir de sa seconde Considération inactuelle, Nietzsche adopte une position qui sera raffermie
par la suite avec I’introduction de la thése de la complémentarité des contraires explicitée au début

de son Humain, trop humain (1878). Les axes de réflexions de ce recueil d’aphorismes vont

STHL, § 2.
BHL, § 3.
3 Idem.

40 « Zu allem Handeln gehort Vergessen: wie zum Leben alles Organischen nicht nur Licht, sondern auch Dunkel
gehort. » HL, § 1.

4 SCHOPENHAUER. De la quadruple racine du principe de raison suffisante. p. 167.

46



d’ailleurs faire revivre la sagesse des fragments héraclitéens. De maniere encore plus évidente,
Nietzsche va développer une critique des oppositions communément admises au méme titre que
plusieurs interprétations de la pensée héraclitéenne font comprendre qu’elle aurait elle-méme
remise en question les oppositions pythagoriciennes*?. Ce n’est donc jamais sans dessein que
Nietzsche reprend dans ses textes la nomenclature de ces oppositions et qualifie 1’oubli
d’« obscure »* (Dunkel) ou de « mort du savoir »** (Tod des Wissens), tout en démontrant par la
suite sa participation aux lumiéres et ses bienfaits pour I’économie mentale et le développement de
I’étre humain; faisant ainsi voler en éclat le jugement de valeur qui oppose catégoriquement 1’oubli
a la mémoire et obnubile leur interaction. Ultimement, la transvaluation de 1’oubli qu’il propose
n’est pas seulement le renversement d’un jugement de valeur communément accepté, mais aussi,

la découverte d’une perspective métaphysique qui s’y cache derriere.

2.2. La métaphysique des contraires

De l'utilité et de l'inconvénient des études historiques pour la vie était certainement une réponse de
Nietzsche a I’historiographie de son époque. Sauf qu’il n’en demeure pas moins qu’Humain, trop
humain qui parait quelques années plus tard et tous les recueils d’aphorismes qui vont suivre est
un vase communicant. C’est-a-dire que cet ouvrage poursuit le travail de transvaluation a travers
une critique des oppositions communément acceptées. Nietzsche réévalue particulierement ces
oppositions qui accordent une supériorité, semble-t-il, comme allant de soi, de la vérité sur
I’ignorance, du rationnel sur I’irrationnel, de la logique sur I’illogique en épistémologie* ; une
valeur supérieure du bien sur le mal, de la vertu sur le vice, de I’altruisme sur I’égoisme, de la bonté

sur la cruauté dans la morale judéo-chrétienne*® ; puis aussi, cette supériorité qu’on attribue a I’Etat

2 HERACLITE. (2020). Fragments. (Marcel Conche, trad.). Paris : PUF (« Epiméthée »). p. 211 et 217.
SHL,§ 1.

“HL, § 10.

SMALS L.

4 MA I, § 70.

47



t*7 sur le criminel et le crime dans I’espace social et pour les instances juridiques*®. C’est

et au droi
le début de ce que Patrick Wotling et d’autres nomment correctement le travail « pré-
généalogique » de Nietzsche®, entre autres caractérisé par une investigation génétique de 1’origine
d’oppositions communément acceptées, de méme que de leurs transformations et développements.
La nouvelle grille d’analyse qu’adopte Nietzsche a pour but de rejeter un dualisme ou 1’on pose
I’existence concomitante de deux contraires qui entrent en conflit comme absolument opposés, et
dont I’opposition serait strictement contradictoire et irréductible. Du méme souffle, il s’en prend
aussi au fixisme dont font preuve ces oppositions qui donnent I’impression que chaque membre du
conflit est immuable, éternel et serait né génétiquement de lui-méme. Méme si la mémoire et I’oubli
ne sont pas explicitement nommés dans ce chainon de réflexion, les prises de position de 1I’ouvrage

permettent néanmoins d’envisager qu’il jure a son tour avec toute opposition absolue entre les

deux’°.

Deés le premier aphorisme d’Humain, trop humain, Nietzsche met de I’avant une thése maintes fois
adoptée, répétée et développée par la suite tout au long de son ceuvre : soit, que bien souvent, ce
qu’on juge enticrement antinomique ne 1’est pas effectivement, si on comprend comment cette

antinomie a vu le jour :

4T GM, 1L, § 9.

8 Toujours dans Humain, trop humain, Nietzsche souligne également des rapports de complémentarité entre
« I’homme fort » et « I’homme dégénéré » (§ 224), de méme qu’entre « I’esprit libre » et « I’esprit asservi » (§ 225).

49 Selon P. Wotling : « I serait possible de parler a cet égard de schéme pré-généalogique. « Pré-» car on ne trouve
pas encore de présence clairement réfléchie du second aspect de ce qui fera la généalogie stricto sensu, a savoir la
dimension axiologique de ce mode d’analyse, sa visée d’appréciation de la valeur des valeurs, qui relaie le travail de
recherche des origines productrices (in fine des valeurs) d’un phénoméne (¢’est-a-dire, en ultime analyse, d’une
interprétation.) » (NIETZSCHE, Friedrich. (2019). Humain, trop humain I. (Patrick Wotling, trad.). Paris : Editions
GF Flammarion. p. 28) A noter également que rétrospectivement, Nietzsche souligne qu’une premiére révision
radicale de toutes les valeurs (Umwerthung aller Werthe) est tentée dés La naissance de la tragédie (GD, § 5 de « Ce
que je dois aux Anciens »). Sans étre explicite ou « clairement réfléchie », il n’en demeure pas moins qu’il est alors
possible de relever, comme cette thése tente de 1’établir, qu’une transvaluation effective de la valeur de I’oubli est a
tout le moins sous-entendue dans plusieurs ouvrages antérieurs a Humain, trop humain. Il y a plusieurs signes avant-
coureurs de cette transvaluation avant qu’elle commence peu a peu a prendre forme dans la phase pré-généalogique
ci-mentionnée, jusqu’a ce qu’elle arrive plus tard explicitement a maturité.

0 « Gewohnheit der Gegensiitze. — Die allgemeine ungenaue Beobachtung sieht in der Natur iiberall Gegensitze
(wie z.B. ,,warm und kalt*), wo keine Gegensitze, sondern nur Gradverschiedenheiten sind. Diese schlechte
Gewohnheit hat uns verleitet, nun auch noch die innere Natur, die geistig-sittliche Welt, nach solchen Gegensitzen
verstehen und zerlegen zu wollen. Unséglich viel Schmerzhaftigkeit, Anmaassung, Hérte, Entfremdung, Erkéltung
ist so in die menschliche Empfindung hineingekommen, dadurch dass man Gegensitze an Stelle der Uebergénge zu
sehen meinte. » MA 11, § 67.

48



Chimie des concepts et des sentiments. — Les problémes philosophiques reprennent a
présent pratiquement a tous égards la méme forme interrogative qu’il y a deux mille
ans : comment quelque chose peut-il naitre de son contraire [aus seinem Gegensatz
entstehen], par exemple le rationnel de I’irrationnel, le sensible du mort, la logique de
I’illogisme, la contemplation désintéressée du vouloir animé par la convoitise, le fait
de vivre pour autrui de 1’égoisme, la vérité des erreurs? La philosophie métaphysique
dépassait jusqu’a présent cette difficulté en niant I’émergence de I'un a partir de
I’autre et admettait pour les choses faisant 1’objet de la valorisation la plus haute une
origine miraculeuse [die Entstehung des Einen aus dem Andern leugnete und fiir die
hoher gewertheten Dinge einen Wunder-Ursprung annahm], sortie immédiatement
du noyau et de I’essence de la « chose en soi ». La philosophie historique, au
contraire, qui ne doit absolument plus étre congue comme séparée de la science de la
nature, la plus récente des méthodes philosophiques, a établi sur des cas particuliers
(et I’on peut supposer que c’est le résultat auquel elle parviendra dans tous les cas)
que ce ne sont pas des contraires [dass es keine Gegensdtze sind], si ce n’est dans
I’habituelle exagération propre a la matiere de voir populaire ou métaphysique, et que
cet antagonisme repose sur une erreur de la raison : selon son explication, il n’y a en
toute rigueur ni d’acte non égoiste, ni de contemplation totalement désintéressée, tous
deux ne sont que des sublimations dans lesquelles 1’élément fondamental apparait
presque évaporé et ne se révele encore présent qu’a I’observation la plus subtile. [es
sind beides nur Sublimirungen, bei denen das Grundelement fast verfliichtigt
erscheint und nur noch fiir die feinste Beobachtung sich als vorhanden erweist] —
Tout ce dont nous avons besoin, et qui ne peut nous étre procuré qu’au point
d’¢lévation atteint a présent par les sciences particuliéres, c’est une chimie des
représentations et des sentiments moraux, religieux, esthétiques, ainsi que de toutes
ces émotions que nous vivons dans le commerce, grand ou petit, de la culture et de la
société, voire méme dans la solitude : et si cette chimie se soldait par ce résultat que
dans ce domaine aussi, les couleurs les plus somptueuses ont été obtenues a partir de
matériaux vils, voire mépris€s? [wie, wenn diese Chemie mit dem Ergebniss
abschlosse, dass auch auf diesem Gebiete die herrlichsten Farben aus niedrigen, ja
verachteten Stoffen gewonnen sind?] Y aura-t-il beaucoup de gens pour avoir envie
de poursuivre de telles recherches? L’humanité aime chasser de ses pensées ces
questions relatives a la provenance et aux commencements [Die Menschheit liebt es,
die Fragen iiber Herkunft und Anfinge sich aus dem Sinn zu schlagen]: ne faut-il pas
étre devenu quasiment non humain pour ressentir en soi le penchant opposé??!

C’est une perspective en particulier, soit celle de la « philosophie métaphysique » (metaphysische
Philosophie), imbue d’un systéme de valeurs qui lui est propre, qui contribue a concevoir et

maintenir des oppositions 1a ou il n’y en a pas; placant souvent 1’'un des poles d’une supposée

SITMATL § 1.

49



antinomie au-dessus de 1’autre et faussant ainsi la conception de leur relation qui en est une,

souvent, de complémentarité>2.

Nietzsche retrace la provenance de cette idée d’une complémentarité des contraires entre autres
aux maximes et réflexions de La Rochefoucauld®; un auteur qu’il a lu a Tribschen alors qu’il y
passait parfois son temps en compagnie de Richard Wagner et sa femme Cosima®*, quelque temps
avant la publication de son premier recueil d’aphorismes. Puis effectivement, certaines réflexions
de La Rochefoucauld tendent a jouer sur la ligne qui sépare couramment deux concepts ou
sentiments qu’on congoit comme étant contraires’ : « Les passions en engendrent souvent qui leur
sont contraires. L’avarice produit quelquefois la prodigalité, et la prodigalité I’avarice; on est
souvent ferme par faiblesse, et audacieux par timidité »°°. Sauf qu’on peut également retracer ce

type de réflexion jusqu’a une philosophie antique qui fut chere a Nietzsche. Une idée similaire est

52 La similitude entre le début d’Humain, trop humain (1878) et Par-dela bien et mal (1886) est remarquable, en ce
qu’ils font voir la continuité dans la pensée nietzschéenne, critique du dualisme métaphysique. La question est
toujours la méme : « ,,Wie konnte Etwas aus seinem Gegensatz entstehn? Zum Beispiel die Wahrheit aus dem
Irrthume? Oder der Wille zur Wahrheit aus dem Willen zur Tauschung? Oder die selbstlose Handlung aus dem
Eigennutze? Oder das reine sonnenhafte Schauen des Weisen aus der Begehrlichkeit? Oder das reine sonnenhafte
Schauen des Weisen aus der Begehrlichkeit? Solcherlei Entstehung ist unmoglich; wer davon trdumt, ein Narr, ja
Schlimmeres; die Dinge hochsten Werthes miissen einen anderen, eigenen Ursprung haben, — aus dieser
verginglichen verfiihrerischen tduschenden geringen Welt, aus diesem Wirrsal von Wahn und Begierde sind sie
unableitbar! [...] Der Grundglaube der Metaphysiker ist der Glaube an die Gegensdtze der Werthe. Es ist auch den
Vorsichtigsten unter ihnen nicht eingefallen, hier an der Schwelle bereits zu zweifeln, wo es doch am néthigsten war:
selbst wenn sie sich gelobt hatten ,,de omnibus dubitandum®. Man darf ndmlich zweifeln, erstens, ob es Gegensétze
iiberhaupt giebt, und zweitens, ob jene volksthiimlichen Werthschédtzungen und Werth-Gegensitze, auf welche die
Metaphysiker ihr Siegel gedriickt haben, nicht vielleicht nur Vordergrunds-Schitzungen sind, nur vorlaufige
Perspektiven, vielleicht noch dazu aus einem Winkel heraus, vielleicht von Unten hinauf, Frosch-Perspektiven
gleichsam, um einen Ausdruck zu borgen, der den Malern geldufig ist? [...] Es wére sogar noch moglich,

dass w a s den Werth jener guten und verehrten Dinge ausmacht, gerade darin bestlinde, mit jenen schlimmen,
scheinbar entgegengesetzten Dingen auf verfangliche Weise verwandt, verkniipft, verhékelt, vielleicht gar
wesensgleich zu sein. Vielleicht! » JGB, § 2.

$SMAT, § 36.

5% Avant cette méme période qu’on peut qualifier de « médiane » pour son ceuvre est précédée la lecture d’auteurs
frangais qui vont grandement influencer ses interrogations d’ordre psychologiques et philosophiques. Ces auteurs
sont bien souvent cités dans son ceuvre, dont La Rochefoucauld, Mirabeau, Chamfort, mais aussi sa correspondance,
dont Voltaire (KGB. Band V. p. 202. Lettre 573 du 6 déc. 1876 a F. Overbeck), Diderot et Michelet (KGB. Band V.
p. 216. Lettre 590 du 27 jan. 1877 a M. Baumgartner), Renan et Taine (KGB. Band V. p. 323-324. Lettre 716 du 23
avril 1878 a E. Schmeitzner), etc.

35 « La fin du bien est un mal; la fin du mal est un bien. » LA ROCHEFOUCAULD. (1977). Maximes et Réflexions
diverses. Paris : GF Flammarion. p. 102.

5 Ibid. p. 45.

50



formulée, a titre d’exemple, chez Héraclite>’, comme en font foi certaines études nietzschéennes
sur I’ Antiquité®®. Alors qu’il est moins question de la « genése a partir des contraires »*° dans les
fragments héraclitéens, ces derniers font toutefois état de la complémentarité des contraires en
jetant une lumiére sur leur unité composite. Deux problémes, ceux de 1’unité et de la genese des
contraires, alimentent les analyses qui suivent; ces derniéres visant toujours a découvrir la nature

des assises sur lesquelles repose I’interaction entre la mémoire et 1’oubli.

2.2.1. L’unité composite des contraires

Les couples de contraires qu’on retrouve dans les fragments héraclitéens sont ceux du jour et de la
nuit®®, du sommeil et de I’éveil®!, de la vie et de la mort®?, du commencement et de la fin®, de la
lumiére et de 1’obscurité®, de la jeunesse et de la vieillesse®®, du monter et du descendre®®, et font

méme parfois « songer au double processus d’assimilation et de désassimilation chez le vivant »%7.

57 A noter que Nietzsche avoue dans Ecce homo (1888) : « Ein Zweifel blieb mir zuriick bei Heraklit, in dessen Nihe
iiberhaupt mir wéirmer, mir wohler zu Muthe wird als irgendwo sonst. » EH, § 3.

38 «[...] Dies erreichte Heraklit durch eine Beobachtung iiber den eigentlichen Hergang jedes Werdens und
Vergehens, welchen er unter der Form der Polaritét begriff, als das Auseinandertreten einer Kraft in zwei qualitativ
verschiedne, entgegengesetzte und zur Wiedervereinigung strebende Thétigkeiten. Fortwahrend entzweit sich eine
Qualitdt mit sich selbst und scheidet sich in ihre Gegensétze: fortwdhrend streben diese Gegensétze wieder zu
einander hin. Das Volk meint zwar, etwas Starres, Fertiges, Beharrendes zu erkennen; in Wahrheit ist in jedem
Augenblick Licht und Dunkel, Bitter und Sii} bei einander und an einander geheftet, wie zwei Ringende, von denen
bald der Eine bald der Andre die Obmacht bekommt. Der Honig ist, nach Heraklit, zugleich bitter und siif3, und die
Welt selbst ist ein Mischkrug, der bestindig umgeriihrt werden muf3. Aus dem Krieg des Entgegengesetzten entsteht
alles Werden: die bestimmten, als andauernd uns erscheinenden Qualitiiten driicken nur das momentane Ubergewicht
des einen Kémpfers aus, aber der Krieg ist damit nicht zu Ende, das Ringen dauert in Ewigkeit fort. » PZG, § 5.

39 Expression tirée de la premiére version non publiée de I’aphorisme MA I, § 1. Voir : NIETZSCHE, Friedrich.
(1988). Humain, trop humain. Paris : Editions Gallimard. p. 351.

60 HERACLITE. Fragments. p. 103.
61 Ibid. p. 366.

62 Ibid. p. 374.

63 Ibid. p. 412.

64 Ibid. p. 469.

% Idem.

6 Ibid. p. 408.

§7 Ibid. p. 435.

51



Tandis qu’on ne retrouve pas a proprement parler le terme « contraire »*® pour qualifier ces
oppositions, il n’en demeure pas moins que ces fragments concourent a relever la complémentarité
entre différents concepts qui s’excluent comme par affinité, et dont on accepte communément
I’exclusion. Or, 1’opposition que constitue ces couples de contraires n’est en aucun cas aléatoire,
mais implique bien plutét une forme d’interdépendance. Cette derni¢re se manifestant par le fait
qu’on ne saurait pleinement déterminer ce qu’est le jour, en guise d’exemple, sans en méme temps
concevoir de son opposition a, et complément qu’est, la nuit. Cette complémentarité entre le jour
et la nuit, pouvant étre comprise en ce sens d’un lien d’interdépendance déterminant, vaut
également pour le sommeil et 1I’éveil, la vie et la mort, le commencement et la fin, la lumiére et
I’obscurité, la jeunesse et la vieillesse, monter et descendre, et vice versa. Dans chacun de ces
couples, et pour bien d’autres, la compréhension pleine et entiére des concepts impliqués nécessite

la prise en compte de ce a quoi ils s’opposent.

Tout comme les activités a premiére vue opposées de 1’assimilation et de I’évacuation — cette
derniére étant issue de la désassimilation —, Nietzsche traite finement la mémoire et 1’oubli comme
formant a leur tour I’un de ces couples de contraires. Il fait comprendre subtilement que leur mise
en opposition, lorsqu’elle se veut catégorique, perd de vue leur interaction et méme leur
interdépendance, alors qu’on ne pourrait pleinement comprendre la mémoire sans 1’oubli, puis vice
versa. Le langage conceptuel les divise en deux facultés psychologiques distinctes au sein de
I’économie mentale, sauf qu’on retrouve a I’aune de leur activité une unité composite des
contraires : 1’assimilation de la mémoire et 1’évacuation de 1’oubli sont réciproquement
conditionnées 1’'un a I’endroit de I’autre et forment ensemble une unité organisationnelle. Elles
prennent pleinement leur sens dans I’opposition qui les unit. Et le role de 1a philosophie a cet égard,
du moins telle qu’elle est en partie pratiquée par Héraclite, et ensuite par Nietzsche, c’est de
découvrir « la régle qui régit les oppositions, les conflits de contraires, de telle sorte que de cette
opposition résulte une harmonie »*. De I’un, cette harmonie découle de ce qu’on a qualifié la « loi

de I’unité des contraires »’°, congue méme parfois comme une « loi organique du monde »’!, alors

% Ibid. p. 25.
% Ibid. p. 242.
7 Ibid. p. 151.
7 Ibid. p. 37.

52



que de l’autre, elle va découler de sa thése de la complémentarité des contraires, et plus tard, de

I’interprétation du monde comme volonté(s) de puissance.

Que Nietzsche envisage la possibilité qu'une unité composite puisse se dégager entre couples de
contraires, le titre méme du premier aphorisme d’Humain, trop humain cité plus haut permet d’en
témoigner, alors qu’il est question de la « Chimie des concepts et des sentiments » (Chemie der
Begriffe und Empfindungen). Par ce titre, il vise sans doute a faire allusion aux recherches de la
«nouvelle chimie » (neuen Chemie)’> qui s’affairait & découvrir les affinités électives entre
substances dissemblables qui entrainent certaines compositions chimiques; recherches auxquelles
s’est entre autres adonnée la chimie du XIX° si¢cle. Certains fragments qui anticipent et suivent la
parution d’Humain, trop humain témoignent de la connaissance (limitée”®, mais grandissante) de
Nietzsche au regard de recherches en chimie; ce qui explique en partie pourquoi il y fait référence
pour souligner ’'unité composite de certains concepts — le rationnel et I’irrationnel, le logique et
I’illogisme —, de méme que certains sentiments moraux — I’égoisme et 1’altruisme — qu’on congoit
communément comme étant antinomiques. Il prend d’ailleurs connaissance des importantes
expériences sur I’eau du chimiste Antoine Lavoisier qu’on retrouve exposées dans son Traité
élémentaire de chimie (1789)7*. Une définition claire et précise de ce qu’est ’affinité élective n’est

pas explicitée dans ce traité qui présume son évidence, mais celle-ci fut néanmoins comprise

comme « the property or relation in virtue of which dissimilar substances are capable of entering

72 KSA. NF-1873, 7:26[1].

3 Recommendé par Wolfgang-Miiller Lauter, I’ouvrage Nietzsches Naturbeflissenheit d’ Alwin Mittasch souligne

« I’incompétence fonciére de Nietzsche en matiére de chimie » en s’appuyant entre autres sur un fragment (KSA.
NF-1881, 9:11[149]) ou il parlerait de la composition de I’eau comme étant : « [...] 9 Theile Sauerstoff zu 11
Theilen Wasserstoff! » Mittasch suppose dans son ouvrage qu’il s’agit d’une mauvaise transcription par Nietzsche
d’indications fournies par Schopenhauer. Or, il est plus vraisemblable que Nietzsche ait tiré ces indications
(concernant le poids) d’un livre de Pierre Foissac, ou Lavoisier est cité, et qu’il commande de Franz Overbeck en
1881 (KGB. Band VI. p. 137. Lettre 163 du 28 octobre 1881); livre qu’on retrouve dans sa bibliothéque personnelle
(NIETZSCHE, Friedrich. (2003). Nietzsches Persénliche Bibliothek. (dir. Campioni Giuliano). Munich : Editions de
Gruyter. p. 228). Le passage qui intéresse ici se lit comme suit : « Das Wasser ist kein einfacher Korper, kein
Element, wie man im Alterthume nach der von den Aegyptern entlehnten Lehre des Empedokles glaubte. Jetzt weiss
Jedermann, dass es dem Raume nach aus 2 Theilen Wasserstoff und 1 Theile Sauerstoff, oder dem Gewichte nach
aus 88,9 Theilen Sauerstoff und 11,1 Theilen Wasserstoff zusammengesetzt ist. Diese Zusammensetzung ist un
verdnderlich, wie Lavoisier gezeigt hat, indem er Wasserdampf durch einen in einem Ofen bis zur Rothgluth
erhitzten Flintenlauf streichen liess, wobei der Sauerstoff sich mit dem Metalle zu Oxyd verband, wihrend der
freigewordene Wasserstoff in einer pneu matischen Wanne unter einer Glocke aufgefangen wurde. » FOISSAC,
Pierre. (1859). Meteorologie mit Riicksicht auf die Lehre vom Kosmos und in ihren Beziehungen zur Medidn und
allgemeinen Gesundheitslehre. Leipzig : Verlag von Otto Wigand. p. 241.

74 KSA. NF-1873, 7:26[1].

53



into chemical combination with each other »”°, formant ainsi une unité organisationnelle. C’est en
ce sens que Lavoisier démontre notamment dans son traité que 1’eau n’est pas a proprement parler

un élément, mais bien plutot un composé chimique d’hydrogeéne et d’oxygene.

Ce genre de découverte scientifique a vraisemblablement captivé Nietzsche, plus particulierement
cette idée qu’une unité composite — comme ’eau — puisse se dégager de contraires — comme
I’hydrogene et ’oxygeéne —, parce qu’elle renforce la perspective héraclitéenne qu’il endosse,
décrite dans ses études sur I’ Antiquité, qui tend a révéler que souvent, par manque de discernement,
on ignore sciemment que « 1’un est le multiple » (das Eine ist das Viele)'. Une chose a premiére
vue simple est souvent plus complexe et composée qu’elle n’y parait ; tout comme 1’eau, dont bien
des philosophes et chimistes croyaient un élément avant que 1’expérimentation chimique moderne
en fasse la démonstration contraire. En sachant que I'intérét de Nietzsche pour les sciences de la

nature se fait grandissant, méme si, de son propre aveu’’

, Ses connaissances y sont limitées, on voit
néanmoins comment il s’intéresse ici tout particuliérement aux découvertes scientifiques qui en
viennent a réhabiliter une certaine sagacité présocratique qu’il partage, et connait bien grace a sa
formation philologique. L’idée méme qu’il puisse y avoir entre contraires — a 1’image de
I’hydrogéne et 1’oxygéne — une affinité élective est un exemple supplémentaire de ce fait,
S ety .1 . _ C
puisqu’elle se trouve notamment inspirée a 1’origine par la pensée d’Empédocle; ce dernier I’ayant
avancée de maniere embryonnaire lorsqu’il observe que : « Water fits better into wine, but it will

not (mingle) with oil »’8. Les Affinités électives (1809) de J. W. von Goethe’, que Nietzsche a

75> Nommé en termes plus modernes par I’ Encyclopaedia Britannica (1911) comme « affinité chimique », il n’en
demeure pas moins que I’idée générale reste la méme. HUGH, Chisholm. (1911) The Encyclopaedia Britannica : a
dictionary of arts, sciences, literature and general information. New York : Encyclopaedia Britannica. p. 301. On
note au passage que Nietzsche a eu la chance de lire au sujet d’Empédocle, Lavoisier et de « I’affinité chimique »
aupres de : LANGE, Friedrich-Albert. (1879). Histoire du matérialisme et critique de son importance a notre
époque. Tome second : Histoire du matérialisme depuis Kant. Paris : C. Reinwald et cie. p. 179 et pp. 195-196.

" PZG, § 6.
77 KGB. Band II. pp. 358-360. Lettre 608 de janvier 1869 a Erwin Rohde.
8 BURNET, John. (1892). Early Greek Philosophy. London and Edinburgh : Adam and Charles Black. p. 230.

7 On note que la doctrine chimique des affinités électives est considérée « généralement admise » par I’un des plus
célébres partisans du monisme en Allemagne, Ernst Haeckel, dans La Périgenése des plastidules (Die Perigenesis
der Plastidule) (1876), donc plusieurs années aprés la publication de Les Affinités électives (Die
Wahlverwandtschaften) (1809) de Goethe. Haeckel prend d’ailleurs le temps de souligner toute I’importance de ce
roman dans son ouvrage. HAECKEL, Ernst. (1876). Die Perigenesis der Plastidule. Berlin : Verlag von Georg
Reimer. p. 38.

54



d’ailleurs pu lire*®, reprend la méme idée dans le contexte des relations humaines; de méme que le
septieme chapitre de Le Rouge et le Noir (1830) de Stendhal, livre que le philosophe affectionnait
tout particuliérement. Sans étre en reste, le spectre de Schopenhauer fait encore son apparition ici,
alors que ce dernier en fait un emploi particulier en philosophie, lorsqu’il retraduit la pensée
d’Empédocle dans la sienne; soit, lorsqu’il fait état de « 1’affinité élective »®! entre I’amour et la

haine, deux contraires, comme des composés de la Volonté unificatrice du monde.

Il s’ensuit qu’en phase avec son époque et ayant la propension indéniable au cours de son parcours
philosophique d'entrelacer dans sa pensée des concepts issus tout autant des sciences de la nature
que du domaine littéraire, la chimie, ici, et tout particuli¢rement I’idée en vogue des affinités
¢lectives, deviennent sans doute pour Nietzsche 1’outil analogique lui permettant de rendre compte
des interactions entre couples de contraires qui forment ensemble une unité composite au sein de
I’économie mentale — dont celles, notamment, du rationnel et de I’irrationnel, de la pensée logique
et de I’illogisme. De concert, c’est cette méme idée qui permet tout aussi bien de clarifier comment
la pensée nietzschéenne peut en méme temps concevoir une unité composite entre la mémoire et

I'oubli dans I’économie mentale.

La mention assez peu fréquente a la chimie dans 1’ceuvre de Nietzsche, pourtant mise de 1’avant
dans le tout premier aphorisme d’Humain, trop humain, contribue a ses efforts visant a faire état
du fait qu’une unité composite est souvent présente, méme si subtilisée, lorsqu’on envisage deux
contraires en opposition. Comprendre cette unité, c’est discerner la complémentarité des contraires
par-dela leur antinomie apparente; une capacité de réédition qui fait défaut a la pensée
métaphysique que critique Nietzsche, mais dont tente de rendre compte sa philosophie. La trame
narrative derriere son langage métaphorique et plusieurs de ses analogies (dont les réactions
biochimiques du métabolisme ou des composés chimiques) jure d’ailleurs avec une conception
¢lémentaire des facultés (ou capacités) de 1’économie mentale, comme la raison, la logique, mais
aussi la mémoire, a défaut de quoi on en vient a les méconnaitre en perdant de vue tout leur

dynamisme.

80 KSA. NF-1888, 13:15[37].
81 SCHOPENHAUER. Parerga et paralipomena. p. 813.

55



L’un des problémes de la perspective métaphysique, devenue la cible de Nietzsche, c’est qu’elle
entretient un dualisme strict, envisageant toutes facultés comme la mémoire et 1’oubli en tant
qu’éléments, dépourvus d’interaction ou d’action commune. L’activité¢ d’assimilation a laquelle
s’apparente la mémoire, considérée seule, se vide de toute son interdépendance qui révele pourtant
qu’elle n’évolue jamais en vase clos. C’est notamment au moyen de sa thése de la complémentarité
des contraires, et 1’idée qu’elle comprend d’une possible unité composite entre contraires dans
I’économie mentale, que Nietzsche articule sa critique du fixisme (ou immobilisme) que comprend
cette méme perspective métaphysique; soit, 1’idée selon laquelle les pdles qui forment les couples
de contraires ne seraient pas de maniére dynamique en interaction, mais toujours fixes et

immuables.

En analysant son propos pour contextualiser cette thése et ses implications, on remarque d’abord
qu’en s’opposant a la « philosophie métaphysique » (metaphysische Philosophie) dans le tout
premier aphorisme d’Humain, trop humain, la cible de Nietzsche n’est aucunement personnifiée.
Contrairement a sa démarche habituelle, soit celle qu’on retrouve dans la premiére Considération
inactuelle (David Strauss, [’apotre et [’écrivain), et bien plus tard avec Nietzsche contra Wagner
et Le Cas Wagner, Nietzsche ne démontre pas ici comment 1’ceuvre d'un auteur en particulier peut
étre symptomatique d’un probléme plus large qu'il explore. Néanmoins, son opposition au fixisme
qu’il associe a la philosophie métaphysique des contraires se fait dans le but manifeste d’endosser
une conception plus développementale de 1’économie mentale. Cette prise de position se fait
vraisemblablement contre une doctrine créationniste qui a cours a son époque (souvent animée par
une orthodoxie religieuse) prétendant que 1’étre humain — comme tout €tre vivant — aurait été doté
des la création (ou des [’origine) de toutes les facultés nécessaires a son existence. Autrement dit,
une doctrine qui s'oppose a l'idée d'une transformation possible de I'étre humain au fil de son
histoire, tout en s'opposant par le fait méme au développement possible de ses facultés; soit celles

mémes constituant son économie mentale.

Nietzsche s’oppose farouchement a cette doctrine qu’on peut qualifier de pseudo-génétique selon
laquelle les concepts, les sentiments et méme certaines facultés de 1’économie mentale émergent
des Iorigine a partir de rien (ex nihilo), sans véritable genese et sans histoire. Il refuse également
de concevoir que I’activit¢ de 'un des pdles dans les couples de contraires se fasse
indépendamment de 1’activité de 1’autre, évacuant toute possibilité que chacun puisse entrer en

56



interaction. D’aprés la perspective métaphysique qui endosse ce pseudo-génétisme, il faudrait
concevoir la mémoire comme une capacité d’assimilation innée. Sauf que son caractére inné ne
serait pas ici redevable a une quelconque transmission générationnelle de facultés intellectuelles
entre étres humains. La mémoire intégrerait plutdét I’économie mentale de chacun en naissant
d’elle-méme (causa sui); niant ainsi tout développement naturel ou possible transformation
historique des facultés dans 1I’économie mentale au profit de leur apparition miraculeuse (Wunder-
Ursprung). Non seulement présentée a partir d’Humain, trop humain, la critique de cette
interprétation pseudo-génétique formulée par Nietzsche perdure jusqu’a sa reprise finale dans La
« raison » dans la philosophie de son Crépuscule des idoles®> (1888). A I’inverse d’une conception
fixiste, il adopte et défend plutdt I’idée selon laquelle 1’étre humain, et toutes ses facultés ne sont
pas fixes ou immuables, mais se sont effectivement transformés dans 1’histoire humaine au fil des
générations. Une prise de position qui s’apparente bien slir aux théories transformistes (entre autres
de Jean-Baptiste de Lamarck et Charles Darwin), chacun rivalisant le créationnisme de leur époque.
Dans la querelle du XIX® siécle ayant justement opposé les transformistes aux fixistes, que ce soit
lors de débats mémorables en Angleterre ou en France®, il apparait que Nietzsche se range
résolument du coté des premiers, dont la conception développementale de 1’étre humain taille
davantage sa place dans les milieux scientifiques de la seconde moitié dudit siécle. Aux
explications métaphysiques (Wunder-Ursprung) et surnaturelles sur I’origine (ex nihilo ou causa
sui), Nietzsche privilégie un naturalisme, entre autres lorsqu’il aborde la question de 1’économie

mentale et des facultés qui en sont venues a la constituer.

Il s’ensuit que sa critique de la métaphysique se décline notamment dans Humain, trop humain par
une réévaluation de certaines oppositions conventionnellement admises, dont celles que perpétue
la philosophie métaphysique (metaphysische Philosophie). Contre la maniére qu’a cette
perspective d’envisager un dualisme stérile entre facultés dans 1’économie mentale, Nietzsche y

oppose les idées d’une unité composite (ou composée) qui se produit grace a certaines affinités

82 GD, § 4 de « La « raison » dans la philosophie ».

83 On peut entre autres penser au débat ayant opposé Georges Cuvier et Etienne Geoffroy Saint-Hilaire a 1’ Académie
des Sciences de Paris en 1830, ou bien, celui opposant entre autres Thomas Henry Huxley et Samuel Wilberforce a
I’Université d’Oxford en 1860, soit quelques mois apres la publication de On the Origin of Species de Charles
Darwin.

57



¢lectives entre facultés. Contre le fixisme immobiliste de ces mémes facultés, il y oppose un
transformisme ou le devenir se veut vecteur de création. Le transformisme de Nietzsche en vient
ultimement a étre a la jonction de découvertes scientifiques de 1’ére moderne (entre autres de la
chimie, la biologie et I’anthropologie) et une certaine sagacité présocratique (entre autres

d’inspiration héraclitéenne et empédocléenne) qu’il voit réhabilitée au sein d’elles.

Sans adopter une perspective plus raffinée a I’endroit de certaines oppositions conventionnelles
admises, la complexité¢ de la mémoire comme processus d’assimilation ne serait ainsi jamais
comprise convenablement, n’étant jamais saisie dans son réseau d’interactions avec 1’oubli comme
processus d’évacuation. C’est le défaut de la perspective métaphysique de n’apercevoir aucune
unité composite, aucune affinité élective et aucun dynamisme entre les facultés de 1’économie
mentale. Et ce, en raison de 1’origine supposément miraculeuse et ready-made des facultés, mais
aussi en raison de leur activité comprise comme étant absolument opposée. Suivant cette méme
perspective métaphysique, ces facultés sont a opposer strictement dans 1’économie mentale parce
que leur activité serait irréconciliable : I’un assimile, 1’autre évacue. De 13, s’ensuit qu’aucune unité
organisationnelle d’ensemble issue d’une interaction entre ces deux activités ne serait a considérer
puisqu’elles seraient strictement aux antipodes. Lorsque la mémoire s’active et assimile un
nouveau contenu a retenir dans I’esprit pour assurer sa pérennité, 1’activité d’évacuation de 1’oubli
serait entierement absente. L’antinomie dans cette perspective métaphysique est ainsi consommeée
et préservée en comprenant malencontreusement leur activité manifeste dans I’économie mentale
comme étant simplement déliée. En invitant a changer de perspective, Nietzsche s’en prend alors
a ce dualisme stérile et fixisme immobiliste au profit d’une position endossant résolument
I’hypotheése du développement de I’économie mentale; sa thése de la complémentarité des

contraires avancée des le début d’ Humain, trop humain étant ’un des reflets de cette initiative.

Comme il sera développé plus en détail dans les pages qui suivent, la pensée nietzschéenne avance
effectivement 1’idée selon laquelle les facultés et productions de 1’esprit se développent plus
naturellement que ne le laisse présager les explications surnaturelles de la perspective
métaphysique. C’est-a-dire qu’une facult¢ comme la mémoire ne voit pas le jour de manicre
miraculeuse (Wunder-Ursprung) dans 1’économie mentale, mais nait plutét du combat qu’elle livre
a ’oubli. Car toujours dans un esprit héraclitéen, et comme le confirmera le deuxieme essai de La
généalogie de la morale en ce qui a trait a I’hypothétique genese de la mémoire a tonalité

58



transformiste : Tout devenir nait de la lutte des contraires (Aus dem Krieg des Entgegengesetzten

entsteht alles Werden)®*.

2.2.2. La genése des contraires et 1’antinomie volatilisée

La complémentarité interactive des contraires s’est exprimée en premier lieu dans 1’optique de leur
unité composite, comme chez Héraclite, mais le sera encore davantage a travers 1’optique de leur
genese, comme chez La Rochefoucauld. Soulignée dans les importantes études interprétatives de
Wolfgang Miiller-Lauter®, puis tel que 1’entame le tout premier de bien d’autres aphorismes
d’Humain, trop humain, I’une des grandes orientations adoptées par la pensée nietzschéenne a
partir de ce recueil et dans ses publications subséquentes, c’est notamment la formulation d’une
critique de I’origine supposément miraculeuse (Wunder-Ursprung) des facultés de I’économie
mentale. En remettant en question I’interprétation selon laquelle les facultés psychologiques
apparaissent ex nihilo, en étant en méme temps cause d’elles-mémes, Nietzsche va en revanche

proposer une interprétation hypothétique de leur genese dans 1’économie mentale.

En ce qui a trait au probléme de la « genéese a partir des contraires » justement, le philosophe flaire
tout d’abord que pour des raisons d’ordre moral, les ténors de la perspective métaphysique refusent
d’admettre qu’une chose puisse naitre de son contraire, et encore moins qu’une chose jugée
« supérieure », comme la mémoire par exemple, puisse naitre de ce qui la contredit et mine sa
croissance, c’est-a-dire 1’oubli. Leur moralisation de 1’enjeu n’apporte pourtant aucun véritable

éclairage au développement de I’économie mentale.

A contre-courant de cette perspective, puis correctement remarqué par Heidegger®, Nietzsche va
plutdt accorder une préséance déterminative a I’oubli sur la mémoire, dont la genése dépend de la

résistance que lui appose celui-ci. En d’autres termes, oublier vient plus naturellement a 1’étre

8 PZG, § 5.

8 MULLER-LAUTER, Wolfgang. (1971). Nietzsche. His philosophy of contradictions and the contradictions of his
philosophy. (David J. Parent, trad.). Chicago : University of Illinois Press. p. 11.

8 HEIDEGGER. Interprétation de la Deuxiéme considération intempestive de Nietzsche. p. 68.

59



humain que de graver la mémoire suivant I’anthropologie nietzschéenne®’. Selon I’interprétation
génétique de la mémoire décrite tardivement dans son cheminement philosophique et aboutissant
a la deuxieme dissertation de La généalogie de la morale, ¢’est notamment envers et contre 1’oubli
que cette faculté psychologique voit le jour. Nietzsche y décrit entre autres le role de 1’oubli en tant
que « faculté d’inhibition active » (Hemmungsvermogen)®® dans I’économie mentale, puis

poursuivant ses efforts de transvaluation, précise également :

L’oubli n’est pas simplement une vis inertiae, comme le croient les esprits
superficiels, mais plutot une faculté d’inhibition active [Hemmungsverméogen],
positive au sens le plus rigoureux a laquelle il faut attribuer le fait que tout ce que
nous vivons, éprouvons, ce que nous absorbons, accéde aussi peu a la conscience dans
I’état de digestion (on pourrait 1’appeler « absorption spirituelle ») que tout le
processus infiniment complexe, selon lequel se déroule notre alimentation physique,
ce qu’on appelle 1’« assimilation ». Fermer de temps a autre les portes et les fenétres
de la conscience; rester indemne du bruit et du conflit auxquels se livre, dans leur jeu
réciproque, le monde souterrain des organes a notre service; faire un peu silence,
ménager une tabula rasa de la conscience, de fagon a redonner de la place au nouveau,
surtout aux fonctions et fonctionnaires les plus nobles, au gouvernement, a la
prévoyance, a la prédiction (car notre organisme est organisé d’une maniére
oligarchique), voila 1’utilité¢ de ce que j’ai appelé 1’oubli actif, qui, pour ainsi dire,
garde ’entrée, maintient ’ordre psychique, la paix, 1’étiquette : ce qui permet
incontinent d’apercevoir dans quelle mesure, sans oubli, il ne saurait y avoir de
bonheur, de belle humeur, d’espérance, de fierté, de présent.® (Traduction modifiée)

C’est seulement a la suite de ces remarques que la mémoire se voit qualifiée de « faculté

contraire »”° (Gegenvermdgen), en mesure de suspendre pour un temps 1’inclination naturelle a

87 11 est possible de souligner, a titre d’exemple détaillé dans le chapitre 5, I’importance que Nietzsche accord au
chatiment, pergu de tout temps comme un moyen de graver la mémoire, agissant telle une mnémotechnique, car
I’oubli vient plus naturellement a I’étre humain.

8 GM, I, § 1.

8 «[...] Vergesslichkeit ist keine blosse vis inertiae, wie die Oberflichlichen glauben, sie ist vielmehr ein aktives,
im strengsten Sinne positives Hemmungsvermogen, dem es zuzuschreiben ist, dass was nur von uns erlebt, erfahren,
in uns hineingenommen wird, uns im Zustande der Verdauung (man diirfte ihn ,,Einverseelung® nennen) ebenso
wenig in’s Bewusstsein tritt, als der ganze tausendfiltige Prozess, mit dem sich unsre leibliche Erndhrung, die
sogenannte ,,Einverleibung* abspielt. [...] — das ist der Nutzen der, wie gesagt, aktiven Vergesslichkeit, einer
Thiirwirterin gleichsam, einer Aufrechterhalterin der seelischen Ordnung, der Ruhe, der Etiquette: womit sofort
abzusehn ist, inwiefern es kein Gliick, keine Heiterkeit, keine Hoffnung, keinen Stolz, keine Gegenwart geben
konnte ohne Vergesslichkeit. » Idem.

9 Idem.

60



’oubli®!. C’est d’ailleurs en insistant notamment sur le contre du terme « contre-faculté » que la

t22, déclinant de la sorte

mémoire et 1’oubli en sont souvent venus a étre pensés séparémen
I’invitation de différentes analogies mobilisées dans les textes nietzschéens concourant a les penser
dans une unité organisationnelle, et méconnaissant ainsi I’interdépendance qu’implique la capacité
d’assimilation qu’on attribue communément a 1’activité de la mémoire. Surtout, 1’hypothése
génétique de cette derniére met plus particulierement de 1’avant qu’on ne devrait pas la concevoir
en marginalisant son rapport fondamental a 1’oubli, si on souhaite comprendre son fonctionnement
de maniere exhaustive. La mémoire est sciemment qualifiée par Nietzsche de « contre-faculté »
(Gegenvermogen), parce qu’elle a un opposant (Gegner), en I’occurrence, 1’oubli, qui participe

autant a sa genese qu’a sa détermination en raison de leur interdépendance et de leur affinité

¢élective.

Mais au méme titre qu’ils sont qualifiés de faculté (Vermdgen) et contre-faculté (Gegenvermaogen),
la mémoire et I’oubli sont aussi définis comme des « forces » et des « volontés » dans les ouvrages
nietzschéens, et ce, sans que leur complémentarité interactive en soit diminuée. Au contraire, a
maintes reprises, Nietzsche avance que, chez 1’étre humain, 1’oubli constitue une force (« das
Vergessen eine Kraft... darstellt »*), qu’il est donc une capacité a oublier (« Kraft zu vergessen »**
ou « Kraft vergessen zu kénnen »°%), comparable a la force de digestion (Verdauungskraft®®), alors
que la mémoire s’apparente bien sir a cette force d’assimilation métabolique, représentée au sein
du systéme digestif’’. Ces qualificatifs introduisent d’emblée un espace propice a I’interaction,

parce qu’aucune force n’agit dans un vacuum, mais toujours contre une autre qui lui résiste. Sa

capacité d’action, son pouvoir d’agir, doit effectivement se mesurer a ce qui lui pose une résistance.

' Voir: MA 1, § 12; GM, 11, § 1.

°2 Un exemple contemporain de ce type de commentateur est Didier Franck. Dans son Nietzsche et [’'ombre de Dieu
(2010), un chapitre entier est consacré a la mémoire, alors que I’amnésie et I’oubli ne sont respectivement
mentionnés qu’une seule fois : FRANCK. Nietzsche et [’'ombre de Dieu. pp. 375-383. Cet auteur n’est qu’un exemple
représentant un courant dans la réception critique de la philosophie nietzschéenne qui discute le théme de la mémoire
ou de I’oubli, soit en silo, soit en les confondant, soit sans mettre en relief leur possible interaction.

% GM, 1L, § 1.

%HL,§ 1;GM, L, § 10.

9 HL, § 10.

% JGB, § 230.

97 KSA. NF-1881, 9:11[134].

61



Lorsque la mémoire en vient a assimiler un nouvel objet, Nietzsche souligne qu’elle « suspend »”®
(ausgehdngt wird) 1’oubli; lorsque c’est plutoét la mémoire qui céde, c’est alors 1’évacuation de
l’oubli qui remporte le combat qu’ils se livrent”. Ils sont deux facultés psychologiques
effectivement en opposition, mais contrairement a ce que prétend la perspective qu’endosse la
« philosophie métaphysique » (metaphysische Philosophie), il ne faut pas y voir deux éléments
indépendants se manifestant de maniére déliée. Ce qui se passe dans I'économie mentale se produit

toujours ensemble en tant qu'unité organisationnelle.

Comme en témoignent, de plus, ses nombreuses références au Manfred de Lord Byron sur

100

lesquelles il s’appuie a titre d’exemple ™, Nietzsche s’affaire souvent a montrer comment 1’&tre

humain est bien souvent incapable d’ancrer dans sa mémoire ou d’oublier a volonté, c’est-a-dire
par un acte de volition consciente et commandé¢. Malgré cela, on constate toujours dans son propos
que ces facultés psychologiques doivent plutdt se comprendre comme des « volontés » infra-
conscientes en opposition interactive. En ce qui a trait notamment a la mémoire, son activité est

ainsi décrite :

L’homme chez qui ce dispositif d’inhibition [Hemmungsapparat] est endommagé et
se bloque est comparable a un dyspeptique (et ce n’est pas qu'une comparaison) — il
n’en a jamais « fini »... C’est précisément cet animal oublieux par nécessité, chez qui
I’oubli représente une force, une forme de santé vigoureuse, qui s’est aménagé du
coup une faculté contraire, une mémoire qui permet dans certains cas de suspendre
["oubli, les cas ou il faut promettre : il ne s’agit donc pas simplement d’une incapacité
passive a se défaire de I’impression une fois incrustée, ni simplement d’une
indigestion causée par une parole engagée, avec laquelle on n’en aurait jamais fini,
mais de la volonté active de ne pas s’en débarrasser [Nicht-wieder-los-werden-
konnen], qui reconduit indéfiniment ce qui a été déja voulu, une véritable mémoire de
la volonté; de telle sorte qu’entre le « je le veux », «je le ferai » originels et la
véritable décharge de la volonté, son acte, on peut tres bien interpoler un monde de
choses, de circonstances et méme de volitions nouvelles et étrangeres, sans pour
autant faire sauter un maillon de cette longue chaine du vouloir.!”! (Traduction
modifiée, puis je souligne)

% GM, 11, § 1.
% JGB, § 68.
100V, § 167.

101 [...] Eben dieses nothwendig vergessliche Thier, an dem das Vergessen eine Kraft, eine Form
der starken Gesundheit darstellt, hat sich nun ein Gegenvermdgen angeziichtet, ein Gedédchtniss, mit Hiilfe dessen fiir

62



I1 en découle que la mémoire s’oppose a I’oubli, qu’elle s’oppose plus particulierement a la volonté
active de se délivrer de quelque chose; voire qu’elle s’oppose a la volonté de ne pas vouloir ce
qu’elle a une fois voulu, ce qui est le propre de I’oubli. Sauf qu’on apergoit en méme temps que
I’activité d’assimilation de la mémoire et d’évacuation de 1’oubli s’active avant tout sur le plan
infra-conscient. Chacune de ces facultés psychologiques incarne une volonté prise dans un éternel
combat entre volontés qui s’opposent dans 1’économie mentale, chacune cherchant a accroitre par
la force sa viabilité sur I’autre. Et ce, sans que le sujet en soit nécessairement conscient ou puisse
librement commander le tout; ce qui apparait a la conscience n’étant que le résultat de cette lutte

intérieure.

Parfois des facultés (Vermaogen), parfois des forces (Krdfte), parfois des volontés (Willen), la
dénomination de la mémoire et de I’oubli varie en fonction des circonstances dans les ouvrages
nietzschéens; un fait qui s’observe en grande partie par les nombreuses occurrences ou ils sont
désignés comme « facultés », aux moins nombreuses désignations comme « forces », et enfin aux
plus rares désignations comme « volontés » dans I’ensemble de son ceuvre. C’est 1’'une des
nombreuses difficultés qui découlent du fait que Nietzsche n’offre aucune théorisation explicite de
la mémoire ou de I’oubli, en ce sens d'une exposition franchement exhaustive et détaillée. Il faut
donc composer avec ces changements terminologiques dans ses €crits, tout en recueillant parmi
des passages épars 1’idée qu’il se fait du fonctionnement de ces facultés. Mais en tant que facultés
(Vermogen) ou forces (Krdfte), il ressort la plupart du temps de ses ouvrages que ce sont la capacité
ou le pouvoir d’agir de la mémoire et de I’oubli qui sont mis de 1’avant, alors qu’en tant que
volontés (Willen), c’est bien I’actualisation méme d’une capacité ou d’un pouvoir d’agir qui est

souvent envisagée.

Grace a I’hypothese génétique de la mémoire décrite plus haut, on découvre tout de méme que cette
faculté (Vermogen), voire cette capacité, serait née et se serait immiscée dans I’économie mentale
en surmontant la résistance que lui pose toujours 1’oubli, sa « contre-faculté » (Gegenvermogen).

Par le fait méme, la mémoire, comme volonté de reconduire ce qu’on a une fois voulu (Nicht-

gewisse Fille die Vergesslichkeit ausgehdngt wird, — fiir die Félle ndmlich, dass versprochen werden soll [...] »
GM, 11, § 1.

63



wieder-los-werden-wollen), serait ainsi parvenue (en acte) a suspendre I’oubli (loswerden-wollen).
Ce faisant, elle aurait modifi¢ le mode opératoire de I’économie mentale puisque dorénavant,
I’assimilation et 1’évacuation s’activent ensemble; soit, deux actions contraires, mais

complémentaires, ne se mesurant jamais en terme absolu.

Enfin, on constate encore par ce qui précede I’évidente continuité thématique qui vise a différents
moments opportuns du parcours philosophique de Nietzsche a rehausser (ou transvaluer) la valeur
de I’oubli en modérant celle de la mémoire; démontrant par le fait méme que leur opposition n’est

pas aussi catégorique qu’on puisse ou méme qu’il veuille la penser.

2.2.3. De la sublimation

Sous toute réserve, parce que Nietzsche n’en fait pas expressément mention dans son hypothése
génétique de la mémoire suivant laquelle la faculté d’assimilation taille sa place dans I’économie
mentale en contrariant la faculté¢ d’évacuation : il apparait néanmoins que cette « geneése a partir
d’un contraire » pourrait s’apparenter, méme s’expliquer comme le résultat dune sublimation
(Sublimierung) psychologique. C’est-a-dire s’expliquer encore une fois par le biais de la métaphore
chimique dans la mesure ou sublimer peut notamment étre compris comme une opération de

transformation; soit cette opération par laquelle on fait passer un corps solide a 1’état gazeux.

L’hypothese génétique de la mémoire exposée dans La généalogie de la morale précise des
conditions externes de domestication (heranziichten) ayant mené I’€tre humain a développer sa
capacité de retenue en mémoire contre 1’oubli — ce qui sera abordé plus en détail dans un chapitre
ultérieur, plus particulierement ce souffrant ¢levage social I’ayant mené a apprendre a promettre a

autrui et respecter ses engagements'%?

. Mais le processus de sublimation a notamment I’avantage
de suppléer cette premicre explication, liée a I’adaptation a un milieu externe, en montrant

comment ’activité interne et infra-consciente de 1’économie mentale humaine a aussi pu y

102 « Ein Thier heranziichten, das versprechen darf [ ... ] » GM, 11, § 1.

64



participer; tout a I’image des forces internes et infra-conscientes de la digestion qui contribuent a

la croissance du corps humain.

Toujours dans I’optique de la métaphore chimique et des affinités électives, on observe qu’il n’y a
aucune ¢limination des contraires lorsque Nietzsche décrit I’hypothétique genese de la mémoire,
faisant plutét état d’une simple transformation de 1’économie mentale. Autrement dit, le
remaniement qui aurait lieu grace a la sublimation se produit sans qu’il y ait une suppression du

103 Rien n’est en fait anéanti dans le processus

conflit entre facultés, forces ou volontés en présence
décrit par lequel la mémoire se taille une place dans 1’économie mentale aux dépens de 1’oubli.
Nietzsche précise bien dans ses textes que 1’élément de base est « presque évaporé » (fast
verfliichtigt), ¢’est-a-dire qu’il ne I’est pas complétement, ou que ’oubli se voit seulement
« suspendu » (ausgehdngt), non pas ¢éliminé. Seule une fine observation permet de le relever et a
ce titre, la pensée nietzschéenne s’aligne a celle d’Héraclite, suivant ainsi la loi des contraires qui
stipule aussi qu’aucun contraire n’est supprimé malgré leur opposition et le combat qu’ils se livrent
— qu’on songe encore une fois ici « au double processus d’assimilation et de désassimilation chez
le vivant »'%. L’une des raisons qui peuvent expliquer pourquoi 1’on congoit souvent et
malencontreusement le processus d’assimilation de la mémoire comme une activité simple et
indépendante, c’est qu’on perd de vue justement 1’¢lément de base (Grundelement) duquel elle
dépend, ce dernier s’étant presque volatilisé (fast verfliichtigt). C’est-a-dire que la reconduction
infra-consciente de ce qui a déja été voulu, propre a la mémoire (Nicht-wieder-los-werden-wollen),
résiste et suspend la volonté d’évacuation de ’oubli (loswerden-wollen); lui-méme presque
entierement évaporé lorsqu’elle remporte momentanément la lutte qu’ils se livrent. On pourrait
supposer un anéantissement complet de I’élément de base. Mais dans la perspective que Nietzsche
fait sienne, il pense davantage au processus de sublimation sans que cette volatilisation soit

compléte; car tout comme ’eau qui passe a 1’état de vapeur, celle-ci ne perd aucunement la base

103 HAAR, Michel. (1998). Par-dela le nihilisme : nouveaux essais sur Nietzsche. Paris : Presses universitaires de
France. p. 136.

KAUFMANN. Nietzsche: Philosopher, Psychologist, Antichrist. p. 227.
104 HERACLITE. Fragments. p. 375 et p. 435.

65



(moléculaire) qui la compose. La mémoire n’anéanti donc pas 1’oubli dans le processus de

sublimation I’ayant mis au monde.

Nietzsche offre plusieurs exemples dans ses ouvrages de facultés sublimées au sein de I’économie
mentale. Lorsque le concept de la sublimation est introduit dans le premier aphorisme d’ Humain,
trop humain'®, la raison — soit cette faculté d’organisation des relations au réel — et la pensée
logique — cette capacité d’établir des séquences conforment a certaines régles — sont justement
citées. Or, tout autant la raison' que la logique'®” naitraient aussi de leur contraire. Il n’est donc
nullement exclu qu’on puisse envisager que la mémoire subit le méme sort dans la description que

propose Nietzsche de sa genése, méme si cela n’est pas proprement explicité de manicre didactique.

Il est communément pensé, de plus, que Nietzsche décrit certaines transformations instinctuelles

(Triebe) comme étant le résultat d’un processus de sublimation'®®

. Mais sans y voir la une
quelconque objection, il faut plutét comprendre que la mémoire et 1’oubli sont eux-mémes
intimement liés aux instincts humains; 1’assimilation et I’évacuation digestive ne se comprennent
pas autrement qu’en tant qu’activités internes et infra-consciente qui se produisent de maniére

instinctuelle. Ces facultés doivent en fait se comprendre comme un miroir des transformations

105 e premier aphorisme d’Humain, trop humain a subi plusieurs révisions. Dans I’'une d’entre elles, suivant
I’édition Gallimard qui fait référence a un manuscrit (p. 351), il serait écrit : « Ce qui nous manque jusqu’a présent,
c’est la chimie du monde moral, esthétique, religieux. La aussi, les choses les plus précieuses tirent des choses viles
et méprisées. Comment la raison peut-elle naitre de I’irrationnel, la logique de I’illogisme, la contemplation
désintéressée de la concupiscence, I’altruisme de 1’égoisme, la vérité des erreurs — ¢’est le probléme de la genése a
partir des contraires. En toute rigueur : il ne s’agit pas la d’opposition, mais seulement d’une sublimation (quelque
chose est d’habitude soustrait). » Dans la version publiée, on lit plutot : « Die historische Philosophie dagegen,
welche gar nicht mehr getrennt von der Naturwissenschaft zu denken ist, die allerjiingste aller philosophischen
Methoden, ermittelte in einzelnen Fillen (und vermuthlich wird diess in allen ihr Ergebniss sein), dass es keine
Gegensiitze sind, ausser in der gewohnten Ubertreibung der populiren oder metaphysischen Auffassung und dass ein
Irrthum der Vernunft dieser Gegeniiberstellung zu Grunde liegt: nach ihrer Erklarung giebt es, streng gefasst, weder
ein unegoistisches Handeln, noch ein vollig interesseloses Anschauen, es sind beides nur Sublimirungen, bei denen
das Grundelement fast verfliichtigt erscheint und nur noch fiir die feinste Beobachtung sich als vorhanden erweist. »
Un probléme d’interprétation survient alors pour comprendre la sublimation comme un processus de volatilisation
(verfliichtigt). Une volatilisation peut soit impliquer un anéantissement, soit impliquer le processus de transformation
faisant passer I’eau, par exemple, a 1’état de vapeur. Que Nietzsche ait d’abord penser la sublimation comme une
soustraction, par quoi quelque chose est soustrait sans qu’on perde nécessaire 1’élément de base, c’est alors
davantage a 1’évaporation qu’il faut penser. Il s’ensuit que les facultés ou capacités (raison, logique, mémoire, etc) de
I’économie mentale n’anéantissent pas leur contraire respectif (la déraison, I’illogique, I’oubli, etc).

106 MAT § 15 M, § 123.
T MAT § 1; FW, § 111.
108 M, § 202.

66



instinctuelles qui ont cours au sein de I’étre humain; ce qui ne jure aucunement avec 1’idée selon
laquelle la mémoire soit le résultat d’une sublimation correspondant a ces mémes transformations.
Nietzsche illustre ce point de maniere plus évidente lorsqu'il décrit comment certains instincts se
reflétent dans la volonté fondamentale de 'esprit'” (Grundwillen des Geistes) — un sujet abordé
plus en profondeur dans le prochain chapitre. Par sa description de cette volonté fondamentale qui
en dissimule en fait deux, un rapprochement a lieu entre la mémoire, comme volonté fondamentale
de savoir, et I’oubli, comme volonté fondamentale d’ignorance. Nietzsche congoit ainsi que la
volonté de savoir n'est elle-méme qu'une sublimation de la volonté d'ignorance, et qu’ensemble,
elles forment la volonté¢ fondamentale de 1’esprit; témoignant par le fait méme de cette méme
complémentarité interactive qui caractérise la dynamique entre la mémoire et I’oubli dans

I’économie mentale.

L’acception que donne Nietzsche au concept de la sublimation est en fait trés large''%; ce qui ouvre
d’autant plus la voie a penser I’hypothétique genese de la mémoire entre autres comme un
processus qui lui serait redevable. La ou plusieurs interprétations divergent cependant, c’est a
savoir si ce processus s’apparente ou non a la releéve (aufheben) hégélienne. Un auteur comme
Michel Haar avance qu’en raison du fait que I’ensemble du processus de sublimation n’est pas
conscient pour I’esprit lorsqu’il s’effectue, demeurant infra-conscient, on ne peut alors le comparer

111

a la gradation de la prise de conscience qui caractérise la marche de I’esprit hégélien' . Or, tout en

concédant ce point, il n’en demeure pas moins que lorsqu’on envisage qu’une faculté est le produit

19 JGB, § 230.

110 par exemple, selon W. Kaufimann, il y aurait deux sens accordés a la sublimation lorsqu’elle est abordée dans
Humain, trop humain: soit, en premier, 1’idée schopenhauerienne de représentations sublimées dans des concepts
abstraits, soit I’idée d’une spiritualisation ou harmonisation de pulsions oppositionnelles. (KAUFMANN. Nietzsche:
Philosopher, Psychologist, Antichrist. p. 219). P. Wotling souligne bien a son tour que « Nietzsche utilisera
concurremment le lexique de la spiritualisation (Vergeistigung), de 1’affinement (Verfeinerung) ou encore de la
déification (Vergéttlichung) pour mettre en jeu le processus [de la sublimation]. » (Humain, trop humain I. note 68.
p. 472) Le processus lui-méme touche une variété d’objets, dont des concepts (vérité/erreur), des sentiments
(sensibilité/mort), des capacités (rationalité/irrationalité, logique/illogique), mais aussi les motifs de certaines actions
(« Gute Handlungen sind sublimirte bose; bose Handlungen sind vergroberte, verdummte gute. » (MA 1, § 107), ou
méme, la sexualité (MA 11, § 95), le discours (MA 1, § 342), les passions (GD, § 1 de « La morale en tant que
manifestation contre nature ») et d’autres encore.

1« Lorsqu’il y a sublimité des pulsions, ¢’est-a-dire une mise en ordre des pulsions chaotiques, le commandement
de ces pulsions n’est pas conscient ou explicite. En ce sens, la sublimité nietzschéenne ne peut se comprendre
comme la reléve hégélienne; la sublimation nietzschéenne n’introduit pas de passages ou différents degrés de
conscience sont possibles, les uns plus explicitement intelligibles que les autres. » HAAR. Par-dela le nihilisme :
Nouveaux essais sur Nietzsche. p. 8.

67



d’une sublimation, comme on suppose ici que 1’est la mémoire, 1’explicitation génétique de son
concept informe en méme temps une prise de conscience plus raffinée. Dans la méme veine, un
auteur comme Kaufmann tend davantage a percevoir la parenté qui existe entre la dialectique
hégélienne et la sublimation nietzschéenne dans la mesure ou les deux s’apparentent a un processus

12 Kaufmann concéde

ou il y a, simultanément, une préservation, une annulation et une reléve
cependant, et a juste raison, que leur domaine respectif n’est pas le méme: 1’un privilégiant le
développement du Concept, alors que I’autre privilégie le développement psychologique qui a lieu

dans I’économie mentale''3.

Ces lectures qui établissent des liens entre Nietzsche et Hegel se placent certainement aux antipodes
de celle de Deleuze, ayant soutenu qu’il n’y a « pas de compromis possible entre Hegel et
Nietzsche », en ce que la pensée nietzschéenne formerait une « anti-dialectique absolue »''*. Sauf
que, comme on vient de le démontrer dans ce qui précéde au sujet de I’économie mentale, et du
processus de sublimation qui peut s’y produire, il apparait qu'une certaine dialectique s’y installe
effectivement. Une dialectique, envisagée ici dans un sens déflationniste, comme opposition entre
deux contraires ne parvenant jamais a complétement surmonter (aufheben) 1’ opposition qui les unit.
Malgré tout, cette opposition entre la mémoire et 1’oubli se veut féconde selon Nietzsche, car,
comme ce fut souligné: tout devenir nait de la lutte des contraires (Aus dem Krieg des
Entgegengesetzten entsteht alles Werden). Et la mémoire, notamment, naitrait de la lutte qu’elle se

livre contre I’oubli dans une économie mentale toujours en devenir.

Le rapprochement entre Nietzsche et Hegel, opéré par quelques lectures perspicaces, a de plus
I’avantage de comprendre encore une fois dans quelle mouvance Nietzsche cherche a inscrire ses
explications développementales de 1’économie mentale. Comme démontré plus haut, et au méme

titre qu’Hegel, il congoit toujours celle-ci en transformation, s'éloignant ainsi de toute conception

112

113

« Nietzsche’s “sublimieren” has imposed no similar hardship on his translators, who could use the English
“sublimating” which goes back to the same Latin root. The Latin word in question, sublimare, however, means — in
German — autheben, and Nietzsche’s sublimation actually involves, no less than does Hegel’s autheben, a
simultaneous preserving, canceling, and lifting up. » KAUFMANN. Nietzsche: Philosopher, Psychologist,
Antichrist. p. 236.

'3 Ibid. pp. 236-237.
4 DELEUZE. Nietzsche et la philosophie. p. 223.

68



fixiste (ou immobiliste) selon laquelle 1'économie mentale doivent se concevoir sans devenir.
Alliant Hegel a Lamarck, et ne voyant les théories transformistes de Darwin que comme une
conséquence d’un terrain défriché par eux bien avant lui, Nietzsche croit, comme tous ces auteurs,
a la transformation historique de 1’esprit humain (wir glauben an das Werden allein auch im
Geistigen); tissant un lien notable entre Hegel et cette maniére de concevoir 1’économie mentale
en devenir''®. S’inscrivant ainsi dans cette mouvance, Nietzsche y participe d’autant plus qu’il
entrevoit en elle, encore une fois, qu’une « fagon de penser d’Héraclite et d’Empédocle »''° resurgit
dans la philosophie et les sciences de la nature du XIX® siecle!!”. Le processus de sublimation —
introduisant une dialectique entre contraires et comprise comme processus transformateur pour
I'économie mentale — s’aligne pareillement a cette mouvance moderne qui réhabilite une certaine

sagacité présocratique que Nietzsche partage, de son propre aveu, par affinités.

2.2.4. La complémentarité interactive des contraires

Les pages qui précedent visaient a mieux comprendre I’ interaction infra-consciente de la mémoire
et de I’oubli dans I’économie mentale, en allant au-dela de I’analogie liée a ces facultés qu’introduit
dans les ouvrages de Nietzsche la métaphore gastro-entérologique. Deux problémes, ceux de ’unité
et de la genese des contraires y ont été entre autres abordés, permettant ainsi de découvrir une part
des assises sur lesquelles repose cette interaction. L’accent a été mis sur la complémentarité
interactive de ces facultés, leur interdépendance, leur affinité élective, leur unité composite et
organisationnelle, puis pour la mémoire en particulier, sa redevance génétique a 1’oubli. Mais en
terminant, il importe d'explorer plus en profondeur la lutte des contraires a laquelle se livrent ces
facultés. Car en apparence, une interférence entre elles, en ce sens d’une action conjointe, et surtout,
productive, ne se présente pas de maniere évidente. Et ce, bien que la pensée nietzschéenne ouvre

la voie a ce qu’elle soit possible.

115 FW, § 357.
116 KSA. NF-1885, 11:34[73].

17 C’est pareillement I’avis de Claire Richter : « Nietzsche constate I’analogie entre les idées d’Héraclite et
d’Empédocle et la théorie moderne de 1’évolution. » RICHTER, Claire. (1911). Nietzsche et les théories biologiques
contemporaines. Paris : Mercure de France. p. 48.

69



Tel qu’illustré dans les « Maximes et interludes » de Par-dela bien et mal (1886), une lutte infra-
consciente entre les facultés susmentionnées est décrite de la maniére suivante: « « Je I’ai fait »,
dit ma mémoire. « Je ne puis I’avoir fait », dit mon amour-propre, et il n’en démord pas. En fin de
compte, c’est la mémoire qui céde »''®. La mémoire et 1’oubli sont ici strictement placés en
opposition, et la force de I’un, en I’occurrence, celle de 1’oubli, motivé par le sentiment d’amour-
propre du sujet, arrive a surmonter (ou inhiber) la résistance que lui pose la résurgence en mémoire
d’une action pénible. C’est possible alors d’y voir ici, non pas une quelconque action commune,
mais plutdt une opposition catégorique lorsque I’un prend le dessus sur I’autre, parce qu’un seul
est vainqueur dans la description ci-haut; soit I’évacuation, chassant de 1’esprit un souvenir. Ce
dont le sujet prend ultimement conscience d’ailleurs n’est que le résultat de cette lutte infra-
consciente. Et communément, Nietzsche semble uniquement lier ensemble la mémoire et 1’oubli
de cette maniere, c’est-a-dire en stricte opposition, de manicre catégorique, et sans dimension
productive. Il y fait état d’une myriade de fagons, alors qu’il peut étre seulement question dans ses
ouvrages des « tourments de la mémoire »''?, des « souvenirs désagréables »'?°, des lieux d’un
« bon souvenir »'?!, I’oubli d’une faute'??, I’oubli de soi en amour'??, ’oubli des intentions d’une
sottise'?*, I’oubli de la virilité!?, I’oubli bienveillant de certaines imperfections dans 1’ceuvre d’un
auteur'2®, ’oubli de soi propre aux idéalistes'?’, I’oubli de soi dans la beauté!?®, I’heureux oubli des
soucis'?, I’oubli qui suit le pardon d’une offense!, etc. Toutes des instances ou soit la mémoire,

soit I’oubli se manifeste vainqueur, sans interférence apparente.

118 JGB, § 68.

19 MATL § 5 et § 6.
120 S, p. 54.

121 UZB, p. 93.

2 MAL, § 526.

I3 MATL § 37.

124 MA 11, § 206.

125 WA, p. 48.

126 BH, § 1.

127 NW, p. 82.

128 GD, § 19 de « Flaneries inactuelles ».
129 pp, p. 28.

130 DD, p. 70.

70



Sauf qu’il serait erroné de conclure de ces exemples qu'aucune action commune et productive de
la mémoire et de 1'oubli n'est envisageable. Et ce, malgré le résultat de leur lutte qui fait souvent
¢état d’un seul vainqueur par la prise de conscience d’un objet en mémoire ou par la prise de
conscience d’un oubli. Mémoire et oubli forment en fait la base d’une hiérarchie changeante dans
une économie mentale en devenir, ou I’un peut momentanément prendre le dessus sur 1’autre, alors
que les victoires sont toujours provisoires. Cette conception de leur interaction permet en effet
d’expliquer le retour en force de 1’un ou de I’autre, puisqu’aucun n’élimine irrémédiablement son
opposé!®!. La hiérarchie est changeante et la lutte toujours renouvelée. Seule la mort du sujet
permet d’y mettre un terme, puisqu’elle anéantie en lui toute interaction. Mais avant que cela ne se
produise, il se forme une solidarité dans la lutte organisée qui les oppose, et les unit effectivement,
bien au-dela d’une victoire provisoire de I’un ou de 1’autre. En d’autres termes, 1’interaction dans
I’économie mentale entre la mémoire et 1’oubli ne s’épuise pas seulement dans le résultat partiel

dont on prend ponctuellement conscience; tout comme la vue ne s’épuise pas dans ce qu’on voit,

en ce sens qu’elle est tout aussi bien et toujours constituée par la vue et la non-vue.

Nietzsche décrit notamment des instances ou ces facultés font preuve d’une remarquable
interférence, définie ici et toujours comme une action conjointe, qui se veut en méme temps
productive. Les différentes perspectives historiques (monumentale, antiquaire et critique),
précédemment citées, en sont des exemples provisoires. L’agencement de la mémoire et de I’oubli
sont en I’occurrence plus en accord du point de vue de leur manifestation dans I’économie mentale,
et par le fait méme, plus prés de ’activité qu’on retrouve dans 1’optique du systeme digestif, de la

composition chimique, et méme, de ’harmonie de I’arrangement musical'*?. Sans étre égales,

131 Une hiérarchie, comme le note bien Stiegler, qui n’émerge aucunement de la négation d’une des parties, mais
provient bien plutot d’une organisation fondée sur la différence, ou comme on aime a dire ici, sur la complémentarité
interactive des contraires. STIEGLER, Barbara. (2001). Nietzsche et la biologie. Paris : Presses universitaires de
France. p. 55.

132 La dynamique entre la mémoire et I’oubli ne se présente pas toujours de la méme maniére dans les descriptions

qu’en fait Nietzsche et semble parfois absente. Nonobstant, leur unité d’ensemble demeure, comme unité composite,
génétique et maintenant, phénoménologique dans I’économie mentale. La métaphore musicale est d’ailleurs
mobilisée par Nietzsche lorsqu’il souligne comment les pulsions (7riebe) ou instincts co-existent, dont 1’activité de
la mémoire et de 1’oubli ne sont que le reflet. Une pulsion (7rieb) inviterait toujours une pulsion opposée
(Gegentrieb), tout comme 1’oubli (Vermdgen) livre un combat a la mémoire (Gegenvermégen), soulignant par le fait
méme leur interaction et interdépendance d’ensemble, de méme que la nécessité de repenser leur opposition comme
une composition. « Das Urtheil ist etwas sehr Langsames im Vergleich zu der ewigen unendlich kleinen Thitigkeit

71



I’activité de ces facultés peut néanmoins former un équilibre, voire une harmonie singuliére au sein

de I’économie mentale qui s’avere productive selon les circonstances.

Au méme titre qu’Héraclite, La Rochefoucauld et d’autres encore, Nietzsche est un penseur de
I’unité inséparable des contraires. La facon dont il décrit le dynamisme de 1'économie mentale
humaine, notamment a travers le processus de sublimation, communique & mots couverts un
monisme psychologique : 1'économie mentale se constituant en une unité composite, malgré les
contrariétés. Mais la ou la pensée nietzschéenne peut cependant prétendre avoir surtout innovée
vis-a-vis de ses prédécesseurs, c’est lorsqu’elle accole a sa thése de la complémentarité des
contraires 1’idée selon laquelle des jugements de valeur issus de la philosophie métaphysique ont
fait oublier I’origine ou la genése des notions épistémologiques (vérité, rationalité, logique),
morales (vertu, altruisme) et juridiques (Etat, droit), au point de perdre de vue comment ces mémes
notions ou institutions naissent de leur contraire et se complétent dans leur opposition. Cet « oubli
de l’origine » ou « oubli de la genese » est plus particulierement décrit dans d’intéressantes
hypothéses (Ursprungshypothesen et Herkunfthypothesen) qui parsément ses écrits et témoignent
que la mémoire et I’oubli peuvent effectivement s’accorder dans 1’économie mentale, faire front
commun comme unité composite; I’interprétation de la formation des concepts ou de la genese
d’une faculté comme la mémoire pouvant étre considérée des versants proprement psychologiques
de ces hypothéses. Ces derni¢res décrivent justement un accord singulier, voire une action
commune entre la mémoire et 1’oubli au sein de 1I’économie mentale : comme cette harmonisation
simultanée des activités de la mémoire (assimilatrice) et de I’oubli (évacuateur) lorsqu’il y a un

oubli de I’origine d’un produit!3?

, et de ses transformations subséquentes, mais la rétention d’un
résidu vestigial de ce méme produit que comprend encore sa plus récente mouture — a I’image des

concepts qui conservent toujours un résidu métaphorique originel.

der Triebe — die Triebe sind also immer viel schneller da, und das Urtheil ist immer nach einem fait accompli erst
am Platze: entweder als Wirkung und Folge der Triebregung oder als Wirkung des miterregten entgegengesetzten
Triebes. Das Geddchtnil wird durch die Triebe erregt, seinen Stoff abzuliefern. — Durch jeden Trieb wird auch sein
Gegentrieb erregt, und nicht nur dieser, sondern wie Obertonsaiten noch andere, deren Verhiltni3 nicht in einem so
geldufigen Worte zu bezeichnen ist, wie ,,Gegensatz*. » KSA. NF-1880, 9:6[63].

133 On entend ici par « produit » ce qui est issu de I’activité de I’étre humain, ce dont il s’est approprié, qu’il a cultivé
ou développé. Le choix du terme est motivé par le fait que Nietzsche fait souvent état, comme P. Wotling le souligne
bien, d’une « origine productrice » dans ses hypothéses anthropogéniques. WOTLING, Patrick. Présentation et notes.
Humain, trop humain I. Paris : GF-Flammarion. p. 499.

72



Le chapitre qui suit va démontrer comment « I’oubli de 1’origine » ou « I’oubli de la genése »
deviennent en effet des pierres angulaires des analyses anthropogéniques nietzschéennes, tout en
montrant comment I’ignorance particuliére que procure cet oubli contribue de maniére infra-
consciente et spontanée, ensemble avec la mémoire, et au méme titre qu’elle, a I’essor du
développement de I’humanité. De ces explications va s’articuler de maniére encore plus percutante

un accord productif entre ces facultés.

73



3.0. L’OUBLI ET LES FRUITS DE L’IGNORANCE

Cueille-t-on des raisins sur des buissons d’épines, ou
des figues sur des chardons ? Ainsi tout bon arbre
produit de bons fruits, mais [’arbre malade produit de
mauvais fruits. Un bon arbre ne peut pas porter de
mauvais fruits, ni un arbre malade de bons fruits. |...]
Ainsi donc, c’est a leurs fruits que vous les
reconnaitrez.
Le Nouveau Testament
— Saint-Matthieu

3.1. Spontanisme et infra-conscience psychologique

La problématique spontanéité infra-consciente de la mémoire et de 1'oubli fut représentée dans un
premier temps par analogie avec la gastro-entérologique. Dans un systeme digestif bien réglé —
c’est-a-dire dans cette organisation corporelle partagée par toute 1’espéce humaine et hormis
quelques irrégularités — ’activité d’assimilation et d’évacuation n’est pas hasardeuse. Le corps
humain absorbe les nutriments dont il a besoin et évacue le superflu; le tout, se produisant
principalement de maniere infra-consciente. Chaque corps est ainsi doté d’une intelligence
spontanée en ce qu’il sait comment effectuer la digestion des aliments; I’activité de synthese et
d’évacuation dans le systeme digestif étant notamment commandé par cette derniere. Cependant,
ni la mémoire ni I’oubli ne semblent suivre (analogiquement) un quelconque processus organisé
lorsqu’ils s’activent dans 1’économie mentale : les « tourments de la mémoire » ou « souvenirs
désagréables », de méme que la nature tout aussi intrusive et inopportune de 1I’oubli ne représentant
aucune organisation évidente de 1’économie mentale. Sans méme qu’une volonté consciente
intervienne, il apparait que trés souvent, — et comme le note Nietzsche au sujet du jaillissement de
la pensée dans I’esprit humain' —, I’assimilation en mémoire et I’évacuation opérée par I’oubli sont

des activités qui se produisent surtout quand « elles » veulent.

'JGB, § 17.

74



Tout en faisant abstraction de 1’analogie qui permet de lier I’interaction des facultés psychologiques
ci-mentionnées a la physiologie, la problématique demeure toujours la méme. Pour tout un chacun,
c’est spontanément que la mémoire s’active dans I’économie mentale, en ce sens qu’elle se voit
souvent imprégnée par des expériences vécues, mais sans que le sujet du vécu le sache d’emblée
ou nécessairement. De manicre infra-consciente, un certain vécu peut étre conservé sans
intervention de la conscience et plus tard, comme par surprise, découvert par le souvenir. En
I’occurrence, la mémoire s’active par elle-méme, a I’insu du sujet, pareillement a ce que Nietzsche
nomme la « mémoire inconsciente »* (UnbewufStes Geddichtnif3), mais seulement dans quelques
fragments posthumes. Sans faire exception, 1’oubli est de méme nature en ce que chacun ignore
tout aussi bien qu'une évacuation a eu lieu dans 1’esprit, jusqu’au moment de prendre conscience
qu’il devient impossible de se remettre un objet en mémoire®. Dans tous ces cas, il y a une ignorance
fonciérement du moment exact ou une assimilation en mémoire ou une évacuation de I’oubli a lieu,
c’est-a-dire lorsque ces facultés s’activent effectivement dans 1’économie mentale. La nature

spontanée et infra-consciente de ces dernieres cachant souvent leur action et ce qui les anime.

A premiére vue, 1’énigmatique spontanéité infra-consciente des facultés psychologiques en
question jure avec l’idée que leur interaction soit redevable a une quelconque organisation
(mentale) partagée par 1’espece humaine, a I’image du processus organisé qu’on retrouve au sein
du systéme digestif entre 1’activité d’assimilation et d’évacuation®. Mais malgré les apparences,
puis abordé dans les pages qui suivent, la pensée nietzschéenne n’envisage pas pour autant que

cette interaction soit toujours fortuite; ce que « veulent » la mémoire et I'oubli n’étant pas le fruit

2 KSA. NF-1883, 10:15[52]; NF-1886, 12:5[99].

3 « Vergessen. — Dass es ein Vergessen giebt, ist noch nicht bewiesen; was wir wissen, ist allein, dass die
Wiedererinnerung nicht in unserer Macht steht. Vorldufig haben wir in diese Liicke unserer Macht jenes Wort
,vergessen® gesetzt: gleich als ob es ein Vermdgen mehr im Register sei. Aber was steht zuletzt in unserer Macht!
— Wenn jenes Wort in einer Liicke unserer Macht steht, sollten nicht die anderen Worte in einer Liicke

unseres Wissens um unsere Macht stehen? » M, § 126.

4 Un an avant que Nietzsche vante la Revue philosophique de la France et de I’étranger en 1877, un extrait de la
correspondance du parapsychologue Emile Boirac s’y trouve publié ou il est question de I’« illusion de la mémoire »
qu’est « la sensation du déja vu » qui peut envahir certainement personne momentanément. Une sensation
paramnésique — ou la mémoire et 1’oubli semblent se livrer un combat senti — qui forme une intrication du réel et de
I’imaginaire. Aucunement le produit d’'une commande consciente, cette sensation qui semble mobiliser
spontanément le sentiment d’un vague souvenir jaillit — pour chacun en ayant fait I’expérience — tout aussi
soudainement que le peuvent les activités d’assimilation en mémoire ou d’évacuation par I’oubli. BOIRAC, Emile.
(1876). Correspondance. Revue philosophique de la France et de l'étranger. Paris : Librairie Germer Bailliére et cie.
p. 430.

75



du hasard. Méme qu’est décrit en plusieurs circonstances un accord effectif et productif a dessein
dans I'économie mentale entre ces facultés — en maintenant le niveau d’analyse a celui de 1’espece

humaine.

C’est notamment possible de le découvrir lorsque Nietzsche développe des hypotheses
anthropogéniques au sujet d’origines productrices présentes dans le passé primitif de ’humanité —
c’est-a-dire ’origine de ce qui peut étre nommé provisoirement des « productions » ayant rendu
I’€tre humain plus apte a se conformer aux exigences de la vie en société. Nietzsche fait alors état,
au sein de ses hypothéses, d’un accord simultané des activités d’assimilation en mémoire et
d’évacuation de 1’oubli : soit, lorsqu’il y a un oubli d’une origine productrice de jadis, et des
transformations subséquentes de ce qu’elle a produit, mais une rétention en mémoire concomitante
d’un résidu vestigial. Un résidu vestigial qui rappelle le produit originel, malgré les transformations
subies avec le temps et 1’état de sa plus récente mouture. L’assimilation en mémoire et I’évacuation
de I’oubli forment ici un accord qui se refléte plus spécifiquement dans des analyses portant sur
I’émergence du langage et de la morale. Discutés plus loin, ces produits font passer 1’étre humain
d’une condition primitive a un état de plus haut développement intellectuel et social; méme si, ce
saut d’une condition d’existence a une autre, n’est pas envisagée par Nietzsche comme 1’attestation
d’une forme de perfectibilité¢ (par exemple, rousseauiste) ou d’une capacité fonciere de 1’étre

humain a s’améliorer indéfiniment au fil du temps.

Les hypotheses nietzschéennes a caractere anthropogéniques d’ou découle 1’accord susmentionné
sont intéressantes a découvrir en raison de leur récurrence dans ses écrits, puis de surcroit, et peut-
étre surtout, pour la valeur explicative que leur accorde le philosophe; celles-ci sous-tendant
plusieurs de ses critiques a I’endroit de la pensée métaphysique, puis du langage et de la morale
qui la fomentent. Ensemble avec la mémoire, I’oubli en vient d’ailleurs a s’illustrer au sein de ces
hypotheses comme une partie intégrante du développement intellectuel et social, des le berceau de
I’humanité, puis a I’image de 1’une de ces « vertus inconscientes »° (Unbewusste Tugenden) dont

Nietzsche préconise 1’existence dans un aphorisme, mais sans les nommer.

SFW, § 8.

76



3.2. Origines productrices

Les descriptions entourant une interaction accordée entre la mémoire et I’oubli s’explicitent surtout
a partir des recueils d’aphorismes de Nietzsche, alors qu’il commence a dessiner les contours d’une
amnésie collective qui régne sur le passé primitif de I’humanité, suivant diverses hypothéses
anthropogéniques. Un passé dont I’homme semble s’étre efforcé a oublier®, méme si ce qui s’y
déroule entame le développement intellectuel de I’humanité et annonce le commencement d’une
forme de culture supérieure’. Nietzsche est d’avis que « tout ce qui est essentiel dans 1’évolution
[Entwickelung] humaine s’est déroulé en des temps primitifs [Urzeiten] [...]»® maintenant
ensevelis. Propos qu’il nuancera ultérieurement, mais d’ou l’intérét qu’il porte aux travaux
d’ethnologie de son époque qui cherchent a donner, par I’étude des peuples « primitifs », un indice
de ce qu’a pu étre les conditions de vie primitives de I’humanité. Les recueils d’aphorismes de
Nietzsche se distinguent cependant en faisant souvent résonner ce bémol : soit que I’héritage a la
postérit¢ provenant des hommes primitifs, puis plus généralement ce qui fut accumulé
progressivement pour devenir le patrimoine intellectuel et social que chaque étre humain recoit en
héritage — et par élevage, comme entre autres le langage ou la morale — falsifie depuis toujours le
rapport au réel. La conséquence, c’est entre autres que « ce que nous nommons a présent le monde
est le résultat d’une foule d’erreurs et de fantasmagories »° d’antan. De par ses hypothéses
anthropogéniques, avant tout spéculatives, Nietzsche tente pourtant de rendre compte de conditions
de vie primitives dont serait issu un mode de pensée métaphysique afin d’ultimement faire tomber

quelques illusions. En méme temps, il met en lumiere le fait que ce mode de pensée métaphysique

6 JGB, § 229.
7JGB, § 257.
SMAT, § 2.

9 « Mit all diesen Auffassungen wird der stetige und miithsame Process der Wissenschaft, welcher zuletzt einmal in
einer Entstehungsgeschichte des Denkens seinen hochsten Triumph feiert, in entscheidender Weise fertig werden,
dessen Resultat vielleicht auf diesen Satz hinauslaufen diirfte: Das, was wir jetzt die Welt nennen, ist das Resultat
einer Menge von Irrthiimern und Phantasien, welche in der gesammten Entwickelung der organischen Wesen
allmihlich entstanden, in einander verwachsen <sind> und uns jetzt als aufgesammelter Schatz der ganzen
Vergangenheit vererbt werden, — als Schatz: denn der Werth unseres Menschenthums ruht darauf. [...]» MA L, §
16.

77



toujours d’actualité n'est jamais completement affranchi d'un passé primitif, soulignant ainsi la

continuité qui persiste entre 'homme primitif et ce que 'humanité est devenue.

A titre d’exemple d’« erreurs et de fantasmagories », Nietzche avance qu’apparaissent a partir des
temps reculés plusieurs croyances d’ordre métaphysique en raison du rapport ténu que 1’homme
primitif aurait entretenu avec le réel, ce qui le conduisait fréquemment a confondre la réalité et
l'illusion. Appuyé par ses lectures en ethnologie, dont plus particulierement celle de The origin of
civilisation and the primitive condition of Man (1870) de John Lubbock!'®, Nietzsche avance
notamment 1’hypothése selon laquelle ’homme primitif aurait eu de la difficulté a discerner le réve

du monde réel :

Dans le réve, aux époques de culture grossiere et primitive [Zeitaltern roher
uranfdnglicher Cultur],’homme crut faire la connaissance d’un second monde réel :
voici I’origine de toute métaphysique [der Ursprung aller Metaphysik]. Sans le réve,
on n’aurait pas trouvé de motif de scinder le monde. Le découpage en ame et corps
est lié a la conception la plus ancienne du réve, de méme la supposition d’un corps
apparent de I’ame, donc la provenance de toute croyance aux esprits, et
vraisemblablement aussi de la croyance aux dieux.'!

Ces mémes croyances viendront informer les premiers raisonnements métaphysiques, repris plus
tard dans la pensée selon laquelle une origine miraculeuse (Wunder-Ursprung) soit plausible et
suffise comme explication. Qu’elle apparaisse ex nihilo ou qu’on la congoive comme causa sui, en
I’occurrence, « I’homme raisonne en réve »'%, tout comme 1’homme primitif raisonnait de la sorte
a I’état de veille; son rapport au monde réel passant souvent par des créations imaginaires. Les
relachements de la mémoire naissante durant cette période délicate du développement intellectuel

de I’espece contribuent a leur tour a faire divaguer les premiers raisonnements; la mémoire n'étant

10« During sleep the spirit seems to desert the body; and as in dreams we visit other localities and even other worlds,
living as it were a separate and different life, the two phenomena are not unnaturally regarded as the complements of
one another. Hence the savage considers the events in his dreams to be as real as those of his waking hours, and
hence he naturally feels that he has a spirit which can quit the body. » LUBBOCK, John. (1870). The origin of
civilisation and the primitive condition of Man : mental and social condition of savages. London : Longmans, Green,
and Co. p. 126.

TMATLS§S.

12 « Ich meine: wie jetzt noch der Mensch im Traume schliesst, so schloss die Menschheit auch im Wachen viele
Jahrtausende hindurch: die erste causa, die dem Geiste einfiel, um irgend Etwas, das der Erkldrung bedurfte, zu
erkldren, geniigte ihm und galt als Wahrheit. » MA 1, § 13.

78



pas encore fortifiée par le travail acharné de ’homme sur lui-méme pour combattre I’oubli, plus
familier durant les premiers temps de 1’humanité (Urzeiten der Menschheit)'. En plus de I’étude
des peuples « primitifs », les fantaisies du réve et de la folie, de méme que le déchainement des
passions sont tous envisagés par Nietzsche au sein de ses hypothéses anthropogéniques comme
quelques portes d'entrée dans ce que pouvaient étre les conditions de vie rudimentaires de ’homme

primitif'4,

De ces hypothéses est néanmoins décrite une interaction, voire une constellation psychologique
singuliere entre la mémoire et I'oubli, qu’on peut qualifier de productive en raison de son
rendement, selon lequel: I'état civilisé, qui découle d’une assimilation par chacun d’un héritage
conservé par une mémoire collective, voit également le jour grace a I’amnésie collective (ou
I’évacuation) d'expériences originelles de temps primitifs, dont seuls quelques résidus vestigiaux
demeurent 1’indice de leur présence. Nietzsche précise sa pensée dans un aphorisme intitulé « Les

oublieux » (Die Vergesslichen) :

Dans les éruptions de la passion et les délires du réve et de la folie, I’homme
redécouvre sa préhistoire et celle de I’humanité : 1I’animalité et ses grimaces sauvages.
Alors sa mémoire retourne assez loin en arriere, tandis que son état de civilisé se
développe grdce a ['oubli de ces expériences primitives et donc grdce a
[’affaiblissement de cette mémoire. Celui qui, en oublieux d’espece supérieure, est
toujours resté trés loin de tout cela, ne comprend rien aux hommes. Mais, pour le bien
de tout le monde, il faut qu’il y ait ici ou la des individus comme cela, qui « n’y

13 « Traum und Cultur. — Die Gehirnfunction, welche durch den Schlaf am meisten beeintrichtigt wird, ist das
Gedéchtniss: nicht dass es ganz pausirte, — aber es ist auf einen Zustand der Unvollkommenheit zuriickgebracht,
wie es in Urzeiten der Menschheit bei Jedermann am Tage und im Wachen gewesen sein mag. Willkiirlich und
verworren, wie es ist, verwechselt es fortwihrend die Dinge auf Grund der fliichtigsten Aehnlichkeiten: aber mit der
selben Willkiir und Verworrenheit dichteten die Volker ihre Mythologien, und noch jetzt pflegen Reisende zu
beobachten, wie sehr der Wilde zur Vergesslichkeit neigt, wie sein Geist nach kurzer Anspannung des Gedéichtnisses
hin und her zu taumeln beginnt und er, aus blosser Erschlaffung, Liigen und Unsinn hervorbringt. [...] — Die
vollkommene Deutlichkeit aller Traum-Vorstellungen, welche den unbedingten Glauben an ihre Realitdt zur
Voraussetzung hat, erinnert uns wieder an Zustinde fritherer Menschheit, in der die Hallucination ausserordentlich
héufig war und mitunter ganze Gemeinden, ganze Volker gleichzeitig ergriff. Also: im Schlaf und Traum machen
wir das Pensum friiheren Menschenthums noch einmal durch. » MA 1, § 12.

14 « Logik des Traumes. — [...] Im Traum iibt sich dieses uralte Stiick Menschenthum in uns fort, denn es ist die
Grundlage, auf der die hohere Vernunft sich entwickelte und in jedem Menschen sich noch entwickelt: der Traum
bringt uns in ferne Zustdnde der menschlichen Cultur wieder zuriick und giebt ein Mittel an die Hand, sie besser zu
verstehen. [...]» MA T, § 13.

79



comprennent rien », des individus en quelque sorte engendrés par la semence divine
et nés de la raison.!” (Je souligne)

Tout autant que la mémoire collective peut étre porteuse d’un héritage dont dépend 1’humanité'é,
I’amnésie collective qui régne autour de son passé primitif est ici décrite, non seulement comme
ce qui permet de créer une distance nécessaire par rapport a une animalité originelle, mais aussi,
par le fait méme, comme une fonction contributive au développement méme de 1’espece. Une
fonction permettant a cette derniere de se déplacer vers de nouvelles conditions de vie assurant
mieux sa pérennité¢ ; plus particulierement celles relevant des exigences de la vie civilisée.
L’« humanité », aux dires de Nietzsche, n’étant qu’une « sublimation »'7 (vergéttlicht) d’une
animalité originelle, qu'une subtilisation par I’oubli collectif d’un état nature primitif et sauvage,
dont « les éruptions de la passion », les « délires du réve et de la folie », les « grimaces » de chacun,

la fascination pour la cruauté et bien plus demeurent un résidu vestigial.

D’autres occurrences de la constellation psychologique ci-mentionnée sont décrites par Nietzsche
dans ses ouvrages, alors que seul ce qui fait ’objet et I’échelle de ce processus organisé entre la

mémoire et 1’oubli en viennent a varier.

3.2.1. .’émergence du langage

Cette mise a distance d’un passé primitif au bénéfice de nouvelles conditions de vie est & mettre en

parall¢le avec les hypotheses nietzschéennes entourant I’émergence du langage. Et ce, parce que

15« Die Vergesslichen. — In den Ausbriichen der Leidenschaft und im Phantasiren des Traumes und des Irrsinns

entdeckt der Mensch seine und der Menschheit Vorgeschichte wieder: die Thierheit mit ihren wilden Grimassen; sein
Gedichtniss greift einmal weit genug riickwérts, wéhrend sein civilisirter Zustand sich aus dem Vergessen dieser
Urerfahrungen, also aus dem Nachlassen jenes Gedéchtnisses entwickelt. Wer als ein Vergesslicher hochster Gattung
allem Diesen immerdar sehr fern geblieben ist, versteht die Menschen nicht, — aber es ist ein Vortheil fiir Alle,
wenn es hier und da solche Einzelne giebt, welche ,,sie nicht verstehen und die gleichsam aus gottlichem Samen
gezeugt und von der Vernunft geboren sind. » M, § 312.

MAT, § 17.

17 Comme on sait, Nietzsche utilise la spiritualisation (Vergeistigung), I’affinement (Verfeinerung) ou encore la
divinisation ou la déification (Vergottlichung) pour souligner un processus de sublimation; les traducteurs frangais
ayant souvent, comme on décide de faire ici, choisi ce terme malgré les nuances différentes du processus. JGB, §
229.

80



I’interaction accordée entre la mémoire et I’oubli ci-haut décrite avait déja été mise en relief au
sein de la formation du langage conceptuel a partir de La vérité et le mensonge au sens extra-moral;
essai posthume, mais dont certaines idées font leur chemin dans les ouvrages aphoristiques. Un des
points incontournables de 1’essai, ¢’est notamment la substitution analogique du concret a I’abstrait
qui signerait I’acte de naissance du langage conceptuel. C’est-a-dire ce moment pivot, maintenant
oubli¢'8, dit Nietzsche, ou il y eut dissolution « [d’June image dans un concept », ou le rapport
concret et corporel qu’exprimait un langage rudimentaire et primitif a cédé le pas a des rapports
abstraits et plus spirituels qu’exprime le langage conceptuel maintenant d’usage. Le sens du
concept maintenir, a titre d’exemple, s’étant spiritualisé avec le temps de telle sorte qu’on I’emploi
selon différents motifs aujourd’hui qui vont bien au-dela de son sens primitif et littéral de main-
tenir. Il y est dit qu’a sa base, le langage n’est que le produit d’une transposition (éibertragen)
subjective du monde. Une transposition, cependant, qui n’évince pas complétement le vestige
métaphorique a la base du concept. Ce qui fera dire a Nietzsche plus tard, qu’a bien des égards, les
concepts sont moins le reflet du présent que le « re-souvenir » (Wiedererinnern) d’un héritage
enseveli par I"oubli de leur origine ; un legs qu’on recoit en héritage, par ¢élevage a la pensée
conceptuelle, et dans lequel on entrevoit un « retour au foyer, dans une économie d’ensemble de
I’ame lointaine et vieille comme le monde, a partir de laquelle ces concepts ont pris leur essor

autrefois [...] »"°.

Les premiers hommes pensaient détenir dans le langage la connaissance du monde®® : « Chaque
fois que les primitifs [Uralten] instituaient un mot, ils croyaient avoir fait une découverte »*!'. De
méme que lorsqu’ils attribuaient « un genre a chaque chose, il ne pensait pas le faire par jeu, mais

pensait avoir atteint 1a une vue profonde : ’ampleur démesurée de cette erreur, il se ’est avouée

18 « Nur durch das Vergessen jener primitiven Metapherwelt, nur durch das Hart- und Starr-Werden einer
urspriinglich in hitziger Fliissigkeit aus dem Urvermdgen menschlicher Phantasie hervorstromenden Bildermasse,
nur durch den unbesiegbaren Glauben, diese Sonne, dieses Fenster, dieser Tisch sei eine Wahrheit an sich, kurz nur
dadurch, dass der Mensch sich als Subjekt und zwar als kiinstlerisch schaffendes Subjekt vergisst, lebt er mit einiger
Ruhe, Sicherheit und Consequenz; wenn er einen Augenblick nur aus den Gefangnisswianden dieses Glaubens heraus
konnte, so wire es sofort mit seinem ,,Selbstbewusstsein® vorbei. » UWL, § 1.

19 JGB, § 20.
WMAT§ 1I.
21 M, § 47.

81



trés tard, et peut-étre pas encore complétement aujourd’hui »?2. 11 s’ensuit que ceux qui croyaient
autrefois que le réve reflétait un « second monde réel » ont développé en paralléle une croyance
dans la capacité du langage a correspondre adéquatement avec le réel. Une croyance en provenance
du passé, mais qui se voit reconduite selon Nietzsche dans l'appréciation du langage des signes que

sont la logique et les mathématiques®’.

Jouissant au présent du produit du langage, dont les concepts qu’il permet de mobiliser pour
régulariser le rapport au monde, I’humanité oublie cependant son acte de naissance passé et le sens
primitif de ses mots teintés d’anthropomorphisme et d’anthropocentrisme ; de méme que le role
occupé comme son créateur. Par I’entremise du corps humain, autrement dit, le langage en tant que
capacité d’expression de la pensée conceptuelle s’est notamment développée. Il fut assimilé pour
former une partie du patrimoine intellectuel dont la mémoire collective se fait garante comme
courroie de transmission ; ce que 1’enfant regoit en legs, alors qu’on lui apprend, par exemple, le
sens des mots « il était ». Mais par cette transmission générationnelle, 1’origine productrice du
langage fut peu a peu évacuée et la facture primitive du langage mise a distance par une amnésie
collective ayant épaulé la transition vers un état civilisé. Seul le résidu métaphorique de certains
concepts (maintenir, saisir, accouder, agenouiller, enjamber, piétiner, incorporer, etc) demeure

comme un vestige et I’indice d’un état nature plus primitif et sauvage.

En décrivant ainsi I’émergence du langage, Nietzsche critique plusieurs croyances profondément
enracinées a son égard, ayant des implications épistémologiques significatives. Comme d’autres
on put le souligner®®, la croyance, présente dés les premiers hommes, selon laquelle la fonction
nominative du langage posséderait une relation privilégi¢ée avec la réalité extra-langagicre est
pareillement remise en doute par lui. Car se référer a un objet par un nom simplifie ce dernier en
le représentant de telle sorte qu’il soit intelligible pour I’étre humain, et ce, dans la mesure qu’il

[’a nommeé. 1l ne s’ensuit pas pour autant que le nom corresponde objectivement a la référence a

2\, § 3.
BMAL S L.

24 SCHRIFT, Alan D. (1985). Language, Metaphor, Rhetoric: Nietzsche’s Deconstruction of Epistemology. The
Johns Hopkins University Press (Journal of the History of Philosophy), vol. 23, n. 3. pp. 371-395.

82



I’extérieur de lui, soi-disant en soi, parce que le désignant n’est jamais intrinséquement li¢ a 1’objet

désigné dans le monde.

Le langage falsifie depuis toujours le rapport au monde en demeurant en méme temps superlatif®
selon Nietzche, puisqu’incapable d’exprimer toutes les nuances du réel empreint du caractére du
devenir?®, dont témoignent pourtant les sens. Que ce soit, par exemple, en fixant un nom, un
nombre, un genre ou en mobilisant des concepts qui rendre compte de I’étre dans un monde en
devenir, il apparait suivant Nietzsche qu’on parvient seulement a faire sens du monde par la
falsification que procure le langage. L’histoire du langage peut étre ainsi décrite comme un
processus d’abréviation?’, voire d’une réduction de la complexité du monde réel par
anthropomorphisme et anthropocentrisme, témoignant par le fait méme a quel point le raccourci
s’est intégré comme habitude intellectuelle. Le tout, redevable au besoin primaire de communiquer
qui exerca autrefois une des plus importantes pressions sur les hommes primitifs pour s'entendre?®,
le plus rapidement possible, afin d’assurer leur survie, quitte a développer un langage vulgarisant
le monde réel. Ce serait d’ailleurs comme héritier du langage, et particuliérement 1’ontologie de la
grammaire qui le sous-tend, qu’une proclivité aux raisonnements métaphysiques se serait d’ailleurs

maintenue®’.

3.2.2. I.’émergence de la morale

L’¢éveil de la morale, soit ’ensemble d’actions ou conduites encensées en société, se présente
fréquemment dans les ouvrages de Nietzsche comme un prolongement de ses hypotheses sur
I’émergence du langage®’. En 1’occurrence, il est notamment question d’un autre moment pivot,

maintenant oublié, dit-il, ou le sens d’une action particuliere — comme main-tenir autrefois — en

M, § 115.

26 GD, § 5 de « La « raison » dans la philosophie ».

27 JGB, § 268 et § 192.

2 JGB, § 268.

2 FW, § 58; JGB, § 20; GD, § 5 de « La « raison » dans la philosophie ».

30 La proximité entre le langage et la morale est explicitement soulignée par Nietzsche, alors qu’il en vient a
concevoir toute morale comme un « langage figuré des affects ». JGB, § 187.

83



vient avec le temps a se spiritualiser au point d’évacuer [’anthropomorphisme et
I’anthropocentrisme originels. Tout comme le langage, 1’étre humain s’oublie comme créateur de

la morale, et en vient a penser les évaluations de cette nature en parfaite adéquation avec le réel :

L’histoire des sentiments au moyen desquels nous rendons quelqu’un responsable,
donc de ce que I’on appelle les sentiments moraux, passe par les phases principales
qui suivent. On qualifie tout d’abord des actions particuliéres de bonnes ou mauvaises
sans tenir aucun compte de leurs motifs, mais au contraire uniquement en raison de
leurs conséquences utiles ou dommageables. Mais on oublie rapidement la
provenance de ces désignations et on se figure que la qualité « bon » ou « mauvais »
est inhérente aux actions en elles-mémes, sans tenir compte de leurs conséquences:
selon la méme erreur qui fait que le langage désigne la pierre elle-méme comme dure,
’arbre lui-méme comme vert — donc en saisissant comme cause ce qui est effet. [...]*!
(Je souligne)

D’une part, une mise a distance a lieu par I’oubli de la provenance (Herkunft) des désignations
premicres du « bon» ou du « mauvais », qui tenaient compte des conséquences utiles ou
dommageables d’actions particulieres. Mais cet oubli de la provenance, tout comme 1’assimilation
en mémoire d’ailleurs, ne se comprend pas dans I’absolu. Un résidu vestigial demeure, soit les
actions particulicres elles-mémes, dorénavant comprises comme détentrices d’une qualité

inhérente (« bon » ou « mauvais »).

I s’ensuit, d’autre part, une mécompréhension de la relation de cause a effet. Suivant 'une « des
plus anciennes et des plus récentes habitudes de I’humanité »*2, dont I’émergence de la morale tout
comme celle du langage en sont des exemples paradigmatiques, 1’étre humain s’oublie comme
créateur du monde qu’il habite. Il pense la dureté inhérente a la pierre ou le vert inhérent a I’arbre,

comme il pense le « bon» et le « mauvais » comme inhérents aux actions humaines, sans

31 « Die Fabel von der intelligibelen Freiheit. — Die Geschichte der Empfindungen, vermdge deren wir Jemanden
verantwortlich machen, also der sogenannten moralischen Empfindungen verlauft in folgenden Hauptphasen. Zuerst
nennt man einzelne Handlungen gut oder bdse ohne alle Riicksicht auf deren Motive, sondern allein der niitzlichen
oder schidlichen Folgen wegen. Bald aber vergisst man die Herkunft dieser Bezeichnungen und wiéhnt, dass den
Handlungen an sich, ohne Riicksicht auf deren Folgen, die Eigenschaft ,,gut” oder ,,bose‘ innewohne: mit demselben
Irrthume, nach welchem die Sprache den Stein selber als hart, den Baum selber als griin bezeichnet — also dadurch,
dass man, was Wirkung ist, als Ursache fasst. [...] » MA 1, § 39.

32GD, § 1 de « Les quatre grandes erreurs ».

84



apercevoir la véritable origine de ces désignations en raison de 1’amnésie collective entourant

toutes origines productrices.

Un autre aphorisme d’Humain, trop humain sur « La signification de I’oubli dans le sentiment
moral » souligne de maniére encore plus percutante la fonction contributive de 1’oubli pour la

spiritualisation de I’action humaine :

Les mémes actions inspirées d’abord a Dintérieur de la société primitive
[urspriinglichen Gesellschaft] par la visée de 1’utilité commune ont été faites par les
générations suivantes pour d’autres motifs : par crainte ou vénération, par craintes
envers ceux qui les exigeaient et le recommandaient, par habitude [ Gewohnheit] parce
qu’on les avait vu faire autour de soi dés son enfance, par bienveillance parce que leur
pratique répandait partout la joie et des visages approbateurs, ou par vanité, parce
qu’on en faisait 1’¢loge. De telles actions, dont le motif fondamental, 1’utilité, a été
oublié, sont appelées ensuite morales [das der Niitzlichkeit, vergessen worden ist] :
certes pas parce qu’elles n’ont pas été faites pour ces autres motifs, mais parce
qu’elles n’ont pas été faites délibérément par utilité. [...]*

Les actions particulieres pouvant profiter a la société primitive par leur utilité commune suivent le
cours des générations, alors qu’au fil du temps, le motif entourant ces actions se serait modifié¢ au

point ou on en vient subséquemment a oublier leur motif premier d’utilité.

L’oubli participe ainsi, non seulement au développement intellectuel, grace a sa mise a distance du
sens littéral et primitif au profit du sens abstrait et plus spirituel du langage conceptuel, mais
¢galement a I’histoire et I’éveil de ’action morale et du sentiment moral. L’évacuation qu’il opére
procure justement cette mise a distance du motif (ou du sens) premier d’une action (main-tenir),
ouvrant ainsi la voie a sa réhabilitation postérieure pour d’autres motifs (ou sens), faisant ainsi se

développer le langage conceptuel et le langage des affects de la morale vers de nouveaux horizons.

Tout comme le langage conceptuel subtilise son rapport fondamental au corps qui permet pourtant
de le déployer par la production physiologique de la parole, I’ensemble du phénoméne moral est

en méme temps envisagé par Nietzsche comme étant vraisemblablement redevable a une origine

B MATIL, § 40.

85



avant tout animaliére®*. C’est que la maniére de penser et d’agir de 1’animal se retrouve d’emblée
dans 1’¢état civilis€ comme un résidu vestigial. Aux « éruptions de la passion », « délires du réve et
de la folie », aux « grimaces » sauvages et l’attrait de la cruauté s’ajoutent la propension a
restreindre son action par crainte de représailles, I’attitude passive qui permet de régler son
comportement a son milieu par conformisme, la maitrise de soi devant autrui, la pratique d’estimer
les forces en présence. Tous des exemples de conduites originaires de la préhistoire sauvage et
primitive de I’humanité, s’étant ultérieurement spiritualisées en actions morales, soit
respectivement : la prudence, la mesure, la modération, la justice, etc. Moins perfectible que

« suranimal »*> (Ueber-Thier), I’humanité n’a toujours fait que subtiliser sa nature.

L’hypothése développée par Nietzsche au sujet de I’origine de la justice fait plus particuliérement
comprendre qu’il s’agit carrément d’une « habitude intellectuelle » des étres humains®® (ihrer
intellectuellen Gewohnheit gemdss) d’oublier la finalité originelle de leurs actions. Dans
I’aphorisme § 92 intitulé « L’origine de la justice »*’ (Ursprung der Gerechtigkeit), il avance qu’a
I’origine, et au méme titre que le comprenait Thucydide, la justice (ou 1’équité) n’était que la bonne
entente entre deux puissances a peu pres égales, c’est-a-dire qu’elle « trouve son origine entre
puissants 3 peu prés égaux »°%. Lorsque 1’intérét concourt a s’entendre suivant une estimation des
forces en présence, les deux puissances se résolvent a éviter un conflit qui n’avantagerait ni I’un ni
I’autre. La nature de la justice était donc I’expression d’une volonté primitive d’auto-conservation,
mais aussi d’un échange en ce sens que chacun donnait et recevait ce qu’il recherchait. L’aphorisme
souligne par la suite qu’en raison de cette « habitude intellectuelle » des étres humains, un oubli de
la finalité premiere (urspriinglichen Zweck) qu’on attribuait aux actions justes ou équitables a eu

lieu; I’oubli (vergessen) étant encore une fois en Sperrschrift dans le texte orignal.

M, § 26.

3 MA T, § 40.
6 MAT, § 92.
37 Idem.

3 Idem.

86



L’usage de poser des échanges « équivalents »*? (« justes » ou « équitables ») fut assimilé comme
pratique sociale, mais la finalité premiére d’échange entre « puissants a peu pres égaux » est tombé
dans I’oubli. Semblable a I’abstraction qui a cours lorsqu’un concept se spiritualise et prend ses
distances du sens littéral initial, la perte de la finalité premicre a ouvert la voie a ce que ceux et
celles mémes en manque de puissance se réclament plus tard de justice et d’équité*’, et surtout,
instrumentalisent 1’opprobre et le chatiment dans le désir d’asseoir leur propre vision de 1’équilibre
social. Or, sans ’oubli de ce qu’il y a de fonciérement animal dans I’action morale, précise
Nietzsche, rien n’y paraitrait digne d’étre dit civilisé*!; I’émergence de la morale, finalement, ne
faisant que poser un verni sur des conduites qui trouvent leur origine dans la préhistoire sauvage et

primitive de I’humanité.

En somme, une interaction accordée entre la mémoire et I’oubli se dégage de plusieurs hypotheses
anthropogéniques de Nietzsche visant a expliquer un certain éveil de ’humanité. Chacun jouit au
présent de ces produits ayant rendu 1’étre humain plus apte a se conformer aux exigences de la vie
civilisée, héritant d’un patrimoine intellectuel (comme le langage conceptuel) et social (comme la
morale, le sentiment moral, les vertus, la justice et plus encore), mais tout en ignorant les
fondements exacts de cet héritage en provenance d’expériences primitives passées maintenant
oubliées. Ponctuel, mais nécessaire a I’aune de la transformation des conditions de vie décrite plus
haut, passant d’un état primitif et sauvage a un état de plus haut développement intellectuel et
social, la fonction d’évacuation que procure 1’oubli se présente toujours ici comme étant

intimement liée a 1’essor de I’espéce humaine.

3.3. Les hypothéses anthropogéniques

Un des dénominateurs communs de tous ces aphorismes précédemment cités en exemple, ou se
formulent des hypotheses anthropogéniques en lien a I’oubli de la nature animale de I’humanité,

c’est notamment l’introduction d’une réflexion spéculative quant a origine

¥ MATL § 22.
“OMATL § 22 et § 64
“4MAT, § 92.

87



(Ursprungshypothesen*?) ou la provenance (Herkunfthypothesen®) de produits ayant élevé
(ziichten) 1’espéce a une forme de culture supérieure. Ces quelques exemples n’épuisent
aucunement leur variété cependant, car ces hypothéses peuvent tout autant porter sur 1’avénement
du raisonnement métaphysique et I’émergence du langage ou de la morale et du sentiment moral,
comme il en a déja été question ci-haut, que sur ’origine de la religion**, du remords*, de la
raison*¢, de la logique*’, de la connaissance®, de la vie contemplative®, de la conscience®, de la
mauvaise conscience’!, ou encore une fois sur la morale®? puis des stades qui composent son

istoi sur ’origine des passio us encore-".
histoire, sur 1’origine de ions>*, et plus encore’”

Sans se limiter & Humain, trop humain (1878), d’autres recueils d’aphorismes plus tardifs comme
Aurore (1881), Le gai savoir (1882) et Par-dela bien et mal (1886) font également allusion a 1’oubli
des origines primitives, dont le vernis de 1’état de civilisation et du patrimoine intellectuel et social
actuel recouvre®®. Plusieurs hypothéses « pré-généalogiques » de ces recueils d’aphorismes
préfigurent en fait le travail proprement généalogique qu’on retrouve subséquemment dans les

essais de La généalogie de la morale (1887); Nietzsche assumant plus aisément cette fois dans

42 Nietzsche emploie les expressions « Ursprung » (MA 1, § 92) ou « Urerfahrung(en) » (M, § 312), mais aussi
parfois « Enstehung », « Anfang », « Herkunft » et « Herkommen ».

BMAL, § 39.

“M, § 62; FW, § 151 et § 353.
BMATL § 7.

M, § 123.

YTFW, § 111.

BEFW, § 110.

M, § 42.

SOFW, § 354.

STGM, 11, § 16.

S2M, § 102 et § 103.

33 JGB, § 32.

M MAT, § 415.

B M, §247.

36 Entre autres : MA 1, § 415; M, § 312; FW, § 354; JGB, § 24; GM, II, § 2 et § 3.

88



I’avant-propos de ce dernier ouvrage tout le travail antérieur qu’il a entrepris visant a déchiffrer
origine de certains préjugés moraux®’.

Si La généalogie de la morale forme un quelconque aboutissement dans la pensée nietzschéenne
qui arrive a pleine maturité, il n’en demeure pas moins que sa démarche commence avec ce que
Nietzsche identifie lui-méme comme étant ses premiéres « hypothéses sur I’origine »*8
(Hypothesen iiber den Ursprung) ou « hypothése de provenance »*° (Herkunft-hypothesen) qui

voient le jour dés la premiére partie®® d’ Humain, trop humain; recueil d’aphorismes dans lequel il

vante justement les mérites de la force suggestive de I’hypothése®!.

Incidemment, la parution de cet ouvrage, qui marque un tournant dans son parcours philosophique,
suit d’un an celui De ['origine des sentiments moraux (Der Ursprung der moralischen
Empfindungen) de Paul Rée en 1877. Fait notable, d’abord parce que Nietzsche rédige son ouvrage
en présence de Rée, entre autres a Sorrente®?. Ensuite parce qu’on retrouve quelques exemples

similaires d’hypothéses anthropogéniques dans I’ouvrage de cette connaissance®®. La bréve histoire

57 Un travail préalable comprenant des idées annonciatrices de réflexions ultérieures portant sur I’origine de la
morale (op. cit.), de la mauvaise conscience (M, § 9) ou de I’importance du chatiment pour la formation de la
mémoire (MA 11, § 22) qui fera son chemin dans d’autres réflexions plus miires. (GM, 1II, § 3)

3 GM, Vorrede, § 4.
3 Idem.

60 La premiére partie d’Humain, trop humain est publiée en 1878, suivie des Opinions et sentences mélées
(Vermischte Meinungen und Spriich) en 1879 et Le Voyageur et son Ombre (Der Wanderer und sein Schatten) en
1880. Réédité en 1886, Humain, trop humain finit par comprendre tous les autres textes ci-mentionnés.

S MA L, § 36.

2 D’IORIO, Paolo. (2016). Nietzsche’s Journey to Sorrento : Genesis of the Philosophy of the Free spirit. Chicago:
Chicago University Press.

63 « Denn der Intellect ist seiner urspriinglichen Bestimmung nach nicht fiir das rein sachliche Erkennen da: er ist im
Kampf ums Dasein entwickelt worden, das heisst, es sind diejenigen Affen, Menschenaffen oder Affenmenschen
iibrig geblieben und zur Nachzucht gelangt, welche vermdge ihrer grosseren Klugheit am geeignetsten waren, ihren
Feinden zu entgehen, sich Nahrung zu verschaffen und ihre Rivalen zu verdringen. » REE, Paul. (1877). Der
Ursprung der moralischen Empfindungen. Chemnitz : Verlag von Ernst Schmeitzner. p. 92. Une reprise quelque peu
modifiée de Nietzsche se lit comme suit : « Aber unzdhlig viele Wesen, welche anders schlossen, als wir jetzt
schliessen, giengen zu Grunde: es konnte immer noch wahrer gewesen sein! Wer zum Beispiel das ,,Gleiche* nicht
oft genug aufzufinden wusste, in Betreff der Nahrung oder in Betreff der ihm feindlichen Thiere, wer also zu
langsam subsumirte, zu vorsichtig in der Subsumption war, hatte nur geringere Wahrscheinlichkeit des Fortlebens als
Der, welcher bei allem Aehnlichen sofort auf Gleichheit rieth. » FW, § 111.

89



du sentiment moral cité plus haut faisant écho a certains passages dans 1’essai®* de Rée ou ceux de

ses Observations psychologiques (Psychologische Beobachtungen) de 1875.

11 est parfois considéré comme acquis qu’il faut s’en tenir a I’évaluation que Nietzsche formule lui-
méme de la pertinence des idées de Rée vis-a-vis son parcours philosophique, en limitant cette
derniére®. D’autres sources aupres desquelles le philosophe a indéniablement puisé sont toutefois
plus manifestes. A titre d’exemple, les hypothéses anthropogéniques nietzschéennes se trouvent
étroitement informées par ses lectures qui précédent le tournant dans son parcours a partir de ses
recueils d’aphorismes, dont celles de F. A. Lange, E. Tylor et d’autres encore. Certaines idées en
provenance de sa recherche sont explicitement citées dans Humain, trop humain, comme celles
tirées des travaux de J. Lubbock®. Semblable a 1’ethnologue anglais, Nietzsche s’intéresse a ces
« productions » distinctives qui perdurent comme des vestiges malgré 1’oubli de leur origine®’. Puis
comme lui, il n’adhére pas a I’idée mise en circulation par certains théologiens a leur époque selon
laquelle ce dont les étres humains jouissent au présent ne serait pas redevable (ultimement) a un

passé primitif, mais plutdt a un état civilisé antérieur qui aurait été enseveli.

De surcroit, il apparait que cette constellation psychologique singuliére entre 1’assimilation de
« productions » qui peuvent encore témoigner d’un vestige du passé, et 1’évacuation de son
fondement primitif, s’apparente intimement aux travaux ethnographiques qu’on retrouve dans
Primitive culture (1871) de E. Tylor. Auteur qui, tout comme Nietzsche le fera, releve des

« survivals »%, c’est-a-dire ces pratiques, coutumes ou croyances issues d’un état plus primitif,

4 REE. Der Ursprung der moralischen Empfindungen. p. 17.

85 P, Wotling signale entre autres les limites de I’influence de P. Rée sur Nietzsche, en citant plus particuliérement sa
correspondance (KGB. Band V. pp. 332-333. Lettre 1878 du 16 juin 1878 a Erwin Rohde), ne croyant pas y voir une
influence déterminante durant cette période. MA 1, note 186, p. 492.

MATI, § 111.
87 LUBBOCK. The origin of civilisation and the primitive condition of Man. p. 85.

68 « Among evidence aiding us to trace the course which the civilization of the world has actually followed, is that
great class of facts to denote which I have found it convenient to introduce the term “survivals”. These are processes,
customs, opinions, and so forth, which have been carried on by force of habit into a new state of society different
from that in which they had their original home. And they thus remain as proofs and examples of an older condition
of culture out of which a newer has been evolved. [...] Such examples often lead us back to habits of hundreds end
even thousands of years ago. » TYLOR, Edward B. (1873). Primitive Culture: Researches into the development of
Mythology, Philosophy, Religion, Language. Art, and Custom. London: John Murray. Albemarle Street. p. 16.
Nietzsche fera directement référence a quelques-uns de ces « survivals » en traitant de ceux qui réduisent les autres

90



mais ayant survécu transformées jusqu’au monde civilisé. Suivant ses analyses — dont Nietzsche
vante le travail® et qu’il aurait eu la chance de consulter I’ouvrage ci-mentionné’ —, E. Tylor fait
notamment €tat de 1’interaction coincidente entre la mémoire et 1’oubli qu’on retrouve reprise dans

plusieurs hypothéses anthropogéniques nietzschéennes :

As the social development of the world goes on, the weightiest thoughts and actions
may dwindle to mere survival. Original meaning dies out gradually, each generation
leaves fewer and fewer to bear it in mind, till it falls out of popular memory, and in
after-days ethnography has to attempt, more or less successfully, to restore it by
piecing together lines of isolated or forgotten facts. Children’s sports, popular
sayings, absurd customs, may be practically unimportant, but are not philosophically
insignificant, bearing as they do on some of the most instructive phases of early
culture.”! (Je souligne)

Nietzsche s’évertue a son tour a relever par ses hypothéses ces « isolated and forgotten facts »,
comme |’origine de certaines pratiques, coutumes ou croyances, recouvertes par I’amnésie
collective qui régne autour du passé primitif de I’espéce. Il tente, ce faisant, de faire le pont entre
ce passé et I’état de civilisation du présent garant de « survivals »’%, en se disant lui-méme a la
recherche de ces « vestiges vivants d’époques historiques »’>, ou méme préhistoriques’*. Bien que
les conditions d’existence de ’homme primitif ne sont plus, son mode d’expression langagier, ses
croyances d’ordre métaphysique, ses tonalités affectives morales, ses idées ou idéaux ne se perdent
pas absolument pour toujours, mais subsisteraient, parfois, transformés, malgré le chambardement

du temps”.

au silence par la violence, le meurtre ou en suscitant la peur, de méme que lorsqu’il est question de la distance qui se
crée normalement entre le noble et son serviteur. MA 1, § 64.

% KGB. Band V. p. 268. Lettre 644 du 4 aofit 1877 a4 Malwida von Meysenbug.

O FORNARI, Maria Cristina. (2015). Social Ties and the Emergence of the Individual: Nietzsche and the English
Perspective. Nietzsche and the Problem of Subjectivity. Miinchen/Berlin/Boston : De Gruyter, p. 236.

"' TYLOR. Primitive Culture. pp. 111-112.

72 « The case is the not uncommon one of high civilization bearing evident traces of the rudeness of its origin in
ancient barbaric life. » TYLOR. Primitive Culture. p. 272.

T MA L, § 223.
4 GM, 1L, § 3.
SMA L, § 526.

91



Tel qu’il a été observé par d’autres cependant’®

, 11 apparait qu’une légere inflexion dans les
hypotheses anthropogéniques de Nietzsche se produit possiblement au fil du temps. C’est-a-dire
que le centre d’attention se modifie quelque peu, passant des hypotheses formulées dans les essais
de jeunesse et autres recueils d’aphorismes a partir d’Humain, trop humain jusqu’a la publication
ultérieure des essais de La généalogie de la morale. Progressivement, Nietzsche en vient a
examiner davantage la provenance (Herkunft) d’un produit survivant que son origine (Ursprung)
isolée — méme s’il faut souligner qu’il n’abandonnera jamais le terme d’ Ursprung dans ses textes
plus tardifs’’. Dorénavant, la recherche est moins centrée sur une origine productrice unique ou
fondamentale que sur le développement d’hypothéses anthropogéniques dans lesquelles la
provenance d’une pratique, coutume ou croyance doit se comprendre comme ¢étant de sources
multiples; 1’écartelement de I’origine qui se produit avec le temps, dont 1’histoire témoigne, de
méme que les transformations subies depuis 1’origine étant davantage explicitées. De son propre
aveu’8, le troisiéme essai de La généalogie de la morale tente de rendre compte de « ’art de
I’interprétation » (Kunst der Auslegung) qui a nourri ses investigations proprement généalogiques.
Portant son attention sur la signification des idéaux ascétiques par exemple, il en vient & démontrer
dans cet essai qu’ils ne sont aucunement réductibles a une signification originelle ou redevables a

une seule raison d’étre.

Durant cette époque plus tardive, 1’origine devient résolument une source variée — Nietzsche ayant
vraisemblablement tiré quelques lecons de ses lectures ethnologiques. Mais comme Tylor avant
1ui”, ’étude du langage (voire I’étymologie) se présente toujours comme un moyen d’informer le
cheminement de ses investigations. Mise en pratique dans le premier essai de La généalogie de la

morale au sujet des concepts moraux du «bon» et du «mauvais »*, les suppositions

76 FOUCAULT, Michel. (1971). Nietzsche, la généalogie, I’histoire. Lectures de Nietzsche. Paris : Livre de poche.
p. 104. P. Wotling le signal également : MA 1, note 182, p. 491.

7 On peut signaler, a titre d’exemple, I’utilisation (en 1887) qui semble interchangeable des expressions

« Hypothesen iiber den Ursprung der Moral » et « Herkunft-hypothesen » dans un paragraphe (§ 4) de la préface de
La généalogie de la morale. 1l faut également souligner que I’interprétation foucaldienne des hypothéses
anthropogéniques de Nietzsche, décrite précédemment, est loin de faire 'unanimité. Voir : PIZER, John. (1990). The
Use and Abuse of “Ursprung”: On Foucault’s Reading of Nietzsche. Nietzsche-Studien, vol. 19. n. 1. Miinchen : De
Gruyter. pp. 462-478.

8 GM, Vorrede, § 8.
 TYLOR. Primitive Culture. pp. 160-199.
0GM, 1, § 4.

92



étymologiques®! de Nietzsche lui permettent de retracer la provenance et les transformations
conceptuelles, en commengant par leur état le plus anciennement attesté. Une fluidité en ce qui a
trait a la signification des concepts est alors étalée, tandis que le sens et I’'usage courant de ces
derniers recouvrent d’ignorance la richesse que comprend I’histoire de leurs transformations et tout
I’écartelement qu’ils ont subi. Une richesse que ’investigation généalogique permet toutefois de
découvrir par le récit qui se veut maintenant plus étoffé de leur émergence. Ce faisant, Nietzsche
rapproche son travail a celui d’auteurs anglais qui tentent de décrire la provenance de sentiments
moraux, comme émergeant d’un héritage par exemple, a I’image des travaux d’Herbert Spencer
dans The Data of Ethics (1879)%2. Qu’il tente souvent d’atténuer I’importance de ces
« psychologues anglais »* et de leurs hypothéses entourant I’émergence de certaines pratiques,
coutumes ou croyances ayant contribué a élever ’homme, comme les sentiments moraux, il n’en
demeure pas moins qu’en étant trés sévere a leur endroit, Nietzsche leur accorde tout de méme le
mérite d’avoir été les premiers a s’essayer a « une genese de la morale » (Entstehungsgeschichte
der Moral)®. La ou Nietzsche prétend innover par rapport a eux cependant, c’est en posant
I’émergence de la morale comme un probléme, alors qu’il percoit dans la valorisation historique
de la connaissance et de la vérité, au détriment de 1’ignorance et du mensonge, un geste moral par
excellence qui fausse toute épistémologie ou conception juste du dynamisme de 1’économie

mentale humaine®.

3.3.1. De la durabilité et de la fluidité

Il faut attendre La généalogie de la morale pour que se thématise une importante distinction au

ceeur de la pensée nietzschéenne entre ce qu’il y a de durable et ce qu’il y a de fluent au sein de ces

SLGM, 1, § 17.

82 Nietzsche a pu lire I’ouvrage en 1880.
S GM, L, § 1.

8 Idem.

85 La premiére interrogation de Par-dela bien et mal porte notamment sur la valeur historiquement donnée a la vérité.
Pourquoi la vérité plutot que I’ignorance a été valorisée? Dans cet ouvrage et La généalogie de la morale qui suit
comme son éclaircissement, Nietzsche démontre, comme il en sera question plus loin, que 1’évaluation de ce qui est
« mauvais » (comme 1’ignorance, dont 1I’oubli procure) peut étre tout aussi bénéfique que 1’évaluation de ce qui est

« bon » (comme le savoir, dont la mémoire appuie) pour assurer la pérennité et I’essor de ’espece.

93



pratiques, coutumes ou croyances ayant ¢levé I’animal humain. Une distinction qu’on soupgonnait
déja présente dans les hypothéses portant sur 1I’émergence du langage et de la morale, mais sans
étre toujours explicite. Dans les analyses nietzschéennes portant sur le chatiment par exemple®®, il
est expliqué, comme Nietzsche le fait a ’endroit des idéaux ascétiques, que cette pratique n’a
jamais eu une seule signification ou une seule finalité a travers son histoire®”. C’est seulement I’une
de ses fins variées d’étre devenue, par exemple, un « moyen de créer une mémoire, soit chez celui
qui subit le chatiment — le prétendu « amendement » —, soit chez les témoins de 1’exécution »®®,
Pour cette raison, Nietzsche distingue dans cette pratique : « d’une part ce qui est relativement
durable, I’'usage, 1’acte, le « drame », une suite bien déterminée de procédures, et d’autre part ce
qui est fluent, le sens, la finalité, I’attente, qui se rattachent a I’exécution de ces procédures »*°.
L’usage (durable) de cette pratique est demeuré depuis toujours, mais son apparition suit le cours
)90

de finalités variées (fluentes)” a travers I’histoire.

Qu’une amnésie collective régne sur le passé primitif de ’humanité, il n’en demeure pas moins
que certaines pratiques perdurent, formant une partie du patrimoine retenu par la mémoire
collective et recu en héritage, alors que leur sens ou leur finalité actuelle recouvre pour chacun la
fluidité de sens ou de finalit¢ dont révele I’analyse de leur provenance. Par ce nouveau cadre qui
informe dorénavant ses hypotheéses anthropogéniques, Nietzsche en vient a formuler une
rectification de certains de ses propos antérieurs, alors qu’il pensait au début d’Humain, trop
humain que « tout ce qui est essentiel dans I’évolution humaine s’est déroulé en des temps primitifs
[Urzeiten] [...] ». L’importance de 1’origine productrice ayant contribué a élever 1’étre humain

n’est dorénavant plus exaltée au détriment d’une généalogie.

8 Le chatiment n’a pas seulement comme finalité un acte de représailles. Il rappelle aussi a la mémoire de la
personne qui le subit, et ceux qui I’observent, la « dureté de I’état nature » en levant le voile sur 1’origine animaliére
et sauvage de I’étre humain. Une origine dissimulée par I’amnésie collective, et d’autant plus mise a distance par le
confort de 1’état civilisé. Voir : MA 11, § 22; JGB, § 229; GM, 1, § 14 et § 15.

7 GM, 111, § 13.
8. GM, 11, § 13.

89 « Man hat also, um zur Sache, nimlich zur Strafe zuriickzukehren, zweierlei an ihr zu unterscheiden: einmal das
relativ Dauerhafte an ihr, den Brauch, den Akt, das ,,Drama®, eine gewisse strenge Abfolge von Prozeduren,
andrerseits das Fliissige an ihr, den Sinn, den Zweck, die Erwartung, welche sich an die Ausfithrung solcher
Prozeduren kniipft. » Idem.

0GM, I, § 12.

94



I1 faut dire que dés Aurore (1881), soit quelques années a peine aprés Humain, trop humain, puis
méme ponctuellement au sein de Der Wanderer und sein Schatten (1879) qui compose la derniére
partie de ce recueil d’aphorismes, la valeur de I'origine au sein des hypothéses d’origine
(Ursprungshypothesen) ou hypothéses de la provenance (Herkunfthypothesen) est mise au clair :
« La compréhension de [’origine signifie la perte d’importance de [’origine [Mit der Einsicht in
den Ursprung nimmt die Bedeutungslosigkeit des Ursprungs zu] : tandis que le plus proche, ce qui
est autour de nous et en nous, commence petit a petit a se parer de couleurs, de beautés, d’énigmes
et de trésors de signification dont I’humanité ancienne [die dltere Menschheit] ne pouvait méme

pas réver. »°!

Se ravisant, Nietzsche considére désormais que c’est le fait de la pensée
métaphysique de raisonner suivant 1’idée selon laquelle au « commencement de toutes choses se
trouve ce qu’il y a de plus précieux et de plus essentiel »°. Ses hypothéses anthropogéniques ayant
servi a critiquer le mode de pensée métaphysique en révélant en quoi il est a bien des égards issu
de conditions de vie primitive, il en ressort que Nietzsche a slirement été amené a réviser ses
nouvelles hypothéses anthropogéniques pour éviter de sous-entendre qu'il est possible de tout

réduire a une seule origine déterminante, négligeant par le fait méme toute transformation

ultérieure.

Ne font aucune exception a cette reégle 1’acte de naissance du langage conceptuel, dont résulte une
mise a distance du sens littéral au profit du sens abstrait et plus spirituel, ou méme, 1I’émergence de
la morale, dont résulte une mise a distance de la finalité premicre d’une action au profit de finalités
variées réhabilitant cette derniere. Que 1’origine du langage soit redevable a une transposition
subjective de I’expérience humaine du monde, il n’en demeure pas moins que les vestiges
métaphoriques qui en sont I’indice ne freinent en rien la transition qui mene au développement
d’un langage conceptuel toujours d’usage’’. Qu’une action morale ait eu une acception plus
restreinte de sa finalit¢ dans des conditions de vie plus primitive, cette origine n’empicte
aucunement sur les transformations de la finalité que cette méme action subit a travers son histoire.

En conséquence, I’importance de I’origine d’une pratique, coutume ou croyance devient moindre

M, § 44.
2MAIL § 3.
93 Marquant ainsi un décalage entre le concept et son origine a laquelle il n’est pas réductible, ce qui donne raison a

la critique de Dixsaut a I’endroit de Derrida. DIXSAUT. Nietzsche : Par-dela les antinomies. pp. 199-200.

95



par rapport aux transformations subies, car la découverte d’une origine ne change en rien au fait
du présent, et tout ce qu’il recouvre. Dans la méme veine, méme si subtilisée a dessein, I’animalité
premiere de I’étre humain ne le surdétermine pas; I’homme restant pour Nietzsche un animal encore

indéterminé®* (noch nicht festgestellte Thier) a bien des égards.

C’est ainsi que se réalise une légere inflexion dans les hypothéses anthropogéniques de Nietzsche,
passant d’une attention aux origines productrices aux multiples développements qui en découlent.
Malgré tout, I’interaction entre la mémoire et 1’oubli demeure toujours la méme, alors qu’elle se
précise davantage a travers 1’évacuation de ce qu’il y a de fluent au sein d’une pratique, coutume
ou croyance et I’assimilation de ce qu’il y a en elles de durable pour la postérité. Les hypotheses
anthropogéniques de Nietzsche sont autant d’interprétations qui s’ajoutent au palimpseste de
I’histoire, ayant comme visée fondamentale d’expliquer la provenance de ces produits ayant élevé
I’animal humain, sans faire appel au transcendant. Ce que cherchent a faire plusieurs de ses
hypothéses, c’est plutdot démontrer comment tout peut s’expliquer, bien explicitement, par

I’humain, trop humain.

3.3.2. Repenser (umlernen) 1’oubli

En reprenant une distinction introduite par Patrick Wotling, on observe que la conception
nietzschéenne de 1’oubli se voit a son tour repensée du passage des hypothéses « pré-
généalogiques » a celles proprement généalogiques. Les aphorismes § 39 et § 40 d’Humain, trop
humain a titre d’exemple, cités précédemment, traitent des virtualités de I’amnésie collective et
semblent emprunter a Rée une position a laquelle Nietzsche renonce plus tard. Cette position se

dessine comme suit dans I’ouvrage de Rée :

D'apres ce qui précede, la bonne action (I'inégoisme) a été louée pour son utilité, c'est-
a-dire parce qu'elle nous rapproche d'un état de plus grande félicité. Mais maintenant,
nous ne louons pas la bonne action a cause de ses conséquences utiles, mais elle nous
semble louable en elle-méme, indépendamment de toutes les conséquences.
Néanmoins, elle peut avoir été louée a 1'origine pour son utilité, méme si, plus tard,

% JGB, § 62.

96



une fois que 1'on s'est habitué a la louer, on a oublié que cette louange était fondée au
départ sur l'utilité de la communauté.” (Je traduis et souligne)

Au départ, on loue une bonne action (das Gut) en raison de ses conséquences utiles, comme 1’action
désintéressée (Unegoistische). Mais au fil du temps, on en vient a considérer cette action bonne par

habitude (gewdhnt), en oubliant pourquoi elle est considérée comme telle.

Dans La généalogie de la morale, Nietzsche souligne toutefois le contresens psychologique de
cette position concernant les « actions désintéressées » qu’on loue ou désigne bonnes. Résumant
entre autres la position de Rée : « A I’origine, décrétent-ils, on a approuvé et déclaré bonnes les
actions désintéressées [unegoistische Handlungen] du point de vue de ceux qui en étaient les
bénéficiaires, auxquels donc ces actions étaient utiles; plus tard, on a oublié cette origine de
I’approbation [diesen Ursprung des Lobes vergesse] et simplement ressenti comme bonnes les
actions désintéressées parce que, du fait de /’habitude, elles étaient toujours approuvées comme

bonnes, comme s’il s’agissait d’une chose bonne en soi »”.

Or, la critique nietzschéenne met notamment en cause le regard posé ici sur ’amnésie collective
du passé primitif, et plus particulierement I’1dée qu’on se fait de la faculté d’oublier : « L’utilité de
I’action non égoiste serait 1’origine de 1’¢loge qu’on en fait, et cette origine aurait ét¢ oubliée [dieser
Ursprung soll vergessen worden sein]? et comment cet oubli est-il possible [wie ist dies Vergessen
auch nur méglich] ? »°" Nietzsche souléve ici un paradoxe. Et ce dernier réside dans le fait que
l'utilité¢ des bonnes actions n'a vraisemblablement jamais cessé d'étre une expérience quotidienne,
c'est-a-dire que I'utilité de ces bonnes actions a dii toujours étre renouvelée dans 1’esprit de chacun
en tirant un quelconque avantage. Plutot que de s'estomper de 1’esprit en raison de l'oubli, cette
utilité aurait di en principe devenir plus évidente a mesure que les éloges se multiplient, a tel point

qu'elle laisserait une empreinte durable. Comment est-il possible alors qu'en de telles circonstances,

%5 « Dem Gesagten zu Folge ist das Gute (Unegoistische) wegen seines Nutzens, nimlich darum gelobt worden, weil
es uns einem Zustande grosserer Gliickseligkeit ndher bringt. Jetzt aber loben wir die Giite nicht wegen ihrer
niitzenden Folgen, vielmehr erscheint sie uns an und fiir sich, unabhingig von allen Folgen, lobenswerth. Trotzdem
kann sie urspriinglich wegen ihres Nutzens gelobt worden sein, wenn man auch spiter, nachdem man sich einmal
daran gewohnt hatte, sie zu loben, vergass, dass dieses Lob sich anfangs auf den Nutzen der Gemeinschaft

griindete. » REE. Der Ursprung der moralischen Empfindungen. p. 17.

% Traduction modifiée. GM, 1, § 2.
7 GM, 1, § 3.

97



l'origine de l'utilité ait été oubliée ? En soulevant ce paradoxe, le Nietzsche dénonce en fait une
conception confuse de la faculté d’oublier puisqu’elle s’éloigne de sa capacité d’évacuation en
mesure de chasser certains objets de ’esprit. Il qualifie en effet d’absurdité psychologique I’idée
qu’on puisse a la fois prendre continuellement conscience d’un objet tout en 1’oubliant. Et ce, tout
comme on ne peut prendre continuellement conscience de I’utilit¢ de bonnes actions tout en

oubliant celle-ci®®.

Cette critique, qui vise directement Rée et certains « psychologues anglais »°° auquel il s’apparente,
se présente en méme temps comme une auto-critique de certaines de ses hypothéses « pré-
généalogiques » d’Humain, trop humain entourant la morale et le sentiment moral. Elle est
d’ailleurs rejointe par une deuxiéme. Car en ce qui a trait a la genése des actions qu’on désigne
bonnes, comme les actions désintéressées, on pourrait envisager que leur utilité ne fut en effet
jamais oubliée, puisque ce qu’on a qualifié de « bon » fut de tout temps intrinséquement li¢ a
« I'utile ». 11 s’ensuit, suivant cette perspective, que les bonnes actions une fois désignées comme
telles sont retenues en mémoire par tous comme utiles, pour toujours, et ce, sans que la faculté
d’oublier ou un relativisme historique interviennent d’une quelconque maniére dans la courroie de
transmission qu’est la mémoire collective. C’est la position plus conséquente que Nietzsche
attribue a Herbert Spencer. Deux auteurs qui partagent d’ailleurs dans leurs écrits respectifs 1’idée
selon laquelle les sentiments moraux sont issus et hérités de conditions de vie plus anciennes!'®.

Chacun partageant également certaines idées en vogue a leur époque qui mettent de 1’avant une

% « Zweitens aber: ganz abgesehen von der historischen Unhaltbarkeit jener Hypothese iiber die Herkunft des
Werthurtheils ,,gut”, krankt sie an einem psychologischen Widersinn in sich selbst. Die Niitzlichkeit der
unegoistischen Handlung soll der Ursprung ihres Lobes sein, und dieser Ursprung soll vergessen worden sein: — wie
ist dies Vergessen auch nur moglich? Hat vielleicht die Niitzlichkeit solcher Handlungen irgend wann einmal
aufgehort? Das Gegentheil ist der Fall: diese Niitzlichkeit ist vielmehr die Alltagserfahrung zu allen Zeiten gewesen,
Etwas also, das fortwidhrend immer neu unterstrichen wurde; folglich, statt aus dem Bewusstsein zu verschwinden,
statt vergessbar zu werden, sich dem Bewusstsein mit immer grdsserer Deutlichkeit eindriicken musste. Um wie viel
verniinftiger ist jene entgegengesetzte Theorie (sie ist deshalb nicht wahrer —), welche zum Beispiel von Herbert
Spencer vertreten wird: der den Begriff ,,gut” als wesensgleich mit dem Begriff , niitzlich®, ,,zweckmissig ansetzt,
so dass in den Urtheilen ,,gut* und ,,schlecht* die Menschheit gerade ihre unvergessnen und unvergessbaren
Erfahrungen iiber niitzlich-zweckmassig, tiber schidlich-unzweckmassig aufsummirt und sanktionirt habe. Gut ist,
nach dieser Theorie, was sich von jeher als niitzlich bewiesen hat: damit darf es als ,,werthvoll im hochsten Grade®,
als ,,werthvoll an sich* Geltung behaupten. Auch dieser Weg der Erkldrung ist, wie gesagt, falsch, aber wenigstens
ist die Erkldrung selbst in sich verniinftig und psychologisch haltbar. » GM, 1, § 3.

9 GM, L, § 1 et§2.

100 FORNARI, Maria Cristina. (2005). Die Spur Spencers in Nietzsches ,,moralischem Bergwerke*. Nietzsche-
Studien, vol. 37. no 1. Miinchen : De Gruyter. pp. 310-328.

98



correspondance entre la physiologie et la morale'®!

, entre la santé et le maintien d’un équilibre
entre les fonctions physiologiques'®?, de méme qu’ils envisagent tous deux la pratique du
chatiment, et de la cruauté qui en découle, comme une forme de « survival »'%. Or, leur évaluation

du role de la faculté d’oublier pour I’essor de I’humanité les distingue résolument.

Entre une premicre position qui congoit qu’on oublie ce dont on a le plus conscience, comme
I’utilité¢ louangée d’une bonne action, et une seconde position qui congoit que rien du tout ne
s’oublie dans I’histoire naturelle de la morale, alors qu’on désigne bonne une action, Nietzsche ne
choisit aucune d’entre elles; la faculté d’oublier ayant ni a perdre sa fonction d’évacuation, ni a étre
marginalisée. C’est notamment a 1’aune de ces différentes conceptions stériles de la faculté
d’oublier que Nietzsche mettra de I’avant 1I’hypothése portant sur la genése de la mémoire dans le
deuxieme essai de La généalogie de la morale; concevant ainsi la mémoire et 1'oubli toujours en
complémentarité interactive dans I'économie mentale. Insistant sur la présence de « forces
spontanées, agressives, envahissantes »'% ayant joué et jouant toujours un rdle infra-conscient
incontournable, 1’oubli est justement présenté dans ses ouvrages comme I'une de ces forces
spontanées et infra-conscientes dont il faut bien mesurer toute la fonction contributive et

productive.

Contrairement a Spencer, selon lequel ce qui assure le mieux la préservation de 1’espece est
généralement désigné comme « bon », et peut étre dit le plus évolué, alors que ce qui menerait
I’espece a sa perte est généralement désigné de « mauvais », et le moins évolué, Nietzsche n’adopte
nullement, mais critique plutot ce manichéisme!%°. Par un jugement de valeur populaire et suivant
une métaphysique des contraires, Spencer amoindrit I’importance de la faculté d’oublier, 1a ou

Nietzsche renverse plutdt sa perspective en démontrant que ce qui vient plus naturellement a

101 SPENCER, Herbert. (1879). The Data of Ethics. London : Williams and Norgate. p. 74.
192 Ibid. p. 75 et p. 143.

199 Ihid. p. 185.

104 GM, 11, § 12.

105 « The foregoing exposition shows that the conduct to which we apply the name good, is the relatively more
evolved conduct and that bad is the name we apply to conduct which is relatively less evolved. We saw that
evolution, tending ever towards self-preservation, reaches its limit when individual life is the greates, both in lenght
and breadth; and now we see that, leaving other ends aside, we regard as good the conduct furthering self-
preservation, and as bad the conduct tending to self-destruction. » SPENCER. The Data of Ethics. p. 25.

99



I’homme, ce qui pourrait étre qualifié de moins évolué, destructeur, mortel, inutile ou méme
« mauvais », comme 1’oubli, a su en fait participer a la préservation et méme 1’essor de 1’espece
humaine. Nietzsche le démontre en faisant valoir les fonctions productives attribuables a ce qu’on
qualifie trop rapidement de « mauvais » — suivant les « valeurs populaires »'°® (volksthiimlichen
Werthschdtzungen) — avec une référence a peine voilée a Spencer : « Il existe aujourd’hui une
doctrine de la morale, fondamentalement fausse, qui est extrémement prisée, notamment en
Angleterre : elle veut que les jugements « bien » et « mal » représentent la somme des expériences
relatives a ce qui est « adapté a un but » et « non adapté a un but »; elle veut que ce que 1’on appelle
bon soit ce qui conserve 1’espéce, et mal ce qui lui est nuisible. Mais en réalité, les pulsions
mauvaises [bdsen Triebe] sont tout aussi adaptées a un but, favorables a la conservation de I’espéce

et indispensables que les bonnes : — leur fonction est simplement différente »'%7.

Différente de la mémoire, mais toujours ensemble avec elle, ’oubli s’est notamment révélé dans
les analyses précédentes de la pensée nietzschéenne comme une fonction contributive au
développement de I’humanité — entrevue entre autres par sa contribution a la subtilisation de sa
nature animale, I’émergence du langage et de la morale. Et plus généralement, comme fonction
productive provoquant I’ensevelissement nécessaire d’un passé primitif au profit d’exigences plus
¢levées. Les « psychologues anglais », critiqués par Nietzsche, refusent selon lui de concevoir
I’oubli de cette maniere, c’est-a-dire tout aussi actif que productif, servant a cacher ces vérités qui
feraient périr. Comme il en sera question prochainement, il apparait néanmoins que la pensée
nietzschéenne envisage justement la faculté d’oublier comme I’une de ces « pulsions mauvaises »
ci-mentionnées, tout aussi favorables a la conservation de ’espece qu’indispensables, et en rien
simplement « mauvaise » — comme le suppose malencontreusement le manichéisme de la

métaphysique des contraires et le systeme de valeurs (populaires) qui lui est propre.

3.4. Les fruits de I’ignorance

106 JGB, § 2
107 FWY, § 4.

100



Au-dela de la transvaluation de 1’oubli et plus généralement la critique des valeurs populaires
(volksthiimlichen Werthschdtzungen), il se dégage des recueils d’aphorismes de Nietzsche une
constellation psychologique tout aussi singuliére et productive qu’ordonnée. L’énigmatique
spontanéité infra-consciente de la mémoire et de 1’oubli peut jurer en apparence avec 1’idée que
leur interaction soit redevable a un quelconque processus organisé dans 1’économie mentale. Mais
malgré ces apparences, lorsque 1’oubli de 1’origine (ou de la provenance) est qualifié « d’habitude
intellectuelle » (ihrer intellectuellen Gewohnheit gemdss), Nietzsche n’envisage pas que son
activité soit strictement fortuite, étant donné qu’une habitude dénote une maniere d’étre en fonction
d’un ordre établi. Qu’il décrive de plus une présence générationnelle de I’amnésie collective qui
étend son voile sur I’animalité originelle de I’humanité montre pareillement que, sous-jacente a sa
nature spontanée et infra-consciente, [’activité d’évacuation que procure 1’oubli n’a rien
d’accidentel, mais contribue plutdt a disposer I’esprit a entretenir un rapport déterminé au réel.
Simultanément, la survivance de ces pratiques, coutumes, croyances qui perdurent, puis constituent
un héritage déterminé donné en legs, dénote a son tour tout le potentiel de succession ordonnée au

sein de la mémoire collective entre générations.

Malgré ces découvertes, il n’en demeure pas moins que les descriptions de 1’accord productif de
I’oubli avec la mémoire au sein de différentes hypothéses anthropogéniques révelent surtout ce que
« font » ensemble ces facultés pour le réveil de ’humanité, son langage et sa morale a titre
d’exemples, tandis qu’on méconnait toujours la volonté qui les anime. C’est-a-dire, ce que
« veulent » ces facultés en s’activant, en apparence, spontanément. Pour y voir plus clair, c’est le
dynamisme méme au cceur de 1’économie mentale, congue par Nietzsche en termes de volontés
(instinctuelles ou pulsionnelles) en interaction, qui doit €tre interrogé; passant ainsi des hypotheses
anthropogéniques a la nature de la psychologie humaine qui s’y manifeste ponctuellement. En s’y
interrogeant, il devient alors possible de comprendre, d’une part, comment I’économie mentale suit
effectivement un processus organisé, débiteur de volontés d’une intelligence sous-tendante!%®. Tout

en découvrant, d’autre part, comment la volonté qui se refléte dans une « pulsion mauvaise » (bdsen

108 « [...] zum abermaligen Beweise dafiir, dass der ,,Instinkt“ unter allen Arten von Intelligenz, welche bisher
entdeckt wurden, die intelligenteste ist. » JGB, § 218.

101



Triebe) peut étre «tout aussi adaptée a un but, favorable a la conservation de I’espece et

indispensable que les bonnes », sa fonction étant simplement différente.

Une part de cette intelligence susmentionnée — comprise ici comme la capacité de discerner — est
déja entrevue dans I’hypothétique genese de la mémoire décrite dans La généalogie de la morale,
ou I’on constate dans I’économie mentale comment une faculté (Vermdgen) en appelle une autre
(Gegenvermogen); comment plus particulierement la volonté sous-tendante d’une faculté comme
la mémoire (Nicht-wieder-los-werden-wollen) en suspend une autre comme 1’oubli (loswerden-
wollen). Sans faire appel a n’importe quel autre, ces volontés se confrontent a leur opposé par
affinité élective. Il y a ainsi un discernement qui s’effectue de part et d’autre, puis par le fait méme,
une forme d’intelligence qui se révele au sein méme de la volonté de faire mémoire et la volonté

d’oublier.

Alors que La généalogie de la morale se veut un éclaircissement d’un certain nombre de théses
exposées dans Par-dela bien et mal qui le précéde d’un an, c’est ce dernier ouvrage qui présente
avant tout le dynamisme que comprend 1’économie mentale, auquel est sujet I’interaction accordée
entre la faculté d’assimilation de la mémoire et d’évacuation de ’oubli. Y est notamment décrit
comment cette économie est organisée pour confronter le réel qu’elle tente de maitriser, Nietzsche
rendant précisément compte de son dynamisme en détaillant la présence d’une volonté de
savoir qui I’anime, en interaction complémentaire et concomitante avec une volonté d’ignorance.
La premiere se comprend comme un vouloir d’appropriation, de domination et plus généralement
d’assimilation (Einverleibung) sur lequel s’arrime la mémoire!?”, 1a ou la seconde se présente
comme un vouloir d’évacuation propre a I’ignorance (Entschluss zur Unwissenheit), sur lequel

s’arrime 1’oubli.

L’aphorisme § 230 de Par-dela bien et mal, dont il est question ici, doit notamment étre mis en
paralléle avec I’hypothétique genése de la mémoire (en interaction complémentaire avec 1’oubli)
qui suit un an plus tard dans La généalogie de la morale. D’un texte a I’autre, la nomenclature est

presqu’identique pour décrire la volonté d’ignorance et 1’oubli comme fonction productive

19 « Der sogenannte Erkenntnifitrieb ist zuriickzufiihren auf einen Aneignungs- und Uberwiltigungstrieb: diesem
Triebe folgend haben sich die Sinne, das Gedéchtni3, die Instinkte usw. entwickelt... » KSA. NF-1888, 13:14[142].

102



opposée, mais complémentaire a la volonté de savoir et d’assimilation de la mémoire : chacun
« bouche [les] fenétres »!'* de I’esprit ou « ferme de temps a autre les portes et fenétres de la
conscience »'!!. Ils repoussent telle ou telle chose que 1’esprit ne veut pas connaitre, préférant
« I’obscurité »''? ou le « silence »!!2. Ils permettent a la conscience de « rester indemne du bruit et
du conflit auxquels se livre le monde souterrain des organes »'!'¥, mettant ’esprit en « état de
défense a I’égard d’un savoir possible »!!°. L’estomac étant ce a quoi ’économie mentale
s’apparente le plus a titre d’analogie, la méme métaphore est mobilisée pour décrire comment la
volonté d’ignorance, ou tout simplement, 1’oubli, fonctionne comme « faculté de digestion »!!¢
mentale, participe a une « absorption spirituelle »''7 ou a un « état de digestion »!'* qui fait place

au nouveau.

La manifestation de la volonté d’ignorance dans 1I’économie mentale est non sans rappeler de plus
ce que révele les lecons tirées précédemment de la mobilisation nietzschéenne de la gastro-
entérologique, ou méme, de son hypothétique genése de la mémoire qui se fait au dépens de, mais

en méme temps grace a I’oubli:

Peut-étre ne comprendra-t-on pas d’emblée ce que j’ai dit ici en évoquant une
« volonté fondamentale de [’esprit »'V° [, Grundwillen des Geistes*]: qu’on me
permette une explication. Ce quelque chose qui commande, et que le peuple appelle
« Pesprit » [,, der Geist “], veut étre maitre et seigneur en lui et autour de lui, et sentir
qu’il est le maitre : il a la volonté de ramener la multiplicité a la simplicité, une

110 JGB, § 230.
nGM, 11, § 2.
112 JGB, § 230.
13 GM, I, § 2.
14 Idem.

115 JGB, § 230.
116 [dem.

W GM, L § 1.
18 GM, I, § 2.

119 JGB, § 230. A noter que le singulier peut porter a confusion ici. La volonté de savoir et la volonté d’ignorance ont
des activités contraires qui se comprennent séparément, comme 1’assimilation, la désassimilation et 1’évacuation qui
en découle dans le systéme digestif. Mais en méme temps, en raison de leur nature complémentaire que Nietzsche
décrit plus loin, la volonté de savoir et la volonté d’ignorance en viennent a former une unité composite des
contraires qui se manifeste comme la « volonté fondamentale de [’esprit ».

103



volonté qui garrotte, qui compte, une volonté tyrannique et véritablement
dominatrice. Ses besoins et ses facultés [Seine Bediirfnisse und Vermogen] sont en
cela les mémes que ceux que les physiologistes attribuent a tout ce qui vit, croit,
multiplie. La faculté qu’a I’esprit de s’approprier ce qui est étranger se révele dans
un penchant vigoureux a rendre le nouveau semblable a ’ancien, a simplifier le
multiple, a ignorer ou évincer 1’absolument contradictoire: de méme
qu’arbitrairement, il souligne avec plus d’insistance, met en relief, falsifie a sa
convenance certains traits et lignes de ce qui est étranger, de tout segment de « monde
extérieur ». En cela, son intention vise [’incorporation [Einverleibung] d’«
expériences » nouvelles, I'insertion de choses nouvelles dans des agencements
anciens, — la croissance, donc; plus précisément encore, le sentiment de croissance,
le sentiment de force accrue. Une pulsion [ou instinct!?’] en apparence opposée sert
cette méme volonté, la brusque irruption d’une résolution d’ignorer, de s’isoler
arbitrairement, de fermer ses fenétres, un non intime oppos¢ a telle ou telle chose, un
refus de se laisser approcher, une espéce d’état de défense a 1’égard de tout ce qui
peut étre connu, une satisfaction d’étre dans 1’obscurité, de voir son horizon se
rétracter, un oui et un acquiescement a I’ignorance : toutes choses nécessaires en
proportion du degré de sa faculté d’appropriation, de sa « faculté¢ de digestion »
[,, Verdauungskraft ], pour le dire de maniére imagée — car c’est bien a un estomac
que I’esprit ressemble encore le plus.!?! (Je souligne)

Les instincts ou pulsions n’étant que le reflet de volontés au fondement de 1’économie mentale,
ceux-ci, au méme titre que ces dernicres, ne se retrouvent jamais dans un vacuum. Comme par
affinité, une volonté (instinctuelle) se confronte encore une fois a son opposée. La volonté de faire

mémoire (Nicht-wieder-los-werden-wollen) discerne 1’oubli (loswerden-wollen) qui s’y oppose

120 La traduction de Cornélius Heim dans 1’édition Gallimard (1971) traduit ici « entgegengesetzter Trieb » par « un
instinct en apparence contraire ». Contrairement a E. Blondel, qui semble vouloir davantage marquer dans ses
traductions la différence entre pulsion (7rieb) et instinct (Instinkt) dans les ouvrages de Nietzsche, mais tout en
faisant quelques exceptions, P. Wotling est plutdt d’avis « que Trieb et Instinkt sont dans le lexique nietzschéen a peu
prés équivalent, et ne différent que par leurs connotations, et donc leur valeur polémique selon les contextes. » (JGB,
note 6, p. 298) En raison de la proximité dans les ouvrages de Nietzsche entre la volonté de savoir, comprise comme
une volonté pulsionnelle d’incorporation (Einverleibung) ou faculté d’appropriation (aneignenden Kraft), et la
mémoire, comprise comme faculté d’assimilation instinctuelle, la différence entre Trieb et Instinkt ne change
effectivement rien a leur fondement. Dans tous ces cas, ce qu’il faut surtout retenir, c’est la volonté sous-tendante et
fondamentale qui les anime: soit une volonté de puissance qui s’exprime par un effort d’incorporation et
d’évacuation.

121 «([...] es hat den Willen aus der Vielheit zur Einfachheit, einen zusammenschniirenden, bindigenden,
herrschsiichtigen und wirklich herrschaftlichen Willen. [...] Die Kraft des Geistes, Fremdes sich anzueignen,
offenbart sich in einem starken Hange, das Neue dem Alten anzudhnlichen, das Mannichfaltige zu vereinfachen, das
ginzlich Widersprechende zu iibersehen oder wegzustossen [...] Diesem selben Willen dient ein scheinbar
entgegengesetzter Trieb des Geistes, ein plotzlich herausbrechender Entschluss zur Unwissenheit, zur willkiirlichen
Abschliessung, ein Zumachen seiner Fenster, ein inneres Neinsagen zu diesem oder jenem Dinge, ein Nicht-heran-
kommen-lassen, eine Art Vertheidigungs-Zustand gegen vieles Wissbare, eine Zufriedenheit mit dem Dunkel, mit
dem abschliessenden Horizonte, ein Ja-sagen und Gutheissen der Unwissenheit [...] » JGB, § 230.

104



dans I’économie mentale et vice versa, pareillement a la volonté de savoir qui se confronte a son
opposée (entgegengesetzter) qu’est la volonté d’ignorance. Par-dela leur antinomie apparente
cependant, une interaction complémentaire se manifeste. Nietzsche comprend la volonté de savoir
comme une sublimation de la volonté d’ignorance, son raffinement!?? (Verfeinerung), au méme
titre, un an plus tard, que la mémoire se verra décrite comme une sublimation de I’oubli dans
I’économie mentale — ces deux cas de sublimation, il faut répéter, ne perdant jamais 1’élément de

base (Grundelement) qui est seulement « presque évaporé » (fast verfliichtigt).

L’ignorance que procure 1’oubli se présente donc en tant que condition au savoir et a I’assimilation
en mémoire. Nietzsche inscrit de nouveau 1’activité d’assimilation et plus généralement la volonté
de savoir dans un horizon déterminé, et 1’évacuation, puis I’ignorance qu’elle induit, se veulent
tout ce qui échappe a cet horizon, mais contribue néanmoins a le constituer. C’est a travers leur
interaction dans 1’économie mentale (entre mémoire/oubli, assimilation/évacuation, volonté de
savoir/volonté d’ignorance) qu’un accord a lieu, faisant de leur confrontation et complémentarité

un constituant productif de 1’esprit humain.

En ayant Spencer possiblement dans ses pensées, Nietzsche signale durant ces mémes années

comment 1’aveuglement volontaire qui caractérise en partie la psychologie humaine peut se

123

concevoir comme une ruse d’auto-conservation =°. Que cette ruse soit elle-méme le reflet le plus

124

réitéré d’une volonté de puissance au sein de I’économie mentale ", visant a imposer son dominion

122 Encore une fois, Nietzsche utilise la spiritualisation (Vergeistigung), 1’affinement (Verfeinerung), la divinisation
ou la déification (Vergéttlichung) pour souligner un processus de sublimation. « Wie haben wir Alles um uns hell
und frei und leicht und einfach gemacht! wie wussten wir unsern Sinnen einen Freipass fiir alles Oberflachliche,
unserm Denken eine gottliche Begierde nach muthwilligen Spriingen und Fehlschliissen zu geben! — wie haben wir
es von Anfang an verstanden, uns unsre Unwissenheit zu erhalten, um eine kaum begreifliche Freiheit,
Unbedenklichkeit, Unvorsichtigkeit, Herzhaftigkeit, Heiterkeit des Lebens, um das Leben zu geniessen! Und erst auf
diesem nunmehr festen und granitnen Grunde von Unwissenheit durfte sich bisher die Wissenschaft erheben, der
Wille zum Wissen auf dem Grunde eines viel gewaltigeren Willens, des Willens zum Nicht-wissen, zum
Ungewissen, zum Unwahren! Nicht als sein Gegensatz, sondern — als seine Verfeinerung! » JGB, § 24.

122 MA 1, Vorrede (1886), § 1. Et aussi : « Ich mag nun mit gutem oder bosem Blicke auf die Menschen sehen, ich
finde sie immer bei Einer Aufgabe, Alle und jeden Einzelnen in Sonderheit: Das zu thun, was der Erhaltung der
menschlichen Gattung frommt. Und zwar wahrlich nicht aus einem Gefiihl der Liebe fiir diese Gattung, sondern
einfach, weil Nichts in ihnen ilter, starker, unerbittlicher, uniiberwindlicher ist, als jener Instinct, — weil dieser
Instinct eben das Wesen unserer Art und Heerde ist. » FW, § 1.

124 « Die Physiologen sollten sich besinnen, den Selbsterhaltungstrieb als kardinalen Trieb eines organischen Wesens
anzusetzen. Vor Allem will etwas Lebendiges seine Kraft auslassen — Leben selbst ist Wille zur Macht —: die
Selbsterhaltung ist nur eine der indirekten und héufigsten Folgen davon. » JGB, § 13. « Selon Nietzsche, tout

105



sur le réel', la faculté d’oublier y contribue malgré tout en tant que fonction productive. Ensemble
avec la mémoire qui assimile le nécessaire, il évacue le superflu au nom, comme il est dit, non
seulement de la survivance, mais de la croissance. Qu’ensemble, ces facultés se produisent quand
«elles » veulent, ce qu'elles veulent est maintenant clairement déterminé : soit de disposer
I’économie mentale pour faire croitre sa maitrise sur le réel. Les volontés sous-tendantes de la
mémoire et de "oubli font de nouveau preuve de discernement en ce que leur interaction est
fonciérement animée par la volonté commune de rendre la réalité plus digeste, afin de la dominer;
tout a I’image de I’estomac déployant toutes les activités physiologiques nécessaires pour vaincre
un bolus. L’anthropomorphisation de la réalité trahit justement cet effort, alors que I’on congoit
entre autres le langage et 1’action morale en parfaite adéquation avec le réel; réduisant ainsi toute
la réalité a I’expérience humaine. La subtilisation de la nature animale de 1’humanité se rallie
pareillement a cet effort, en ce qu’elle permet de s’élever au-dessus de sa condition premiére, sans

entierement la perdre.

D’abord illustré par I’émergence de souvenirs désagréables ou d’oublis inopportuns, 1’énigme
entourant la spontanéité infra-consciente de la mémoire et de 1’oubli se dissipe enfin, a I’aune de
ces éclaircissements qui font comprendre que leur interaction peut effectivement suivre un
processus organis€, débiteur de volontés d’une intelligence sous-tendante visant a subjuguer la
réalit¢ de force par anthropomorphisation. On doit en méme temps considérer que cette
constellation psychologique singuliere dessinée ici, que cette disposition de 1’économie mentale,
tout aussi organisée qu’organisatrice, soit possiblement redevable a un héritage, comme un réflexe
atavique. C’est-a-dire une interaction habituelle entre facultés psychologiques qui est non

seulement dictée par des volontés instinctuelles, mais transmise pour et héritée par les générations

vouloir est un vouloir-quelque-chose. Le quelque chose qu’il pose ainsi comme essentiel a tout vouloir est : la
puissance. La volonté de puissance cherche a dominer et a étendre constamment son domaine de puissance.
L’expansion de puissance s’accomplit par des processus de conquéte. » (MULLER-LAUTER, Wolfgang. (1974).
Nietzsches Lehre vom Willen zur Macht. Nietzsche : physiologie de la volonté de puissance. Paris : Edition Allia. p.
38.) Incidemment, I’interaction entre 1’assimilation et 1’évacuation s’inscrit elle-méme dans un processus de
conquéte. A noter que la « théorie » (Theorie) (GM, 11, § 12) de la volonté de puissance est une tentative de
circonscrire la réalité a I’intérieure d’une perspective englobante et bien précise, ce qui en retour permet d’expliquer
et de comprendre la vie au moyen de celle-ci. Nietzsche réduit toutes les fonctions organiques a cette perspective,
puis envisage méme que c’est I’ensemble de la vie qui est sujette aux luttes entre volontés de puissance. Sa théorie
repose entre autres sur une croyance en la causalité de la volonté; soit cette croyance qu’une volonté peut exercer des
effets sur une autre. JGB, § 36.

125 JGB, § 13.

106



futures dans le but d’asseoir un rapport déterminé au réel. En I’occurrence, plus qu'une disposition
de I’économie mentale informée par la vie instinctuelle du corps, il faudrait vraisemblablement y

voir une prédisposition héritée.

Tout comme la vie instinctuelle gouverne les activités du systéme digestif, dont par exemple la
capacité d’interaction entre 1’assimilation et 1’évacuation, il ne peut étre d’emblée exclu, méme
qu’il faut plutot affirmer ici que certaines volontés instinctuelles exercent aussi une pression
déterminée et déterminante sur 1’organisation de I’économie mentale. Mais la reproduction
générationnelle de cette organisation reste encore a étre interrogée. Car si la transmission
générationnelle de traits physiques regus en héritage se matérialise dans le corps humain, si les
volontés instinctuelles de son systéme digestif ne sont pas apprises, mais plutot héritées, on est en
droit alors d’envisager une transmission générationnelle de I’organisation mentale. Dans le cas
présent, son explicitation ne saurait cependant se faire satisfaire d’une investigation de
« survivals » ethnologiques. Pour y parvenir, c¢’est plus particuliérement la maniére que certaines
volontés instinctuelles dans 1’économie mentale peuvent se reproduire au coeur de la progéniture

qui doit étre examinée.

107



4.0. LA MEMOIRE INCONSCIENTE

Das bewufste Geddchtnifs des Menschen verlischt mit
dem Tode, aber das unbewufSte Geddichtnify der Natur
ist treu und unaustilgbar, und wem es gelang, ihr die
Spuren seines Wirkens aufzudriicken, dessen gedenkt
sie fiir immer.
Uber das Gedichtniss als eine allgemeine Function
der organisirten Materie (1870)

— Ewald Hering

4.1. La reproductibilité des rouages instinctuels de I’économie mentale

En se fondant sur les résultats tirés du dernier chapitre, il se dégage que la complémentarité
interactive de la mémoire et de I’oubli se manifeste au coeur d’une volonté fondamentale de
I’économie mentale (Grundwillen des Geistes); cette derniere comprise par Nietzsche comme un
composé d’instincts contraires (7riebe des Geistes). Au sein de cette volonté fondamentale se
révele un vouloir d’appropriation, de domination et plus généralement d’assimilation sur lequel
s’arrime la mémoire, puis un vouloir d’évacuation propre a I’ignorance sur lequel s’arrime 1’oubli.
Comme cela a déja été remarqué, cette volonté composée d’instincts qui anime « 1’esprit » (der
Geist) humain contribue tout autant a faconner qu’a exercer une maitrise sur sa réalité; cette

dernicre étant teintée d’anthropomorphisme.

Or, I’énigme que pose la transmission héréditaire desdits instincts demeure entiére. Cette derniére
ne se dissipe aucunement devant la nature méme des instincts qui paraissent, d’une part,
naturellement issus d’une transmission générationnelle, et d’autre part, se prévalent selon
Nietzsche d’une fonction d’organisation de 1’économie mentale déterminante pour le rapport que
tout étre humain entretient avec son monde. Au coeur des pages qui suivent, figure notamment une
interrogation sur la transmission générationnelle de la volonté fondamentale de 1I’économie mentale
humaine (Grundwillen des Geistes). Ces pages cherchent plus particulierement a expliquer
comment Nietzsche a pu envisager la reproduction des rouages instinctuels et organisationnels de

I’économie mentale.

108



Comme démontré dans les chapitres précédents, il sera encore possible de remarquer a travers ce
qui suit qu’une complémentarité interactive entre la mémoire et 1’oubli est toujours effective, méme
lorsqu’il est question de la transmission d’un patrimoine héréditaire. La mémoire désormais
considérée sous 1’angle de sa fonction reproductrice, plutot que simplement assimilatrice, on
examinera comment 1’oubli contribue toujours de maniere notable et productive a I’affinement de
ce méme patrimoine héréditaire en transmission, dont les instincts sélects qui le peuplent. Il
deviendra apparent, de plus, que quelques instincts hiérarchiquement dominants chez I’étre humain
contribuent a régler son rapport au monde. Ces derniers étant souvent associés a des « croyances
fondamentales »! (Urglaube alles Organischen) portées par les organismes vivants, entre autres la
causation, I’identification et la substantialisation; également li¢es, suivant Nietzsche, et comme on
2

verra, a des conditions de vie primitives qu’on retrouve parmi des « organismes inférieurs »

(niederen Organismen) — dont le protoplasma se veut exemplaire a ce sujet’.

Parmi les autres découvertes a anticiper, il convient de souligner I’importance attribuée a ce
qu’Herbert Spencer a désigné « I’hypothése de 1’expérience »* (experience hypothesis) que
Nietzsche parait endosser, au méme titre que plusieurs de ses contemporains : soit, cette hypothese
selon laquelle I’itération constante d’une expérience vécue au sein d'innombrables générations
successives peut mener a la formation d’une prédisposition instinctuelle pour les générations
futures. Hypothese, notamment mise en évidence ci-dessous, parce qu’en lien étroit a la formation

d’instincts qui en viennent a peupler le patrimoine héréditaire en transmission, dont

IMAT, § 18.
2 Idem.
3 KSA. NF-1881, 9:11[268]; NF-1881, 9:11[270].

4 Parmi des auteurs que Nietzsche a eu la chance de lire, on retrouve 1’expression de cette idée selon laquelle
I’itération constante d’une expérience vécue au sein d'innombrables générations successives peut mener a la
formation d’une prédisposition instinctuelle entre autres dans I’ Essai de psychologie générale de Charles Richet :

« Le fait d'avoir ainsi toujours pris du coton, de préférence aux autres éléments, entraine une certaine habitude, qui se
transmet par 'hérédité et qui, par le fait de I'hérédité encore, devient d'une génération a l'autre de plus en plus
inhérente a l'organisation méme de l'animal. Viennent encore cent générations, et I'oiseau aura pris 1'habitude de
construire son nid avec du coton seul. Supposons encore cent générations, et I'oiseau ne pourra plus construire son
nid qu'avec du coton. Par le fait de I'hérédité seule, I'habitude deviendra héréditaire, fatale : ce sera un véritable
instinct. » (RICHET, Charles. (1887). Essai de psychologie générale. Paris : Felix Alcan. p. 105.) De méme, cette
idée est thématisée par Herbert Spencer lorsqu’il définit son « hypothése de I’expérience » (SPENCER. The
principles of psychology. p. 526 et pp. 547-549.) et sa notion de mimicry qui engendre une formation parmi les
animaux — comme ’animal humain —, que Nietzsche va se réapproprier a son compte. (M, § 26; FW, § 36; GM, 11, §
20).

109



vraisemblablement ceux constituant la volonté fondamentale de 1’économie mentale. En méme
temps, la supposition tout aussi répandue selon laquelle une « mémoire inconsciente »
(Unbewufstes Geddichtnif3) pourrait seule expliquer a la fois 1’assimilation d’une expérience vécue
primitivement et sa transmission subséquente dans le patrimoine héréditaire de I’humanité sera
aussi examinée. Qu’on pense ici aux ouvrages de chercheurs aussi variés qu’Ernst Haeckel, Ewald
Hering et bien d’autres ayant consacré leur temps a 1’étude du phénomene héréditaire, plusieurs
auteurs de la deuxieme moiti¢é du XIX° siecle, dont il apparait que Nietzsche suit la mouvance,
avancent en effet I’idée selon laquelle ce serait grace a cette « mémoire inconsciente » que
s’ancrent et se voient transmis un patrimoine héréditaire d’instincts formés par I’itération constante
d’expériences vécues au sein d'innombrables générations successives; menant enfin a constituer au
présent la prédisposition instinctuelle de I’étre humain, jusqu’au coeur méme de son économie

mentale.

En chemin vers ces découvertes, la démonstration doit toutefois étre faite que Nietzsche n’envisage
aucunement le patrimoine héréditaire comme un répertoire illimité. La mémoire inconsciente qui
permet au patrimoine héréditaire de s’ancrer et de se transmettre ne doit pas étre congue comme la
conséquence d’un refoulement (Zuriickdrdngung) continu de tout le vécu de I’espece humaine par
le passé. Dans cette interprétation pouvant préter a confusion, 1’erreur ne réside plus autant dans la
considération que la mémoire reléve des fonctions productives de 1’oubli, tel que démontré dans le
premier chapitre. Elle réside plutdt dans la tendance a minimiser le role de I’oubli pour la
transmission du patrimoine héréditaire en faveur d’une hypermnésie de la mémoire a laquelle, il

sera soutenu, Nietzsche s’oppose.

4.2. Le refoulement de la mémoire

Jusqu’a présent, la complémentarité interactive de la mémoire et de I’oubli s’est tramée grace a de
nombreuses analogies mobilisées par Nietzsche, telles que celles entourant les réactions
biochimiques du métabolisme ou les composés chimiques formés par affinité €lective. Bien que
I’analogie ne permette pas toujours une clarification compléte, 1’énigme entourant cette

complémentarité interactive entre les facultés susmentionnées quant a la transmission du

110



patrimoine héréditaire de 1’étre humain demeure irrésolue. De manicre fortuite pour déméler le
tout, en pouvant suivre 1’avis formulé par Barbara Stiegler dans Nietzsche et la biologie (2001) qui
s’appuie souvent sur les fragments posthumes, il apparait que Nietzsche aurait emprunté au
zoologiste Ernst Haeckel I’essentiel de sa conception du « jeu de la mémoire et de I’oubli »°, tandis
que celui-ci aborde 1’auto-régularisation (Selbstregulation) qui régne au sein des organismes
vivants. Concept aussi développé par la biologie développementale rouxienne, 1 auto-
régularisation des organismes incarne justement cette « mécanique interne du vivant »° a laquelle
participent notamment les activités d’assimilation (Einverleibung ou Aneigung) et d’évacuation
(Beseitigung’ ou Ausscheidung®) — auxquelles s’ apparentent respectivement la mémoire et 1’oubli
—, puis desquelles résultent des conditions favorables, entre autres, a la conservation, a la croissance

et a la reproduction du vivant.

Toutes aussi intéressantes que soient les analyses de Stiegler, on note toutefois qu’elle met elle-
méme a peine en relief ce « jeu de la mémoire et de I’oubli »; la fonction d’évacuation de 1’oubli
étant trop souvent laissée pour compte, notamment lorsqu’il est question de la transmission du
« patrimoine héréditaire »°. Dans le méme ordre d’idées, il ressort avec évidence qu’elle interpréte
Iactivité d’assimilation de la mémoire chez Nietzsche comme un processus de « refoulement »'°
(Zuriickdrangung) du vécu contre lequel, a proprement parler, I’oubli, puis ’activité d’évacuation
qui lui est propre, ne semblent pouvoir s’y opposer franchement. En se basant sur un fragment
posthume ou Nietzsche indique «[qu’]il n'y a pas d'anéantissement dans [’esprit [im
Geistigen]... », mais seulement un refoulement (Zuriickdringung) ou une subordination
(Subordination) de la représentation (Vorstellung)''; autrement dit, en se basant sur un fragment

ou il n’est pas directement question de la mémoire, I’une des activités caractéristiques de cette

5 STIEGLER. Nietzsche et la biologie. p. 57.

6 Idem.

"ROUX. Der Kampf der Teile im Organismus. p. 95.
8 Ibid. p. 222.

® STIEGLER. Nietzsche et la biologie. p. 12.

19 Ihid. p. 57.

! « Nicht ein Kampf um Existenz wird zwischen den Vorstellungen und Wahrnehmungen gekdmpft, sondern um
Herrschaft: — vernichtet wird die tiberwundene V<orstellung> nicht, nur zuriickgedringt oder subordinirt. Es giebt
im Geistigen keine Vernichtung... » KSA. NF-1886, 12:7[53].

111



faculté, soit I’assimilation, en vient a étre comprise par Stiegler comme ce qui retient fout, méme
ce qui lui résiste, sans évacuation aucune'?. Sa détermination de 1’assimilation est claire : elle se
caractérise d’abord par cette ingestion sans relache du vécu. Ensuite par son activité de réduction
de l’altérité a I’identique, par un rendre identique (Gleich-machen) — toujours comparable
analogiquement a ce qui se produit lorsque les nutriments d’un bolus sont absorbés a un point tel
qu’ils sont incorporés au niveau cellulaire du corps. L’assimilation est similairement déterminée
par son activité d’appropriation de I’altérit¢ (4neignung). De méme que par son activité qui
contribue a I’autosuffisance ou I’autoconstitution du nécessaire pour soi, en ne laissant pas I’altérité
décider de sa propre constitution — comparable, encore une fois, a I’image d’un bolus en digestion'>.
Tout en étant juste sur ces derniers trois points aussi discutés ultérieurement, il n’en demeure pas
moins que les analyses présentées dans le premier chapitre démontrent clairement comment la
désassimilation, et particuliérement 1’évacuation qui s’y rattache, s’active avec toute assimilation;
cette derniére étant une incorporation (Einverleibung) rendant-identique a soi (Gleich-machen) ou
s’appropriant (Aneignung) une matiére étrangére, comme un bolus, mais sans jamais que
I’incorporation soit totale ou entiére. On sait en méme temps que des auteurs comme Hering
soulignent I’importance de 1’évacuation des déchets dans le régne organique'*, tout comme le fait
Roux'?, alors que chacun ne pense aucunement 1’activité de I’assimilation seule; sa détermination
conceptuelle étant garnie d’une doublure que fait aussi valoir Nietzsche a sa fagon. Sans étre une
activité isolée, Stiegler met cependant de c6té la complémentarité interactive de I’assimilation avec

I’évacuation, puis par extension de la mémoire avec I’oubli, leur « jeu » pour ainsi dire, puisqu’on

12 Démontré en premiére partie, tout ce qui est ingéré n’est jamais entiérement assimilé ou incorporé parce qu’une
évacuation doit avoir lieu; 1’auto-régulation en dépend, méme dans I’esprit (im Geistigen). Or, les analyses de
Stiegler accordent a I’activité d’assimilation la puissance de tout retenir, méme ce qui lui est réfractaire : « Si
Nietzsche comprend la mémoire comme une lutte interne, c’est justement parce qu’elle ne se réduit pas a une
assimilation réussie, mais s’emplit aussi de tout ce qui résiste a I’assimilation. » (p. 69) Ou méme : « Malgré
I’activité assimilatrice du vivant sous la forme de I’identique, il y a donc toujours un reste in-assimilé, que celui-ci
s’emploie, parce qu’il ne peut jamais 1’éliminer, a refouler au plus profond de sa mémoire. » (p. 70) Ou encore :

« Assurant la conservation du méme, de 1’ancien ou du type, la mémoire est aussi le réservoir ou s’accumule 1’avenir
non assimilé — [...] » STIEGLER. Nietzsche et la biologie. p. 71.

13 Cette définition (Ibid. pp. 30-31) s’appuie en grande partie sur divers fragments posthumes, entre autres : KSA.
NF-1885, 11:40[33]; NF-1885, 12:2[76]; NF-1887, 12:9[151]. Dans certains cas également cités, on note cependant
que Nietzsche y souligne aussi I’importance de I’évacuation, en méme temps qu’il traite de 1’assimilation : NF-1881;
9:11[134]; NF-1885, 11:38[10].

4 HERING. Uber das Geddchtniss als eine allgemeine Function der organisirten Materie. p. 18.
15 ROUX. Der Kampf der Teile im Organismus. p. 95 et 222.

112



n’y trouve qu’une seule mention discréte et circonscrite, alors qu’elle fait état du « rejet »'® qui a

lieu dans le processus d’auto-régularisation de la sensibilit¢ humaine.

C’est possiblement un fragment posthume en particulier, trop souvent cité peut-&tre, qui ouvre
malencontreusement a ce genre d’interprétation concevant la mémoire dans la pensée
nietzschéenne comme une incorporation ou un refoulement de foute expérience vécue, et son
activité propre d’assimilation sans commune mesure a 1’évacuation. Précisant, comme le fait
Haeckel!”, que la mémoire s’avére étre avant tout le « probléme de 1’organique »'®, Nietzsche

souligne a son tour que :

Dans chaque jugement de sens [Sinnes-Urtheil], toute la préhistoire organique
[organische Vorgeschichte] est a I’ceuvre: "c’est vert" par exemple. La mémoire dans
l'instinct [Geddchtnify im Instink], comme une sorte d'abstraction et de
simplification, est comparable au processus logique : le plus important a toujours été
souligné, mais méme les traits les plus faibles demeurent. Il n'y a pas d'oubli dans le
régne organique, mais une sorte de digestion de l'expérience vécue. [Es giebt im
organischen Reiche kein Vergessen; wohl aber eine Art Verdauen des Erlebten.]"

Qu’il n’y ait possiblement aucun oubli dans le régne organique, I’idée fait déja son chemin dans la
physiologie du XIX® siecle. Entre autres aupreés d’un physiologiste comme Charles Richet, dont
Nietzsche connaissait les idées véhiculées dans son Essai de psychologie générale*® depuis au

moins 1887. Dans un article publi¢ un an plus tot dans la Revue philosophique de la France et de

16 STIEGLER. Nietzsche et la biologie. p. 39.
" HAECKEL. Die Perigenesis der Plastidule. p. 41.

18 « Die Entstehung des Gedichtnisses ist das Problem des Organischen. Wie ist Gedidchtni moglich? Die Affekte
sind Symptome der Formation des Gedéchtnif3-Materials — fortwahrendes Fortleben und Zusammenwirken. » KSA.
NF-1884, 11:25[514].

19 KSA. NF-1885, 11:34[167]. On note au passage qu’il n’est vraisemblablement pas la position d’Haeckel — et
comme il en est question plus loin, ni méme de Nietzsche — de penser qu’il n'y a absolument aucun oubli dans le
monde organique. Haeckel introduit lui-méme cette distinction qui nuance la transmission d’un patrimoine
héréditaire entre étres vivants élémentaires et microscopiques (en I’occurrence, la particule de protoplasma qu’est la
plastidule), puis cette méme transmission entre organismes plus développés et complexes, comme 1’étre humain :

« In sehr einfachen und sehr constanten Formen haben die Plastidule, cum grano salis verstanden, ,,Nichts gelernt
und Nichts vergessen.* In sehr vollkommenen und variablen organischen Formen haben die Plastidule ,,Viel gelernt
und Viel vergessen.” Als Beispiel fiir ersteres fiihre ich die Keimesgeschichte des Amphioxus, als Beispiel fiir
letzteres hingegen die jenige des Menschen an (vergl. meine Anthropogonie, VIII. und XIV. Vortrag) ». HAECKEL.
Die Perigenesis der Plastidule. p. 69.

20 Essai publié en 1887 qu’on retrouve depuis dans sa bibliothéque : NIETZSCHE. Nietzsches Persénliche
Bibliothek. p. 497.

113



'étranger, intitulé « Les origines et les modalités de la mémoire. Essai de psychologie générale »,
Richet souligne a titre d’exemple qu’une excitation (ou douleur) physique d’une durée infiniment
courte peut néanmoins laisser une trace durable dans I’esprit, alors méme qu’on peut ignorer la
présence de cette derniere. Comme Nietzsche semble le faire ci-haut lorsqu’il affirme « [qu’]il n'y
a pas d'oubli dans le régne organique » ou « [qu’]il n'y a pas d'anéantissement dans I’esprit [im
Geistigen]... », Richet renchérit sur ce point de vue en affirmant « [qu’]il me parait assez légitime
d’admettre que rien de ce que nous avons vu, entendu, ou touché, ne s’efface de la mémoire »*!.
En concordance avec cette perspective sur le régne organique, il s’ensuit qu’a premiere vue du
moins, rien ne serait jamais effacé ou oubli¢ d’une quelconque expérience vécue pour Nietzsche

aussi; seulement voilée, alors que la mémoire retiendrait en fait tout d’elle.

Or, le fragment posthume de Nietzsche cité précédemment venant appuyer cette idée porte sur
divers points en méme temps. A commencer par ces jugements discursifs empreints
d’anthropomorphismes ("c'est vert"). Ensuite sur la « mémoire dans I’instinct »*? (Geddichtnif3 im
Instink) qui forme une simplification de toute la « préhistoire organique » (organische
Vorgeschichte). Ici, Nietzsche réfléchit a ces actions prenant la forme d’un jugement qui
s’effectuent de manicre prédiscursive et instinctuelle, sans que la conscience n’ait a intervenir; la
ou tout le pass¢ du patrimoine héréditaire prend les commandes, comme en témoigne la
prédisposition du nouveau-né a des réflexes primitifs. Il est enfin avancé en lisant plus loin que
toute expérience vécue serait une sorte de « digestion ». Ce qui relativise en fait le propos initial et
implique, suivant la métaphore gastro-entérologique plus particuliecrement présente dans les
ouvrages publiés, qu'une assimilation et une évacuation peuvent étre comprises ensemble, méme

dans le régne organique.

Il serait bien siir d’une grave négligence de sa part que Nietzsche ne congoive pas 1’auto-régulation
particuliere qu’est la « digestion de 1'expérience vécue » (eine Art Verdauen des Erlebten) dans
toutes ses dimensions; toujours et seulement aboutissant a I’impaction fécale, comme activité
unique et unilatérale d’incorporation ou de refoulement du tout vécu. Que cette image existe en

partie dans 1’imaginaire nietzschéen, alors que 1’homme moderne est notamment comparé

21 RICHET. Les origines et les modalités de la mémoire. Essai de psychologie générale. p. 571.

22 KSA. NF-1881, 9:11[164].

114



métaphoriquement au manque de raffinement de 1’homo pamphagus qui ne se défait de presque
3

rien?, un autre fragment posthume portant encore une fois sur le jugement (Urtheil) prédiscursif
et instinctuel peut étre avancé comme contre-poids, ou I’on retrouve cette fois la fonction
d’évacuation qui caractérise bien I’oubli placée cote a cote avec ’activité d’assimilation qui
caractérise pour lui lactivité de la mémoire**. Une proximité entre les deux qu’on remarque
¢galement au sein d’un aphorisme de Par-dela bien et mal, alors qu’il est justement question de
I’unité des fonctions organiques. S’appuyant sur I’intelligibilité que lui procure sa théorie (Theorie)
sur la nature de la vie comme volonté de puissance, Nietzsche y souligne clairement comment une
« espéce de vie instinctuelle » (4rt von Triebleben) unifie différents processus organiques, tout
autant de 1’évacuation (Ausscheidung) que de 1’auto-régularisation (Selbst-Regulirung), de
I’assimilation (A4ssimilation) que de bien d’autres fonctions vitales incarnant toutes ensemble ce
qu’est vraisemblablement la vie primitive (Vorform des Lebens)®®. D’ou, encore une fois,

I’importance de ne pas donner une quelconque prérogative a un fragment posthume parmi des

fragments qui se font souvent concurrence.

Au-dela de ces précisions, il reste malgré tout a investiguer et clarifier nettement ce qu’il en est de
ce « jeu de la mémoire et de I’oubli » que la pensée nietzschéenne emprunterait des theéses d’Ernst
Haeckel. Une investigation prometteuse, en sachant que ce dernier s’est intéressé a la question de
I’hérédité. Et une piste d’autant plus prometteuse qu’une ¢lucidation de la transmission d’un
patrimoine héréditaire d’instincts qui en viennent a régler I’économie mentale humaine d’apres la
pensée nietzschéenne laisse encore perplexe. C’est I’énigme a résoudre au cceur des pages qui
suivent : soit de relever ce qui permet d’expliquer comment Nietzsche a pu lui-méme concevoir la
reproduction d’instincts sélects et organisationnels qui s’expriment dans les rouages de I’économie

mentale de tout étre humain, nonobstant la variété constante des individus. Et ce, il faut souligner,

BM, §171.

2 « Bevor geurtheilt wird, muB der ProzeB der Assimilation schon gethan sein: also liegt auch hier eine intellektuelle
Thatigkeit <vor>, die nicht in’s BewufBtsein fillt, wie beim Schmerz infolge einer Verwundung. Wahrscheinlich
entspricht allen organischen Funktionen ein inneres Geschehen, also ein Assimiliren, Ausscheiden, Wachsen usw. »
KSA. NF-1885, 11:40[15]. Voir aussi : NF-1881, 9:11[134]; NF-1881, 9:11[241]; NF-1885, 11:40[37].

% JGB, § 36.

115



en ’absence d’une théorisation claire et nette de sa part en ce qui a trait a la transmission d’un

patrimoine héréditaire.

4.2.1. La capacité de reproduction de la mémoire

La présence des theses d’Ernst Haeckel dans le milieu scientifique de la deuxiéme moitié¢ du XIX®
siécle semble informer au premier coup d’ceil I’idée que Nietzsche se fait de la transmission d’un
patrimoine héréditaire qui prédispose 1’étre humain a confronter la réalit¢ d’ une manicre régulicre
et déterminée. En tant que contemporain, il a pu vraisemblablement prendre connaissance de la
recherche d’Haeckel dans les débats transformistes (ou évolutionnistes®®) de 1869 en Allemagne,
portant entre autres sur 1’hérédité des caractéres acquis, et I’opposant particuliérement a
I’anatomiste Ludwig Riitimeyer?’ et au botaniste Carl von Nigeli. Méme si les idées d’Haeckel
n’ont probablement ét¢ connues qu’indirectement, alors que I’intérét que Nietzsche porte aux
sciences de la nature s’amplifie, certains, dont Barbara Stiegler, avancent que : « les textes de
Nietzsche sur la vie organique sont imprégnés de ses théses, parfois reprises littéralement, parfois
au contraire explicitement combattues »*®. Dans plusieurs fragments posthumes, comme celui cité
plus haut sur la digestion de I’expérience vécue, Nietzsche parait effectivement reprendre la these
selon laquelle « le propre de la vie par rapport a la matiére inorganique, c’est la mémoire »*°, méme
si Haeckel n’est certainement pas le seul a s’étre intéressé a ce qui fut nommeé a I’époque, la
« mémoire organique »*° — s’apparentant pour plusieurs, comme on verra prochainement, a une

« mémoire inconsciente ».

20 MULLER-LAUTER. Der Organismus als innerer Kampf. Der Einfluss von Wilhelm, Roux auf Friedrich
Nietzsche. p. 155.

27 La méme opposition entre les deux apparait des années plus tard dans un fragment posthume. Voir : KSA. NF-
1881, 9:11[249].

28 STIEGLER. Nietzsche et la biologie. p. 58.
2 Idem.

30 Les ouvrages de E. Hering, T. A. Ribot, S. Butler ont déja été cités, alors qu’ils se sont tous intéressés a la question
de la mémoire organique ou de la mémoire comme un fait biologique.

116



Quelques aphorismes et autres fragments®!' permettent d’envisager encore davantage la possibilité
d’un rapprochement entre les deux auteurs, alors que I’esprit derriére la loi haeckelienne de la
récapitulation semble parfois mis de 1’avant par Nietzsche?; ¢’est-a-dire cette loi selon laquelle le
développement individuel au sein d’une espéce (I’ontogenese) récapitule en grande partie le
développement évolutif de 1’espéce (la phylogenése). Chacun combattant de plus un certain
dualisme métaphysique et mettant de ’avant la mémoire comme une propriété primaire

t33

(Ureigenschaft) ou un processus primaire (Urprozef) de tout étre vivant™, Nietzsche en vient

méme a affirmer (de l'autre c6té de plusieurs critiques) qu’Haeckel et certains consorts sont des
spécialistes qui « portent beaucoup de bonnes idées et de connaissances »>*.

Que Dactivité de la mémoire pour Nietzsche soit surtout analogue a la nutrition primitive, par
laquelle un organisme élémentaire de la vie (comme le protoplasma par exemple®®) met sa
puissance a I’essai et croit par assimilation, I'on observe cependant qu’Haeckel insiste surtout et
souvent sur la capacité de reproduction de la mémoire. En effet, une autre dimension de cette
faculté est étudiée dans sa recherche, en ce qu’elle lie la fonction tout aussi primitive qu’essentielle
alavie qu’est la reproduction a la transmission d’un patrimoine héréditaire — d’un organisme vivant
a son semblable. Au-dela des points de convergence cités plus tot, puis sans compter les
nombreuses références directes et critiques a 1’endroit d’Haeckel dans les fragments posthumes*®,
un autre fait demeure tout aussi obstinément qui nécessite d'étre souligné. C’est que la conception
« hackellienne » de la mémoire comme faculté de reproduction se trouve, puis en grande partie,
attribuable a des theéses formulées par Ewald Hering — auteur aupres duquel il s’en remet, ce qui

oblige par le fait méme de relativiser en grande partie le rapprochement selon laquelle Nietzsche

31 KSA. NF-1884, 11:25[378]; NF-1887, 12:9[7].
2 MAT, § 272; JGB, § 264; GM, 11, § 9.

33 Nietzsche « suppose une mémoire et une forme d'esprit dans tout ce qui est organique : I'appareil est si fin qu'il ne
semble pas exister pour nous. [Ich setze Geddchtnif3 und eine Art Geist bei allem Organischen voraus: der Apparat
ist so fein, daB er fiir uns nicht zu existiren scheint.] » (KSA. NF-1884, 11:25[403]), au méme titre qu’Haeckel voit
en elle la capacité dont dépend tout processus de développement des organismes. HAECKEL. Die Perigenesis der
Plastidule. p. 40.

3 KSA. NF-1881, 9:11[299].
35 KSA. NF-1887, 12:9[151].
36 KSA. NF-1875, 8:12[22]; NF-1881, 9:11[299]; NF-1884, 11:25[403].

117



prendrait I’essentiel de sa conception du «jeu de la mémoire et de I'oubli» des travaux

d’Haeckel®’.

A tout le moins dans La Périgenése des plastidules (Die Perigenesis der Plastidule) de 1876, il est
indéniable de voir a quel point Haeckel se contente d’endosser presque entierement la conception
heringnienne d’une « mémoire inconsciente » (Unbewufites Geddchtnifs). Considérant sa propre
Morphologie générale des organismes (1866) comme un ouvrage a certains égards prématuré’®, il
formule possiblement cette auto-critique a la lumiére des lectures qu’il compléte apres sa
publication. Et ce, d’autant plus qu’il ne tarit pas d’¢éloges pour le « travail remarquable, aussi
profondément pensé que bien écrit, sur la Mémoire considérée comme une fonction générale de la
matiére organisée »*° d’Hering; travail auquel il se contente de référer ses propres lecteurs a
maintes reprises. Que ce soit la capacité d'avoir des idées et de former des concepts, le pouvoir de
la pensée et de la conscience, de I'exercice et de I'habitude, de la nutrition (ou de 1’assimilation) et
de la reproduction®’, le tout dépend selon Haeckel, et suivant Hering, d’une mémoire inconsciente
(ou on peut méme dire infra-consciente) au sein des organismes vivants, garante de tout un

patrimoine héréditaire.

Bien que I’idée d’un refoulement en mémoire de toutes expériences vécues recele des connotations
freudiennes qui n’ont pas toujours leur équivalent dans les écrits de Nietzsche*!, le concept

heringnien d’une mémoire inconsciente, en revanche, propre a la période dans laquelle le

37 On note au passage que dans son ouvrage (Nietzsche et la biologie), Barbara Stiegler ne fait aucune mention
d’E. Hering.

38 HAECKEL. Die Perigenesis der Plastidule. p. 8.

39 « Wie befriedigend sich die Annahme eines solchen unbewussten Plastidul-Gedéchtnisses begriinden lisst, das hat
Ewald Hering in der mehrfach hervorgehobenen Schrift einleuchtend gezeigt. Hingegen ist es mir bei eingehendem
Nachdenken nicht mdglich gewesen, irgend einen haltbaren Grund gegen diese Hypothese aufzufinden. »
HAECKEL. Die Perigenesis der Plastidule. p. 77. Voir aussi : pp. 40-41 et pp. 67-68.

40 « Das Vermdgen der Vorstellung und Begriff bildung, des Denkens und Bewusstseins, der Uebung und
Gewohnung, der Erndhrung und Fortpflanzung beruht auf der Function des unbewussten Gedachtnisses, dessen
Thétigkeit unendlich viel bedeutungsvoller ist, als die jenige des bewussten Gedéchtnisses. Mit Recht sagt Hering,
,,dass es das Gedachtniss ist, dem wir fast Alles verdanken, was wir sind und haben.”“ » HAECKEL. Die Perigenesis
der Plastidule. p. 41.

4111 y a quelques mentions de « refoulement » (zuriickgedringt) dans les ouvrages publiés de Nietzsche, mais trés
peu de son lien avec la mémoire. Il est en revanche question du refoulement de certaines pensées et sensibilités (MA
II, § 171), refoulement d’un certain caractére féminin (JGB, § 232) et refoulement qui a lieu dans le style décadent
(WA, § 7).

118



philosophe de Récken évolue et présent dans quelques-uns de ses plans de rédaction*?, s’avére plus
a propos pour comprendre ces legs générationnels dont il est question dans les écrits nietzschéens;
soit, la transmission d’un patrimoine héréditaire d’instincts sélects, entre autres déterminants pour

les rouages de 1’économie mentale humaine.

4.3. La mémoire inconsciente (UnbewufBtes Geddchtnif3)

Tout comme il fut cité dans les analyses de Wilhelm Roux au sujet des activités vitales que sont
I’assimilation et la désassimilation, c’est encore le nom et les travaux d’Hering qu’on retrouve
invoqués par Haeckel, vanté de part et d’autre pour ses réflexions sur la mémoire inconsciente qui
tient lieu d’un patrimoine héréditaire*’. Sa conférence Sur la mémoire comme fonction générale de
la matiére organisée (Uber das Gediichtniss als allgemeine Function der organisirten Materie) de
1870, ayant épaté ses contemporains, permet en effet de jeter une nouvelle lumicre sur la
problématique qui préoccupe ces lignes, et mérite par le fait méme qu’on s’y attarde. Plus que les
travaux d’Haeckel, ce sont surtout les propos d’Hering qui fournissent des indices permettant
d’expliquer comment Nietzsche a pu lui-méme concevoir 1I’assimilation et la reproduction, voire la
formation et la transmission d’instincts qui s’expriment entre autres dans les rouages de I’économie
mentale. En renversant 1’ordre du temps, c’est la mémoire inconsciente qui permet notamment de
rendre compte du lieu d’assimilation des expériences vécues primitivement et de leur transmission
subséquente dans le patrimoine héréditaire de I’humanité. En tant que courroie de transmission
générationnelle d’un patrimoine héréditaire d’instincts provenant d’un passé primitif, c¢’est elle qui
contribue également a constituer au présent une prédisposition instinctuelle de 1’étre humain,
jusqu’au cceur de son économie mentale. On remarquera dans ce qui suit qu’en effet, le concept
heringnien d’une mémoire inconsciente suscite un intérét particulier pour se rapprocher de la

position que Nietzsche fait vraisemblablement sienne sur ces questions.

2 KSA. NF-1883, 10:15[52]; NF-1886, 12 :5[99].

4 BUTLER, Samuel. (1880). Unconscious Memory. London : Ballantyne, Hanson and Co. Puis également :
BUTLER, Samuel. (1881). Unconscious Memory. Mind: A Quarterly Review of Psychology and Philosophy.
London : Williams and Norgate. vol. 6. pp. 146-147.

119



Quatre aspects vont permettre de mieux définir le concept: soit, la prééminence de la mémoire
inconsciente sur la vie consciente en raison de sa capacité d’assurer une unité et une continuité
dans les faits et gestes des €tres humains; la formation de la mémoire inconsciente redevable a
I’itération d’expériences vécues au sein d'innombrables générations successives; 1’apport de la
mémoire inconsciente a la transmission d’un patrimoine héréditaire, en tant que courroie de
transmission d’instincts déterminés par I’expérience vécue et déterminant pour la maniere d’étre
au monde; et enfin, la sélection qui a cours pour affiner la transmission du patrimoine héréditaire
de I’espéce humaine. Le rapprochement entre Hering et Nietzsche se consommant sur chacun de
ces points, il s’avére d’autant plus probant que tous deux s’affairent a relever ce qui gouverne
I’interdépendance du corps et de 1’esprit. Dans cette optique, la mémoire inconsciente occupe une
place privilégiée pour chacun, parce qu’elle signe sa présence autant dans le domaine spirituel de
la psychologie que dans le domaine physique de la physiologie. Elle est congue en fait a
I’intersection des deux, aussi influente pour la vie consciente de I’esprit que pour la vie infra-

consciente du corps.

4.3.1. La prééminence de la mémoire inconsciente

Hering accorde, comme Nietzsche le fera d’ailleurs, un privilége a 1’activité inconsciente de la
mémoire sur la vie consciente*®. Et ce privilége est accordé en partie en reprenant 1’image
schopenhauerienne de I’intellect ne pouvant « saisir une chose qu’en se dessaisissant d’une autre »,
comme I’ceil qui regarde a travers un télescope. Mais la ou Schopenhauer invoquait autrefois le
role de la « faculté d’oublier » participant a cette dynamique, en contribuant plus particuliérement
au dessaisissement, Hering insiste plutot sur la mani¢re que la mémoire inconsciente permet
d’assurer une continuité entre pensées, malgré le dessaisissement. Une pensée jaillit, puis disparait
tout aussitot rapidement pour faire place a une autre. Dans cette dynamique de I’économie mentale,
il est souligné par Hering que seule la présence d’une mémoire inconsciente permet d’expliquer

qu’il puisse y avoir une association entre pensées se déployant en ordre successif*.

4 HERING. Uber das Geddchtniss als eine allgemeine Function der organisirten Materie. p. 9.

4 Idem.

120



En méme temps, conférer une logique a ces pensées ne s’effectue pas sans peine, alors que certaines
d’entre elles émergent ponctuellement de I’inconscience, sans méme qu’elles soient d’emblée
connectées a celles présentes a la conscience. Ou bien, a rebours, sombrent de la conscience a
I’inconscience sans aucune suite logique. Si une logique se forme entre elles cependant, entre une
pensée consciente et une autre qui en vient a disparaitre, ce serait chaque fois grace a la mémoire
inconsciente qui les relie, permettant d’unifier la série de pensées. En d’autres mots, et pour
reprendre I’analogie d’Hering : entre ce qu’on pense étre aujourd’hui et ce qu’on pensait étre hier,
le tout séparé par I’inconscience du sommeil, seule la mémoire inconsciente permet de faire le
pont*, conférant ainsi une unité a la vie consciente et une forme de continuité aux pensées et

actions humaines.

La conscience se voit ainsi considérée par Hering comme une mince écume a la surface de I’eau,
tandis qu’une vie bien plus profonde et fondamentale, soutenue par la mémoire inconsciente,
grouille sous elle. Les pensées, les perceptions, les mouvements physiques et plus encore dépendent
tous, selon lui, de I’unité que leur procure la mémoire inconsciente; tel que précédemment souligné,
cette derni¢re étant a I’intersection de la vie consciente de 1’esprit qui pense, de méme que de la
vie infra-consciente du corps sensible. En effet, toutes les productions involontaires de sensations,
d’émotions, de conceptions, d’aspirations du corps seraient, a titre d’exemples supplémentaires,
soutenues par elle. Qu’on pense aux sens du corps qui s’activent et se voient imprégnés a I’insu du
sujet conscient, comme lorsque la vue est longuement exposée a une couleur. En I’occurrence, cette
derniére peut devenir pour un moment imprégnée de cette couleur et, superposer involontairement
sa rémanence a ce qui est vu, méme si la source de cette derniere n’est plus devant les yeux. Pour
qu’une telle imprégnation et superposition aient lieu, il se trouve que la conscience n’a aucunement
a intervenir, puisque I’activité de la mémoire inconsciente est prééminente. La présence de la
« mémoire inconsciente » (UnbewufStes Geddchtnifs) pour ce type d’activité est pareillement,

méme si parcimonieusement soulignée par Nietzsche dans quelques fragments posthumes*’.

% Ibid. p. 10.

47 KSA. NF-1883, 10:15[52]; NF-1886, 12:5[99]. A noter que I’expression Unbewuftes Gedcchtnif3 apparait dans les
écrits de Nietzsche quelques années apres la parution du Unconscious memory (1880) de Samuel Butler, comparant
les théories sur la mémoire d’Ewald Hering a celles d’Eduard von Hartmann.

121



Cette prééminence accordée a la vie inconsciente, ainsi que la volonté d’effacer une distinction
nette entre le corps et esprit, ou entre la physiologie et la psychologie, se retrouvent effectivement
réitérées thématiquement dans la pensée nietzschéenne. Et ce, méme si ces thémes s’entrevoient
surtout a travers la critique qu’elle formule au sujet de la superficialité de la conscience. Cette
derniére, il est dit, loin d’étre transparente, demeure ignorante de I’activité inconsciente grouillant
sous elle. Ce qui émerge a la surface n’est qu’un aboutissement, 1a ou on pensait autrefois qu’il

s’agissait d’'un commencement :

Le probléme de la conscience (plus exactement : de la prise de conscience) ne nous
apparait que lorsque nous commencgons a saisir dans quelle mesure nous pourrions
nous passer d’elle: et c’est & ce commencement de compréhension que nous
conduisent aujourd’hui la physiologie et zoologie [...]. Nous pourrions en effet
penser, sentir, vouloir, nous rappeler, nous pourrions de méme « agir » a tous les
sens du mot : et tout cela n’aurait pas besoin pour autant de « pénétrer dans la
conscience » [...]. Tout la vie serait possible sans se voir en quelque sorte dans un
miroir : et en effet, la partie de loin la plus importante de cette vie se déroule encore
en nous sans réflexion —, y compris notre vie pensante, sentante, voulante, si
offensant que cela puisse paraitre aux oreilles d’un philosophe des temps passés.*®

En lien étroit avec ces activités infra-conscientes, ce qui est absorbé en mémoire par 1’esprit peut
tout aussi peu accéder a la conscience suivant Nietzsche, au méme titre que 1’activité complexe de
la digestion de I’estomac du corps. Ce qu’il nomme spécifiquement 1’« absorption spirituelle »*°
(Einverseelung), tout a fait similaire a « I’assimilation » (Einverleibung), s’apparente justement a
’activité de la mémoire inconsciente se voyant imprégnée a 1’insu du sujet. Cette derniére étant
toujours disposée a absorber, voire assimiler les conséquences d’expériences vécues, sans qu’il y
ait nécessairement une intervention de la conscience. Ayant comme trait caractéristique d’assurer
’unité de I’organisme vivant, de méme qu’une continuité dans son rapport au monde, la mémoire
inconsciente a également comme traits supplémentaires d’aprés Hering d’assimiler et de pouvoir

reproduire des expériences vécues ayant pu la marquer par le passé. Pour lui, comme il le semble

B FW, § 354. Voir aussi: FW, § 333.

4 NIETZSCHE, Friedrich. (2002). La généalogie de la morale. (Eric Blondel, Ole Hansen-Love, Théo Leydenbach,
Pierre Pénisson, trad.). Paris : Editions GF Flammarion. p. 67. Le texte original se lit comme suit : « Vergesslichkeit
ist keine blosse vis inertiae, wie die Oberflachlichen glauben, sie ist vielmehr ein aktives, im strengsten Sinne
positives Hemmungsvermogen, dem es zuzuschreiben ist, dass was nur von uns erlebt [...] » GM, II, § 1.

122



pour Nietzsche, sa capacité d’assimilation et de reproduction ne 1’épargne aucunement, mais la

rend plutot susceptible d’étre formée par I’expérience vécue a travers le temps.

4.3.2. La formation de la mémoire inconsciente

La prééminence de la mémoire inconsciente n’implique en aucun cas une unilatéralité, suggérant
que celle-ci seule informe le contenu de la vie consciente; les deux étant plutdt en relation
d’interdépendance, comme des vases communicants. Pour en témoigner, Hering souligne comment
la mémoire inconsciente n’est aucunement exemptée de subir et méme d’étre elle-méme
constitutionnellement le résultat d’une certaine formation consciente antérieure. Reprenant une
hypothese entourant les effets déterminants sur la mémoire de certaines expériences vécues lorsque
constamment réitérées, il est dit que presque tous les mouvements physiques qu’on tient maintenant
pour acquis, effectués inconsciemment et avec aise, seraient eux-mémes le résultat d’une longue
pratique préalable®®. Comme un muscle qui grossit a force de I’exercer, et par un effet cumulé de
la pratique, la mémoire devient non seulement plus disposée a reproduire ce qui I’a marquée,
surtout a répétition, par le passé, mais les habitudes d’agir qui en viennent a s’ancrer perdent de
leur présence consciente pour s’enfoncer davantage dans la mémoire inconsciente qui les retient.
Il est dit qu’en I’occurrence, un vestige matériel s’impreégne et demeure dans le systéme nerveux,
doté de mémoire inconsciente, sans connaissance du sujet. Etre en mesure de se remémorer le
visage d’une personne en son absence ou fredonner la mélodie d’une chanson en I’absence de la
musique étant d’autres résultants du travail inconscient de la mémoire qui retient ce qui fut de

prime abord informé par la vie consciente.

Dans cette méme lignée, I’exemple privilégi¢ par bien des auteurs contemporains de Nietzsche
pour mieux décrire la formation que peut subir la mémoire inconsciente est celui du joueur de

clavier :

Presque tous les mouvements que I'homme exécute sont le résultat d'une pratique
longue et difficile. La coopération harmonieuse des différents muscles, la quantité
de travail exactement mesurée que chacun doit apporter au travail commun, doivent

0 HERING. Uber das Gedcichtniss als eine allgemeine Function der organisirten Materie. p. 11.

123



étre apprises pour la plupart des mouvements avec beaucoup de peine. Quand un
débutant joue du clavier, chaque note trouve lentement son chemin de 1'ceil au doigt.
Et d'un autre coté, quelle performance étonnante que le jeu d'un musicien
expérimenté! Avec la rapidité de la pensée, chaque note passe facilement de I'ceil au
doigt, pour étre exécutée en conséquence. Un coup d'ceil rapide sur la musique suffit
pour transformer en son toute une série d'accords ; et une mélodie qui a été
suffisamment pratiquée peut étre jouée pendant que l'attention du musicien est
dirigée vers d'autres sujets. (Je traduis)®!

Seule la pratique réitérée permet de maitriser les mouvements qu’il faut pour que I’instrument
devienne quasiment une extension du corps. Nietzsche enchérit cette idée en affirmant lui-méme
que « I'habitude rend notre main plus spirituelle et notre esprit moins siir »2. S’étant rendu maitre
de I’instrument, la volonté du pianiste n’a qu’a donner 1’ordre, puis les muscles de ses mains se
remémorent comment effectuer le doigté nécessaire pour maintenir une mélodie, a un point tel que

son attention consciente ne doive pas toujours étre soutenue™.

Mais il s’ensuit que sans cette pratique préalablement consciente qui assimile une formation dans
la mémoire inconsciente, il n’y aurait aucune force a 1’habitude. Par cet exemple choisit a dessein
par Hering, ce dernier vise justement & mettre en évidence qu’en plusieurs cas, une formation
d’abord pleinement consciente peut ensuite devenir par la force de ’habitude de seconde nature®*
(andern Natur). Du fait de I’interdépendance du corps et de 1’esprit, non seulement la physiologie
peut en devenir affectée, mais les idées et les concepts psychologiques en sont aussi sujets, car
chaque pensée, tout comme chaque perception et chaque mouvement, peuvent €tre empreints par
cette force de I’habitude. Il n’est pas d’emblée exclu de la sorte, mais en fait plutot probable d’apres

Hering, que ce dont la mémoire inconsciente parvient a absorber et faire rejaillir est en tout cas

31 « Bei weitem die meisten Bewegungen, die der Mensch ausfiihrt, sind das Ergebnif langer, schwerer Einiibung.
Jenes harmonische Zusammenwirken der verschiedenen Muskeln, jenes feinabgestufte Maf3 des Antheils, welchen
jeder einzelne zur Gesammtleistung beizusteuern hat, dies Alles will bei den meisten Bewegungen miihsam erlernt
sein. Wie langsam findet beim Clavierspiele des Anfingers jede einzelne Note ihren Weg vom Auge bis zum Finger.
Und anderseits, welch’ staunenswerthe Leistung ist das Spiel des Geiibten. Mit der Schnelle des Gedankens 16st jede
Note die entsprechende Bewegung aus;einrascher Blick auf das Notenblatt geniigt, um eine ganze Folgevon
Accorden erklingen zu lassen. Ja, eine oft gelibte Weisekann man sogar spielen, wihrend man nebenbei seine
Aufmerksamkeit mit allerlei Anderem beschéftigt. » Idem.

S2FW, § 247.
3 HERING. Uber das Gedidichtniss als eine allgemeine Function der organisirten Materie. p. 11.

54 Ibid. p. 16.

124



notable le résultat d’une formation préalablement consciente. Une formation pouvant s’effectuer
dans I’espace d’une vie, ou bien s’étant effectuée en des temps bien plus primitifs; ayant marqué

la mémoire inconscience d’un individu, ou bien s’étant reproduite au fil des générations.

Parall¢lement, I’on peut soupconner Hering de reprendre 1’analogie du jouer de clavier d’Herbert
Spencer, ce dernier I’ayant déja utilisée dans The principles of psychology (1855) dans son chapitre
justement consacré a la mémoire>. Que la conception respective de la mémoire de Spencer et
Hering différe sur quelques points, ils se rejoignent cependant sur ce point crucial que 1’itération
constante d’une expérience vécue peut mener en pratique a une assimilation de cette derniére, au
point qu’ultimement, « conscious memory passes into unconscious or organic memory »°°. La
formation de la mémoire inconsciente prend donc sa source dans I’itération de certaines
expériences vécues; Nietzsche ne dérogeant aucunement de cette idée dans ses propres ouvrages
en ce qui a trait au développement des instincts (/nstincte)®’. Et sur ce point justement, il faut
s’interroger, comme cela sera fait prochainement, sur la nature du patrimoine héréditaire en
transmission grace a la mémoire inconsciente et en faveur des générations futures. C’est 1’'un des
problémes décisifs qui caractérisent les débats transformistes de 1’époque a savoir : ce qui peut
réellement constituer le patrimoine héréditaire et se transmettre>®. Une interrogation qui s’ impose
d’autant plus que I’analogie empruntée plus haut montre bien évidemment ses limites lorsqu’on

considere que la maitrise du clavier n’est vraisemblablement pas transmissible héréditairement.

4.3.3. La transmission de la mémoire inconsciente

Affirmant que la mémoire inconsciente peut étre formeée par 1’assimilation de certaines expériences
vécues constamment réitérées, Hering avance méme 1’idée selon laquelle une part de ce qui fut

assimilé par la mémoire inconsciente peut étre reproduite a travers les générations : des cellules

35 SPENCER. The principles of psychology. p. 562.
56 Ibid. p. 563.
STM, § 248.

58 Pour le débat entourant le transformisme et le fixisme, voir la sous-section : 2.2.1. L unité composite des
contraires.

125



parentales a des cellules affiliées, des parents a leurs enfants, voire plus généralement de

I’ascendance a la descendance.

En réduisant la perspective a une forme de vie plus simple, comme celle d’une cellule, la présence
de la mémoire — non plus seulement comme faculté¢ d’assimilation, mais aussi comme faculté de
reproduction — transparait dans la croissance des muscles du corps lorsqu’ils s’exercent™.
L’augmentation de leur activité, suivi d’un temps de repos, favorise leur croissance. La capacité
d’assimilation devient plus grande et les organes du corps suivent eux-mémes cette cadence. Mais
en ’occurrence, la transformation organique n’est pas seulement qualitative, comme on peut dire
que I’estomac grossit lorsque trop exercé a la surconsommation. Au niveau cellulaire, elle se veut
aussi quantitative, en ce qu’il y a une division et multiplication des cellules qui résultent de sa
croissance®. C’est de ce point d’ancrage qu’Hering avance la thése selon laquelle une cellule qui
grossit jusqu’a un certain point tend naturellement a se diviser en cellules affiliées®!. Par cette
division, les cellules affiliées en viennent a Aériter a des degrés variables des caractéres de la cellule
parentale, cette derniére se reproduisant & des degrés variables en elles. Dans une perspective
rappelant le lamarckisme, ce qu’on retrouve plus précisément reproduit dans cette descendance, ce
sont certains caracteres acquis (erworbenen Eigenschaften) du vivant de la cellule parentale.
Hering prend a témoin le monde organique, alors que des étres organiques comme des germes
leguent un héritage a leur descendance, acquis de leur vivant et passé au profit de cette dernicre.
Une transmission s’effectue par laquelle les cellules affiliées deviennent les récipiendaires de
certains caracteres déja acquis par I’expérience de la cellule parentale, en devenant la « chair de
leur chair » (Fleische von ihrem Fleische)®?. Mais bien plus, par un effet cumulé, et si un concours
de circonstances vécues 1’exige, 1’entité reproduite (une cellule ou un germe®, par exemple) sera

mieux a méme d’actualiser ce qui le fut déja par les générations précédentes.

9 HERING. Uber das Gedcichtniss als eine allgemeine Function der organisirten Materie. p. 13.
0 Idem.

o1 Ibid. pp. 13-14.

62 Ibid. p. 16.

63 « Als dieses [jenes ersten organischen Gebildes] sich theilte, hinterlieB es seinen Abkémmlingen seine
Eigenschaften, diese erwarben neue hinzu und vererbten sie weiter, und jeder neue Keim reproducirte den grofiten
Theil des schon Geschehenen, wihrend das Ubrige in seinem Gedéichtnif3 zuriicktrat , weil verdnderte Umstidnde es

126



En agrandissant la perspective a une forme de vie plus complexe, Hering avance pareillement que
si un poussin sortant de son ceuf fait entre autres preuve d’équilibre, de jugement perceptif et bien
d’autres capacités, c’est-a-dire s’il accomplit des actions ou activités complexes adaptées a la vie,
c’est parce qu’elles furent acquises par ses ascendants et ensuite 1éguées a lui comme produit de la
reproduction grace a la mémoire inconsciente. La vue de la graine de blé qui frappe la rétine du
poussin, méme si, pour la premicre fois, réactualise un vestige matériel passé en héritage et présent
dans son systéme nerveux, — correspondant a 1’une de ces actions maintes fois pratiquées par ses
ascendants —, et conforme a la situation, permet a celui-ci d’opérer les mémes mouvements
d’équilibre, de jugement perceptif, de mastication, de déglutition et autres capacités de ses
ascendants qu’il n’aurait pu apprendre isolé au sein de son ceuf. Afin de rendre intelligible
I’existence méme de ces capacités transmises, il est communément dit qu’un tel animal agit de
maniere « instinctuelle ». Puis, a ce titre, toujours suivant Hering, auprés duquel Nietzsche se place
en diapason, ce sont justement des instincts qui en viennent a constituer le patrimoine héréditaire
donné en legs; comme une action ou une activité pratique issue de I’expérience autrefois maitrisée,

contribuant au mode opératoire de 1’étre organique®.

Il n’y aurait qu’une différence de degré selon Spencer entre la mémoire et I’instinct, tandis
qu’Hering se formalise moins du degré de séparation en concevant la mémoire inconsciente comme
le siege d’assimilation et de reproduction a long terme d’instincts qui fagonnent la maniere d’étre
au monde. Pour chacun de ces auteurs néanmoins, c’est « I’hypothese de 1’expérience » qui est au
cceur de la genese des instincts qui se greffent a la mémoire inconsciente. Hering avance de surcroit
qu’en tant qu’héritier d’instincts qui organisent le rapport au monde, tout étre organique ne serait

en fait que le produit en action et en pensée de sa mémoire inconsciente.

La pulsion ou volonté qui vient de I’intérieur et pousse a exécuter des actions ou activités bien
souvent adaptées a la survie, ce qu’est I’instinct, se trouve alors reproduite dans la descendance.

Chaque organisme vivant, en naissant, serait prédisposé a survivre a sa confrontation au réel;

nicht zur Reproduction anregten. So steht schlielich jedes organische Wesen der Gegenwart vor uns als ein Product
des unbewuften Gedéchtnisses der organisirten Materie , welche immer wachsend und immer sich theilend, immer
neuen Stoff assimilirend und anderen der anorganischen Welt zuriickgebend , immer Neues in ihr Gedéchtnif3
aufnehmeud, um es wieder und wieder zu reproduciren, reicher und immer reicher sich gestaltete, je linger

sie lebte. » Ibid. pp. 17-18.

4 Ibid. pp. 19-22.

127



I’action ou D’activité instinctuelle se manifestant pour lui lorsque les circonstances 1’exigent,
comme un savoir-faire internalis€¢. Lui-méme habité d’instincts, comme n’importe quel autre
animal, il s’ensuit que 1’€tre humain nait non seulement dispos¢€, mais prédisposé¢ de maniére
instinctuelle a entretenir un rapport régulier et déterminé au réel grace a certaines expériences
primitivement vécues, assimilées par ses ascendants et reproduites dans la descendance.
Conséquence de I’effet cumulé de I’héritage, 1’étre humain peut acquérir beaucoup plus rapidement
et facilement les instincts qui ont été développés par ses ascendants; soit ces actions ou activités
réitérées des milliers de fois, car nécessaires a la survie. Le nouveau-né qui s’adonne entre autres
a la succion, la mastication, la déglutition sans apprentissage formel ne se distinguant aucunement
sur ce point du poussin s’adonnant aux mémes activités physiologiques, tous deux récipiendaires
de leur patrimoine héréditaire respectif : « Ce qui apparait comme un instinct chez I'animal, apparait
chez I'homme, sous une forme plus libre, comme une prédisposition »*°. Il est ainsi possible de
supposer que la volonté fondamentale de 1’économie mentale (Grundwillen des Geistes) humaine
dont il a été question dans le précédent chapitre forme vraisemblablement pour Nietzsche une part

de cette prédisposition regue en héritage, elle-méme portée par la mémoire inconsciente.

Comme il en était question plus tot, en ’absence d’une théorisation claire et nette sur la
transmission héréditaire dans la pensée nietzschéenne, plusieurs indices chez Haeckel, mais surtout
chez Hering, font penser que c’est dans I’optique d’une mémoire inconsciente que Nietzsche
congoit lui-méme la reproduction des instincts qui s’expriment dans 1’économie mentale de tout
étre humain, malgré la variété constante des individus. Et ce, d’autant plus qu’il a probablement
été influencé, a tout le moins indirectement, par la conférence d’Hering®®. Pour Nietzsche
également, selon les circonstances vécues par le passé et en guise d’adaptation au milieu, certaines
expériences vécues auraient été au fil du développement humain plus réitérées que d’autres, gravant

précisément le systétme nerveux et intellectuel®” (Hypnotisirung des ganzen nervisen und

65 « Nur erscheint das, was wir beim Thiere Instinct nennen, hier in freierer Form als Anlage. » HERING. Uber das
Geddchtniss als eine allgemeine Function der organisirten Materie. p. 21.

% Op. cit.
7 GM, 11, § 3.

128



intellektuellen Systems), pour devenir comme une seconde nature instinctuelle®® — ayant toute la
force de I’habitude derriére elle®. Parfois considéré comme un lamarckien qui s’ignore’, il ressort
également que la pensée nietzschéenne s’ouvre sans conteste a la possibilité d’une hérédité des

caractéres acquis, dont certaines prédispositions affectives et intellectuelles’!.

En fait, ’acception que Nietzsche accorde a la nature du patrimoine héréditaire en transmission
grace a la mémoire inconsciente est ¢rés large a comparer avec quelques-uns de ses contemporains.
Le talent artistique, a titre d’exemple, fut pour lui considéré, du moins pour un temps, comme
héritable ; forgé par des générations antérieures a travers 1’expérience, 1’étude, I’exercice,
I’appropriation (Aneignens) et I’assimilation (Einverleibens) pour se retrouver enfin chez quelques
descendants’?. En reprenant alors 1’analogie entourant la formation du joueur de clavier, on peut
supposer que pour Nietzsche, I’aptitude artistique peut devenir un caractére acquis en transmission,
excluant bien sir ’acte intelligent de savoir lire les notes de musique. L’accent étant mis ici sur un
pouvoir-faire, ce qui rapproche possiblement Nietzsche de Charles Richet, selon lequel aucun acte
intelligent n’est réellement héritable’®. Un autre indice possible de la position nietzschéenne sur
ces questions, en I’absence, il convient de souligner de nouveau, d’une théorisation claire et nette
de la part de Nietzsche en ce qui a trait a la transmission d’un patrimoine héréditaire. Méme qu’il
faut dire qu’a une époque ou différentes théories transformistes se font concurrence, Nietzsche
s’est notamment interrogé jusqu’a la fin de sa vie intellectuelle sur la nature de I’hérédité — comme
peuvent en témoigner quelques-uns de ses derniers fragments posthumes. Malgré tout, «

I’hypothese de I’expérience » et I’effet cumulé de la pratique évoqués plus tot étant souvent mise

68 « Wiedem Individuum eine im Laufe seines Lebens eingeiibte Bewegung zur andern Natur wird, so auch dem
ganzen Geschlechte die von jedem Gliede desselben unendlich oft wiederholte Verrichtung. » HERING. Uber das
Geddchtniss als eine allgemeine Function der organisirten Materie. p. 19. Voir : M, § 248; FW, § 11.

M, §30et§ 111. GD, § 1 de « Les quatre grandes erreurs ».

70 A commencer par Claire Richter (Nietzsche et les théories biologiques contemporaines, p. 9, 71, 102 et 234) et
Charles Andler (Nietzsche, sa vie et sa pensée). De méme plus récemment par Richard Schacht en 2009 et 2013
(Nietzsche and Philosophical Anthropology. A Companion to Nietzsche. (ed. K. A. Pearson). Sussex : Wiley-
Blackwell. pp. 115-132 et Nietzsche’s Genealogy. The Oxford Handbook of Nietzsche. (ed. K. Gemes et J.
Richardson). Oxford : Oxford University Press. pp. 323-343).

"1 est question dans ses ouvrages de la transmission de sentiments (M, § 30), ou méme de tonalités affectives,
comme le pessimisme héréditaire (M, § 136), mais aussi de 1’héritage des concepts (JGB, § 20) et entre autres, ces
capacités que sont I’assimilation en mémoire et 1’évacuation par I’oubli.

2 M, § 540.
3 RICHET. Essai de psychologie générale. pp. 106-110.

129



en évidence par la pensée nietzschéenne, il apparait que I’affermissement par la pratique et
I’affaiblissement par 1’inactivité sont vraisemblablement a 1’ceuvre pour affiner le patrimoine

héréditaire a travers les générations.

4.3.4. La sélection d’un modus operandi

La geneése heringnienne commence avec la division des cellules organiques ayant 1égué certains
caracteres acquis. Les générations subséquentes ont par conséquent recu un héritage, mais tout en
ajoutant a des degrés variables une part d’eux-mémes a leur propre descendance. Du simple germe
a des étres plus complexes, il est dit que tout organisme vivant (jedes organische Wesen) serait en
fait I’état actuel d’une longue chaine héréditaire en provenance de ses ascendants’®. L’étre humain
sur ce point, ne se distinguant aucunement de sa propre constitution cellulaire et étant dans aucun
état d’exception dans le régne organique, n'est lui-méme au présent qu’un maillon dans la chaine
héréditaire de caractéres acquis; lesquels se manifestant en lui a travers ses instincts. Au fil des
générations, souligne Hering, un modus operandi se voit par ailleurs assimilé et reproduit, c’est-a-
dire une maniére déterminée d’étre au monde”. Méme que sur une trés longue période, et
vraisemblablement en raison du changement des circonstances vécues toujours en flux d’une
génération a I’autre, le mode opératoire des Etres organiques peut se modifier de telle sorte que
certains instincts se voient affermis, alors que d’autres se voient affaiblis, au point d’étre

inopérants, puis jusqu’a se retirer ou disparaitre’®.

Hering ne le souligne qu’au passage, mais cette idée selon laquelle certains instincts des organismes
vivants s’affermissent avec le temps, alors que d’autres s’affaiblissent, suggere qu’une forme de
sélection se produit pour constituer un modus operandi; cette sélection ayant bien entendu une
incidence notable sur la constitution et la reproduction du patrimoine héréditaire. Au fil du temps,
puis selon les circonstances, certains instincts perdurent, alors que d’autres se retirent. La

transmission générationnelle du patrimoine héréditaire (dont la mémoire inconsciente se fait

" HERING. Uber das Geddichtniss als eine allgemeine Function der organisirten Materie. p. 17.
5 Ibid. pp. 17-18.

5 Idem.

130



garante) n’implique donc pas que foutes expériences vécues par les organismes vivants se voient
assimilées ou refoulées en mémoire, puis reproduites, mais seulement quelques-unes —
vraisemblablement celles rendant le mode opératoire des étres vivants performant pour se maintenir

en vie dans des conditions définies, favorisant par le fait méme la possibilité de reproduction.

La mémoire inconsciente n’est donc pas a concevoir comme un récipient du tout vécu, mais bien
le fruit d’une sélection, d’un jeu entre instincts assimilés qui perdurent en elle et instincts évacués
n’étant plus actualisés ou reproduits, car n’étant plus nécessaires suivant le concours des
circonstances. Elle est déterminée alors tout autant par ce qu’elle retient et reproduit que par ce
, . : . . .
qu’elle ne reproduit pas ou ne reproduit plus — comme dit Hering, assimilant constamment de
nouvelles matiéres et excrétant des déchets’”’. La mémoire inconsciente se constitue alors
notamment grace au jeu entre I’assimilation et 1’évacuation, entre la mémoire et 1’oubli, ayant un

retentissement sur ce qui est ultimement donné en legs par la reproduction’.

Autant le concours des circonstances vécues, qui obligent a I’affermissement d’une quelconque
action ou d’activités assurant la survie, que la reproduction et I’effet cumulé de la répétition doivent
étre des critéres de sélection dans la formation de cette seconde nature instinctuelle donnée en legs.
Il est clairement signalé par Hering qu’il n’y aurait aucune transmission d’un patrimoine héréditaire
sans reproduction. Par le fait méme, mais sans qu’il ne le dise, on peut supposer que tout étre
organique mort-né, ou mort sans se reproduire, ne contribuerait alors en rien a ce patrimoine.
Chaque étre humain est ainsi redevable a cette mémoire inconsciente garante du patrimoine
héréditaire qui retient certains instincts ayant survécu jusqu’a lui; mais redevable en méme temps
a cette mémoire qui est plus particuliecrement une mémoire de la survivance, en ce qu’elle

sauvegarde des instincts dont la présence contribue a préserver et reproduire le vivant.

A cet effet, comme le souligne Hering, la mémoire inconsciente perdure bien aprés la mort de

I’individu parce qu’elle vit au sein de I’espece, puis du fait méme a une portée collective orientée

77 Ibid. p. 18.

8 Méme qu’au niveau cellulaire, suivant Hering, les cellules affiliées en viennent & hériter seulement a des degrés
variables des caractéres de la cellule parentale. Pour la nutrition, ce qui est ingéré n’est jamais entierement assimilé
ou incorporé et sans lien avec 1’évacuation. Pareillement, toute transmission par la reproduction n’est jamais une
transmission pleine et entiere pour chacun, mais implique aussi une certaine perte.

131



vers 1’avenir. Contribuer a sa formation peut €tre ainsi vu comme un acte de survivance. Si une
action maintes fois répétée selon le besoin des circonstances peut se développer en instinct qui
s’ancre dans la mémoire inconsciente, devenant, a force d’étre reproduite, un maillon dans la chaine
héréditaire dont profite la postérité, alors tous ceux y ayant contribué continuent de vivre par
procuration parmi leurs descendants”. En I’occurrence, on peut dire qu’un instinct devenu maillon
a la chalne héréditaire se présente a cet égard comme un « survival » biologique issu d’un temps
plus primitif, mais ayant survécu, malgré tout ce qui est tomb¢ dans I’oubli. Et encore une fois, on
constate a travers cette perspective comment la mémoire (inconsciente) ne s’aveére aucunement
imperméable aux forces en présence. L’ensemble de I’expérience humaine n’est pas reconduit en
héritage, seuls guelques instincts ayant assuré la survie. Et seuls quelques instincts permettant
d’assurer la survie selon les circonstances vécues seront, soit assimilés et reproduits dans 1’avenir,
soit évacués et oubliés a jamais. Moins un refoulement du tout vécu, une sélection d’instincts

particuliers détermine en effet ce qui peuple le patrimoine héréditaire de I’humanité.

Malgré tout, la pensée nietzschéenne apporte quelques nuances en ce qui a trait a cette idée que la
mémoire inconsciente pourrait refléter une mémoire de la survivance. Tel qu’il en a été question
au sujet de I’interaction de la mémoire et de I’oubli au sein de la volonté fondamentale de 1’esprit
humain (Grundwillen des Geistes), cette dernicre se voit moins animée par une volonté de survie
qu’une volonté de puissance. C’est, d’une part, I’intelligibilité¢ que lui procure sa théorie sur la
nature de la vie comme volonté de puissance qui informe cette position tardive dans le parcours
philosophique de Nietzsche, alors qu’il soulignait auparavant la primauté de D’instinct de
conservation se manifestant sous forme de raison et de passion de I’esprit®. Une position informée,
d’autre part, par ses hypotheses anthropogéniques qui avancent en parallele que la détresse face au
manque de subsistance et a la nécessité de survivre propres aux conditions de vie primitives
forment un état d'exception; ce qui lui fait dire que « [l]a lutte pour I’existence n’est qu’une
exception de la volonté de vie »®!, ou méme que I’instinct de conservation n’est pas la « pulsion

cardinale »*? (kardinalen Trieb) du vivant étant donné qu’il cherche avant tout a déployer sa force.

" HERING. Uber das Geddichtniss als eine allgemeine Function der organisirten Materie. p. 22.
80FW, § 1.

8L FW, § 349.

8 JGB, § 13.

132



L’état le plus naturel de la vie s’apparente ainsi davantage pour Nietzsche a une volonté de
puissance qu’implique entre autres la visée de croissance, de domination, d’extension,
d’agrandissement de la sphere d’influence; ce dont la survivance découle de maniére seulement
incidente, alors que la préservation n’est jamais assurée. Suivant cette démarcation au sein de son
anthropogénie entre ce qu’ont été les conditions de vie primitives et ce que sont les conditions de
vie a I’état civilisé, on doit comprendre que I’affinement du patrimoine héréditaire en transmission
ne peut simplement s’expliquer par une lutte au nom de la survivance parce que toutes les
conditions de vie ne s’y résument pas. C’est de la sorte que Nietzsche prend ses distances et
exprime ’une de ses nombreuses réserves face a la théorie transformiste dominante de son époque

que fut le darwinisme.

4.4. Une prédisposition instinctuelle au réel

Des explications qui précédent au sujet de « I’hypothése de 1’expérience » et I’effet cumulé de la
pratique, il s’ensuit que 1’étre humain nait donc prédisposé a entretenir un rapport régulier et
déterminé au réel grace a des instincts en provenance d’un patrimoine héréditaire formé en des
temps primitifs et mieux a méme d’actualiser ce qui le fut déja par les générations précédentes. Le
plus fort du patrimoine héréditaire datant d’un passé reculé, ces instincts, de méme que leurs
interactions toujours effectives dans I’économie mentale humaine, s’averent pourtant le fruit d’une
sélection. Au fil du développement de 1’espéce, certains instincts se sont affermis pour constituer
son mode opératoire — comme en témoigne la volonté fondamentale de 1’esprit humain
(Grundwillen des Geistes), assurant ainsi sa survie, contribuant aussi a faire croitre sa domination
du réel —, alors que d’autres se sont affaiblis ou se sont perdus de maniere tout aussi déterminante.
A I’image du savoir-faire d’organisation de la matiére qu’est le réflexe, les instincts se développent
et se manifestent lorsque les circonstances 1’exigent selon Hering. Alors que pour Nietzsche, plus
qu’un simple concours de circonstances, elles s’expriment surtout et fonciérement comme volonté
de puissance, comme un processus de conquéte qui se déclare au coeur de 1’organisme vivant®®, non

seulement au nom de la survie, mais au nom de sa croissance et dans 1’espoir ultime de déployer

8 En 1886, Nietzsche aurait d’ailleurs pris connaissance de la théorie de la sélection interne de I’hérédité de Carl von
Négeli. Voir : STIEGLER. Nietzsche et la biologie. p. 44.

133



ses forces. De surcroit, la pensée consciente n’échappe aucunement, mais se voit plutdt sujette au
jeu des instincts qui forment les rouages de 1I’économie mentale; ces derniers organisant tout autant

la vie consciente de 1’esprit qu’inconsciente du corps, sans qu’il n’y ait de véritable clivage.

Ces considérations qui retracent le développement des instincts au sein de I’espece humaine sont a
bien des égards la prolongation d’une genése; c’est-a-dire qu’elles sont des hypothéses portant sur
la possible assimilation et reproduction générationnelle des instincts, alors qu’il est impossible de
valider sans réserve le développement effectif de ces derniers ou de pleinement saisir I’ensemble
du processus transformatif de 1’humanité. C’est néanmoins sur la base de ces hypothéses que
Nietzsche en vient a penser que « la majeure partie de la pensée consciente doit étre imputée aux
activités instinctives [Instinkt-Thitigkeiten] »**, en ce sens également que « la « conscience » ne
s’oppose jamais a Dinstinct [Instinktiven] d’une maniére décisive »%. Cette grille d’analyse
informe notamment ses derniéres lectures philosophiques qui entrevoient la force d’une manicre
d’étre instinctuelle sous-jacente a la pensée consciente de chacun; discernant la hiérarchie des
instincts a laquelle cette derniere obéit. Il prend en exemple la pensée philosophique elle-méme,
qui n’est en fait qu’une « confession de son auteur, des sortes de mémoires involontaires »%¢, et de
laquelle s’exprime entre autres une aspiration a la puissance, a la domination, a la croissance, a
I’¢largissement de la sphére d’influence, une volonté de saisir le monde en le rendant en méme
temps saisissable. Tout instinct étant tyrannique, c’est en tant qu’instinct (77ieb) que le philosophe
cherche a philosopher®’. Ayant cru ou croyant toujours défricher librement de nouvelles contrées,
la pensée philosophique s’aveére a bien des égards, comme toute pensée d’ailleurs, prédisposée a
entretenir un rapport (pré)déterminé au réel par la force de 1’habitude. La pensée consciente

n’échappant jamais a son mode opératoire infra-conscient qui s’effectue au bénéfice d’exigences

8 « Nachdem ich lange genug den Philosophen zwischen die Zeilen und auf die Finger gesehn habe, sage ich mir:
man muss noch den grossten Theil des bewussten Denkens unter die Instinkt-Thitigkeiten rechnen, und sogar im
Falle des philosophischen Denkens; man muss hier umlernen, wie man in Betreff der Vererbung und des
»Angeborenen® umgelernt hat. So wenig der Akt der Geburt in dem ganzen Vor- und Fortgange der Vererbung in
Betracht kommt: ebenso wenig ist ,,Bewusstsein® in irgend einem entscheidenden Sinne dem

Instinktiven entgegengesetzt, — das meiste bewusste Denken eines Philosophen ist durch seine Instinkte heimlich
gefiihrt und in bestimmte Bahnen gezwungen. Auch hinter aller Logik und ihrer anscheinenden Selbstherrlichkeit der
Bewegung stehen Werthschétzungen, deutlicher gesprochen, physiologische Forderungen zur Erhaltung einer
bestimmten Art von Leben. » JGB, § 3. Voir aussi : JGB, § 36.

85 JGB, § 3.
8 JGB, § 6. Voir aussi : § 513.
87 JGB, § 6.

134



vitales, ces dernieres étant reflétées jusqu’au cceur méme de la philosophie métaphysique et de la
grammaire formelle du langage qui les soutient toujours® — toutes deux redevables des temps plus

primitifs de I’humanité, comme cela fut exploré dans le précédent chapitre.

Il s’ensuit que les instincts prédisposent I’étre humain en amont, par la transmission du patrimoine
héréditaire, alors que le patrimoine intellectuel et social, entre autres celui du langage, de la morale
et plus, I’attendent en aval d’une formation a 1’état civilisé¢. Ces deux legs n’étant pas de force
égale, parce que le patrimoine héréditaire traine avec lui toute la force de 1’habitude, ils trahissent
toutefois le désir d’asseoir une domination sur soi et le réel. Et ce, en présence d’un décalage entre
la nature de I’étre humain, informée par son patrimoine héréditaire, et I’élevage intellectuel et social
qui peut devenir tout aussi formateur. Ne s’affranchissant qu’a grande peine des legs qu’on recoit

en héritage, et de par sa formation, chacun habite alors la médiatisation qu’ils instillent, a savoir

une anthropomorphisation du monde toujours aussi rempli « d’erreurs et de fantasmagories »%

fonctionnelles. Une anthropomorphisation du monde qui, tout en empéchant d’atteindre un monde

inconditionné en soi selon Nietzsche, s’aveére néanmoins nécessaire pour soi, et méme pour tous :

Origine de la connaissance. — L’intellect n’a, durant d’immenses périodes
[ungeheure Zeitstrecken], produit que des erreurs; certaines d’entre elles se révélerent
utiles et propices a la conservation de I’espece : celui qui les trouvait ou le recevait
en héritage menait avec davantage de bonheur son combat pour lui-méme et pour sa
progéniture. Ces articles de foi erronés [irrthiimliche Glaubenssdtze], qui n’ont cessé
d’€tre transmis en héritage et ont fini par devenir quasiment le patrimoine spécifique
et fondamental de ’homme [die immer weiter vererbt und endlich fast zum
menschlichen Art- und Grundbestand wurden], sont par exemple ceux-ci : le fait qu’il
existe des choses durables, qu’il existe des choses identiques, qu’il existe des choses,
des matieres, des corps, qu’une chose est comme elle apparait, que notre vouloir est
libre, que ce qui est bon pour moi est aussi bon en soi et pour soi [dass es dauernde
Dinge gebe, dass es gleiche Dinge gebe, dass es Dinge, Stoffe, Kérper gebe, dass ein
Ding Das sei, als was es erscheine, dass unser Wollen frei sei, dass was fiir mich gut
ist, auch an und fiir sich gut sei]. 1l fallut attendre trés tard pour qu’apparaisse la
vérité, forme de connaissance la plus dénuée de force. Il semblait qu’on ne puisse pas
vivre avec elle, notre organisme était agencé pour son contraire [dass man mit ihr
nicht zu leben vermége, unser Organismus war auf ihren Gegensatz eingerichtet];,
toutes ses fonctions supérieures, les perceptions des sens et toute espece de sensation
en général travaillaient avec ces erreurs fondamentales incorporées depuis la nuit des

8 GD, § 5 de « La « raison » dans la philosophie ». Voir aussi : MA 1II, § 55.
¥ MATL, § 16.

135



temps [uralt einverleibten Grundirrthiimern]. Plus encore : ces principes devinrent
les normes en fonction desquelles on mesurait le « vrai » et le « non-vrai » — jusqu’au
ceeur des régions les plus écartées de la logique pure. Donc: la force des
connaissances ne tient pas a leur degré de vérité mais a leur ancienneté, au fait
qu’elles sont incorporées, a leur caractére de condition de vie [Also: die Kraft der
Erkenntnisse liegt nicht in ihrem Grade von Wahrheit, sondern in ihrem Alter, ihrer
Einverleibtheit, ihrem Charakter als Lebensbedingung.]’°

Quelques croyances ancestrales et fondamentales, mais erronées (irrthiimliche Glaubenssditze),
transmises en héritage et devenues le patrimoine spécifique et fondamental de I’étre humain,
nécessaires et propices a la conservation de 1’espéce et a sa maitrise du réel, sont ainsi depuis
toujours incorporées, reproduites et maintenues par la force de I’habitude. Mais trahissant bien plus
que des croyances fondamentales qui agencent le rapport au monde de 1’organisme humain, on
verra dans ce qui suit : d’une part, que plusieurs d’entre elles concordent avec une prédisposition
instinctuelle, formant ainsi une partie du patrimoine héréditaire (forcément sélectif) en
transmission dans 1’espéce. Et d’autre part, que ces mémes croyances sont souvent rattachées a des
conditions de vie primitives d’organismes inférieurs (niederen Organismen), comme le sont celles
du protoplasma; s’apparentant encore une fois a un «survival » biologique se manifestant
notamment au sein de I’étre humain. L’idée que Nietzsche se fait plus particuliérement de la
causation, de I’identification et de la substantialisation permet d’y voir encore plus clair, en ce
qu’on découvre en eux une part de la genese de la prédisposition humaine vraisemblablement
sauvegardée par la mémoire inconsciente; c’est-a-dire ce mode opératoire au bénéfice de la

croissance et de la survivance qui régularise et détermine son rapport au réel.

4.4.1. Un systéme de croyances : causation, identification, substantialisation

La préfiguration d’une croyance fondamentale disposant a entretenir un rapport régulier et

déterminé au réel a déja été entrevue précédemment, entre autres lorsqu’il a été question de la
. . . . \ 91 . . , .

mécompréhension de la relation de cause a effet”". Que cette relation soit souvent mécomprise, en

saisissant malencontreusement comme cause ce qui est I’effet, il n’en demeure pas moins que

% FW, § 110.

%l Voir la sous-section : 3.2.2. L’émergence de la morale.

136



I’explication causale est devenue selon Nietzsche 1’'une « des plus anciennes et des plus récentes
habitudes de I’humanité »°%; idée a laquelle ses ouvrages reviennent continiment. Prenant encore
les « immenses périodes »°* du passé comme point de référence, ces temps reculés pendant lesquels
une grande part de la sélection du caractére instinctuel s’effectue au sein de ’homme primitif, il
ressort que « la croyance a la cause et a I’effet est devenue pour lui une croyance fondamentale
[Grundglauben] qu’il applique partout ou se produit quelque chose — aujourd’hui encore de
manicre instinctive [instinctiv] et comme un fragment d’atavisme hérité de 1’origine la plus
reculée »**. Le patrimoine héréditaire a donc conservé cette maniére d’étre instinctuelle, ancienne
habitude en transmission d’une génération a 1’autre 1éguant un moyen d’engager et de faire sens

du monde.

Une deuxiéme croyance fondamentale s’est également dessinée a travers I’hypothese de la genese
du langage conceptuel du texte posthume La vérité et le mensonge au sens extra-moral, devenant
encore plus explicite dans I’anthropogénie nietzschéenne a partir de la publication des ouvrages
aphoristiques. Il est d’abord expliqué que le processus d’abstraction menant a la formation de
concepts influe sur le rapport au réel, permettant de saisir le monde comme une main saisit un objet
qui lui est hétérogéne en ramenant tout au familier. Ce qu’il faut comprendre en ce sens que les
concepts se moulent pour mieux saisir en rendant identique le non-identique par 1’abandon délibéré
des différences caractéristiques d’une chose; et par extension, en évingant ce qui rend au réel toute
sa complexité. Produit d’un tri, chaque concept se présente taillé sur mesure suivant les descriptions
de Nietzsche, émergeant de la séparation d’une chose simple du divers. Lorsqu’on identifie un fruit
par exemple, on évacue alors toutes les différences caractéristiques pourtant visibles — couleur,
forme, solidité, grandeur, etc — entre celui-ci et un autre; on perd ces différences de vue, par
abstraction, en identifiant chacun d’entre eux comme « un fruit ». Alors qu’il a été déja vu que

I’oubli pour Nietzsche participe a ce processus d’abstraction, on sait aussi que la mémoire sanctifie

92 GD, § 1 de « Les quatre grandes erreurs ».

% Dans chaque cas, Nietzsche décrit ce qui se produit durant un « ungeheure Zeitstrecken » (FW, § 110) et
« ungeheure Zeiten lang » (FW, § 127).

9 «[...] Weil aber der Mensch ungeheure Zeiten lang nur an Personen geglaubt hat (und nicht an Stoffe, Krifte,
Sachen und so weiter), ist ihm der Glaube an Ursache und Wirkung zum Grundglauben geworden, den er iiberall, wo
Etwas geschieht, verwendet, — auch jetzt noch instinctiv und als ein Stiick Atavismus &ltester Abkunft. » FW, § 127.
Voir aussi une autre référence a ’instinct de causalité (Ursachen-Trieb) : GD, § 34 de « Flaneries inactuelles ».

137



ultimement le travail en ne conservant qu’un produit consommé et fagonné par I’évacuation de la

différence au profit d’une identification simple.

En faisant intervenir un langage informé par les analyses des chapitres antérieurs, on peut ajouter
que cette unité composite que forment la mémoire et 1’oubli dans I’économie mentale, leur volonté
respective de savoir et d’ignorer, d’assimiler et d’évacuer, se révele clairement comme une partie
intégrante a 1’émergence de choses identiques qui peuplent la réalité qu’exprime le langage
conceptuel. L’abstraction de la différence, et conjointement de la complexité, vulgarisent le monde
réel. Une vulgarisation effectuée par la réduction de I’altérité a I’identique, alors que 1’assimilation
en mémoire et 1’évacuation par I’oubli permettent de rendre identiques (Gleich-machen) pour
’économie mentale des choses qui sont pourtant différentes. Egalement, par appropriation de
I’altérité (Aneignung), réduisant le complexe au simple par un tri qui mobilise tout autant le travail
de ’'une et I’autre faculté. Puis ultimement, ces rouages internes d’autorégulation de I’économie

mentale sont moins agencés par I’altérité qu’animés d’une volonté de puissance qui la fagonne.

En considérant des explications qui découlent de I’anthropogénie mise de ’avant a partir des
ouvrages aphoristiques, il apparait selon Nietzsche que « [I]’homme a hérité de la période des
organismes inférieurs [niederen Organismen) la croyance qu’il existe des choses identiques [...]
»*>. Une croyance fondamentale (Urglaube alles Organischen), voire une autre croyance ancestrale
qui préside entre autres a I’avénement de la pensée conceptuelle et de son véhicule qu’est le
langage. Il s’agit d’une « loi universelle originaire [et « originelle »] du sujet connaissance »°,
qualifiée en méme temps « [d’]erreur originaire »°’ héritée; soit que I’étre humain doive concevoir
le monde peuplé de choses identiques afin d’assurer sa survivance et une plus grande maitrise du
réel. Une tendance (Hang) a traiter comme identique, simple et stable, ce qui est en fait différent,
complexe ou altérable s’est développée. Falsifiant le réel de maniére malgré tout productive, tandis
que celui qui « ne savait pas trouver suffisamment souvent le « méme », en ce qui concerne la
nourriture ou en ce qui concerne les animaux hostiles, celui qui donc subsumait trop lentement, ou

se montrait trop prudent dans la subsomption n’avait qu’une probabilité¢ de survie plus faible que

SMAL § 18
% Idem.

7 Idem.

138



celui qui, dans tout ce qui était semblable, devinait immédiatement le méme »”%. La quéte réussie
de nourriture et la capacité de reconnaitre et d’échapper a ses ennemis étant d’ailleurs décrites par
Nietzsche comme une conséquence directe de pulsions animales (77iebe) partagées par 1’étre
humain®. Il en ressort que cette tendance instinctuelle toujours renforcée avec le temps a concevoir
le monde peuplé de choses identiques, vraisemblablement « hérité de la période des organismes
inférieurs », est alors en provenance d’une ascendance ayant survécu suffisamment longtemps pour
se reproduire et partager cette disposition, et ce, par voie de la mémoire inconsciente conservant ce

patrimoine héréditaire.

Présumé par les « organismes inférieurs » (dont le protoplasma), et étant donné que toute
imilati 1 stat de fait!%, 1°¢ d de sub
assimilation repose sur la croyance en son état de fait™", I’émergence du concept de substance,
intimement li¢ au processus d’identification, voit également le jour dans des conditions primitives.
En posant comme vrai un monde constitué de substances, imprégnant de la sorte le caractere de
I’étre dans une réalité toujours en devenir, le monde se serait pour ainsi dire ralenti. Ici aussi,
I’exigence fut et demeure de tout temps vitale pour ces organismes inférieurs, en passant plus tard
par I’étre humain, abritant tous cet « instinct de faiblesse »'°! (Instinkt der Schwiiche) a la recherche
de stabilité. Une faiblesse non sans bénéfice, car « les étres qui ne voyaient pas avec précision
. . . 102 . r.r
avaient un avantage sur ceux qui voyaient tout « en flux » » “~. Il se serait alors avéré avantageux
de voir les choses dans le monde comme stables, plutdt que dans leur mutabilité, ¢’est-a-dire prises
dans un flux constant comme en témoignent les sens; ce a quoi invitait a penser notamment
Héraclite, duquel semble s’inspirer le scepticisme de Nietzsche et son ontologie de I’étre en tant
que devenir'®. En ces mémes temps reculés ol apparaissent pourtant ces croyances fondamentales
de tout genre, un monde pour soi anthropomorphique s’est peu a peu superposé au monde en

devenir'®; le réve!® qu’il existe des étres identiques, des substances stables et imperméables au

B EW, § 111.

9 M, § 26.

100 KSA. NF-1881, 9:11[270].

101 W, § 347.

12 Fwy, § 111.

103 GD, § 2 de « La « raison » dans la philosophie ».
104 JGB, § 34.

105 STIEGLER. Nietzsche et la biologie. p. 18.

139



flux constant s’est fait réalité, contrant de la sorte « le devenir, la disparition, le changement »'%,
voire la réalité « apparente »'%7 des sens qui ne seraient toutefois pour Nietzsche que la réalité elle-

méme, en ce qu’elle n’est qu’apparence.

Que ce soit la causation, I’identification ou la substantialisation, ces pierres angulaires en sont
venues a constituer un systéme de croyances et une part de [’horizon déterminé dans lequel I’étre
humain s’est fait et fait toujours sens du monde. En son sein, la prévisibilité causale pare au hasard,
I’identification simple abandonne les différences et réduit la complexité réelle, 1’étre s’empreint
dans le devenir. Ces quelques croyances ancestrales et fondamentales auxquelles Nietzsche fait
référence — entre autres la supposition qu'une chose peut étre la cause d’un effet, qu’il existe des
choses, qu’il existe des choses durables, qu'une chose est comme elle apparait —, méme si erronées
selon son ontologie, rendent néanmoins le monde habitable, familier et ouvre la voie a une forme
de maitrise du réel. La tendance résolue a un scepticisme radical qui paralyse dans I’incertitude et
le doute la capacité d’action a di étre devancée anciennement par la création d’un horizon
déterminé plus propice au maintien de la vie; la nécessité d’agir avec confiance dans le monde et

108 Cen’est

le rétrécissement des perspectives s’imposant comme conditions de vie et de croissance
que bien plus tard que Nietzsche peut se permettre, de son propre aveu'”, de relever par un
scepticisme productif qui lui est propre, le manque de finesse et de nuance des croyances
ancestrales et fondamentales susmentionnées''°. Par sa charge critique, le scepticisme de Nietzsche

reléve I’angle mort des perspectives restreintes ayant servi jusqu’a présent, alors que par sa charge

106 GD, § 2 de « La « raison » dans la philosophie ».

197.GD, § 6 de « La « raison » dans la philosophie ».

108 FW, § 111; JGB, § 188.
19 FW, § 110.

119 Portant son attention sur les limites de la pensée conceptuelle et I’anthropomorphisation du monde réel, Nietzsche
propose parfois des arguments qui s’inspirent étroitement de la philosophie présocratique, dont par exemple le
paradoxe de la fléche de Zénon d’Elée. Que Zénon cherchait & remettre en question la possibilité méme du
mouvement par ses paradoxes, Nietzsche semble néanmoins s’en inspirer dans son propre argumentaire en avangant
que la conception de la réalité s’exprime en état de fait qui ne permet pas de voir, dans 1’isolement, le flux constant
qui compose cette derniere. Méme lorsque 1’on affirme une certaine identité entre les faits, puis qu’on les regroupe
ensemble, ce groupe de faits en est toujours isolé d’un autre. Suivant cette idée, soit I’isolation des faits, « tout acte
distinct est isolé et indivisible », alors que dans la mutabilité du vécu, connaitre et agir ne font qu'un. I1 s’ensuit que
I’état de fait (ou les états de fait) simplifient une réalité beaucoup plus complexe en isolant dans le présent certaines
parties de ce qui est pourtant et toujours en devenir. (MA II, § 11; FW, § 112) Pour I’étre humain, le flux constant ou
I’étre empreint du caractére du devenir est souvent I’un des angles morts de sa perspective sur le réel.

140



moins destructive et plus productive, il ouvre la voie a I’adoption de nouvelles perspectives sur la

condition humaine.

Le scepticisme de Nietzsche décéle notamment le décalage qui se développe entre les conditions
de vie plus primitives des organismes et celles plus développées. Un décalage a mettre en parall¢le
avec la distance qui existe entre les croyances erronées en provenance du passé primitif des étres
humains et le pouvoir bénéfique de s’en libérer ponctuellement a présent. Que certaines croyances
se soient véritablement enracinées, celles-ci, tout comme le soubassement instinctuel qui les
appuie, sont susceptibles de perdurer bien apres que les conditions de vie a I’origine de ces derniers
ont cessé d’étre. Il en découle alors que naturellement prédisposé a survivre a sa confrontation au
réel, I’étre humain n’est cependant pas toujours en parfaite harmonie avec son héritage, puisque le
passé n’est pas toujours a ’affiit de I’état présent. D’autant plus que de nouveaux instincts,
susceptibles de faire concurrence a d’autres, peuvent toujours se développer grace a des nouvelles

expériences formatrices, participant ainsi a 1’élevage continu de 1’animal humain.

Tout comme Nietzsche le suggere, la réitération d’expériences vécues a travers les générations,
participant au développement de croyances fondamentales et instincts sous-jacents, engendre des
maniéeres de penser et d’agir qui peuvent, voire méme devraient parfois étre surpassées. En phase
avec I’eugéniste Francis Galton qui avance également que « [...] some instincts which were
adapted to the old state of things are sure to be fallacious guides to conduct in the new one »'!'!,
c’est I’'une des raisons pour lesquelles Nietzsche formule des objections sceptiques aux croyances
fondamentales susmentionnées, ainsi qu’envers la philosophie métaphysique et le mode de pensée
qui lui est propre; le tout, considéré par lui, comme un vestige du passé dont le dépassement pourrait
étre ponctuellement fructueux, procurant méme la liberté d’une nouvelle maniere d’€tre au monde.
Mais avant d’aller plus loin dans ce sujet, abordé par le prochain chapitre, il est nécessaire d’ajouter
que ce sont notamment les conclusions tirées de I’anthropogénie nietzschéenne qui viennent
ultimement informer sa critique du raisonnement logique, dont I’avénement (Herkunft) décrit dans
I’aphorisme § 111 du Gai Savoir serait intimement lié aux croyances ci-mentionnées ayant

contribué a constituer I’horizon défini et ancestral servant jusqu’a ce jour. Bien plus que le reflet

' Un livre qu’on retrouve également dans la bibliothéque de Nietzsche : GALTON, Francis. (1883). Inquiries into
Human Faculty and its Development. London : MacMillan and Co. p. 62.

141



d’un mécanisme conférant un ordre rationnel a des pensées qui, souvent, jaillissent spontanément
de Iesprit humain''?, le raisonnement logique contribue indéniablement pour Nietzsche a fagonner
la conception de la réalité parmi les €tres humains. Son avénement s’explique en fait par toutes les
\ , T . o )y . .
grandes theéses de I’anthropogénie nietzschéenne exposées jusqu’a présent au sujet de
I’identification et de la substantialisation; faisant de ses explications a ce sujet, un cas notable de

la portée du systéme de croyances dont il a été question jusqu’a présent.

Reprenant les analyses ¢laborées dans le deuxiéme chapitre au sujet de la métaphysique des
contraires, on peut d’emblée constater que 1’unité composite que forment ensemble la logique et
I’illogique dans 1’économie mentale est spécifiquement nommée par Nietzsche dans le contexte de
la chimie des concepts de laquelle découle 1’idée d’une genése a partir des contraires''. Leur
complémentarité s’explicite par la genese méme du raisonnement logique, notamment liée a la
tendance instinctuelle, fonciérement illogique selon Nietzsche, de traiter le semblable comme
identique pour survivre, alors qu’il n’y a rien d’identique en réalité!'*. Que la pensée soit toujours
imputée aux « activités instinctives »''°, le raisonnement logique se révéle d’autant plus illogique
qu’il se comprend par Nietzsche comme étant redevable a une « lutte de pulsions [Kampfe von
Trieben] »''%; seul le résultat ultime de cette lutte devenant conscient, « tant le fonctionnement de
cet antique mécanisme [uralte Mechanismus] est aujourd’hui rapide et caché »!!7. D’une rapidité
a noter, venant subvenir a des exigences vitales spécifiques, parce que toutes les croyances
fondamentales susmentionnées, inculqués par reproduction depuis la tendre enfance de I’humanité
et qui se répercutent « jusqu’au cceur des régions les plus écartées de la logique pure »'!® sont a
comprendre comme des opérations infra-conscientes, s’effectuant comme une habitude, par la

force de I’habitude. C’est seulement par le passé que « des quantités innombrables d’étres qui

raisonnaient autrement que nous ne raisonnons aujourd’hui, ont péri »''?. Répondant ainsi a des

12 JGB, § 17.
BMALS L.
H4EW, § 111,
115 JGB, § 36.
HoEW, § 111,
7 Idem.

NS W, § 110.
19 EW, § 111.

142



besoins vitaux au méme titre que la causation, I’identification et la substantialisation du réel, le
raisonnement logique appliqués a la réalité — mobilisant I’axiome de non-contradiction, du tiers
exclu et de I’unicité de 1’identité — « tranquillise, donne confiance »'? comme horizon régulateur
étroit et optimiste. Il procure ainsi le méme réconfort qu’il faut pour vivre en se parant du hasard,
en abandonnant les différences par la réduction de la complexité réelle, en inscrivant I’étre dans le
devenir, en ce sens que le raisonnement logique permet également a la pensée d’engager le réel de
manicre déterminée et cohérente; et par extension, de le concevoir et découvrir ainsi. Une maniére
d’engager le monde devenue nécessaire selon Nietzsche, parce que « 1’homme ne pourrait pas vivre
sans se rallier aux fictions de la logique, sans rapporter la réalité¢ au monde purement imaginaire de
I’absolu et de I’identique, sans fausser continuellement le monde en y introduisant le nombre. Car
renoncer aux jugements faux serait renoncer a la vie »'*!. Comme les notions de « cause » et de 1’«
effet », d’identité et de substance, certaines « fictions conventionnelles »'*? fécondes permettent
justement de vivre, méme si elles constituent un monde illusoire. Ceux qui ne se sont pas ralliés a
ces fictions anthropomorphiques ont déja péri, vraisemblablement mort prématurément sans
pouvoir ajouter une part de leurs expériences vécues au patrimoine héréditaire que conserve la
mémoire inconsciente — n’ayant jamais atteint ce niveau de croissance ouvrant la voie a la
reproduction. Comme en est son « habitude intellectuelle » cependant, de génération en génération,
I’€tre humain s’est oubli¢ comme créateur du monde qu’il habite. Et tout comme son langage et
son appréciation de la morale, le raisonnement logique en vient également a étre pensé en parfaite
adéquation avec la réalit¢ d’un monde en soi — ignorant ainsi en quoi ce dernier n’est qu’en soi

pour soi, et pour soi faussé.

4.5. Le patrimoine héréditaire

Au ceeur des pages précédentes figurait une interrogation sur la transmission héréditaire des
instincts. Cette interrogation visait a mieux comprendre comment Nietzsche a pu envisager la

reproduction des rouages instinctuels et organisationnels de I’économie mentale, tels qu’il les décrit

120 FW, § 370.
121 JGB, § 4.
12 JGB, § 21.

143



en abordant la volonté fondamentale (Grundwillen des Geistes) qui I’anime. En insistant davantage
sur la capacité de reproduction de la mémoire, non plus simplement sa capacité d’assimilation, il a
¢té possible de découvrir I’'importance accordée a la « mémoire inconsciente » par plusieurs
théories contemporaines a Nietzsche. Caractérisée par sa prééminence sur la vie consciente et par
sa capacité de transmission du patrimoine héréditaire, cette mémoire, étant le résultat d’une
sélection I’ayant affinée au fil des générations, s’est d’autant plus distinguée par la formation
qu’elle peut subir. De Spencer a Hering, avec lesquels Nietzsche semble s’accorder sur cette
hypothése, I’itération constante d’une expérience vécue au sein d'innombrables générations
successives a ¢ét¢ considérée comme pouvant mener a la formation d’une prédisposition
instinctuelle pour les générations futures; une prédisposition instinctuelle dont la mémoire

inconsciente se fait garante en tant que siége du patrimoine héréditaire en transmission.

Cependant, il a été démontré que la mémoire inconsciente n’est aucunement a envisager comme le
résultat d’un refoulement du tout vécu de 1’espéce humaine; cette derniére n’étant aucunement
imperméable aux forces en présence. Pour qu’une prédisposition instinctuelle s’enracine, voire
pour qu'une maniere instinctuelle d’étre au monde se soit assimilée et reproduite au sein de la
mémoire inconsciente de I’espéce humaine, une sélection a di se produire. Une sélection ayant une
incidence notable sur la constitution et les transformations de la mémoire inconsciente, devenue,
en effet, le terrain de jeu entre instincts assimilés qui perdurent et instincts évacués, n’étant plus
actualisés ou reproduits. C’est notamment grace a cette dynamique (assimilation/évacuation,
mémoire/oubli) que I’étre humain peut naitre prédisposé a entretenir un rapport régulier et
déterminé au réel grace a des instincts sélects en provenance d’un patrimoine héréditaire formé en
des temps primitifs et résistant a 1’épreuve du temps. La volonté fondamentale de 1’économie
mentale humaine (Grundwillen des Geistes), bien plus qu’une simple disposition fortuite de
I’esprit, peut elle-méme se comprendre dans cette optique : comme le résultat vraisemblable d’une

prédisposition instinctuelle s’étant affinée au fil des générations.

Le plus fort du patrimoine héréditaire datant alors d’un passé reculé, les instincts, de méme que
leurs interactions toujours effectives dans 1’économie mentale humaine, s’averent ainsi redevables
a I’ascendance. Plusieurs croyances qui concordent avec la prédisposition instinctuelle transmise
en héritage, et devenues le patrimoine spécifique et fondamental de I’étre humain, sont ainsi depuis
longtemps incorporées, voire inculquées par I’expérience vécue, de méme que par la force de

144



I’habitude. Comme il en a été question, certains instincts sont devenus dominants, notamment ceux
liés a la croyance en la causation, 1’identification, la substantialisation et le raisonnement logique.
Tous ces instincts et d’autres ayant contribué a définir I’horizon dans lequel 1’étre humain engageait

et engage toujours le monde pour y survivre et y croitre.

Parmi toutes ces découvertes, il n’en demeure pas moins qu’un décalage a été en méme temps noté
entre la transmission du patrimoine héréditaire en provenance de conditions de vie primitives et les
conditions de vie présentes détenant ses propres exigences. Ce décalage entre I’héritage et 1’élevage
de I’étre humain est entre autres considéré dans le prochain chapitre. Car la maitrise que peut (ou
non) exercer 1’acte de volition consciente sur la vie instinctuelle, dont la mémoire inconsciente se

fait garante, demeure toujours obscur.

145



5.0. LES REGENTES IDEOLOGIQUES DE LA MEMOIRE ET DE L’OUBLI

Vom Baum der Erkenntniss. —
Wabhrscheinlichkeit, aber keine Wabhrheit:
Freischeinlichkeit, aber keine Freiheit, — diese
beiden Friichte sind es, derentwegen der Baum der
Erkenntniss nicht mit dem Baum des Lebens
verwechselt werden kann.
Der Wanderer und sein Schatten (1879)
— Friedrich Nietzsche

5.1. Préambule a une philosophie de 1’avenir

Déja évoqué, un courant de pensée s’efforce de distinguer la mémoire naturelle (ou organique) qui
s’active de maniére infra-consciente et se manifeste spontanément, de la mémoire apprise qui entre
en fonction a la suite d’une formation'. Cette distinction se voit bousculée cependant par une
conception qui fait le lien entre les deux, comme la mémoire inconsciente (Unbewufites
Geddchtnif3), garante d’une prédisposition instinctuelle portée par la reproduction pour la suite du
monde. En son sein, une maniere d’étre au monde se voit primitivement assimilée, reproduite et
affermie avec le temps, par la nécessité et la force de I’habitude, au point d’en pouvoir devenir
instinctuelle. La distinction entre ce qui est inhérent a la nature humaine et ce qui s’est forgé en
elle perd toutefois de sa netteté ici, jusqu’a ne plus pouvoir les distinguer proprement au fil des
générations. De manicre analogue, ce qu’on peut concevoir a présent comme relevant des
opérations d’une « mémoire naturelle » pourrait en réalité correspondre a I’entrée en fonction d’une
formation primitive, d’une « mémoire apprise », devenue seconde nature, sans que sa nature

secondaire soit apparente.

Quant a cela, le niveau de maitrise que Nietzsche estime possible d’exercer sur cette mémoire
inconsciente, en particulier la maitrise de ’interaction entre 1’assimilation et 1’évacuation qui s’y

jouent, ou I’affermissement et I’affaiblissement des instincts, demeure toujours obscur. Pour faire

! Cette distinction a plus tot été abordée en citant Schopenhauer (Parerga et paralipomena. pp. 615-616.)

146



la lumiére sur cette problématique, il est nécessaire de déterminer le poids qu’il accorde a I’acte de
volition consciente dans ses tentatives visant a fagonner la vie instinctuelle, dont la mémoire
inconsciente se fait garante. Des tentatives, comme cela sera clarifié plus loin, qui s’expriment par
différentes techniques d’élevage (Ziichtung) (ou de domestication?) qui mobilisent la mémoire et
I’oubli de I’étre humain; cherchant, entre autres, au moyen de ces facultés, et a travers 1’expérience
vécue, a faire émerger ou fortifier une maniére d’étre instinctuelle. Le poids que Nietzsche accorde
a P’acte de volition consciente étant d’autant plus a soupeser qu’une part de fatalité semble
d’emblée caractériser, du moins en partie, la transmission héréditaire d’une prédisposition
instinctuelle; ce qui est notamment souligné par I’essayiste Ralph Waldo Emerson, dont Nietzsche
fut un lecteur assidu’®. Cette fatalité souléve bien des questions sur le pouvoir véritable de 1’acte de
volition consciente a exercer au présent, et méme de maniére prospective, une quelconque
influence décisive sur la vie instinctuelle humaine; cette derniére étant particuliérement

déterminante, selon la pensée nietzschéenne, pour toute manicre d’étre au monde.

Jusqu’a présent, les problématiques des derniers chapitres ont notamment été lies aux
mouvements internes du corps, suivant I’analogie gastro-entérologique, ensuite, aux activités infra-
conscientes et spontanées de ses instincts, et enfin, au legs du patrimoine héréditaire. Au sein de
ces problématiques, I’acte de volition consciente ne s’est pas taillé une place prépondérante et on
ignore toujours en conséquence s’il peut effectivement exercer une pression sur des domaines qui
ne semblent pas le concerner a premiere vue. D’autant que toute possible maitrise de 1’interaction
entre 1’assimilation en mémoire et 1’évacuation de I’oubli semble se heurter a un apparent
déterminisme physio-psychologique présent dans les écrits de Nietzsche; soit, lorsqu’ils décrivent
(en abondance) comment les luttes infra-conscientes des instincts exercent une pression sur
I’activité consciente. Et ce méme, sur toutes pensées et visées conscientes, toujours tributaires de
leurs rivalités; reflétant ainsi I’immanence de mobiles non-pensés dans la pensée. Comme le

suppose cependant I’hypothése heringnienne de la mémoire inconsciente, sur laquelle la pensée

2 Notons que méme si leurs fins peuvent différer, Nietzsche indique néanmoins que la morale de 1’élevage et celle de
la domestication « se valent absolument par les moyens dont elles se servent pour arriver a leurs fins » (GD, § 5 de

« Ceux qui veulent rendre I’humanité « meilleure » »). Les pages qui suivent vont mettre I’accent principalement sur
les mnémotechniques mobilisées, plutot que sur la distinction entre la morale de 1’élevage et celle de la
domestication.

3 EMERSON, Ralph Waldo. (1860). The Conduct of Life. Boston : Ticknor and Fields. pp. 6-7. On peut tout aussi
bien citer: RICHET. Essai de psychologie générale. p. 97 et p. 109.

147



nietzschéenne semble s’aligner et selon laquelle I’itération constante et initialement consciente
d’une expérience vécue au sein d'innombrables générations successives peut se transformer en une
manicre d’étre instinctuelle par la force de 1’habitude, il reste a mieux comprendre comment

Nietzsche envisage lui-méme, et de maniére plus détaillée, la transformation de la vie instinctuelle®.

Pour y parvenir, les pages qui suivent vont expliciter en premiére partie un argumentaire se
déployant sur plusieurs fronts, faisant état que ni la volonté ni la conscience, ni par extension 1’acte
de volition consciente, sont dans un état d’exception dans les écrits de Nietzsche par rapport aux
luttes instinctuelles au sein de 1’étre humain. Ces luttes infra-conscientes étant en lui a la fois
omniprésentes, mais dissimulées, il en ressort qu’une ignorance régne communément sur les
mobiles derriére la maniére de penser et d’agir de I’étre humain — comme ont pu en témoigner les
analyses antérieures sur la volonté fondamentale de ’esprit (Grundwillen des Geistes). Avant tout,
il sera possible de constater que Nietzsche adopte un scepticisme critique a I’endroit de la croyance
selon laquelle la volonté humaine se détermine a quelque chose librement, c’est-a-dire sans liens
de dépendance a des causes antérieures; se servant partiellement de 1’analogie gastro-entérologique
pour développer les points de sa critique. A travers cette derniére, la volonté humaine est envisagée
comme ¢étant toujours redevable a la vie instinctuelle; les luttes infra-conscientes des instincts
informant celle-ci, qui ne peut étre que son reflet. La croyance en la liberté de la volonté humaine
allant de pair avec I’ignorance d’une fatale prédétermination instinctuelle qui conteste le libre

arbitre.

La problématique entourant la capacité de transformer la vie instinctuelle sera par la suite abordée
dans le contexte de la critique nietzschéenne a I’endroit de la croyance en une conscience (avant
tout morale) pleinement autonome, c’est-a-dire épargnée de toutes influences externes. En revenant
aux hypothéses anthropogéniques de Nietzsche, il sera possible de constater comment
I’affermissement de I’instinct grégaire, ainsi que 1’affaiblissement dans la mémoire inconsciente

d’autres instincts rivaux, sont devenus un vecteur de transformation majeure de la vie instinctuelle

4 La vie instinctuelle étant composée de pulsions (7riebe) ou d’instincts (Instinkte), ces termes sont a peu prés
équivalents dans le lexique nietzschéen. Le premier (7rieb) désigne davantage une poussée, tandis que le second
(Instinkte) désigne souvent un réflexe naturel et automatique, vraisemblablement ancré dans le patrimoine héréditaire
par un ¢élevage durable et formateur.

148



humaine. Que I’émergence de ’instinct grégaire meéne au développement d’une conscience qui en
vient a subvertir la croyance en la liberté de conscience par la dépossession de ce que 1’étre humain
croit le plus chérement posséder, ¢’est-a-dire I’autonomie de sa conscience morale, il n’en demeure
pas moins qu’elle signale, selon Nietzsche, la fin de certaines conditions d’existence par
I’introduction de conditions tout a fait nouvelles. Un saut de conditions de vie primitives vers un
état plus civilisé qui n’aurait pu voir le jour sans qu’un élevage ne se soit notamment effectué dans
des conditions de vie spécifiques pour fortifier I’instinct grégaire dans la mémoire inconsciente de

I’humanité.

I s’ensuit qu’en continuité avec les croyances ancestrales et fondamentales antérieurement citées
en exemple — concernant la causation, ’identification, la substantialisation, le raisonnement
logique —, constituant une part de I’horizon dans lequel I’€tre humain s’est fait et fait toujours sens
du monde — constituant, pour ainsi dire, une part de son étre au monde —, il se trouve qu’une
croyance fondamentale supplémentaire, tout aussi partagée, porte sur la capacité de I’étre humain
a pouvoir exercer son libre arbitre grace a sa volition consciente : soit, cette croyance en la capacité
de la volonté humaine a pouvoir se déterminer a quelque chose librement (sans causes antérieures)
et a la conscience (avant tout morale) de chacun d’étre pleinement autonome (sans influences
externes). Fomentée par la psychologie la plus primitive selon Nietzsche, la volonté se voit ainsi
congue comme la cause premicre d’une action, comme la capacité¢ d’un « moi » substantialisé
parvenant consciemment a passer ses commandes a travers elle; suivant toujours la supposition
rudimentaire d’un sujet (volontairement cause) d’une action (effet). Croyance erronée, mais malgré
tout productive pour se prémunir contre le manque de prévisibilité et la réalité toujours empreinte
du caractére du devenir qui y contribue’, 1’étre humain 1’ aurait assimilée (einverleiben ou aneignen)
et soutenue, selon Nietzsche, au point de penser qu’aussi longtemps que sa volonté ou sa
conscience ne sont pas contrariées par des forces antagonistes, il est possible pour lui de jouir d’une

pleine et entiere liberté.

Abordés plus en détail, en deuxiéme partie, seront les moyens mobilisés pour néanmoins essayer

d’exercer une influence sur la vie instinctuelle humaine. La volonté de diriger les activités de la

> Comme le souligne de maniére appropriée Giinter Figal, la croyance en la substantialité de I’étre — comme
I’exprime I’identité du « moi » — contribue & l'oubli du devenir (Werdensvergessenheit). FIGAL, Guinter. (1999).
Nietzsche: Eine philosophische Einfiihrung. Stuttgart : Editions Reclam. p. 56.

149



mémoire et I’oubli pour tenter de configurer la vie instinctuelle, et de la sorte, favoriser I’émergence
et ’affermissement d’une certaine maniére de penser et d’agir sera en particulier traité. Car on peut
en effet supposer que former a une maniére de penser et d’agir est en réalité 1’objectif ultime de
tout élevage continu de 1’étre humain. Comme technique, 1’¢levage implique notamment des efforts
pour mobiliser la faculté d’assimilation (Ia mémoire) et la faculté d’évacuation (I’oubli) de chacun.
Des efforts qui trahissent la volonté de diriger ces activités respectives dans 1’espoir d’exercer une
incidence notable sur les possibilités de la pensée et de 1’action. A terme, si I’élevage est soutenu
et reproduit au fil du temps, celui-ci peut favoriser la transformation de la vie instinctuelle selon

Nietzsche, engendrant une nouvelle maniere d’étre au monde.

Ces tentatives visant a transformer la vie instinctuelle par le biais d’un €élevage trahissent en méme
temps la réalité selon laquelle 1’étre humain habite toujours un monde ou il se croit libre : son acte
de volition consciente se voulant garant de cette liberté. Ce serait fort de cette croyance, elle-méme
fortifiée par un élevage intellectuel et social qui la fomente (par I’éducation, les institutions et bien
plus), que I’étre humain se croit bien souvent maitre de ses actions, et par extension, de son sort.
C’est pourtant ici que la pleine signification du scepticisme de Nietzsche va se découvrir en
derniére partie — un scepticisme qu’il faut dire critique, mais productif —, parce qu’il s’affaire entre
autres a ouvrir de nouvelles perspectives. Il révele spécifiquement des causes antérieures a la
volonté et des influences externes sur la conscience morale humaine, voire plus généralement la
prédétermination fatale qui est pourtant le propre de tous les animaux, sans que 1’étre humain fasse
exception. Son scepticisme se prononce de la sorte contre 1’idée selon laquelle la volonté et la
conscience morale humaine sont garantes d’une pleine et enticre liberté. Mais ce faisant, ¢’est-a-
dire en déchargeant I'étre humain du poids qu'il porte en croyant pouvoir jouir d’une pleine et
entiere liberté en raison de sa prétendue maitrise sur son sort au moyen de 1’acte de volition
consciente, Nietzsche cherche a défricher lui-méme une nouvelle maniére d’étre au monde, capable
de dégager une liberté de pensée et de conscience jusqu’alors peu considérée. Quitte a présenter
une refonte du partage de ce que I’humanité doit dorénavant assimiler, puis consolider en mémaoire,
et ce qui doit (ou peut) dorénavant étre évacué par I’oubli. Et, dans la méme mouvance, quitte a
¢branler quelques croyances millénaires dans 1’espoir de transformer la vie instinctuelle, en quéte

d’un avenir plus prometteur pour ceux, peu nombreux, qui en ont la force.

150



Nietzsche fait ainsi le pari qu’un accroissement du savoir sur la vie instinctuelle ouvre la voie a
pouvoir la transformer. La transformation de la vie instinctuelle qu’il envisage grace a un nouvel
¢levage n’est pas illimitée cependant, car plusieurs de ses €crits se concentrent en particulier sur la
nécessité de libérer la pensée humaine d’une certaine conscience morale accablante — cette derniére
étant intimement liée a la genése du grégarisme et a I’idée du libre arbitre. Nietzsche considére
ainsi qu’il est possible d’influer sur la vie instinctuelle en prenant acte d’un nouveau savoir qui,
avec le temps, peut devenir instinctif, si bien qu’une nouvelle manieére d’étre au monde peut se
manifester. En réalité, la tension apparente entre, d une part, la critique nietzschéenne de I’idée que
I’étre humain soit doté de libre arbitre — alimentant une prise de position incompatibiliste — et,
d’autre part, le souci tout aussi présent d’encourager a un nouvel élevage capable d’assurer un
avenir plus prometteur, n’est que de surface. Comme il sera démontré sans tarder, cette tension
n’en est pas une, car, selon Nietzsche, la reconnaissance des raisons de 1’absence de liberté devient

un moyen par lequel la pensée et la conscience morale humaine peuvent véritablement se libérer.

5.2. La liberté de la volonté au regard de la gastro-entérologique

La critique sceptique que formule Nietzsche a I’endroit de la croyance selon laquelle la volonté
humaine se détermine a quelque chose librement, c’est-a-dire sans liens de dépendance a des causes
antérieures, est a facettes multiples. Elle comprend entre autres une remise en question de ’unicité
de la volonté® ou méme de la conception qu’on s’en fait comme « faculté »’ (c’est-a-dire comme
capacité), une critique de la substantialisation d’un « moi » cause de ses actions®, une pointe a
’endroit de la vanité humaine’, et plus encore. Bien plus qu’une simple critique soulignant le
manque de finesse et de nuance de croyances fondamentales, le scepticisme de Nietzsche, comme
il en a été question précédemment, ne s’épuise pas dans la critique mais vise toutefois a ouvrir de
nouvelles perspectives sur la condition humaine. Pour centrer le propos, afin de mieux saisir tout

le sens que prend ce scepticisme a 1’endroit de la croyance selon laquelle la volonté humaine se

®JGB, § 19.
7GD, § 5 de « La « raison » dans la philosophie ».

8 GD, § 3 de « Les quatre grandes erreurs » et § 5 de « La « raison » dans la philosophie ».

MATI, § 50.

151



détermine a quelque chose librement, I’analogie gastro-entérologique peut de nouveau étre un
précieux support en raison de sa valeur explicative — en prenant plus particuliérement la fonction
psycho-physiologique qu’est la faim comme cas de figure. C’est que celle-ci est notamment
envisagée par Nietzsche comme une pulsion'® (Trieb), et ultérieurement, comme une forme plus
spirituelle d’un instinct de puissance!!. Qu’il la décrive autrement dans ses fragments posthumes —
préférant parfois 1’idée que la faim soit un état chimique dans lequel 1’affinité pour d’autres choses
est grande!? — elle est néanmoins décrite en derniére instance comme une forme spécialisée et
tardive de I’instinct (eine spezialisirte und spdtere Form des Triebes), souvent au service d’un

instinct supérieur comme celui de la conservation ou de la croissance'>.

Ce serait par une volonté a premiére vue indépendante de toute vie instinctuelle que chacun en
vient a combler sa faim, réussissant ainsi a démarrer les futures activités infra-conscientes du
systéme digestif lorsque le corps est nourri. A titre d’exemple : le choix délibéré des aliments
ingérés peut provoquer de 1’indigestion, dérégler un processus interne qui ne le serait pas
autrement, tout comme la décision de retarder volontairement 1’activité normale d’évacuation.
Cette apparente capacité d'effectuer des choix et d’adopter une conduite autonome par un acte de
volition consciente fomentent ensemble le sentiment d’étre libre. Or, cette liberté dépend justement
de I’interprétation d’un sentiment isolé, et plus particulicrement selon Nietzsche, du fait qu’on ne
voit pas la totalité des causes antérieures ayant mené au jaillissement de la faim. Celle-ci surgit
brusquement et apparait isolément comme cause d’elle-méme, quelque chose d’inconditionné et
sans motif apparent. Semblant reprendre la conception emersonnienne de la fatalit¢é comme «
unpenetrated causes »'*, Nietzsche souligne qu’on ignore les antécédents déterminants qui la font
jaillir, répondant en fait, et avant tout, a de multiples exigences implicites mais primaires, comme
la conservation, la croissance, la régulation, et bien d’autres exigences qui ne sont pas d’emblée
évidentes : « Nous avons faim, mais originellement, nous ne pensons pas que 1’organisme veut étre

conservé, au contraire ce sentiment semble s’ imposer sans raison ni but, il s’isole et se tient pour

10 KSA. NF-1880, 9:6[7].

I'KSA. NF-1887, 12:9[151].

12 KSA. NF-1883, 10:7[25].

3 KSA. NF-1887, 13:11[121].

14 EMERSON. The Conduct of Life. p. 27.

152



sans motif. Donc : la croyance a la liberté du vouloir est une erreur originaire de tout ce qui est
organique [der Glaube an die Freiheit des Willens ist ein urspriinglicher Irrthum alles
Organischen], remontant a aussi loin qu’existent en lui les impulsions du logique; la croyance a
des substances inconditionnées et a des choses identiques est de méme une erreur originaire, donc

antique, de tout ce qui est organique »'°.

La faim entraine en plus d’entreprendre des actions qu’on pense mettre en ceuvre de son plein gré,
tandis qu’on n’est pas libre de vouloir autrement. Tout comme les instincts de 1’organisme qui le
sous-tendent, la faim jaillit plus qu’elle n’est choisie par un acte de volition consciente. La preuve
en est qu’on ne peut I’endiguer, étant déterminée par des causes antécédentes — les volontés de
consommer, d’assimiler, d’incorporer, de croitre, de réguler et plus encore — qui la font surgir
jusqu’a la volonté consciente d’agir. Il apparait pourtant qu’on serait tout de méme en mesure
d’obtempérer et de décider librement de ne pas combler cette faim, en optant, par exemple, pour
une gréve de la faim, le jeline ou une diéte stricte. Mais Nietzsche affirme encore et toujours que
la liberté de la volonté, méme dans ces cas limites, n’est qu’apparente. Est pris en exemple, entre
autres « le péché héréditaire de la raison, [ 'immortelle déraison »'° du diététicien de la Renaissance
italienne Alvise Cornaro, qui prescrivait « une diéte étroite, comme recette d’une vie longue et
heureuse — autant que vertueuse »'’. Il voyait « dans sa diéte la cause de sa longévité : tandis que
la condition premiére pour vivre longtemps, I’extraordinaire lenteur dans l’assimilation et la
désassimilation [Stoffwechsels], la faible consommation des matieres nutritives, étaient en réalité
la cause de sa dicte. Il n’était pas libre de manger beaucoup ou peu, sa frugalité ne dépendait pas
de son « libre arbitre » : il tombait malade dés qu’il mangeait davantage »'®. 1l s’ensuit pour
Nietzsche que I’action humaine est inlassablement prédéterminée par la nature instinctive,
motivant a penser et agir d'une certaine maniere; le métabolisme (Stoffwechsels) de Cornaro étant
la cause derriére sa diete, et non 'inverse. La prise de conscience d’une volonté, qui peut
s’exprimer a travers des prescriptions (diététiques, morales ou autres), n’est alors pas le guide de

I’action qu’on suppose communément. La volition consciente est plutdt le produit de ce qu’on veut

SMAT, § 18.
16 GD, § 2 de « Les quatre grandes erreurs ».
17GD, § 1 de « Les quatre grandes erreurs ».

18 Idem.

153



de maniere instinctuelle. Volontés, pulsions, désirs, préférences s’imposent, et que le langage
permette d’exprimer ceux-ci consciemment n’annule aucunement leur imposition. Vouloir faire
une greve de la faim, jeliner ou suivre une di¢te ne change rien au fait que toute volonté a le
caracteére d’une prédétermination coercitive; 1’acte de volition consciente ne porte personne a
I’extérieur du dynamisme de I’économie mentale déterminée par la lutte des instincts; reflétant
encore une fois I’immanence de mobiles non-pensés & méme la pensée, et maintenant, a méme

I’action.

L’étre humain méne ainsi sa vie en croyant qu’il est libre aussi longtemps que sa volonté n'est pas
contrariée par des forces antagonistes. L’inverse est toutefois effectivement vécu selon Nietzsche
: toujours enchainé a ses volontés instinctuelles, la liberté n’est que le sentiment de ne plus sentir
la pression qu’exercent ses chaines!®. Un sentiment de liberté qui est le plus vigoureusement vécu
lorsque la volonté humaine se déploie sans embiiches, lorsque la faim se voit comblée par exemple,
ou en surmontant une pulsion antagoniste voulant mettre un terme a sa gréve de la faim, son jetine
ou sa di¢te. En I’occurrence, dit Nietzsche, un sentiment de puissance se confond avec celui d’étre
libre, vécu comme tel puisqu’on en vient d’autant plus profondément a oublier les contraintes de
sa condition; c’est-a-dire comment les instincts et pulsions sont plus déterminants que 1’acte de
volition consciente, qui ne peut étre que leur reflet explicite. Dans la méme veine, Nietzsche va
jusqu’a avancer dans quelques-unes de ses hypothéses anthropogéniques que la croyance en la
liberté de la volonté provient vraisemblablement d’une ancienne classe dominante ayant pu exercer
sa puissance. Car seule dans une classe dominante vis-a-vis de plus faibles aurait pu surgir, et de
maniere vigoureuse, le sentiment de liberté qui accompagne 1’exercice sans encombre de sa volonté

et par extension, de sa puissance®’.

Au méme titre que la dignité humaine se veut rehaussée par la subtilisation d’une nature avant tout
animaliere, la croyance (enracinée dans le monde organique) tout aussi fondamentale que naturelle
en la liberté de la volonté humaine germe de 1’oubli d’une fatale prédétermination qui conteste le
libre arbitre; la subtilisation de la nature humaine allant évidemment de pair avec I’ignorance qui

regne quant a I’imposition discrete de la vie instinctuelle sur la pensée et I’action humaine. Une

YMATL, § 11. Voir également : MA 11, § 9 et § 10.
20 MATL § 9.

154



subtilisation qui, pourtant, comme avec 1’émergence du langage et de la morale, se rallie a I’effort
d’¢élever 1’étre humain au-dessus de sa condition premiére. Ce qui sera abordé prochainement,
révélant en quoi I’affermissement dans la mémoire inconsciente de certains instincts et
I’affaiblissement de d’autres sont devenus des vecteurs de transformation pour s’élever a I’extérieur

de conditions de vie primitives.

5.2.1. La liberté de conscience au regard de 1’instinct grégaire

Des instincts qui informent subtilement 1’action humaine, Nietzsche avance que certains d’entre
eux finissent par dominer et s’affermir, alors que d’autres s’affaiblissent ou se voient relégués a
disparaitre; suivant également une logique décrite par Richard Schacht sous I’adage du « use it or
lose it »*!. Par le fait méme, tous les instincts ne sont pas égaux en force dans la lutte qui les unit,
ou méme agencés de la méme maniere d’un individu a I’autre. Certains prennent les commandes
pour un temps, alors que d’autres sont subjugués, et ils se font concurrence. Sans que cette
concurrence soit toujours consciemment manifeste, une organisation hiérarchique de la vie
instinctuelle peut néanmoins émerger au sein de 1’étre humain. Une hiérarchie des instincts qui en
vient a refléter une maniere d’étre au monde qui intéresse Nietzsche, surtout lorsque celle-ci est

culturellement valorisée au point d’en vouloir sa reproduction.

Plus particulierement a 1’aune de plusieurs de ses hypotheses anthropogéniques, il apparait que
« I’instinct grégaire » (Heerden-Instinct) — comparable a ce titre a « I’instinct de comédien »
(schauspielerische Instinkt) ou au « mimicry animal » (Thieren mimicry)** — est devenu, selon
Nietzsche, I'une des forces instinctuelles dominantes toujours reconduites au coeur de 1’espece
humaine. Un instinct qui, sous toutes ses dénominations>*, serait tout particuliérement significatif

en émergeant notamment sous la contrainte de la coexistence humaine. Toujours d’actualité a

2! SCHACHT. Nietzsche and Philosophical Anthropology. p. 121.
2 Fw, § 361.

23 Linstinct du troupeau (Heerden-Instinkt) et toutes variantes comme I’instinct de l'animal du troupeau (Instinkt des
Heerdenthiers), I’instinct du peuple (Instinkt des Volkes), I’instinct populiste (pébelmdinnische Instinkt), I’ instinct de
solidarité (Instinkt-Solidaritdt), I’instinct du plus grand nombre (/nstinkt der Meisten), etc.

155



travers diverses prescriptions morales**, sa pertinence se révéle ici d’autant plus que ’on peut
constater comment 1’émergence de cet instinct en vient a subvertir la croyance en la liberté de
conscience. C’est que I’instinct grégaire se serait greffé¢ suivant Nietzsche au développement de la
conscience morale. Instinct toujours affermi par un élevage coercitif depuis des temps reculés,
celui-ci permet en effet de démontrer une certaine dépossession de ce que I’étre humain croit
posséder le plus chérement, c’est-a-dire 1’autonomie de sa conscience morale, dans la mesure ou
cette derniere est fréquemment moins la sienne que la toile de fond d’une maniére de penser et
d’agir collective — en tant qu’expression profondément enracinée du grégarisme. Suivant toujours
les hypotheses anthropogéniques nietzschéennes, une étude critique s’impose ici pour éclaircir ce
point, d’autant plus que la problématique entourant la capacité de transformer la vie instinctuelle

de I’étre humain peut a nouveau étre abordée.

En phase avec de nombreuses théories contractualistes, Nietzsche préconise dans plusieurs
hypothéses anthropogéniques qu’une paix relative a dii forcément s’installer parmi les hommes
primitifs. La conclusion d’un bellum omnium contra omnes d’une époque primitive est d’abord
envisagée a partir de ses réflexions sur I’origine du langage, puisqu’une « législation du langage »*
rendant possible la consolidation de I’expérience humaine aurait contribué a y mettre fin. Mais a
partir de ses ouvrages plus tardifs, on observe 1’abandon de cette idée, méme si son noyau demeure :
a savoir qu’ultimement, la plupart des hommes primitifs ont dii souscrire a une forme d’autorité
afin d’assurer leur survie. S’écartant de 1’idée d’un contrat social signé sous le signe de la bonne
entente, les descriptions plus tardives de La généalogie de la morale avancent plutdt que c’est
I’autorité d’une classe dominante, peuplée de membres peu nombreux, qui aurait impos¢ a tous un
état de paix relatif?®, possiblement méme aurait imposé les débuts d’un langage rudimentaire dans

le but de rendre la coexistence humaine plus réguliére et prévisible pour chacun?’. Parmi

I’indéniable variété instinctuelle et I’acception trés large que Nietzsche accorde a ce qui reléve de

24 JGB, § 202. Aussi : KSA. NF-1885, 11:34[176].
25 UWL, p. 209.

26GM, 1L, § 17.

Y GM, 1, § 2.

156



'« instinct » (Instinkt)*®, de méme qu’a la typologie humaine qui en découle, il est avancé qu’un
« instinct de liberté »2° (Instinkt der Freiheit) se serait exprimé parmi les effectifs de la classe
dominante; intimement lié a leur privilége sur les plus faibles qu’eux’’. Un instinct qui s’incarne
notamment dans la volonté animali¢re d’agir sans arriére-pensée, suivant sa capacité de s’arroger
un droit sur autrui, par cruauté et violence, pour asseoir son autorité au besoin. A D’état civilisé,
"« instinct de liberté » motive I’action criminelle’!, mais dans un contexte tout autre, celui dans
lequel la « camisole de force sociale »*? (die sociale Zwangsjacke) qu’est la morale de 1’état civilisé
est en voie d’étre revétue — soit a I’état encore sauvage et primitif —, cet instinct contribue a assurer
par la force une certaine cohésion sociale. Semblant rejoindre certaines idées de Francis Galton3?,
I« instinct de liberté » témoigne dans la pensée nietzschéenne du fait que certaines maniéres d’étre

instinctuelles, productives par le passé, peuvent néanmoins égarer lorsque les conditions de vie se

voient changées. N’étant donc pas un guide parfait pour 1’action humaine, I’évaluation de la

28 Sans étre exhaustif, I’acception que donne Nietzsche a ce qui reléve de « instinct » (Instinkt/Instinct) se veut en
fait trés large, alors qu’il peut étre question dans ses ouvrages de I’instinct de puissance (Instinkt fiir Macht),
I’instinct de croissance (Instinkt fiir Wachsthum), 1’ instinct pour la vie (Lebens-Instinkt), I’instinct de conservation
(Selbsterhaltungs-Instinkt), comme il en a été question jusqu’a présent. Mais aussi, de I’instinct de conservation de
l'esprit (Selbsterhaltungs-Instinkt des Geistes), I’instinct d'atrophie de 'esprit (Instinkt-Verkiimmerung des Geistes),
I’instinct de peur (Instinkt der Furcht), ’instinct de bonheur ({nstinkt fiir das Gliick), I’instinct de pureté (Instinkt der
Reinlichkeit), ’instinct de spiritualité (Instinkt der Geistigkeit), I’ instinct de duplicité (Instinkt-Doppelziingigkeit) et
encore plus, comme I’instinct de la voie détournée (Instinkt fiir Schleichwege), ’instinct de la diminution de I'homme
(Instinkt der Verkleinerung des Menschen), I’ instinct historique (historischer Instinkt), I’instinct de la haine (Instinkt-
Hass), ’instinct de la fausseté (Instinkt-Falschheit), I’instinct d’affirmation (Jasagende Instinkt), ’instinct de la
vengeance (Instinkt der Rache), I’instinct de la sécurité (Instinkt-Sicherheit), I’instinct de la restauration de soi
(Instinkt der Selbst-Wiederherstellung), I’instinct de la cruauté (Instinkt der Grausamkeit), I’instinct de vouloir punir
et juger (Instinkt des Strafen- und Richten-Wollens), ’instinct de lassitude (Instinkt von Ermiidung), I’instinct de
médisance (Instinkt der Verleumdung), ’instinct de rapetissement et suspicion de la vie (Verkleinerung,
Verddchtigung des Lebens), etc.

2 GM, 1L, § 2.

30 De la lutte des instincts au sein de chacun peut résulter un certain accord hiérarchisé; il y a de la sorte des instincts
qui dominent et d’autres qui s’inclinent et peuvent se retirer. Mais bien identifiés, leur agencement hiérarchique
ouvre la voie a une typologie physio-psychologique et culturelle de I’étre humain. Ce qui explique que Nietzsche
traite notamment de 1’instinct du théologien (Theologen-Instinkt), I’instinct du prétre (Priester-Instinkt), I’instinct de
décadence (décadence-Instinkt) de Wagner, I’instinct du ressentiment (/nstinkt des ressentiment) de Saint-Paul,
I’instinct juif (jiidische Instinkt), 1’instinct « maternel » (;, miitterlicher * Instinkt) et autres types. On peut ajouter :
I’instinct du troupeau (Heerden-Instinkt), de méme qu’il est question de I’instinct des « maitres » nés (Instinkt der
geborenen ,, Herren ), I’instinct de faiblesse (Schwdche-Instinkt), I’instinct de guérisseur (Heilkiinstler-Instinkt),
I’instinct de médiocrité (Instinkt der Mittelmdssigkeit) et bien plus.

31 GD, § 45 de « Flaneries inactuelles ».
2GM, 11, § 2.
33 GALTON. Inquiries into Human Faculty and its Development. p. 62.

157



contribution productive d’un instinct demeure toujours relative aux conditions de vie dans lequel

il s’actualise.

Or, durant cette période reculée, primitive et sauvage, telle que déja soulignée dans un chapitre
antérieur, la justice se caractérisait par le respect réciproque de forces a peu pres égales qui
considéraient qu’une lutte visant a la suprématie engendrait davantage de perte que de gain, tout
comme était juste I’imposition de sa volonté par la force sur les plus faibles qu’elle®*. Découlant

t3 se serait formé

alors des rapports de forces naturellement établis, un troupeau fragile et chancelan
;. < ey . . . 36 - , .

avec des membres désireux de se soumettre a une autorité qui puisse les guider”®. L’intégration au

groupe et I’obéissance a 1’autorité supérieure seraient ainsi devenues un souci focal pour tous ceux

en position de faiblesse, puisque durant I’histoire plus primitive de 1’étre humain, ¢’était pour lui

une punition de se sentir seul, isol¢, d’étre individu. Une peur de la marginalisation animait les

membres du troupeau, comme le souligne Nietzsche :

[...] durant les époques les plus longues et reculées de I’humanité [In den ldngsten
und fernsten Zeiten der Menschheit], il n’y avait rien de plus terrifiant que de se sentir
individu. Etre seul, avoir une sensibilité singuliére, ni obéir ni commander, avoir le
sens d’un individu — ce n’était pas alors un plaisir, mais au contraire un chatiment;
on ¢était condamné « a I’individu ». La liberté de penser était ressentie comme le
malaise méme. Alors que nous éprouvons [a présent] dans la loi et I’insertion dans
un ordre comme une contrainte et un dommage, on éprouvait alors dans 1’égoisme
comme une chose pénible, une véritable détresse [...] car toute misere et toute peur
étaient liées a la solitude.’

Misére et peur — de la marginalisation, de la cruauté, de la violence du plus fort, et bien plus encore
— ont donc été des instruments mobilisés par la classe dominante pour élever au grégarisme, pour
que chacun retienne en mémoire ses obligations envers le troupeau, et pour rendre plus docile,
prévisible et domestiqué®®. D’apres ses hypothéses anthropogéniques, on sait que Nietzsche décrit

I’oubli comme étant plus naturel a I’€tre humain en ces temps primitifs. D’ou la nécessité, suivant

¥ GM, 1L, § 17.

33 KSA. NF-1885, 11:34[85].

3 KSA. NF-1882, 10:3[1].
3TFW, § 117. Voir aussi : M, § 9.
BGM, 11, § 15.

158



plusieurs de ces mémes hypothéses, d’avoir déployé des efforts pour renforcer une mémoire
humaine encore fragile. Lorsque s’est formé le troupeau peuplé de membres désireux de se
soumettre a une autorité qui puisse les guider, la coexistence a rendu indispensable d’élever
(heranziichten) au respect de ses obligations a 1’égard des autres, chacun devenant ainsi responsable
de ses actions. Toujours sous la contrainte de cette autorité qui punit sévérement tout manquement
aux obligations, I’étre humain se serait alors graduellement formé une mémoire contribuant a
guider son action; faire souffrir étant devenu, selon Nietzsche, la mnémotechnique privilégi¢e
soutenant justement les efforts visant a régler la conduite de chacun. A l'encontre de ceux dont les
actions avaient des répercussions négatives pour le troupeau, ce dernier assurant normalement la
sécurité d’une paix relative, les condamnations et punitions violentes exercées par les membres de
la classe dominante permettaient, avance Nietzsche, de racheter en quelque sorte la faute d’un écart
de conduite, et ce, tout en participant a la formation de la mémoire et a I’émergence concomitante
d’une conscience morale. En proie a la colére, les membres de la classe dominante concevaient une
équivalence entre la faute de 1’écart de conduite et son rachat par le chatiment®®, sans que 1’exercice
a la responsabilisation soit d’emblée explicite pour tous en ces temps reculés. Méme s’il 1’est
devenu, bien plus tard, a une époque ou la cruauté s’est transformée en spectacle par la lapidation,
la roue, le supplice du pal, la lacération, 1’écrasement sous les pieds de chevaux, 1’ébouillantage,
I’excision et bien plus encore. Marquant « du fer rouge ce qui doit rester en mémoire; [car] seul ce
qui ne cesse de faire mal reste dans la mémoire »*°. C’est notamment pour se prémunir contre les
condamnations et punitions violentes aux mains d’une classe dominante que 1’étre humain serait
devenu plus pondéré, et sa conduite, plus « morale ». C’est ainsi que la coexistence humaine a
contribué a élever un étre plus « uniforme, conforme a ses semblables, régulier, et par suite

prévisible »*! pour tous.

C’est dans ce contexte décrit par les hypotheses anthropogéniques de Nietzsche, c¢’est-a-dire sous
la contrainte d’une autorité, que 1’instinct grégaire se serait alors développé, plus particuliérement

érigé au départ contre tout individualisme au profit d’un conformisme; ce dernier étant soit accepte,

¥ GM, 11, § 4.
40 GM, 11, § 3.
AGM, I, § 1 et § 2.

159



soit imposé, le troupeau ne pouvant souffrir des largesses de I’individu*?. L’instinct grégaire serait
ainsi né du désir de la classe dominée « d’éliminer un déplaisir qui menace et de se défendre contre
lui au profit de chacun des individus », créant ainsi I’édification de « I’alliance la plus ancienne »**.
Tout le travail mnémonique cherchant a affermir dans la mémoire (inconsciente) cet instinct a la
grégarité s’exprimerait toujours selon Nietzsche dans les prescriptions autoritaires, morales ou
étatiques, qui invitent a observer un code de conduite au profit de la collectivité. N’étant plus celles
imposées autrefois par quelques hommes primitifs ayant le privilége de la force, soit celles
imposées par ceux qui €rigeaient leurs propres directives, il n’en demeure pas moins que la morale
(comme I’autorité étatique) invite « I’individu a devenir fonction du troupeau et a ne s’attribuer de
valeur que comme fonction »**; la variabilité des idéaux moraux ne cessant jamais de trahir qu’ils

sont presque toujours 1’expression de « I’instinct du troupeau dans lindividu »*, visant a

provoquer un affaiblissement concomitant de « I’instinct de liberté ».

Nietzsche congoit en fait ’apparition de la conscience morale comme étant un produit tardif du
travail « préhistorique »*® de ’humanité. Intimement liée a I’émergence de I’instinct grégaire?’, il
associe également la conscience morale a I’émergence du langage, dont elle dépend*®. L hypothése
de Nietzsche a ce sujet se formule de sorte que : « [...] la conscience, en général, n’a pas pu se
développer que sous la pression du besoin de communiquer — dés le début ce n’était que dans les
rapports d’homme a homme, particulierement entre celui qui commande et celui qui obéit, que la
conscience était nécessaire, utile, et qu’en fonction du degré de cette utilité elle arrivait a se

développer. La conscience n’est en somme qu’un réseau de liens entre les hommes, — et ce n’est

42 KSA. NF-1884, 11:27[30].
BMAIL § 98.

“FW, § 116.

4 Idem.

6 GM, 11, § 3.

47 « Die groBte Bestitigung meiner Heerden-Instinkt-Theorie gab mir jiingst das Nachdenken iiber die Entstehung
der Sprache. » KGB. Band VI. p. 251. Lettre 298 du 6 septembre 1882 & Lou von Salomé.

4 «[...] Denn nochmals gesagt: der Mensch, wie jedes lebende Geschopf, denkt immerfort, aber weiss es nicht;

das bewusst werdende Denken ist nur der kleinste Theil davon, sagen wir: der oberflachlichste, der schlechteste
Theil: — denn allein dieses bewusste Denken geschieht in Worten, das heisst in Mittheilungszeichen, womit sich die
Herkunft des Bewusstseins selber aufdeckt. Kurz gesagt, die Entwicklung der Sprache und die Entwicklung des
Bewusstseins (nicht der Vernunft, sondern allein des Sich-bewusst-werdens der Vernunft) gehen Hand in Hand. »
FW, § 354.

160



qu’en tant que telle qu’elle a di se développer : a vivre isolé, telle une béte féroce, ’homme aurait
pu fort bien s’en passer »*. Rendue nécessaire pour imposer une autorité sur autrui, et tout aussi
nécessaire pour la faire respecter, la conscience morale est donc devenue une part intégrante du
resserrement grégaire. L’ impératif rudimentaire d’un « tu dois » au sein du troupeau aurait poussé
(et pousse toujours) a prendre conscience de ses actions aupres d’autrui. Plutot que de naitre d’une
prise de conscience de soi de manicre solipsiste, Nietzsche envisage qu’émerge avant tout une
conscience de soi face a 1’altérité — ce qu’un auteur comme Bernard Williams, qui s’inspire de pres
de ces analyses nietzschéennes dans ses propres travaux, décrit comme impliquant un « internalized
other »*°. Cette conscience de soi toujours face a I’altérité étant pour Nietzsche un produit social
qui s’est développé parmi des hommes grégaires devant coexister et se surveiller afin d’assurer la

conservation du troupeau®'.

Toujours dans le contexte de I’émergence de la conscience morale, ce que Nietzsche qualifie de
« mauvaise conscience »°2 résulte d’une action dérogeant a I’instinct grégaire. L’apparition de la
mauvaise conscience est justement rattachée a un sentiment de culpabilité, s’exprimant souvent par
le remords vis-a-vis son action. Tous deux sont reliés a la croyance développée jadis en la liberté
de la volonté : soit, qu’en commentant une faute de conduite, il aurait toujours été possible d’agir

t53

autrement™. La souffrance vécue en proie au remords étant vraisemblablement une rémanence de

celle subie aux mains d’une classe dominante chatiant autrefois 1’écart de conduite.

9 Idem.

SO WILLIAMS, Bernard. (1993). Shame and Necessity. Los Angeles : University of California Press. p. 100. On note
au passage que sans adopter I’opposition relative entre les faibles (classe dominée) et les forts (classe dominante)
qu’on retrouve dans les ouvrages nietzschéens, Williams souligne, tout comme Nietzsche avant lui, le role de la
colére chez I’agresseur et de la peur chez la victime, ainsi que I’importance de leur dynamique pour I’émergence du
sentiment de culpabilité face a son action. De plus, tout comme Nietzsche, Williams met de I’avant qu’une conduite
propre aux conditions de vie primitive de ’humanité, issue de la dynamique de peur chez la victime et de colére chez
I’agresseur, peut ultérieurement se spiritualiser en action morale grace a 1’oubli : « When the conception of guilt is
refined beyond a certain point and forgets its primitive materials of anger and fear, guilt comes to be represented
simply as the attitude of respect for an abstract law, and it then no longer has any special connection with victims. »
Voir : pp. 219-222.

St Idem.
2EW, § 117.
S GM, I, § 4.

161



Pourtant, la mauvaise conscience jure a son tour avec une supposée liberté de conscience, parce
qu’elle témoigne de cette méme dépossession de ce que 1’étre humain croit le plus chérement
posséder, c¢’est-a-dire 1’autonomie de sa conscience morale. Cette derniére en vient a étre moins la
sienne qu’une réaction contraignante devant une maniére de penser et d’agir (collective) animée
par I’instinct grégaire. Le remords li¢ a un écart de conduite, voire a une faute morale, s’impose a
la conscience comme un souvenir indésirable dont il est difficile de se départir, en raison de la
résurgence de I’instinct grégaire. Révélant ainsi toute la force incarnée de cette croyance selon
laquelle il aurait été possible d’agir autrement, étant toujours libre (prétendument) de déterminer
son sort. C’est en ce sens que Nietzsche rattache le ressentiment vécu par les effectifs de la classe
dominée a la mauvaise conscience®®. Chacune de ces notions phares de ses hypothéses se
caractérise justement par une incapacité a oublier un écart de conduite perpétré par le passé : soit
celui d’autrui, dont le ressentiment envers autrui ne permet pas d’oublier, soit le sien, dont la

mauvaise conscience ne permet pas d’évacuer.

I1 en ressort que la mauvaise conscience n’aurait jamais pu émerger sans 1’autorité d’une classe
dominante, I’imposition d’une conduite favorisant la grégarité et 1’émergence de la croyance
développée par le passé en la liberté de la volonté humaine. Ce qui aurait en méme temps facilité
son développement, c’est I’état de paix et la pression sociale que cet état a fini par exercer pour se
maintenir. Pour la classe dominée, n’ayant pu exprimer son « instinct de liberté » — cette volonté
d’agir sans arriére-pensée, sans remords, suivant sa capacité de s’arroger un droit sur autrui, d’étre
cruel et violent pour imposer son autorité —, celui-ci s’est intériorisé. Parce que, toujours suivant

Nietzsche :

Tous les instincts [4lle Instinkte] qui ne se déchargent pas vers I’extérieur se tournent
vers lintérieur — c’est 1la ce que jappelle UDintériorisation de
I’homme [Verinnerlichung des Menschen] : c’est alors seulement que pousse en
I’homme ce qu’on appellera plus tard son « ame ». [...] Ces bastions terrifiants, au
moyen desquels 1’organisation étatique se protégeait contre les antiques instincts de
liberté [die alten Instinkte der Freiheit] — les chatiments sont les premiers de ces
bastions —, ont fait que tous ces instincts de ’homme sauvage, libre et nomade se
sont retournés contre [’homme lui-méme. L’ hostilité, la cruauté, le plaisir de traquer,

SAGM, L, § 11.

162



d’attaquer, de contrecarrer, de détruire — tout cela se retournant contre les détenteurs

de ces instincts : voila I’origine de la « mauvaise conscience » >°.

Entre autres par la ruse®®, des exercices préparatoires a la justification de 1’individualisme®’, une
transvaluation des valeurs de la classe dominante, un travail d’inclinaison du tempérament, des
contrats visant a régler le comportement, et aussi une ouverture a la spiritualité>®, Nietzsche s’y
prend de différentes maniéres pour rendre compte dans ses hypothéses anthropogéniques de la
maniére dont la classe dominée a pu éventuellement répandre son influence jusqu’au cceur des
effectifs de la classe dominante, comme sa mauvaise conscience et I’esprit de culpabilité qui s’y
rattache. Mais ce qu’il faut surtout retenir ici, c’est que I’émergence de I’instinct grégaire, son
développement et son affermissement au détriment de 1’instinct de liberté représentent une
transformation majeure dans la vie instinctuelle de I’humanité, et ce, pour des générations a venir.
S’ouvrant a ce qu’il puisse y avoir une transformation (ou évolution) des instincts, celle-ci
représente pour Nietzsche un véritable « saut »*° (4btrennung von der thierischen Vergangenheit,
eines Sprunges und Sturzes gleichsam in neue Lagen und Daseins-Bedingungen), signalant la fin
de certaines conditions d’existence par I’introduction de conditions tout a fait nouvelles. Un saut
qu’il croit en méme temps inéluctable®® en raison de I’élevage millénaire a 1’instinct grégaire, au
moyen de la mnémotechnie, et de ’imposition de responsabilités pour chacun a I’endroit du
troupeau. Ce « saut » se produit cependant moins en raison de la capacité a exercer son libre arbitre
que par la contrainte imposée par un €élevage continu, menant a I’émergence et a 1I’affermissement
de I’instinct grégaire, ainsi qu’a ’affaiblissement concomitant des « vieux instincts de liberté » (die

alten Instinkte der Freiheit).

Ce qui rend toutefois I’étre humain intéressant, c’est que de tous les animaux selon Nietzsche, il

serait justement le seul & s’étre « écarté le plus dangereusement de ses instincts »°!. Et on suppose

55SGM, 11, § 16.
56 GM, 1L, § 10.
STFW, § 143.
SMATL§ 111.
% GM, 11, § 16.
0 GM, 11, § 17.
61 AC, § 14.

163



ici, plus particuliérement écarté de ses « vieux instincts de liberté », s’étant retournés contre lui, au
point d’en prendre ses distances par la subtilisation de leur présence. Les instincts de liberté¢ sont
en effet inhibés, devenus latents, dus a 1’une des virtualités de 1’oubli, qualifié par Nietzsche de
« faculté d’inhibition » (Hemmungsvermégen), pouvant jeter son voile sur leur présence au méme
titre qu’il jette son voile sur I’animalité originelle de ’humanité et les transformations de sa vie
instinctuelle. Ces vieux instincts s’expriment plus rarement vers I’extérieur, comme cruauté et
violence envers autrui, mais désormais plus souvent vers 1’intérieur de chacun, comme cruauté et
violence intériorisées envers soi-méme®. A la base de sa formation préhistorique, 1’étre humain a
donc retourné contre lui ses instincts de liberté — auxquelles se rattachent entre autres 1’inimitié, la
cruauté, le plaisir de persécuter, d’attaquer, de transformer, de détruire —, s’en prenant en fait a ce
qu’il y a de plus animal en lui, le subtilisant, et ce, par le biais d’un élevage primitif menant au saut
d’une condition d’existence a une autre®>. Un saut de conditions de vie primitives vers un état
civilisé qui n’aurait pu voir le jour sans qu’un travail ne se soit par ailleurs effectué¢ en continu pour

fortifier I’instinct grégaire dans la mémoire inconsciente de 1’humanité.

Il a déja été vu a la fin du quatrieme chapitre que certaines croyances fondamentales ayant des
répercussions épistémiques et praxéologiques disposent 1’étre humain a concevoir et entretenir un
rapport régulier et déterminé au réel. Certaines d’entre elles — précédemment établies, liées a la
causation, a I’identification, a la substantialisation, au raisonnement logique — se sont d’ailleurs
vues rattachées a une maniére d’étre instinctuelle suivant Nietzsche, c’est-a-dire un mode
opératoire en provenance d’un patrimoine héréditaire issu de conditions de vie primitives,
partagées méme parmi des organismes inférieurs (niederen Organismen). Par ce mode opératoire,
’étre humain a su assurer sa survie®®, contribuer a sa croissance, a 1’élargissement de sa sphére
d’influence et habite toujours la médiatisation que ses croyances instillent pour faire sens du
monde. La croyance fondamentale en la capacité de la volonté a pouvoir se déterminer a quelque
chose librement, de méme qu’a la conscience morale de chacun d’étre pleinement autonome, méme
si erronée suivant Nietzsche, constituent pourtant des fictions productives. Ce sont d’elles

justement qu’un élevage a la responsabilisation de chacun a pu s’amorcer, a I’engagement de la

2 GM, 11, § 17.
63 GM, 11, § 18.
6 JGB, § 4.

164



parole par la promesse aupres d’autrui, a I’¢lévation au respect de I’autorité morale, et bien plus.
Fort d’un élevage préhistorique et millénaire a la grégarité, et toujours fomenté par 1’élevage
intellectuel et social jusqu’a présent, I’€tre humain habite toujours un monde dans lequel il se croit
libre et responsable de ses actions : son acte de volition consciente se voulant garant de cette liberté,
et déterminant pour sa maniére d’étre au monde. Et ce, toujours, en se doutant rarement, d’apres

Nietzsche, du réle que joue sa vie instinctuelle qui fourmille en lui, d’autant plus déterminante.

5.3. Les régentes idéologiques de la mémoire et de I’oubli

Avare de détails, la théorie heringnienne de la mémoire inconsciente sous-entend que les instincts
se développent et se manifestent lorsque les circonstances I’exigent; la formation d’une
prédisposition instinctuelle étant le signe que la nature, et plus précisément la nature humaine, ne
s’accommode pas d’un laisser-faire. L’idée qu’au fil du temps, certains instincts s’affermissent et
perdurent, alors que d’autres s’affaiblissent et se retirent, dénote également qu’une sélection a lieu
selon les circonstances vécues. Mais plus qu’un simple concours de circonstances aléatoires,
Nietzsche met davantage au clair qu’elles sont pour lui les conditions spécifiques dans lesquelles
des instincts peuvent émerger et s’affermir au point d’en transformer la vie instinctuelle et forger
la nature humaine. L’émergence et 1’affermissement de I’instinct grégaire se faisant en
concomitance avec ’affaiblissement et la subtilisation de I’instinct de liberté est exemplaire d’une
transformation majeure de la vie instinctuelle par élevage résultant d’une adaptation a des
conditions de vie spécifiques, ce qui ouvre ainsi la voie a envisager d’autres possibles

transformations de la vie instinctuelle qui suivent un parcours similaire.

Comme il en a déja été question dans plusieurs hypothéses anthropogéniques nietzschéennes, une
manicre d’étre instinctuelle peut émerger par la conquéte du réel, non seulement au nom de la
survie, mais sans s’y limiter, au nom d’un accroissement de la puissance, de la croissance, de
I’expansion de la sphere d’influence et plus encore visant a surmonter une réalité qui pose une
certaine résistance. Par contre, les conditions dans lesquelles les instincts peuvent émerger et
s’affermir ne sont pas toutes semblables, car I’étre humain mettant toujours a I’épreuve ses forces

face a une quelconque altérité, il lui arrive de manquer de force, et qu’il ne peut alors surmonter

165



une résistance. En I’occurrence, et comme il en a été question plus tot, Nietzsche rend ainsi compte
du processus d’intériorisation (Verinnerlichung) qui s’effectue en raison d’une contrainte venant
d’une force antagoniste. Cette derniére oblige a intérioriser certains instincts et mene a une nouvelle

manicre de penser et d’agir; 1’altérité pouvant étre dominée, tout autant que dominer.

Incidemment, le fait de voir émerger et s’affermir une maniére de penser et d’agir grace a une
certaine hiérarchisation de la vie instinctuelle représente en fait I’objectif ultime de tout élevage
(Ziichtung) de I’étre humain, tel qu’il est conduit par différentes forces en présence. Vecteur de
transformation, 1’élevage tente sciemment de favoriser I’émergence et 1’affermissement de certains
instincts dans la mémoire inconsciente au détriment d’autres, en faisant méme pencher la balance
dans la lutte qu’ils se livrent en chacun — espérant de la sorte configurer la hiérarchie de la vie
instinctuelle, sans que cette visée soit toujours évidente ou explicite. Le tout, selon plusieurs

ouvrages de Nietzsche, se produisant presque toujours sous la contrainte.

Dans les temps primitifs, la contrainte aurait pris différentes formes; bien qu’elle soit fréquemment
liée dans les hypothéses anthropogéniques nietzschéennes a la lutte pour I’existence, la lutte pour
maitriser le réel ou la cruauté infligée par la classe dominante a ceux qui ne respectaient pas leurs
directives ou manquaient a leurs obligations envers le troupeau. A titre d’exemple supplémentaire
donné par Nietzsche, I’élevage sous la contrainte peut aussi se comprendre comme une obligation
en provenance d’une force antagoniste devenue ensuite coutume, plus tard libre obéissance et
finalement « presque instinct »*° (endlich beinahe Instinct); alors qu’ultimement, une maniére
d’étre au monde en vient a se définir. La contrainte de 1’élevage permet justement d’élever a cette
maniere d’€tre au monde en « inclinant I’individu & une maniére de penser et d’agir qui, une fois
devenue une habitude, pulsion et passion, régne en lui et sur lui [...] »%. Nietzsche s ouvre ainsi a
la possibilité — comme bien d’autres de ses contemporains — qu’a terme, 1’exercice continu d’une
manicre d’étre au monde puisse effectivement transformer la vie instinctuelle; la distinction entre

ce qui est inhérent a la nature humaine et ce qui fut élevé en elle pouvant devenir floue avec le

S MA T, § 99.
66 FW, § 24.

166



temps®’. Lorsque I’exercice continu d’une maniére d’étre au monde nécessite par ailleurs d’étre
réadapté, un décalage entre la nature de 1’étre humain, informée par son patrimoine héréditaire, et
la volonté d’ériger un nouvel élevage intellectuel et social, tout aussi formateur, peut voir le jour.
Cette distance qui se crée entre I’héritage et 1’élevage de I’€tre humain est particulierement
soulignée par Nietzsche lorsqu’il met en évidence comment certains instincts, adaptés autrefois
dans des conditions de vie plus anciennes, peuvent devenir des guides de conduites fallacieux —
comme c’est le cas avec les « vieux instincts de liberté ». La contribution productive d’un instinct
étant toujours relative aux conditions de vie dans lesquelles il s’actualise, des tentatives visant a
s’affranchir d’un certain héritage par un nouvel élevage peuvent parfois étre requises ou méme
souhaitées. En 1’occurrence, ces tentatives visent a reconfigurer la vie instinctuelle dans 1’espoir

d’ouvrir a une nouvelle maniére d’étre au monde.

La contrainte, la cruauté, la souffrance, I’itération d’expériences vécues, les mnémotechniques,
I’incorporation dans la mémoire inconsciente font toutes partie des conditions spécifiques a
I’exercice continu qu’exige le processus d’¢élevage de I’étre humain. Mais comme en témoignent
les efforts d’affermissement de I’instinct grégaire qui provoquent conjointement un affaiblissement
et une subtilisation des « vieux instincts de liberté », comme technique, 1’¢levage dégage des efforts
simultanés pour régenter aupres d’autrui a la fois sa faculté d’assimilation (sa mémoire) et sa
facult¢ d’évacuation (I’oubli). Il en résulte ce que 1’on pourrait comparer a une « mémoire
manipulée »*® ou une « organisation de I’oubli »%%; ces facultés pouvant notamment étre sujettes a
une instrumentalisation, bien souvent a des fins idéologiques. Spécifiquement dans le contexte de
la pensée nietzschéenne, les tentatives visant a régenter a des fins idéologiques les facultés
susmentionnées, au sens d’une volonté qui cherche a carrément diriger leur activité, ne sont pas
mises de coté par Nietzsche, mais bien plutdt mises de I’avant par lui. Méme si la volonté d’exercer
une influence prédominante sur la mémoire et 1’oubli peut se déployer de différentes maniéres, au

nom de différents types d’élevage, selon la visée stratégique de forces en présence, c’est néanmoins

67 « [...] Aus der dauernden Ubung einer Verstellung entsteht zuletzt Natur : die Verstellung hebt sich am Ende
selber auf, und Organe und Instincte sind die kaum erwarteten Friichte im Garten der Heuchelei. » M, § 248.

68 RICOEUR, Paul. (2003). La Mémoire, I’histoire, I'oubli. Paris : Editions Points. pp. 97-101. Bien que décrit dans
un cadre distinct, la comparaison reste toutefois possible.

8 ROUSSO, Henry. (1987). Le Syndrome de Vichy, de 1944 a nos jours. Paris : Editions du seuil. p. 12. On peut
¢également citer au complet, parce que Rousso souligne a son tour la complémentarité interactive entre la mémoire et
I’oubli : « Car, méme étudiée a 1’échelle d’une société, la mémoire se révele comme une organisation de 1’oubli. »

167



toujours la méme volonté spécifique d’asseoir dans ’esprit le partage de ce qui doit étre assimilé,
puis consolidé en mémoire, et ce qui doit (ou peut) étre évacué par I’oubli qui s’exprime. Les
tentatives visant a régenter ces facultés — se déclinant au gré de desseins sociaux ou plus
généralement culturels — étant justement un moyen par lequel il devient possible d’¢lever a une
certaine maniere de penser et d’agir au détriment d’autres; ayant une incidence, en tant que régente,
sur les possibilités de la pensée et de 1’action. Selon la perspective que Nietzsche fait sienne, la
volonté d’influencer 1’activité de la mémoire et de I’oubli peut tout aussi bien modifier de manicre
notable la hiérarchisation qui peut s’établir au sein de la vie instinctuelle de chacun, celle-ci ayant

une portée déterminante sur toutes manicres d’étre au monde.

Les analyses de Nietzsche au sujet de I’ascétisme permettent d’approfondir I’enjeu que posent les
tentatives visant a régenter la mémoire et I’oubli. Et ce, en ce que I’ascétisme, comme pratique aux
multiples facettes — présente chez I’artiste, le philosophe, le saint et d’autres encore — cherche a
diriger 1’activité de la mémoire et de 1’oubli en ancrant certaines « idées fixes » dans 1’économie
mentale, tout en occultant d’autres qui leur font compétition. Il vise par le fait méme a régenter a

des fins idéologiques ce qui doit étre assimilé (en mémoire) et ce qui doit (ou peut) étre évacué (par

I’oubli):

En un certain sens, toute I’ascese est du méme ordre : il s’agit de rendre quelques
idées indélébiles, omniprésentes, inoubliables, « fixes» [unvergessbar, ,,fix*“
gemacht werden], afin d’hypnotiser tout le systéme nerveux et intellectuel par ces
« idées fixes » [,,fixen Ideen ‘] - et les procédures et modes de vie ascétiques sont
autant de moyens de soustraire ces idées a la concurrence [ Concurrenz] de toutes les
autres idées, de les rendre « inoubliables » [, unvergesslich® zu machen]. Plus
I’humanité a eu « mauvaise mémoire », plus effrayant est chaque fois 1’aspect de ses
coutumes; la dureté des chatiments fournit en particulier une mesure de la peine [la
lapidation, la roue, le supplice du pal, la lacération, I’écrasement sous les pieds de
chevaux, 1’ébouillantage, 1’excision et plus] qu’elle a eue a ’emporter sur 1’oubli
[gegen die Vergesslichkeit zum Sieg zu kommen] et a conserver présentes certaines
exigences primitives de la vie sociale chez ces esclaves de I’affect et du désir de
I’instant.”®

Il s’ensuit qu’a travers ces tentatives (stratégiques) cherchant a diriger 1’attention et asseoir dans

Iesprit d’autrui quelques « idées fixes » — par ce processus d’élevage qui unit mnémotechnie,

0 GM, 11, § 3.

168



amnésiotechnie et idéologie —, une volonté¢ de régenter la mémoire et 1’oubli prend forme pour
tenter de configurer la vie instinctuelle, et de la sorte, favoriser une certaine maniere de penser et
d’agir. D’une part, a travers 1"« hypertrophie de la mémoire »’!, en ce que la souffrance passée et
possible, de soi et des autres, fait en sorte que quelques obligations ou prescriptions s’ancrent dans
I’esprit pour commander ’action. Comme bien des physiologistes avant lui, Nietzsche avance a
son tour que c’est en s’en prenant au « systéme nerveux » du corps que la mémoire de I’esprit peut
rendre « quelques idées ineffacables, présentes a 1’esprit, inoubliables ». C’est au moyen de la
souffrance infligée au corps, comme ancienne mnémotechnique de la classe dominante, que la
conscience (morale) s’est par exemple fait une idée des conséquences et de I’étendue de ses

responsabilités envers autrui, de méme que la douleur qu’accompagne la violation de celles-ci’?.

La volonté de régenter la mémoire et 1’oubli prend forme, d’autre part, par I’évacuation de toutes
manieres de penser et d’agir pouvant faire compétition. Il s’ensuit que, contrairement a ce qui a
déja été soutenu ailleurs’®, Nietzsche n’envisage aucunement que 1’hypertrophie de la mémoire par
I’ancrage de certaines « idées fixes » méne nécessairement a un déclin de la fonction de I’oubli.
C’est bien plutot, comme on s’efforce de le démontrer, que I’oubli accompagne la mémoire dans
le partage de ce qui doit étre assimilé et de ce qui doit (ou peut) étre évacué en raison de leur
complémentarité interactive. L’assimilation d’une maniere de penser et d’agir étant toujours
accompagnée par la volonté conjointe d’en évacuer une autre; une certaine perspective sur le

monde en occultant forcément d'autres.

Entre autres cités par Nietzsche a titre d’exemple supplémentaire, la « foi »”*, de méme que le
« Dieu »”° chrétien et la dette encourue par I’humanité a son endroit sont quelques autres « idées
fixes » en provenance d’un idéal ascétique religieux, formant ensemble une perspective sur le

monde qui en exclut forcément d’autres. La « foi» chrétienne, pouvant étre comprise ici

"1 « La ou les autres vivants oublient et ignorent, n’intériorisant les blessures passées qu’au compte-goutte de
’autorégulation organique, la conscience des humains est une sorte de mémoire hypertrophiée, ou le vivant humain
emmagasine la somme énorme de ses souffrances passées, anticipe sur ses souffrances a venir, et intériorise toute la
souffrance possible des autres vivants. » STIEGLER. Nietzsche et la biologie. p. 116.

2 GM, I, § 3.

73 ASSOUN. Freud et Nietzsche. p. 197.
AC, § 51.

GM, 11, § 22.

169



étymologiquement en latin classique comme fides, et par extension, comme promesse ou parole
donnée, entraine un développement exagéré de la mémoire. En élevant un étre qui puisse promettre
de respecter les obligations chrétiennes, le christianisme a instauré un culte de la mémoire dans
lequel la souffrance du fils de Dieu occupe un statut particulier. Non seulement cette souffrance
devient un conduit qui permet de mieux forger la mémoire en frappant 1’imaginaire, mais c’est
notamment a travers I’incapacité a oublier ces mémes souffrances que le chrétien développe et
adhere subséquemment a une morale qui se retourne contre la source de celle-ci, voire son corps,
et plus généralement le monde sensible. En entretenant la foi au quotidien, la fidélité du chrétien
envers Dieu se voit préservée. Il lui est d’ailleurs toujours redevable, puisque le chrétien ne peut
seul rendre son da et expier le délit originel, ce qu’est le péché originel. Cette faute inoubliable
pour lequel il doit continiment demander pardon. Est alors conservé en mémoire non seulement la

présence de Dieu, mais I’ineffacable dette envers lui :

Il s’agit la d’une espece de délire du vouloir dans la cruauté mentale, qui est
absolument sans égal : la volonté de ’homme de se trouver coupable ou méprisable
jusqu’a I’inexpiable, sa volonté de se juger chati¢ sans que le jugement puisse jamais
équivaloir a la faute, sa volonté d’infecter et d’empoissonner 1’ultime soubassement
des choses au moyen du probléme du chatiment et de la faute pour se couper a lui-
méme I’issue de ce labyrinthe des « idées fixes » [,, fixen Ideen ], sa volonté d’ériger
un idéal — celui du « bon Dieu » —, afin d’acquérir devant Sa face la certitude tangible
de son indignité absolue. Oh, quelle béte insensée et affligeante que I’homme! Que
ne va-t-elle pas chercher, quelle contre-nature, quels paroxysmes d’absurdité, quelle
bestialité de [’idée font irruption dés qu’elle est tant soit peu empéchée de se faire
béte de I’action !..."®

Au méme titre qu’Harald Weinrich emploie briévement cette expression, il est 1égitime de dire que
le christianisme fait notamment vivre sous un « régime qui régen[te] la mémoire et I’oubli »”’, non
seulement a des desseins religieux, mais ce qui s’y joignent de pres, a des desseins également

politiques et moraux. Il régle, par son élevage, une maniere de penser et d’agir, qui éléve moins

6 Idem.

77 WEINRICH, Harald. (1999). Léthé : art et critique de I’oubli. (Diane Meur, trad.). Paris : Editions Fayard. p. 147.
Weinrich n’y fait que briévement allusion sans pleinement la définir, mais I’expression « régime qui régente la
mémoire et 1’oubli » est tirée de son texte sur Milan Kundera dans 1’ouvrage ci-mentionné, ou il est dit : « [...] il a dG
vivre longtemps sous un régime qui disposait de la mémoire a sa guise et I'oubli selon le bon vouloir politique [er hat
lange unter einem Regime leben miissen, das iiber Geddchinis und Vergessen nach politischem Gutdiinken

verfiigte]. » L’expression est reprise ici @ mon compte.

170



qu’il ne domestique selon Nietzsche. Tout en réservant, de plus, ’espace a I’élévation a la mémoire
des uns ou a la condamnation infernale a I’oubli des autres, reconduisant par le fait méme cette
cruauté qui accompagne dans le monde séculier la damnatio memoriae ou la relégation du fautif

au cachot ménagé que fut 1’oubliette.

Appuyé par un élevage intellectuel et social fort de la croyance en la liberté de la volonté humaine’®,

c’est ce type de régente que tente en fait de renverser de maniére productive le scepticisme critique
qu’adopte la pensée nietzschéenne. Sans que cela soit explicité par lui en ces termes, Nietzsche
s’applique néanmoins a négocier une nouvelle configuration d’étre au monde, caractérisée par une
répartition inédite de ce qui doit étre dorénavant mémorable (ou inoubliable) et de ce qui mérite
d’étre oublié. On peut dire que le scepticisme de Nietzsche est empreint de cet effort, ou plutot de
cette volonté de régenter a ses propres fins la mémoire et I’oubli au profit de son nouvel élevage.
Tout autant, comme le prétend Charles Andler, Nietzsche « grava dans sa mémoire »”° quelques
sentences viriles et autres idées lors de ses lectures pour guider sa pensée et son action, il se trouve
qu’en consignant par écrit ses propres idées, Nietzsche cherche a son tour a recréer ce méme effet
chez son lecteur. Il place inévitablement ses idées en concurrence avec d'autres, voulant malgré
tout faire vivre celles qu’il juge importantes dans la pensée et les actions des autres. Une volonté
de régenter la mémoire et I’oubli se trahit justement par le désir parfois inavoué, parfois avoué, de
rendre « inoubliable » certains aspects de sa pensée; cette derniere se sachant toujours en
compétition avec d’autres idées et perspectives antagonistes toujours imbriquées de la méme

ambition®’.

C’est aussi dans cette optique que le polythéisme de la Grece antique devient un excellent contre-

poids au Dieu chrétien dans la pensée nietzschéenne, en ce sens que les dieux grecs ont pu servir

78 « Der Begriff ,,Siinde** erfunden sammt dem zugehorigen Folter-Instrument, dem Begriff ,,freier Wille®, um die
Instinkte zu verwirren, um das Misstrauen gegen die Instinkte zur zweiten Natur zu machen! » EH, § 8.

7 ANDLER, Charles. (1958). Nietzsche, sa vie et sa pensée I : Les précurseurs de Nietzsche. La jeunesse de
Nietzsche. Paris : Editions Gallimard. p. 429.

80 Perspective dans laquelle on peut envisager par exemple la « Loi contre le christianisme » de I’Antéchrist ou toute
I’entreprise d’Ainsi parlait Zarathoustra face aux textes bibliques. Dans les deux cas, la compétition d’autorité et des
Bonnes Nouvelles est bien enclenchée. On peut d’ailleurs citer a ce propos : « L’évangélisme de Nietzsche a donc
cette signification : se savoir en opposition avec les forces de dénaturation qui ont agi pendant des millénaires, en
opposition avec tout ce qui, jusqu’alors, portait le nom d’Evangile. » SLOTERDIJK, Peter. (2002). La compétition
des Bonnes Nouvelles : Nietzsche évangéliste. (Olivier Mannoni, trad.). Paris : Editions de Mille et une nuits. p. 47.

171



de repoussoir a la culpabilité d’une faute liée a un écart de conduite. Sans rattacher I’humanité a
un délit originel dont la faute inoubliable ne peut étre véritablement expiée, la mythologie grecque
accepte bien souvent, selon Nietzsche, sans la nier, la bétise de 1’étre humain®!. Et outre ces récits
mythologiques, 1’athéisme qui anime les ouvrages de Nietzsche remodé¢le a son tour le partage de
ce qui doit étre assimilé et ce qui doit (ou peut) étre évacué, en ce sens qu’aucune dette ineffagable
envers une quelconque divinité n’est a honorer dans cette perspective. Ce qu’il introduit en
défendant ces contre-perspectives au christianisme, c’est justement une refonte de 1’idéologie
prédominante régentant la mémoire et 1’oubli, dont celle qui était jusqu’alors bien installée, entre
autres dans la mentalité chrétienne. Une refonte qui se débarrasserait de ces « idées fixes » ayant
notamment fomenté la « mauvaise conscience », rétrécissant les possibilités de la pensée et de
I’action humaine, et pareillement, écartant d’autres perspectives offrant la possibilité de nouvelles

modalités d’étre au monde.

5.3.1. Une philosophie de 1’avenir

Le scepticisme de Nietzsche entre en fonction pour défaire la « maladie des chaines »*?

causée par
les croyances fondamentales en provenance de conditions de vie primitives, et dont la conscience
morale chrétienne se veut bien souvent I’expression. Par sa critique de la liberté de la volonté et de
la conscience, mettant en évidence les causes antérieures de la premiere et les influences externes
a la source de la seconde, Nietzsche leve le voile sur ce qui détermine la nature animale de 1’étre
humain. En résulte un amoindrissement de son état d’exception supposé dans la faune, entretenu
par ces mémes croyances selon lesquelles la volonté humaine a le pouvoir de se déterminer
librement a quelque chose et sa conscience morale a le pouvoir d’étre pleinement autonome. Au
fond, son initiative s’apparente a lever le voile sur la nature animale de ’humanité que dissimule
I’état civilisé¢, de méme que toute la vie instinctuelle qui demeure presqu’invisible. Une initiative
qui participe, de plus, a subvertir la régente de la mémoire et de I’oubli que tente, entre autres,

d’établir le christianisme en s’appuyant sur la croyance au libre arbitre. Sans proposer un retour a

’état nature primitif, Nietzsche ouvre cependant la voie a révéler davantage la vie instinctuelle

SLGM, 11, § 23.
2 MA I, § 350.

172



humaine, et les transformations qu’elle a subies et peut subir, dans I’optique d’une forme de

prévoyance pour 1’avenir.

Le désir de lever le voile couvrant les phases primitives de I’humanité motive en grande partie le
développement d’hypothéses anthropogéniques dans les écrits nietzschéens, parce que : « Nous
demeurons nécessairement étrangers [nothwendig fremd] a nous-mémes, nous ne nous comprenons
pas, nous devons nécessairement nous méprendre a propos de nous-mémes [wir miissen uns
verwechseln], pour nous vaut de toute éternité cette phrase : « chacun est pour soi-méme le plus
lointain » »**. Méconnaissant sa place dans la chaine héréditaire en provenance de ses ascendants,
un voile couvre tout autant ce que la vie instinctuelle humaine partage avec des organismes
inférieurs et les animaux, que les activités d’assimilation ou d’incorporation (Einverleibung),
d’absorption spirituelle (Einverseelung), ou d’intériorisation (Verinnerlichung) par élevage y ayant
contribué. Soulignant une forme de nécessité (miissen/nothwendig), 1’étre humain se trouve
inévitablement décalé par rapport a sa propre nature selon Nietzsche. Une réalité qui découlerait
de la nature méme de la vie instinctuelle humaine qui se dissimule toujours. La faim, a titre
d’exemple, comme pulsion ou forme plus spirituelle d’un instinct de puissance, cache tout ce qui
motive son apparition, alors qu’on ne prend conscience que d’un sentiment isolé, faisant oublier
tout ce qui grouille sous elle®*. Cette dissimulation de la vie instinctuelle — cette derniére devenant
malgré tout consciente « sous forme de raison et de passion de I’esprit »% — serait pour Nietzsche
un trait caractéristique de l'existence humaine; la subtilisation de la nature animale de 1’étre humain
grace a un processus de sublimation (sublimirungen) se ralliant a cet effort visant a cacher une
condition premiére, mais sans entierement perdre son €lément de base. En raison de cette opacite,
les hypotheses anthropogéniques nietzschéennes visent justement a rendent compte des

transformations instinctuelles peuplant toujours la vie infra-consciente de 1’étre humain.

8 Traduction modifiée. GM, Vorrede, § 1.

84 « Jener Trieb, welcher in den hochsten und gemeinsten Menschen gleichmissig waltet, der Trieb der Arterhaltung,
bricht von Zeit zu Zeit als Vernunft und Leidenschaft des Geistes hervor; er hat dann ein glinzendes Gefolge von
Griinden um sich und will mit aller Gewalt vergessen machen, dass er im Grunde Trieb, Instinct, Thorheit,
Grundlosigkeit ist. » FW, § 1. Voir aussi : FW, § 247.

$SFW, § 1.

173



En méme temps, ces hypothéses ne sont pas simplement spéculatives, car un accroissement du
savoir au sujet de la vie instinctuelle permettrait d’influer sur elle grace a un nouvel élevage :
« [s]’incorporer le savoir et le rendre instinctif, cela demeure toujours une tache absolument neuve,
que I’ceil humain commence tout juste a apercevoir, que 1’on peut a peine identifier avec clarté, —
une tache qu’apergoivent seuls ceux qui ont compris que nous ne nous sommes incorporé jusqu’a
présent que nos erreurs et que toute notre conscience ne concerne que des erreurs! »%® Toute
tentative visant a influer sur la vie instinctuelle, toute tentative visant a régenter, par exemple,
I’interaction entre la mémoire et 1’oubli, si déterminante pour 1’assimilation et 1’évacuation, ou
I’affermissement et 1’affaiblissement de certains instincts, doit forcément passer par un
agrandissement du savoir entourant leur présence décisive au sein de 1’€tre humain. Ce a quoi
contribuent les hypothéses anthropogéniques, car pour influer sur la vie instinctuelle, il faut savoir

la reconnaitre :

Irresponsabilité et innocence. — La compléte irresponsabilité de I’homme a 1’égard
de ses actes et de son essence est la goutte la plus amere que doit avaler ’homme de
connaissance s’il était habitué de voir dans la responsabilité et le devoir les lettres de
noblesse de son humanité. Toutes ses appréciations, ses c¢lébrations, ses aversions
sont par-la privées de leur valeur et rendues fausses : son sentiment le plus profond,
celui qu’il portait a ’homme qui endure la souffrance, au héros, s’appliquait a une
erreur; il n’a plus le droit de louer ou de blamer la nature et la nécessité. [...]
L’habitude héréditaire d’apprécier [Mag in uns die vererbte Gewohnheit des
irrthiimlichen Schdtzens], d’aimer, de hair de maniere erronée peut bien continuer a
gouverner en nous, mais sous I’influence de la connaissance qui augmente, elle
s’affaiblira : une nouvelle habitude, celle de comprendre, de ne pas aimer, de ne pas
hair, de dominer du regard s’implante progressivement en nous sur le méme terrain,
et, dans des milliers d’années [in Tausenden von Jahren], sera peut-€tre assez
puissante pour donner a I’humanité la force de produire I’homme sage, innocent
(porteur d’une conscience d’innocence [unschuld-bewussten]) aussi régulierement
qu’elle produit aujourd’hui ’homme non sage, non juste, porteur d’une conscience
de culpabilité — ¢ ‘est-a-dire le nécessaire stade préalable, et non pas le contraire, de
celui-1a.%’

8 « Es ist immer noch eine ganz neue und eben erst dem menschlichen Auge aufdimmernde, kaum noch deutlich
erkennbare Aufgabe, das Wissen sich einzuverleiben und instinctiv zu machen, — eine Aufgabe, welche nur von
Denen gesehen wird, die begriffen haben, dass bisher nur unsere Irrthiimer uns einverleibt waren und dass alle
unsere Bewusstheit sich auf Irrthiimer bezieht! » FW, § 11.

SMAT, § 107.

174



L’¢levage de I’espéce humaine n’ayant pas atteint son terme, il se trouve qu’une part de sa nature
demeure encore malléable et en proie aux différentes forces en présence (par 1’éducation, les
institutions et bien plus) qui visent a encadrer la continuité de son développement. Cette plasticité,
que supposent déja ’affermissement et I’affaiblissement instinctuel, est aussi sous-entendue dans
la volonté de régenter les activités de la mémoire et de I’oubli dans I’économie mentale. Elle se
révele d’autant plus par le mariage entre 1’¢levage, la mnémotechnie et I’amnésiotechnie, en ce
qu’est toujours compromis qu’une interaction corrigible entre la mémoire et 1’oubli soit possible.
L’étre humain étant encore et a bien des égards indéterminé®®, sa mémoire ne s’est pas
hypertrophiée au point qu’elle ne puisse étre en partie remodelée, de méme que la force (plastique)
de I’oubli ne s’est pas amoindrie au point de ne plus étre effective. En méme temps, comme il vient
d’étre mentionné, il apparait qu’une part seulement de la nature humaine demeure malléable. C’est-
a-dire que les transformations futures de la vie instinctuelle envisagées par Nietzsche ne sont pas
illimitées, en ce sens ou ce dernier ne porte aucunement son attention sur la nécessité de réviser
certaines prédéterminations instinctuelles, comme 1’est 1’instinct de puissance que trahit la faim.
En revanche, plusieurs de ses écrits mettent en évidence la nécessité de libérer la pensée humaine
d’une conscience morale qui I’accable — intimement liée a la genése du grégarisme et a 1’idée du

libre arbitre.

A ce titre, savoir reconnaitre et incorporer la part de déterminisme de sa condition animale et
I’indiscernabilité des causes antérieures de son action serait notamment, selon Nietzsche, un moyen
pour I’étre humain de se libérer des remords de sa mauvaise conscience, en renouant avec une
certaine forme d’irresponsabilité morale porteuse d’une « conscience d’innocence ». C’est parce
qu’on se croit libre, mais non parce qu’on I’est, que I’innocence du devenir s’est effacée, que des
remords peuvent étre vécus et que la culpabilité de la mauvaise conscience peut faire effet®. La
croyance d’étre libre prend appui sur ’acte de volition consciente. Mais en ébranlant une part de

cette croyance par son scepticisme, Nietzsche cherche & montrer comment, en ce qui concerne

8 JGB, § 62.

89 « Ich habe mich immer darum bemiiht, die Unschuld des Werdens mir zu beweisen: und wahrscheinlich wollte ich
so das Gefiihl der vélligen ,,Unverantwortlichkeit” gewinnen — mich unabhéngig machen von Lob und Tadel, von
allem Heute und Ehedem: um Ziele zu verfolgen, die sich auf die Zukunft der Menschheit beziehen. [...] Die dritte
Losung war mir die Leugnung aller Zwecke und die Einsicht in die Unerkennbarkeit der Causalititen. » KSA.
NF-1883, 10:7[7].

175



précisément la volonté, on n’est pas toujours et pleinement libre de vouloir autrement. Que
I’« humanité » et ses conditions de vie plus civilisées aient pu naitre de I’oubli des chaines du
déterminisme qui détermine en partie I’existence humaine”, un oubli productif ayant contribué a
faire en sorte que la croyance dans la liberté de la volonté devienne féconde — contribuant a la
responsabilisation de chacun, a ’engagement de la parole aupreés d’autrui par la promesse, en
¢levant au respect de la loi et de la morale, et bien plus —, il n’en demeure pas moins que tout cet
¢levage a eu comme conséquence d’enchainer I’humanité a des croyances dont il peut devenir
avantageux de dépasser pour véritablement atteindre une forme de liberté de pensée et de
conscience a I’égard de I’action humaine encore trop peu considérée. En se concevant dorénavant
comme un fragment de fatalité selon Nietzsche, a travers la reconnaissance des limites posées a
I’acte de volition consciente, qui n’est aucunement garante d’une pleine et entiere liberté,
I’innocence du devenir pourrait ainsi commencer a se rétablir, et une libération des esprits pourrait
s’amorcer’!. Nietzsche estime dés lors qu’il est possible d’influer sur la vie instinctuelle par
I’incorporation et la consolidation de ce nouveau savoir, qui, avec le temps, peut devenir instinctif,

si bien qu’une nouvelle maniere d’étre au monde pourrait émerger.

Il s’ensuit qu’ultimement, la tension n’est que de surface en ce qui concerne la présence
concomitante dans la pensée nietzschéenne d’une critique de I’idée que I’étre humain soit doté de
libre arbitre, d’un souci pour un nouvel élevage et d’une ouverture au fatalisme — par des notions
comme 1’amor fati®* ou 1’encensement de « I’innocence du devenir »*. Une tension qui n’est
qu’apparente, parce que I’acceptation de ce qui arrive inévitablement est une partie intégrante du
nouvel élevage que propose Nietzsche; ouvrant a de nouvelles possibilités sur 1’avenir en se
dispensant de la mauvaise conscience, des remords et 1’esprit de culpabilité qui s’y rattache.
Toujours aux prises avec la croyance en la liberté de la volonté, I’ouverture d’une perspective sur
sa condition animale ébranle cette croyance fondamentale et ouvre les yeux au fatalisme de tous
les animaux. Loin d’étre une invitation a I’apathie en raison d’un sentiment d’impuissance face a

son avenir, le fatalisme dont il est ici question dans la pensée nietzschéenne se doit d’étre incorporé

0 MATI, § 12.

o1 GD, § 8 de « Les quatre grandes erreurs ».
2 EW, § 276.

% AC, § 25.

176



par une formation exigeant une certaine force, parce qu’elle nécessite de renverser d’anciennes
croyances bien enracinées. Nietzsche rejoint encore une fois Emerson, en ce que pour chacun, le
fatalisme est envisagé comme pouvant contribuer a 1’ascension a une nouvelle forme de liberte,
permettant d’¢élever I’€tre humain, sans nier une part de sa nature : « The right use of Fate is to
bring up our conduct to the loftiness of nature.’* » Reconnaitre les raisons de son absence de liberté,
se comprendre comme fragment de fatalité, c’est déja entamer ce nouvel élevage qui méne a
s’incorporer une perspective nouvelle sur le monde qui puisse libérer la pensée et la conscience

humaine pour I’avenir.

C’est dans cette optique que I’expérience de pensée nietzschéenne qu’est celle de I’Eternel retour
peut devenir si décisive. Par elle, élaborée dans I’aphorisme § 341 du Gai savoir, il devient possible
d'entrevoir qui sait (ou non) d’emblée accepter la part de fatalité de 1’existence humaine. Car seuls
ceux ou celles qui souhaiteraient modifier leur passé, sans accepter « cette existence, telle que tu
la menes, et I'as menée jusqu'ici »; seuls ceux ou celles qui ne veulent pas « la recommencer et la
recommencer sans cesse; sans rien de nouveau »; seuls ceux ou celles qui veulent éviter « [1]a
moindre douleur, le moindre plaisir, la moindre pensée, le moindre soupir » et éviter que tout de sa
vie revienne comme auparavant, « tout ce qu'il y a en elle d'indiciblement grand et d'indiciblement
petit [...] dans le méme ordre ». Enfin, seuls ceux et celles qui tiennent encore a I’idée qu’il et
toujours été possible d’agir autrement par le passé congoivent I’ Eternel retour comme la plus lourde
des pensées. Or, en se libérant du poids qui découle de la croyance en la liberté de 1’acte de volition
consciente a pouvoir pleinement déterminer son sort, on se libére par le fait méme du poids le plus

lourd (das grésste Schwergewicht).

Toute transformation de la vie instinctuelle étant avant tout considérée de maniere prospective par
Nietzsche, il en ressort au final que sa pensée en est notamment une de la prévoyance. L’actualité
des transformations est souvent envisagée en différé dans un avenir qui dépasse largement
I’espérance de vie de ses contemporains; soit, comme il en a été question plus haut, sur une échelle
millénaire (in Tausenden von Jahren). Nietzsche semble partager, avec Lamarck par exemple, une

conception des transformations possibles de I’humanité se faisant suivant une cadence tres lente,

%4 EMERSON. The Conduct of Life. p. 20. On note également que, pour Charles Andler, les tentatives de Nietzsche
pour « concilier la liberté et la nécessité ne sont pas dénuées d’esprit émersonien. » ANDLER. Nietzsche, sa vie et sa
pensée I : Les précurseurs de Nietzsche. La jeunesse de Nietzsche. p. 228.

177



mais trahissant possiblement, et par le fait méme, une certaine faiblesse de sa philosophie. Que sa
pensée soit orientée vers I’avenir, le (ou les) millénaire(s) qui doit (ou doivent) s’écouler pour
véritablement transformer la vie instinctuelle humaine (dont la mémoire inconsciente se fait
garante) laisse perplexe a savoir si I’élevage que Nietzsche préconise finira par étre fructueux. Ses
descriptions anthropogéniques, ou il fait notamment état de transformation instinctuelle majeure,
encapsulent bien souvent des millénaires®, 1a ou ses prescriptions ou invitations & changer les
habitudes de croire et de penser peuvent étre en manque d’effectivité au présent; 1’agencement
instinctuel voulu pour I’avenir, quel qu’il soit, n’étant jamais assuré. Et ce, comme le souligne
Charles Andler, et Nietzsche lui-méme®®, d’autant plus que : « [l]es sociétés vivent de préférence
sur leurs idées les plus vieilles, éprouvées qu’elles sont par la durée et par un caractére sacré qui
les immobilise »°7. Allant a I’encontre de la croyance en la liberté pleine et entiére de la volonté et
de la conscience, il apparait que la force de I’habitude peut facilement écraser toute tentative visant
a transformer la vie instinctuelle au présent, n’ayant pas le poids de I’histoire (et encore moins de
la « préhistoire »), de la pratique éducative généralement admise, des institutions solidement
implantées et bien plus derri¢re elle. Nietzsche considére méme par moments que les meilleurs
types de I’espece humaine — ces étres d’exception toujours peu nombreux en mesure de maitriser
au présent la lutte de leurs instincts’® — sont davantage un accident de parcours que le résultat d’un

quelconque élevage concerté”.

SMATL § 13 et §92; M, § 142.
% FW, § 57.
9 ANDLER. Nietzsche, sa vie et sa pensée I : Les précurseurs de Nietzsche. La jeunesse de Nietzsche. p. 11.

% « Der Mensch hat, im Gegensatz zum Thier, eine Fiille gegensitzlicher Triebe und Impulse in sich groB geziichtet:
vermoge dieser Synthesis ist er der Herr der Erde. — Moralen sind der Ausdruck lokal beschrinkter Rangordnungen
in dieser vielfachen Welt der Triebe: so dal an ihren Widerspriichen der Mensch nicht zu Grunde geht. Also ein
Trieb als Herr, sein Gegentrieb geschwécht, verfeinert, als Impuls, der den Reiz fiir die Thatigkeit des Haupttriebes
abgiebt. Der hochste Mensch wiirde die grofite Vielheit der Triebe haben, und auch in der relativ groften Stéirke, die
sich noch ertragen 146t. In der That: wo die Pflanze Mensch sich stark zeigt, findet man die méchtig gegen einander
treibenden Instinkte (z.B. Shakespeare), aber gebindigt. » KSA. NF-1884, 11:27[59].

9 AC, § 3.

178



6.0. AU SEUIL DE LA VIE ET DE LA MORT

Like a brown bird nesting in a Texaco sign,
I've got a point of view.

Tanglewood Numbers (2005)

— David Berman

6.1. Ecce homo

Dans I’intimité de ses écrits, Schopenhauer, qui comme Nietzsche, perd son pére a un jeune age,
confesse que jamais la mort n’apparait plus clairement que dans le décés d’un pére!. Une proximité
entre le paternel et la mort qui est de nouveau reprise par Nietzsche dans I’énigme placée en
introduction du manuscrit d’Ecce homo (1888); cette énigme étant, a bien des égards, un condensé

des problémes et résolutions dont il a été question dans les chapitres précédents :

La chance de mon existence, voire ce qu’elle a d’unique, tient a sa destinée : pour
I’exprimer sous forme d’énigme [Rdthselform], je suis déja mort en la personne de
mon pere; dans celle de ma meére, je vis encore et je vieillis [als mein Vater bereits
gestorben, als meine Mutter lebe ich noch und werde alt]. Cette double origine, en
quelque sorte au premier et au dernier barreau de 1’échelle de la vie [Leiter des
Lebens], a la fois décadent et commencement [décadent zugleich und Anfang] , voila
qui, mieux que tout, explique cette neutralité, cette absence de parti pris a I’égard du
probléeme de la vie dans son ensemble qui me caractérise peut-Etre. Je possede, pour
les signes de montée et de déclin, un flair plus sensible que quiconque n’ait jamais
eu, je suis la-dessus le maitre par excellence, — je connais les deux, je suis les deux
[ich kenne Beides, ich bin Beides).?

Séduisante par sa nature, cette énigme a d’ailleurs généré son lot d’exégeses, dont plusieurs
tentatives visant a résoudre le probléme que pose dans 1’imaginaire nietzschéen la mise en scéne

de ses parents.

! SCHOPENHAUER. Le monde comme volonté et comme représentation. p. 475.
2EH, § 1.

179



Ne mettant pas de coté la troublante histoire éditoriale derriere la publication posthume d’Ecce
homo, Pierre Klossowski repense le propos de Nietzsche en tissant un lien entre les ramifications
de I’Eternel retour et les modifications apportées au manuscrit lors de sa publication initiale. Il
s’attarde plus particulierement au paragraphe § 3 (Pourquoi je suis si sage) de 1’ouvrage, que la
sceur malavisée du philosophe a supprimé lors de la premicre publication du manuscrit en 1908. Et
qui fut finalement redécouvert et restitué dans son intégralité par le travail philologique plus intégre
des chercheurs Giorgio Colli et Massimo Montinari®. Dans ce paragraphe autrefois manquant,
Nietzsche énonce notamment qu’a la fois sa mére et sa sceur sont pour lui les plus importantes
objections a I’Eternel retour (der tiefste Einwand gegen die « ewige Wiederkunft »). Et ¢’est cette
dénonciation, selon Klossowski, qui fait en sorte qu’on ne devrait pas envisager que la meére de
Nietzsche puisse véritablement représenter pour lui 1’essor de la vie, comme on peut le supposer,
étant placée en opposition au pere défunt. Une autre lecture, celle de Miiller-Lauter, a titre
d’exemple supplémentaire, insiste plutdt sur la maniére dont Nietzsche décrit cette tension dualiste
qui I’habite : « je connais les deux, je suis les deux » (ich kenne Beides, ich bin Beides). Comme il
en rend compte plus haut, Nietzsche se représente a la fois comme sa mére et son pére, a la fois cet
essor de la vie présent avec tout commencement, et son contraire, ¢’est-a-dire le déclin qui est le

propre de la décadence®.

Ce que relevent peu ces exégeses cependant, c’est le fait que la figure du pere revient tout au long
d’Ecce homo, comme un leitmotiv. Nietzsche fait état qu’il partage avec cette figure paternelle un
certain tempérament : comme lui, il n’aurait su maitriser I’art de prendre parti contre lui-méme”.
Et comme lui, il se refuserait a toutes représailles, méme si la faute a son endroit est grande®. Il
explique également qu’ayant ét¢ malade a un jeune age comme son pere, lors de la rédaction
d’Humain, trop humain, il a vécu une maladie qui, ni plus ni moins, lui « ordonna d’oublier »’ (sie
gebot mir Vergessen). Une ordonnance qui I’aurait forcé, entre autres, a oublier ses anciennes

habitudes de penser, mais qui, par le fait méme, lui a ouvert la voie pour développer une pensée

3 MONTINARI, Mazzino. (1972). Ein Neuer Abschnitt in Nietzsches “Ecce homo”. Nietzsche-Studien, vol. 1. n. 1.
Miinchen : De Gruyter. pp. 380-418.

4 MULLER-LAUTER. Nietzsche. His philosophy of contradictions and the contradictions of his philosophy. p. 3.
SEH, § 4.
®EH, § 5.
TEH, § 4.

180



novatrice dont son tout premier recueil d’aphorismes serait I’expression; marquant ainsi une
bifurcation dans son cheminement intellectuel et témoignant une fois de plus de la force productive
de I’oubli. La décadence du pere, en plus d’étre a proximité de la maladie, d’'une morale du
« vouloir-mourir »® et de la mort, est, et peut-étre tout naturellement, aussi décrite comme ce qui
procure un « oubli de soi »°. Nietzsche tisse alors une proximité a distance entre la mort et 1’oubli
— comme il le fait dans plusieurs hypothéses anthropogéniques entre la mémoire et la survie —, et
non sans dessein. Sa pensée réitére en fait un rapport entre la mémoire et la vie, puis entre 1’oubli
et la mort, déja bien ancré dans I’histoire de la pensée occidentale a leur sujet!.

Plagant 1’énigme susmentionnée au début d’Ecce homo, Nietzsche incarne lui-méme la maniére
dont un homme peut étre a la fois une chose et son « contraire » (Gegensatz)'!; une part de sa
critique de I’homme moderne contribuant a étayer cette idée'?. En prenant en compte son approche,
la vie et la mort, de maniére analogue a sa mére et a son pére, puis a la mémoire et a I’oubli, ne
sont pas a penser comme des contraires étanches; ces derniers se pensant rarement en termes
absolus au sein de la pensée nietzschéenne, puisqu’elle tend, comme on sait, a révéler que derricre
I’absolutisation des contraires se cache fréquemment une complémentarité. La véritable différence

entre la vie et la mort ne serait qu’une question de degré. Et figure de la décadence'?, de la maladie

8 Idem.
9EH, § 8.

10 MA 11, § 360. Dés I’ Antiquité, on remarque d’emblée ces affinités (mémoire/vie, oubli/mort) dans le
développement de I’art de la mémoire (ars memoriae) ou de la fondation de la mnémotechnie, telle qu’on la trouve
racontée dans I’histoire antique de Simonide de Céos. Il est alors raconté que ce dernier est ultimement épargné de
I’effondrement du plafond de la salle de banquet auquel il participait, tandis que le menteur Scopas, suivant la
volonté des dieux, meurt n’ayant pas respecté sa promesse aupres de lui. Au bout du compte, ¢’est Simonide qui
identifie, a I’aide de sa mémoire exceptionnelle, ou sont situées les victimes sous les décombres, leur redonnant vie
en quelque sorte, alors qu’autrement, elles resteraient ensevelies par 1’oubli. Cette histoire, ouverte a I’ interprétation,
illustre d’ailleurs bien I’idée avancée par Nietzsche dans le deuxiéme essai de La généalogie de la morale selon
laquelle la mémoire, et plus particuliérement le respect des promesses, permettent de vivre et de faire société, alors
que I’oubli, tout comme le mensonge, peuvent éroder la confiance et miner la capacité du vivre ensemble. Voir :
WEINRICH. Léthé : art et critique de I'oubli. p. 26. Puis également : AUGE, Marc. (2001). Les formes de I'oubli.
Paris : Editions Rivages. pp. 21-23.

'"EH, § 2.
12WA, Epilog.

13 On note au passage que Nietzsche souligne sa proximité a des figures de la décadence et de la décadence elle-
méme — contre laquelle il a voulu prendre parti — a plusieurs reprises durant cette période. La premiére occasion se
présente avec Le Cas Wagner (1888), ou il s’annonce lui-méme un décadent, comme Wagner et la modernité qu’il
incarne: « Ich bin so gut wie Wagner das Kind dieser Zeit, will sagen ein décadent : nur dass ich das begriff, nur dass

181



et de la mort, méme le pere se voit tout de méme décrit comme étant au « barreau de 1’échelle de
la vie », avec cette nuance supplémentaire : « plus un bienveillant rappel de la vie que la vie elle-

méme »'4.

Que Nietzsche tente de rendre compte de maniére énigmatique ou de maniére explicite'® des degrés
de parenté entre la vie et la mort dans ses publications, sa pensée converge en 1’occurrence vers
une idée véhiculée de son époque selon laquelle la vie ne serait qu’un genre particulier de ce qui
est mort. Patrick Wotling souligne avec justesse que malgré qu’il n’y ait qu’une seule et unique
référence aux travaux du physiologiste Claude Bernard — qu’on retrouve dans les fragments
posthumes nietzschéens en date de 1888, soit ’année de complétion d’Ecce homo, puis portant
notamment sur le concept de décadence et de la maladie!® —, la physiologie bernardienne semble
néanmoins peser lourd dans certains écrits nietzschéens!’. L’emprunt vraisemblable par Nietzsche
de la conception bernardienne de la vie comme « ’alternance discontinue de 1’organisation et de
la désintégration »'® est également suggérée par d’autres auteurs, puisqu’un rapprochement entre

leur pensée s’aveére fructueux a bien des égards.

On note par ailleurs que les travaux de Bernard, dont plus particuliérement ses Legons sur les
phénomenes de la vie communs aux animaux et aux végétaux (1878), font entre autres le bilan de
I’histoire des théories de la digestion et t¢émoignent en méme temps de la confusion entourant cette
derniére au début du XIX® siécle. Une confusion qui régnait & un point tel, comme il le rapporte'”,
que I'Académie des sciences de France organise en 1823 un concours auquel participent plusieurs

physiologistes dans 1’espoir d’y voir plus clair. L’obscurité entourant la question de la digestion

ich mich dagegen wehrte. Der Philosoph in mir wehrte sich dagegen. » WA, Vorwort. La seconde dans Ecce homo
avec la figure paternelle. EH, § 1.

4BH, § 1.

15 « Hiiten wir uns, zu sagen, dass Tod dem Leben entgegengesetzt sei. Das Lebende ist nur eine Art des Todten, und
eine sehr seltene Art. » FW, § 109.

16 KSA. NF-1888, 13:14[65].
7 WOTLING. Nietzsche et le probléme de la civilisation. p. 125.
18 STIEGLER. Nietzsche et la biologie. p. 78.

19 La question de I’ Académie visait 4 « déterminer par une série d'expériences chimiques et physiologiques, quels
sont les phénomeénes qui se succédent dans les organes digestifs durant 'acte de la digestion. » BERNARD, Claude.
(1879). Legons sur les phénomenes de la vie communs aux animaux et aux végétaux. Paris : Librairie J.-B. Bailliere
et fils. p. 266.

182



n’est pas complétement dissipée suite au concours cependant, alors que Bernard avoue tout de
méme dans ses Legons que le mécanisme de I’absorption digestive, par exemple, demeure toujours
« mal connu »?°. Un fait a noter, parce que le déploiement que Nietzsche fait de ’analogie que
procure la métaphore gastro-entérologique doit toujours se comprendre sur cette toile de fond d’un
certain engouement pour les questions physiologiques entourant le systéme digestif de divers étres
vivants, dont bien sir, celui de I’étre humain, mais dans un contexte historique ou la recherche

demeure toujours en émergence.

A I’aune de ses expériences scientifiques, Bernard en vient de plus a concevoir la nutrition comme

une opération vitale continue et caractéristique de tout organisme vivant qui se maintient en vie;

une opération qu’il distingue toutefois de la digestion comprise comme un acte intermittent et

préparatoire au processus plus général de nutrition. Concept phare dans ses recherches, elle est

congue comme ce mouvement essentiel par lequel un corps vivant en vient a se régénérer, mais
P . . 21 . . .

aussi a engendrer des pertes. Dans ce « tourbillon vital »“', le monde organique et inorganique se

réconcilie :

Le mouvement nutritif comprend deux opérations distinctes, mais connexes et
inséparables : ['une par laquelle la matiere inorganique est fixée ou incorporée aux
tissus vivants comme partie intégrante, 1’autre par laquelle elle s’en sépare et les
abandonne. Ce double mouvement incessant n’est en définitive qu’une alternative
perpétuelle de vie et de mort, c’est-a-dire de destruction et de renaissance des parties
constituantes de 1’organisme.*?

Dans ses Legons, Bernard en vient plus précisément a expliquer que les « deux opérations
distinctes, connexes et inséparables » propres a la nutrition, I’une s’apparentant a la vie, puis ’autre
s’apparentant a la mort, sont en fait celles de 1’assimilation et de la désassimilation (puis
I’évacuation que cette derniére implique toujours)®®. Le physiologiste souligne a son tour la

complémentarité entre ces deux fonctions contraires au sein de la nutrition des €tres vivants, suivant

20 bid. p. 365.

2 BERNARD, Claude. (1875). Définition de la vie. La Revue des Deux Mondes (tome 9). Paris : Bureau de la Revue
des Deux Mondes. p. 339.

22 Ibid. p. 340.

2 « Les deux facteurs de la nutrition sont donc I’assimilation et la désassimilation, autrement dit I’ organisation et la
désorganisation. La désassimilation accompagne toujours la manifestation vitale. » Idem.

183



sa thése selon laquelle : « Toute manifestation vitale est nécessairement liée a une destruction
organique »**. Il va cependant un pas plus loin en explicitant, comme Ribot le fera deux ans plus
tard au sujet de la mémoire, un lien intime entre 1’assimilation et la vie, puis la désassimilation et
la mort; la clef de la pensée bernardienne passant effectivement par cette conception de la vie
comme unité d’une synthése organique et d’une destruction organique, voire cette « alternance

perpétuelle », mais discontinue de la vie et de la mort.

Dans son article sur la Définition de la vie de 1875 publié dans la Revue des Deux Mondes, Bernard
formalise notamment sa thése que « la vie c’est la mort »*°, en ce sens qu’elle implique toujours

6 c’est-a-dire la présence au sein des étres vivants de la

une « combustion organique »*
désassimilation, d’une destruction, d’une perte ou usure, et on ajoute, d’'une évacuation, qui se veut
une condition?’” de I’assimilation, de la synthése organique, du gain, de I’incorporation. La
conception nietzschéenne de la mémoire, congue notamment comme capacité d'assimilation, et
celle de 1'oubli, congue comme capacité d'évacuation, peuvent étre notamment appréhendées a

travers le prisme de cette description bernardienne de 1'interaction interdépendante entre la vie et

la mort.

Tel que Bernard le fait aussi remarquer, la définition encyclopédique de la vie et de la mort de ses
contemporains se contente d’une opposition : « La vie est le contraire de la mort »*%. Le gouffre
qui les sépare et les oppose y €tant souligné, alors que cette conception est celle ayant le plus
longtemps prévalu. La physiologie dite « moderne »*° introduit cependant un changement de
paradigme scientifique, ayant toutefois pris un certain temps avant de percevoir la complémentarité
entre la vie et la mort, et ’apport de la mort a la vie — ce dont les Legons de Bernard s’efforcent a
démontrer. Suivant ces dernieres, la physiologie se modernise grace a Xavier Bichat, anatomo-

pathologiste que Schopenhauer affectionnait aussi particuliérement. C’est lui, selon Bernard, qui

24 BERNARD. Lecons sur les phénoménes de la vie communs aux animaux et aux végétaux. p. 157.
23 BERNARD. Définition de la vie. p. 344.

26 Idem.

2T BERNARD. Lecons sur les phénoménes de la vie communs aux animaux et aux végétaux. p. 127.
B Ibid. p. 30.

2 Ibid. p. 444.

184



introduit plus précisément une nouvelle méthode de recherche par laquelle ce qui anime les étres
vivants cesse d’étre expliqué au moyen d’un principe immatériel, comme s’y préte 1’animisme,
mais s’explique plutot en s’attardant aux propriétés de la matiére qui sont a la source de la vie, dont
les tissus et les organes. Autrement dit, Bichat aurait su opérer une décentralisation de la recherche
physiologique, concevant dorénavant la vie de maniere plus diffuse que centralisée dans un unique

principe vital.

Sauf que la physiologie bichatienne serait restée prisonnie¢re d’une opposition stricte entre la vie et
la mort, alors méme qu’elle avance qu’elles sont toutes deux présentes dans 1’organisme vivant.
Bichat définit la « vie » comme « I’ensemble des fonctions qui résistent a la mort »*°, puis par le
fait méme, I’hypothése originale selon laquelle au sein méme d’un seul organisme vivant, des
fonctions reliées a la vie et reliées a la mort peuvent étre en interaction, voit le jour’!. C’est-a-dire
que la physiologie bichatienne révéle comment la vie et la mort vont de pair au sein de I’organisme
vivant. Mais par principe, elles sont congues strictement en opposition. Ici, et ce que tend a vouloir
corriger la physiologie bernardienne — de méme que la pensée nietzschéenne —, la vie et la mort ne
concourent pas a I’émergence de la vie; la mort n’étant aucunement pour Bichat une fonction

contributive au vivant.

C’est cependant en cheminant dans cette nouvelle perspective défrichée par les idées de Bichat que
la physiologie bernardienne établit une correspondance entre 1’assimilation, comprise comme une
synthese organique, et la désassimilation, comprise comme une destruction organique : soit, cette
complémentarité interactive au sein méme de I’€tre vivant entre la vie et la mort, ou cette derniére

devient fonctionnelle pour la création organique et plus généralement fonction vitale’?. L’une de

30 BERNARD. Définition de la vie. p. 330.
31 Ibid. p. 28.

32 « La désorganisation ou la désassimilation use la matiére vivante dans les organes en fonction: la synthése
assimilatrice régénére les tissus; elle rassemble les matériaux des réserves que le fonctionnement doit dépenser. Ces
deux opérations de destruction et de rénovation, inverses 1'une de l'autre, sont absolument connexes et inséparables,
en ce sens, au moins, que la destruction est la condition nécessaire de la rénovation. Les phénomeénes de la
destruction fonctionnelle sont eux-mémes les précurseurs et les instigateurs de la rénovation matérielle du processus
formatif qui s'opere silencieusement dans 1'intimité des tissus. Les pertes se réparent a mesure qu'elles se produisent
et, I'équilibre se rétablissant dés qu'il tend a étre rompu, le corps se maintient dans sa composition. Cette usure et
cette renaissance des parties constituantes de l'organisme font que I'existence n'est, comme nous l'avons dit au début
de ce cours, autre chose qu'une perpétuelle alternative de vie et de mort, de composition et de décomposition. Il n'y a

185



ses grandes orientations, c’est de révéler comment une contrariété n’exclut aucunement une
possible complémentarité. Animée tout comme Nietzsche par la volonté de corriger des distinctions
superficielles, sa Définition de la vie souligne comment la vie comprend la mort, au point d’espérer
corriger une confusion dans les termes, alors qu’on en vient souvent selon Bernard a désigner
comme de la vie des opérations propres a sa contrepartie — dont la destruction organique, la

combustion, la fermentation, la putréfaction, etc®.

Lecteur assidu de la Revue des Deux Mondes depuis au moins 1869%, et ne faiblissant pas d’intérét
pour cette derniére ultérieurement?>, Nietzsche a vraisemblablement pu prendre connaissance des
idées bernardiennes a partir du tournant dans sa recherche signalé par la publication d’Humain,
trop humain en 1878, Tel qu’il I’indique lui-méme dans Ecce homo au sujet des travaux
préparatoires pour cet ouvrage : « Une soif carrément briillante me saisit : dés lors je ne me suis
plus occupé en fait de rien d’autre que de physiologie, de médecine et de sciences naturelles, —
[...]»*". Incidemment, Claude Bernard était médecin de formation et contribua de maniére

magistrale au développement de la physiologie moderne et des sciences de la nature en France.

La référence a la physiologie bernardienne dans un fragment de 1888 au sujet de la décadence
témoigne de plus de I’attachement qu’a Nietzsche pour cette forme de complémentarité des
opérations vitales contraires. A bien des égards, comme il en a été question, il opére subtilement
dans ses €crits une refonte de la conception ordinaire de la mémoire et de I’oubli au méme titre que
celle proposée avant lui par Bernard au sujet de la définition de la vie et de la mort. La conception
nietzschéenne de la mémoire, comprise comme force assimilatrice, n’exclut aucunement, mais

comprend plutdt une interaction avec 1’oubli, compris comme processus d’évacuation. Lorsqu’il

pas de vie sans la mort; il n'y a pas de mort sans la vie. » BERNARD. Legons sur les phénomenes de la vie communs
aux animaux et aux végeétaux. pp. 126-128.

33 Cette critique de la physiologie bernardienne s'accorde avec celle formulée dans le premier chapitre. Alors que de
nombreuses interprétations considérent malencontreusement que 1'assimilation opérée par la mémoire dont il est
question dans la pensée nietzschéenne doit étre comprise en relevant des fonctions de la désassimilation, voire de son
sous-produit qu'est I'évacuation.

34 KGB. Band I11. p. 37. Lettre 20 du 4 aofit 1869 a Gustav Krug.
35 KGB. Band VI. p. 17. Lettre 24 du 21 avril 1880 a Franziska Nietzsche.
36 BERNARD. Définition de la vie. pp. 326-349.

37 « Ein geradezu brennender Durst ergriff mich: von da an habe ich in der That nichts mehr getrieben als
Physiologie, Medizin und Naturwissenschaften, — [...] » EH, § 3.

186



se met plus tard en scéne au moyen de 1’énigme formulée au début d’Ecce homo, Nietzsche
interprete sa propre existence dans la méme optique : a la fois en vie, un commencement comme
sa mere, et mort, un déclin, comme son pére. Il incarne ainsi, par cette fagon de parler, tout autant
cette interaction délicate au sein de chaque étre humain entre la vie et la mort, entre 1’assimilation

et la désassimilation, qu’entre sa mémoire et ses oublis.

Qu’il ait pu en prendre connaissance, il faut dire que Nietzsche a vraisemblablement retrouvé dans
la physiologie bernardienne le cceur d’une interprétation du vivant déja présente dans ses lectures
d’Héraclite. Une thése qu’on attribue a ce dernier congoit également une unité des contraires entre
la vie et la mort, puis plus particuliecrement entre Dionysos et Hades; les deux étant un, car
mutuellement la condition de I’autre*®. Comme le souligne Marcel Conche, commentant Héraclite

a ce sujet :

Le vivant et le mort sont « le méme », ¢’est-a-dire la méme chose, non pas du tout en
ce sens qu’un mé€me étre serait vivant puis mort — car il n’y a pas de troisi¢éme terme
—, mais en ce sens que la vie se renverse en mort non pas en vertu d’autre chose mais
en vertu d’elle-méme. Le nom de « vie » n’existerait pas s’il n’y avait cet autre nom :
«mort ». La pensée de la vie n’est possible que par la pensée de la mort — et
inversement. De plus, dans la réalité¢, la vie a sa condition dans la mort, et
réciproquement. Il n’y a des morts que parce qu’il y a eu des vivants, et il n’y a des
vivants que parce qu’il y a eu d’autres vivants, donc des morts — car on ne peut vivre
sans mourir.

Dans quelques-uns de ses écrits, Schopenhauer reprend aussi a sa fagon 1’idée que la mort est un
réservoir de la vie*’, prétendant méme dans son ouvrage principal que la naissance et la mort sont
«deux accidents qui au méme titre appartiennent a la vie; elles se font équilibre; elles sont
mutuellement la condition I’'une de ’autre, ou, si I’on préfere cette image, elles sont les poles de

ce phénomene, la vie, pris comme ensemble »*!.

38 HERACLITE. Fragments. pp. 158-159.

39 Ibid. pp. 373-374.

40 SCHOPENHAUER. Aphorismes sur la sagesse dans la vie. p. 173.

4 SCHOPENHAUER. Le monde comme volonté et comme représentation. p. 351.

187



Tous des auteurs ayant, au fond, vraisemblablement informé la conception nietzschéenne de la
complémentarité des contraires entre la mémoire et 1’oubli, et plus généralement celle de la vie et
la mort. Tous des exemples, de plus, qui permettent de mieux comprendre 1’énigmatique
représentation de sa mére, Franziska Ochler, et de son pére, Carl Ludwig, dans un ouvrage qui

cloture pour Nietzsche un long cheminement philosophique.

6.2. Ecce homo (suite)

En tronquant une formule de Claude Bernard, on peut dire que la mémoire, comme la vie, est ce
qui s’oublie et meurt, et ’oubli, comme la mort, est ce qui était en mémoire et en vie. Mais au-dela
du rapport symétrique entre les couples de la mémoire et de la vie, puis de 1’oubli et de 1a mort, au-
dela méme de la complémentarité entre ces contraires, le drame existentiel demeure que tout un
chacun se prévient toujours en demi-mesure contre son inéluctable mortalité. En empruntant les
quelques recours disponibles, comme en témoigne la correspondance de Nietzsche entre 1886 et
1887, ce dernier décide notamment d’envoyer une série de lettres a différentes connaissances dans
lesquelles il identifie un hymne qui pourrait étre, dit-il, chanté en sa mémoire (« zu meinem
Gedcichtnif3 » gesungen werden kénnte)**; celle-ci étant vraisemblablement I’ Hymne a la vie, aussi
mentionnée dans Ecce homo pour cette méme raison*’. Dans ses lettres et son ouvrage, on découvre
alors ce geste singulier de Nietzsche qui a pour but de vouloir ancrer dans la mémoire d’autrui un

souvenir de lui apres son déces; se prévenant ainsi, un tant soit peu, contre la mort, pour la suite du

monde.

42 KGB. Band VILI. p. 232. Lettre 735 du 17 aolt 1886 & Friedrich Hegar.

KGB. Band VIII. p. 125. Lettre 887 du 12 aott 1887 a Franziska Nietzsche.
KGB. Band VIII. p. 172. Lettre 930 du 20 octobre 1887 & Hermann Levi.
KGB. Band VIII. p. 172. Lettre 931 du 20 octobre 1887 a Felix Mottl.

KGB. Band VIII. p. 173. Lettre 932 du 20 octobre 1887 a Carl Riedel.

KGB. Band VIIL. p. 174-175. Lettre 934 du 20 octobre 1887 a Alfred Volkland.
$EH, § 1.

188



Echapper a I’oubli, et plus particuliérement I’oubli de soi qu’entraine le sommeil de la mort, c’est
effectivement survivre par procuration dans la mémoire de ceux qui demeurent. Une réalité a
laquelle fait aussi référence Schopenhauer en prétendant que : « L’humanité a appris de moi
beaucoup de choses qu’elle n’oubliera jamais, et mes écrits ne mourront point »**. Trahissant ainsi
un désir de survivance, un désir de faire mémoire chez autrui, soulignant en méme temps un
profond attachement a la vie*. Et peut-étre méme, une incapacité de voir son nom tomber tout a
fait dans « 'immense marais de I’oubli qui épaissit son eau immobile sur des millions et des

millions d’ames humaines disparues »*°.

Le désir de faire mémoire dans I’esprit d’une postérité s’appuie ainsi de différentes
mnémotechniques, parmi lesquelles 1’écriture occupe une place privilégiée en raison de sa fonction
mnémonique puissante. Sans éclipser le propos de Montaigne ayant affirmé, en faisant écho a
Cicéron, que « philosopher, n’est autre chose que s appréter a la mort »*’, il est clair qu’en tant que
pratique, la philosophie n’en est une parmi tant d’autres ou I’on retrouve cette volonté obstinée de
résister a la mort. Méme si seuls quelques-uns peuvent véritablement prétendre que leurs écrits

seront réellement inoubliables :

Je connais mon sort. Un jour s’attachera & mon nom le souvenir [die Erinnerung]| de
quelque chose de formidable, — une crise comme il n’y en eut jamais sur terre, la plus
profonde collision des consciences, un arrét rendu contre tout ce qu’on avait jusqu’a
maintenant cru, exigé, sanctifié. Je ne suis pas un étre humain, je suis de la dynamite.*3

La tendance indéniable de 1’action humaine visant a pallier les limitations physiques et
intellectuelles participe activement a la résistance susmentionnée. Pour le corps physique,
I’humanité a su développer presque de tout temps des moyens techniques la permettant de voir plus

loin que I’ceil, entendre plus loin que ’oreille, de transporter les corps a des destinations qu’ils ne

4 SCHOPENHAUER. Parerga et Paralipomena. p. 912.

4 « Le désir que nourrit chaque homme qu’on se souvienne de lui aprés sa mort, et qui s’éléve chez les grands
ambitieux jusqu’a ’aspiration a la gloire posthume, me semble né de I’attachement a la vie. Quand on voit qu’il faut
dire adieu a I’existence réelle, on s’accroche a la seule existence encore possible, quoique uniquement idéale, ¢’est-a-
dire a une ombre. » SCHOPENHAUER. Parerga et Paralipomena. p. 534.

46 BOURGET, Paul. (1920). Essais de psychologie contemporaine (tome 1). Paris : Librairie Plon. p. 257.
47T MONTAIGNE, Michel de. (1657). Les Essais. Paris : Charles Angot. p. 39.
S EH, § 1.

189



pouvaient autrefois espérer sentir ou toucher. Au-dela des sens du corps, le méme traitement se
voit réservé aux facultés de I’esprit par 1’extension qu’on s’efforce de donner a la mémoire
humaine. L’anthropo-technique aidante, on vise toujours une plus grande capacité de conservation,
de reproduction et de croissance de la mémoire. Et on décele encore ici, comme toujours, et a
travers tous ces efforts unis a la technique, comment la mémoire demeure intimement liée a une
volonté de survie, et méme, de puissance. C’est ce qu’expriment ci-haut Schopenhauer et Nietzsche
en ce qui concerne leur ceuvre respective, soit cette méme volonté de pouvoir survivre, presque a

tout prix, bien au-dela de leur déces.

Au final, il en ressort qu’ceuvrer dans le domaine de la philosophie — méme a titre de fonctionnaire
de la pensée —, c’est donc faire ceuvre de mémoire — mais fatalement d’oubli. C’est acquiescer a
. . A . , . . 49 .
cette curieuse, mais en méme temps vaine volonté de « ne pas vouloir laisser aller »* (Nicht-
wieder-los-werden-wollen) ce qui tend a disparaitre — et va disparaitre. Une volonté singuli¢re qui
peut vraisemblablement s’ expliquer par le fait que, en définitive : irgend ein Sinn ist besser als gar

kein Sinn.

9 GM, L, § 1.

190



CONCLUSION

7.1. Découvertes

En guise de conclusion, une bréve synthése des découvertes relevées jusqu’a présent s’impose.
Chacun des précédents chapitres aura ici son dernier mot, en soulignant aussi leur acquis et ce

qu’ils contribuent relativement a la réception critique de I’ceuvre de Friedrich Nietzsche.

1) En tout premier lieu, il a été établi que 1’on comprend communément 1’activité de la mémoire
dans la pensée nietzschéenne comme relevant d’un processus d’assimilation. Cette fonction a
souvent été comprise a la fois comme capacité de synthese permettant de rendre identique a soi la
différence et comme capacit¢ de simplification du divers par décomposition. Cependant, en
replagant 1’activité d’assimilation dans son réseau d’interaction grace a 1’analogie suggérée par la
métaphore gastro-entérologique mobilisée par Nietzsche, il a été possible d’identifier ses
virtualités, ses capacités, mais aussi ses interdépendances. Métaboliquement, c’est en fait de la
désassimilation dont reléve davantage I’activité de simplification du divers par décomposition,
alors que s’adjoint a cette derniere un processus d’évacuation qui est lui-méme une condition
essentielle a la vie. Si I’assimilation s’apparente en effet a une activité d’incorporation d’un corps
étranger par le systéme digestif, tout ce qui est ingéré n’est toutefois jamais entierement assimilé
ou incorporé. Une activité concomitante dont elle dépend, soit la désassimilation, engendre
toujours parallelement des déchets métaboliques qui doivent étre évacués au terme de la digestion.
I1 s’ensuit que 1’assimilation, a proprement parler, ne devrait pas étre comprise comme relevant les
fonctions de la désassimilation, puis encore moins de son sous-produit qu’est 1’évacuation. De
méme, en raison de cette délimitation, son activité ne peut exhaustivement s’expliciter en faisant
abstraction de D’interdépendance qui la lie intimement a la désassimilation qui provoque

I’évacuation.

A ce titre, la mémoire, comprise analogiquement dans la pensée nietzschéenne comme processus
d’assimilation, et 1’oubli, s’apparentant a la capacité d’évacuation, doivent étre pensés en
interaction et en interdépendance dans 1I’économie mentale, et ce, afin de maintenir le pont

191



analogique que Nietzsche établit entre ces facultés et les activités du systéme digestif. C’est
seulement en tenant compte de leur complémentarité qu’on accepte, ce faisant, I’invitation de la
métaphore gastro-entérologique mobilisée par lui pour justement rendre compte conjointement de

ces deux facultés, nonobstant leurs activités contraires.

i1)) Au moyen de I’image animée du systéme digestif, I’action réciproque entre deux activités a
premiere vue opposées, soit respectivement 1’assimilation et 1’évacuation, a donc pu €tre constatée;
I’analogie au cceur de la métaphore gastro-entérologique ayant justement permis de faire état de
leur capacité d’action commune, ce qui dans son ensemble s’est avéré fructueux pour réexaminer
les propos de Nietzsche au sujet de la mémoire et de I’oubli. Mais a contre-courant de la voie suivie
par de nombreuses lectures, I’empreinte de la pensée de Schopenhauer dans les ouvrages
nietzschéens a été interrogée en deuxieme lieu afin de démontrer que, malgré leur mobilisation
commune de la métaphore gastro-entérologique, celle-ci n’atteste d’aucune influence
déterminante. Les ouvrages de Nietzsche poursuivent des réflexions analogues a celles qu’on
retrouve dans la pensée schopenhauerienne au sujet de la mémoire et de I’oubli, mais cultivent en
fait davantage un espace ol une complémentarité interactive entre les deux facultés voit le jour. A
plus forte raison, il s’effectue de manicre délibérée dans les ouvrages de Nietzsche une
transvaluation de I’oubli — c’est-a-dire la révision radicale de la valeur qu’on doit accorder a cette

faculté — que n’assume pas aussi nettement la pensée schopenhauerienne.

En allant au-dela de I’analogie suggérée par la métaphore gastro-entérologique afin de rendre
compte sous une nouvelle lumiére de I’interaction et de I’interdépendance des facultés
susmentionnées, la thése nietzschéenne de la complémentarité des contraires explicitée au début
d’Humain, trop humain a €t€¢ mise en évidence. Par elle, une critique de toute opposition
catégorique entre facultés — comme la raison/déraison, la logique/lI’illogique, mais aussi la
mémoire/l’oubli — fut explicitée, soutenant que souvent, ce qu’on juge entiérement antinomique ne
’est pas effectivement, si on comprend comment cette antinomie a vu le jour. Deux problémes en
particulier, soit celui de 'unité et de la genese des contraires ont permis de découvrir la nature des
assises sur lesquelles repose la complémentarité interactive de la mémoire et de I’oubli, par-dela
leur antinomie apparente. L’assimilation de I’un et I’évacuation de 1’autre étant réciproquement
conditionnées, leur complémentarité interactive s’est notamment exprimée dans ’optique de
I’unité composite (d’inspiration héraclitéenne et empédocléenne) que forment ces contraires par

192



affinité élective. Puis par la suite, encore davantage en posant un regard sur la genése de la mémoire
dans I’économie mentale. On y a découvert comment c’est principalement la lutte entre la mémoire
et I’oubli qui les unit, ce dont I’interprétation hypothétique de Nietzsche portant sur la genése de la
mémoire a permis d’attester — celle-ci étant une « genése a partir d’un contraire »,
vraisemblablement apparentée a un processus de sublimation (sublimirungen) psychologique.
Nietzsche étant un penseur de I’unité inséparable des contraires, la complémentarité interactive de
ces derniers, leur interdépendance, leur unité composite, leur affinité élective, puis pour la mémoire

en particulier, sa redevance génétique a I’oubli furent soulignées tour a tour.

iii) En troisiéme lieu, ayant mis en relief dans les chapitres précédents des formes de
complémentarité interactive dans I’économie mentale, la réflexion s’est ensuite portée sur un
accord en particulier. Un accord entre la mémoire et ’oubli qui transparait des hypotheses
anthropogéniques que formule Nietzsche de maniére parcellaire dans ses écrits; soit, ces diverses
hypothéses au sujet d’origines productrices présentes dans le passé primitif de I’humanité ayant
rendu I’étre humain plus apte a se conformer aux exigences de la vie en société. L’accord simultané
des activités d’assimilation en mémoire et d’évacuation de I’oubli s’est notamment manifesté au
sein de ces hypothéses a valeur explicative. Le tout s’étant traduit par 1’oubli d’une origine
productrice de jadis, et des transformations subséquentes de ce qu’elle a produit, mais une rétention
en mémoire concomitante d’un certain résidu vestigial. Un résidu vestigial qui rappelle le produit
originel, malgré les transformations subies avec le temps et 1’état de sa plus récente mouture.
M¢émoire et oubli formant ici un accord qui se découvre plus spécifiquement dans les analyses

nietzschéennes portant sur I’émergence du langage et de la morale.

Dans cet ensemble, 1’oubli s’est particulicrement illustré au sein de ces hypothéses
anthropogéniques comme une fonction productive et contributive au développement intellectuel et
social, des le berceau de I’humanité. C’est entre autres 1’oubli, d’une part, qui aurait permis a
I’espéce de se déplacer vers de nouvelles conditions de vie assurant mieux sa pérennité ; plus
particuliérement celles relevant des exigences de la vie civilisée en subtilisant I’état nature primitif
et sauvage de I’humanité. Et d’autre part, ce serait encore 1’oubli qui s’est illustré par sa
participation a la spiritualisation de 1’action humaine; I’évacuation qu’il procure ayant notamment
créé une distance nécessaire par rapport au motif (ou au sens) premier d’une action, ouvrant ainsi
la voie a sa réhabilitation postérieure pour d’autres motifs (ou sens), ce dont dépend 1’émergence

193



du langage conceptuel et du langage des affects de la morale. Chacun jouit au présent des produits
ayant rendu 1’étre humain plus apte a se conformer aux exigences de la vie civilisée, héritant d’un
patrimoine intellectuel (comme le langage conceptuel) et social (comme la morale, le sentiment
moral, les vertus, une conception de la justice et plus encore), mais tout en ignorant les fondements
exacts de cet héritage en provenance d’expériences primitives passées maintenant oubliées. Les
hypotheses anthropogéniques nietzschéennes dont il a été question offrant pourtant une possible

explication a cet éveil de ’humanité.

L’ énigmatique spontanéité infra-consciente de la mémoire et de I’oubli a enfin été traitée en
démontrant que la pensée nietzschéenne n’envisage pas que leur interaction soit toujours fortuite;
ce que « veulent » ces facultés n’étant pas le fruit du hasard. L’énigme s’est dissipée a 1’aune
d’éclaircissements qui ont permis de comprendre que 1’interaction entre la mémoire et I’oubli au
sein de I’économie mentale suit un processus organisé, débiteur de volontés (ou instincts) d’une
intelligence sous-tendante. C’est a travers leur interaction (entre mémoire/oubli,
assimilation/évacuation, volonté de savoir/volonté d’ignorance) qu'un accord a effectivement lieu,
faisant de leur confrontation et complémentarité un constituant productif de I’esprit humain.
Qu’ensemble, ces facultés se produisent quand « elles » veulent, ce gqu'elles veulent a été clairement
déterminé : soit de disposer I’économie mentale afin de faire croitre sa maitrise sur le réel. Insistant
sur la présence de « forces spontanées, agressives, envahissantes » ayant joué et jouant toujours un
role infra-conscient incontournable pour 1’étre humain, I’oubli s’est tout particulierement distingué
comme ’'une de ces forces dont I’activité n’a souvent rien d’accidentel, mais contribue bien a
I’essor de I’espece. Le dynamisme au cceur de I’économie mentale, révélé par Nietzsche a travers
I’interaction qui a lieu au sein de la volonté fondamentale de 1’esprit (Grundwillen des Geistes),

ayant permis de le démontrer.

iv) Mais bien plus qu’une simple disposition fortuite de D’esprit, il s’est de plus révélé que
I’économie mentale doit davantage se comprendre comme étant prédisposée a faire croitre sa
mainmise sur le réel. Et ce, entre autres par un vouloir d’appropriation, de domination et plus
généralement d’assimilation sur lequel s’arrime la mémoire, puis un vouloir d’évacuation propre a
I’ignorance sur lequel s’arrime I’oubli; ces volontés fondamentales de 1’économie mentale
contribuant ensemble a créer les conditions favorables pour non seulement maitriser, mais fagonner
une réalité teintée d’anthropomorphisme et d’anthropocentrisme.

194



Or, la transmission de ces volontés (ou instincts) qui en viennent a régler les rouages de I’économie
mentale humaine laissait encore perplexe. Il s’agissait notamment de comprendre comment
Nietzsche a pu lui-méme concevoir la reproduction d’instincts qui s’expriment dans les rouages de
I’économie mentale de tout étre humain. Mais grace aux théories héréditaires contemporaines a
Nietzsche, insistant d’une part, sur la capacité de reproduction de la mémoire, et d’autre part, sur
I’idée d’une « mémoire inconsciente » qui tient lieu de patrimoine héréditaire, il a été possible de
jeter une nouvelle lumiére sur le « jeu de la mémoire et de I’oubli » qui se dessine dans la pensée
nietzschéenne sur ces questions. Il est devenu d’autant plus concevable de considérer qu’au fil des
générations, un modus operandi s’est assimilé et reproduit au sein de l’espéce humaine,
déterminant sa maniére instinctuelle d’étre au monde. Comme chaque organisme vivant, en
naissant, se voit prédisposé a survivre a sa confrontation au réel, ¢’est 1’action instinctuelle humaine
qui I’y prépare en se manifestant en lui comme un savoir-faire hérité. Sur une tres longue période,
suivant la pensée nietzschéenne, et vraisemblablement en raison du changement des circonstances
vécues toujours en flux d’une génération a 1’autre, le mode opératoire se modifie, de telle sorte que
certains instincts s’affermissent, alors que d’autres s’affaiblissent au point d’étre inopérant. Une
sélection se produit alors ayant une incidence notable sur la constitution et la reproduction du
patrimoine héréditaire en transmission, celui-ci étant le fruit du jeu entre instincts assimilés qui
perdurent et instincts évacués, n’étant plus actualisés ou reproduits, car n’étant plus nécessaires

suivant le concours des circonstances vécues.

Cette dynamique (assimilation/évacuation, mémoire/oubli) a toutefois comme résultante que 1’étre
humain nait prédisposé a entretenir un rapport régulier et déterminé au réel grace a des instincts en
provenance d’un patrimoine héréditaire formé en des temps primitifs. Le plus fort du patrimoine
héréditaire datant d’un passé reculé, ces instincts, de méme que leurs interactions toujours
effectives dans 1’économie mentale humaine, s’avérent ainsi redevables a I’ascendance. Il s’ensuit
que plusieurs croyances qui concordent avec la prédisposition instinctuelle transmise en héritage
et devenus le patrimoine spécifique et fondamental de 1’étre humain sont depuis longtemps

incorporés, voire inculqués par I’expérience vécue, de méme que par la force de I’habitude.

v) Jusqu’ici, les problématiques étaient notamment liées aux mouvements internes du corps,
suivant I’analogie que procure la métaphore gastro-entérologique, ensuite les activités infra-
conscientes et spontanées des instincts, puis enfin le legs d’un patrimoine héréditaire. A méme ces

195



problématiques, 1’acte de volition consciente ne s’était pas taillé une place prépondérante. 11 est
donc devenu nécessaire de déterminer le poids que Nietzsche accorde a I’acte de volition consciente
dans ses tentatives visant a transformer la vie instinctuelle et influer sur le patrimoine héréditaire

en transmission.

La démonstration a pourtant été faite a partir des écrits de Nietzsche que, ni la volonté ni la
conscience, ni par extension, I’acte de volition consciente, sont dans un état d’exception par rapport
aux luttes instinctuelles; au contraire, ils leurs sont bien plutdt redevables. Cependant, ils soulignent
en méme temps que le mode opératoire dans lequel 1’€tre humain se développe et se maintient ne
prend aucunement en compte les limitations imposées a sa liberté par la vie instinctuelle. A la
place, les hypothéses anthropogéniques nietzschéennes avancent qu’un élevage préhistorique et
millénaire s’est effectué, fomenté par I’¢levage intellectuel et social jusqu’a présent, faisant en
sorte que I’étre humain habite toujours un monde dans lequel il se croit libre et pleinement
responsable de ses actions; la capacité de ses actes de volition consciente a pouvoir se déterminer
a quelque chose librement — sans causes antérieures et sans influences externes — étant toujours
supposée comme la source de sa liberté d’action. Subtilisant encore une fois sa condition naturelle,
I’étre humain se croit libre, sans véritablement I’étre, en se perdant dans un sentiment de liberté
caractérisé par un oubli des chaines du déterminisme; oubliant plus particuliérement la
prédétermination fatale qui est pourtant le propre de tous les animaux, sans qu’il en fasse exception.
Grace a cet oubli productif, la vie instinctuelle humaine s’est malgré tout transformée, celui-ci
ayant notamment contribué a faire en sorte que la croyance en la liberté de la volonté devienne
féconde : concourant a favoriser I’émergence d’un esprit grégaire, a responsabiliser chacun, a

engager la parole par la promesse, a promouvoir le respect de la loi et de la morale, et bien plus.

Dans ses grandes orientations, la pensée nietzschéenne aspire a replacer 1’étre humain au sein de
la nature en ravivant le souvenir de sa condition animale. Non pour faire un retour a 1’état nature,
mais pour qu’il se congoive de nouveau comme ce qu’il est pour Nietzsche : soit, un fragment de
la fatalité dans 1’innocence du devenir. Son scepticisme dirigé a I’endroit de 1’idée que ’acte de
volition consciente soit garante d’une liberté¢ vise notamment a décharger I'étre humain du poids
qu'il supporte en se croyant pouvoir jouir d’une liberté pleine et enti¢re. Pour y parvenir, Nietzsche
tente d’introduire par ses ouvrages une nouvelle régente de la mémoire et de I’oubli dans ’espoir
ultime de mieux réconcilier I’étre humain avec sa nature. Une réconciliation semblant devoir

196



s’échelonner sur des millénaires pour retrouver une certaine innocence que I’humanité s’était

efforcée de perdre pendant tout aussi longtemps face a son action.

vi) Enfin, il s’est révélé qu’au courant de son cheminement intellectuel, Nietzsche réitére des
affinités bien ancrées dans 1’histoire de la pensée occidentale entre la mémoire et la vie (ou méme
la survie), puis I’oubli et la mort. Au cceur de sa pensée, la vie et la mort, de maniére analogue a la
mémoire et 1’oubli, de méme que I’assimilation et la désassimilation, ne sont pas pensés comme
des oppositions absolues. A travers la perspective qui est développée dans plusieurs de ses écrits,
il y a matiere a soupgonner qu’une part de la définition de la vie de Nietzsche se rapproche a bien
des égards de celle exprimée dans la physiologie bernardienne de son époque; a savoir 1’idée selon
laquelle la vie ne serait en fait qu’un genre particulier de ce qui est mort. Les deux auteurs n’y

voyant qu’une différence de degré.

Nietzsche partage de plus I’idée selon laquelle ce qui souvent rebute, comme la mort, — puis on
peut méme ajouter, toute évacuation de déchets métaboliques, trop souvent passée sous silence
lorsqu’il est question de la métaphore gastro-entérologique dans le commentariat — a pourtant une
fonction vitale qui contribue a I’autorégulation du vivant. Il s’ensuit que méme si I’évacuation que
provoque la désassimilation peut s’apparenter sur le plan physiologique a une activité de
destruction organique intimement liée a la mort, il n’en demeure pas moins que cette activité est
tout aussi cruciale au maintien de la vie. Et sur ce point encore, le méme pont analogique est
toujours maintenu par Nietzsche. C’est-a-dire qu’il met en relief comment I’oubli est lui-méme une
fonction vitale négligée, pourtant productive et contributive a la vie, en ce qu’il déploie a des
moments opportuns dans 1’économie mentale une activit¢ d’évacuation contribuant au
développement intellectuel et social; assurant a I’€tre humain la capacité de survivre dans un monde

qui lui est hostile.

Malgré cela, c’est surtout 1’assimilation, voire la mémoire qui est communément et avant tout
estimée. Elle se voit intimement liée a la survie, la reproduction et la croissance, alors que 1’oubli
se comprend souvent de manicre réductrice comme un signe de déclin, qui pourtant, comme il en
a été question, contribue tout autant qu’elle a la survivance — sa fonction étant simplement
différente. Nietzsche fait valoir ponctuellement que la faculté d’oublier, tout comme la mort, doit

étre réévaluée pour cerner sa juste contribution au développement et a 1’épanouissement de

197



I’humanité. Les fonctions productives de 1’oubli sont en effet multiples : concluant sur son role de
complément a la mémoire et de force coercitive dans I’économie mentale; sa participation, non
seulement au développement intellectuel, grace a sa mise a distance du sens littéral et primitif au
profit du sens abstrait et plus spirituel du langage conceptuel, mais également a I’histoire et 1’éveil
de ’action morale et du sentiment moral; sa contribution a la subtilisation du déterminisme dans la
condition humaine ouvrant la voie a la responsabilisation, a I’engagement de la parole par la
promesse, a I’élévation au respect de la loi et de la morale; son imbrication dans tout horizon
existentiel ou toutes perspectives historiques; sa participation a la sélection instinctuelle qui affine
le patrimoine héréditaire en transmission; en plus d’étre, plus généralement, une partie prenante a
I’¢lan de création humaine. Toutes des fonctions qui concourent a expliquer pourquoi s’opere
subtilement tout au long des différents ouvrages nietzschéens une transvaluation de cette faculté.

Cette derniére étant a la fois animale et civilisatrice.

7.2. Contributions

C’est une difficulté de compréhension qui animait tous les chapitres précédents. Le tout s’inscrivant
dans le sillage, noté en introduction, d’une ambigiiité liée aux différentes traductions et notes
d’éditeurs entourant les fonctions de I’oubli dans la pensée nietzschéenne. L’éclatante diversité des
points de vue générés par les traductions et les notes d’éditeurs ayant donné 1’impression que
Nietzsche n’elit pas toujours une idée précise a 1’esprit lorsqu’il était question de clairement
déterminer ces facultés dans ses ouvrages, il fut malgré tout possible de mieux les cerner a travers
les problématiques présentes au sein des nombreux chapitres étalés plus haut. A ce probleme
d’ambiguité s’est également ajouté celui concernant le traitement partiel accordé a la mémoire et a
’oubli lorsque, par exemple, les divisant en thémes autonomes a partir des ouvrages publiés ou des
fragments posthumes de Nietzsche, on en vient a perdre de vue leur complémentarité interactive,
d’ou découle une interaction dynamique et productive. Un probléme de partialité, en ce sens de ce
qui manque d’exhaustivité, laissant tout aussi dans 1’embarras ceux s’affairant a y voir plus clair a
I’aide de la réception critique de la pensée nietzschéenne. Une these qui traite donc sans ambiguité
et exhaustivement des facultés susmentionnées au sein de la pensée nietzschéenne se faisait

toujours attendre, jusqu’a ce qui précede tente d’y remédier.

198



En terminant, un bref survol de la réception critique de la pensée nietzschéenne permet de mettre
encore davantage en évidence la contribution des chapitres de cette thése. A commencer par Karl
Lowith, ayant avancé dans son Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkunft des Gleichen
(1935) que I’oubli prendrait seulement sa pleine signification dans Ainsi parlait Zarathustra. Et ce,
comme permet de le démontrer les chapitres ci-haut, méme si toute la réflexion de Nietzsche sur la
mémoire et ’oubli ne s’épuise aucunement dans un seul ouvrage, et encore moins par la voie de
Zarathoustra, a moins de disposer d’un biais favorable pour la poésie de la pensée. On peut tout
aussi bien souligner les incontournables études interprétatives de Wolfgang Miiller-Lauter qui
montrent correctement dans Nietzsche. Seine Philosophie der Gegensdtze und die Gegensdtze
seiner Philosophie (1971) que la pensée nietzschéenne dégage un espace de réflexion ou 1’on
envisage que la volonté d’ignorer s’immisce dans toute volonté de connaitre, mais ce constat n’est
pas suivi d’explications plus soutenues a savoir comment précisément 1’oubli, puis I’ignorance
qu’il induit, s’immisce dans la mémoire et la connaissance qu’elle fortifie — ainsi que présenter
dans le troisiéme chapitre de cette these. Plus récemment, Harald Weinrich dans son Lethe: Kunst
und Kritik des Vergessens (1997) développe de son c6té un certain nombre d’idées, comme celle
selon laquelle la philosophie moderne a laquelle participe Nietzsche renverse 1’image
communément véhiculée selon laquelle la mémoire est seule garante de la vérité a I’opposé de
I’oubli qu’elle combat. La pensée moderne se caractériserait en effet par une réflexion sur les
apports de I’oubli a la vérité. Weinrich prétend de plus que La généalogie de la morale forme une
scission dans I’ceuvre de Nietzsche, plus particuliérement en ce qui a trait a sa conception de I’oubli,
car selon lui, la seconde Considération inactuelle réclamait un « art de 1’oubli », alors que cette
exigence est restreinte dans les essais de la Généalogie. Sauf que son propos, aussi intéressant soit-
il, ne tient qu’a un maigre sous-chapitre, faisant de plus abstraction de la plupart des ouvrages
aphoristiques de Nietzsche. Gilinter Figal, dont le texte sur la force plastique est également bref
dans Nietzsche: Eine philosophische Einfiihrung (1999), souligne toutefois, et de maniére
perspicace, que 1’oubli n’est ni une incapacité ni un manque de force. De maniére tout aussi juste,
il souligne en quoi la contrariété entre la mémoire et 1’oubli crée une relation de dépendance —
conformément a ce qui fut démontré dans le deuxiéme chapitre de cette these. Sauf que Figal arrive
a ses conclusions par un chemin beaucoup plus court et moins étoffé que celui parcouru jusqu’a

présent.

199



En ce qui concerne la réception frangaise ayant traité des ramifications des facultés en question
dans la pensée nietzschéenne, le méme probléme de partialité se fait voir. Gilles Deleuze souligne
avec perspicacité dans Nietzsche et la philosophie (1962) comment la détermination de la mémoire
dépend de I’oubli, en tant qu’elle est définie comme « faculté de ne rien oublier ». Mais malgré
cela, et comme plusieurs chapitres de cette thése se sont efforcés a le démontrer, il y avait encore
beaucoup plus a dire sur leur relation d’interdépendance. Pierre Klossowski s’est penché sur les
liens entre oubli et I’Eternel retour, comme en témoigne sa conférence Oubli et anamnése dans
[’expérience vécue de [’éternel retour du méme, de méme que son Nietzsche et le cercle vicieux
(1969). Cependant, les répercussions de I’oubli sur d’autres aspects de la pensée nietzschéenne,
comme le langage, la morale et la mémoire sont peu discutées — tandis qu’il en a été question en
détail dans le troisiéme et quatriéme chapitre de cette thése. Eric Blondel reléve pour sa part dans
Nietzsche, le corps et la culture (1986) I'importance de la métaphore gastro-entérologique que
mobilise la pensée nietzschéenne pour créer un pont analogique entre le corps et I’esprit. Sauf qu’il
a été nécessaire d’apporter des correctifs sur plusieurs points relatifs a ce lien intime qui unit cette
métaphore a la mémoire et a I’oubli — ce sur quoi le premier chapitre de cette thése a pu se
concentrer et approfondir. Dans son ouvrage Nietzsche : Par-dela les antinomies (2006), Monique
Dixaut a pu démontrer comment le théme nietzschéen « d’origines [productrices] délibérément
oubliées » parait des La veérité et le mensonge au sens extra-moral, et ensuite repris de nouveau
dans La généalogie de la morale. Mais sans qu’elle n’épuise dans ses analyses toutes les
possibilités sur ce sujet, il a été possible de faire de nouvelles découvertes dans le troisiéme
chapitre. Pour sa part, Michel Haar montre parfaitement dans Nietzsche et la métaphysique (1993)
que Nietzsche opére un renversement par lequel le corps se voit doter de facultés normalement
attribuées a I’esprit. Il est plus difficile de le suivre cependant lorsqu’il affirme, a titre d’exemple,
que « [1]e corps vivant avec sa mémoire absolue prend la place de I’esprit absolu »', négligeant
ainsi de prendre acte du fait, démontré plus haut dans le quatriéme chapitre, que le corps ne refoule
pas tout, mais incorpore et évacue tout a la fois. Dernierement, Patrick Wotling a su montrer entre
autres dans La philosophie de [’esprit libre : Introduction a Nietzsche (2008) que dans I’optique de
la pensée nietzschéenne, la mémoire s’est développée grace a un besoin d’appropriation et de

domination afin d’assurer la survie des étres humains. Ce dernier a aussi thématis¢ 1’ignorance

'HAAR. Nietzsche et la métaphysique. p. 178.

200



sélective que procure I’oubli, sauf que ce qui restait peu €clairci dans ses écrits, comme pour bien
d’autres auteurs cités ici, c’est une explication de la complémentarité interactive de la mémoire et
de I’oubli qui se découvre dans les ouvrages de Nietzsche. La méme lacune, a laquelle cette thése
a tenté de remédier, se retrouvant aussi dans Nietzsche et ['ombre de Dieu (2010) de Didier Franck,
ou I’on peut lire un chapitre entier consacré a la mémoire, alors que 1’amnésie et 1’oubli ne sont
respectivement mentionnés qu’une seule fois. Et ce, tout comme les riches analyses sur la mémoire
de Barbara Stiegler dans Nietzsche et la biologie (2001) et sa nouvelle édition de Nietzsche et la
critique de la chair : Dionysos, Ariane, le Christ (2011), qui souffrent, mais dans une moindre

mesure, de la méme difficulté ci-soulignée.

On observe pourtant, et depuis quelque temps, un regain d’intérét pour résoudre les problématiques
que soulévent les questions entourant la mémoire et 1’oubli dans la pensée nietzschéenne. La
publication récente de Nietzsche on Memory and History: The Re-encountered Shadow (2021) étant
un bon exemple de ce nouvel engouement. Mais ce que ce recueil d’articles gagne en recherche
historique, il perd cependant, et encore une fois, en exhaustivité. Un probléme qui toucherait tout
particulierement la recherche du monde anglophone selon Richard Elliott, alors qu’il affirme
carrément que « [tlhe role of forgetting is an under-treated topic in Anglophone Nietzsche
scholarship »?. Un fait que semble corroboré, par exemple, le bien connu Nietzsche : Life as
Literature (1987) d’ Alexander Nehemas en ce sens que cet ouvrage traite peu des problématiques
entourant les facultés de 1’économie mentale susmentionnées. Néanmoins, il convient de noter un
cas d’exception au probléme souligné ci-haut propre a la recherche de langue anglaise : soit, une
thése intitulé Nietzsche’s discourses of forgetting (1994) de Randall Ray Honold. C’est I’'une des
rarissimes tentatives contemporaines visant a formaliser et développer en longueur 1’importante
fonction de voilement qu’occupe la facult¢ d’oublier pour la pensée nietzschéenne. Mais
é¢tonnamment, la recherche de cet auteur marginalise presqu’entierement les ouvrages
aphoristiques de Nietzsche; souffrant ainsi du méme probléme de partialité¢ endémique affligeant

bien d’autres ouvrages avant lui.

2ELLIOTT. Richard J. (2021). What is ‘Active’ Forgetting in Nietzsche’s Genealogy 11, 1?. Nietzsche on Memory
and History: The Re-encountered Shadow. p. 113.

201



Au final, I’'idée véhiculée par Heidegger selon laquelle les propos de Nietzsche sur la mémoire et
I’oubli sont « indéterminé[s] et équivoque[s] » sur le plan conceptuel est, pour le moins, inexact,
comme le démontre cette thése. Dissiper 1’ambiguité, remédier a la partialité de certaines
interprétations et déterminer sans €quivoque les fonctions de la mémoire et de I’oubli dans la
pensée nietzschéenne furent les objectifs, et par leur atteinte, les contributions des présentes pages.
Pour en arriver a dissiper I’ambiguité, les précisions du texte en allemand original ont, entre autres,
révéler directement le sens que Nietzsche a pu accorder aux facultés susmentionnées.
M¢éthodologiquement, afin de palier le défaut de partialité et le manque d’exhaustivité, c’est
I’ensemble de I’ceuvre de Nietzsche qui servit de base; les fragments posthumes ne venant
qu’appuyer le propos. En plus d’accorder une attention jusqu’alors inédite aux facultés de
I’économie mentale au centre de cette thése, des corrections sur le plan conceptuel ont en méme
temps ¢€té apportées. Le tout débutant par la nécessité de concevoir la mémoire et 1’oubli comme
un ensemble interactif qui fait d’eux, plus qu’une simple opposition entre contraires, mais bien des
facultés complémentaires. A cet égard, la pensée nietzschéenne, bien enracinée dans son temps,
peut toutefois montrer son actualité face a une littérature scientifique contemporaine qui commence
a reconnaitre les fonctions productives de 1’oubli; en tant que pendant de 1’équilibre optimal de la
cognition, source de la plasticité cognitive, ou méme comme partic prenante au processus
d’abstraction devant des données éparses. Sans mettre de coté, bien sir, sa contribution autant a
I’épanouissement de I’espéce qu’a celui de 1’individu, comme cela a déja été relevé®. La pensée
nietzschéenne anticipe a bien des égards ces découvertes. Et en définitive, il est loisible de dire, en
terminant, que la vie durant, pour tout un chacun, la lutte entre la mémoire et I’oubli se joue —

jusqu’enfin le silence regne.

3 SMALL, Scott A. (2021). Forgetting. New York: Crown.

202



BIBLIOGRAPHIE DES (EUVRES CITEES ET CONSULTEES

a. Textes de Friedrich Nietzsche

al) (Euvres complétes

NIETZSCHE, Friedrich. (1999). Simtliche Werke — Kritische Studienausgabe in 15 Binden
(KSA), textes et variantes établis par Giorgio Colli et Mazzino Montinari. Munich :
Editions de Gruyter (coll. « Deutscher TaschenbuchVerlag ») :

KSA Band 1 Die Geburt der Tragodie
Unzeitgemif3e Betrachtungen -1V
Nachgelassene Schriften 1870 — 1873

KSA Band 2 Menschliches, Allzumenschliches I und II

KSA Band 3 Morgenrdote
Idyllen aus Messina
Die frohliche Wissenschaft

KSA Band 4 Also sprach Zarathustra

KSA Band 5 Jenseits von Gut und Bose
Zur Genealogie der Moral

KSA Band 6 Der Fall Wagner
Gotzen-Dammerung
Der Antichrist
Ecce homo
Dionysos-Dithyramben
Nietzsche contra Wagner

KSA Band 7 Nachgelassene Fragmente 1869 — 1874
KSA Band 8 Nachgelassene Fragmente 1875 — 1879
KSA Band 9 Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882
KSA Band 10 Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884
KSA Band 11 Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885
KSA Band 12 Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887
KSA Band 13 Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889

203



KSA Band 14 Einflihrung in die KSA
Werk- und Siglenverzeichnis
Kommentar zu den Bénden 1 — 13

KSA Band 15 Chronik zu Nietzsches Leben
Konkordanz, Verzeichnis samtlicher Gedichte
Gesamtregister

NIETZSCHE, Friedrich. (2003). Séimtliche Briefe — Kritische Studienausgabe in 8 Biinden
(KSB), textes et variantes établis par Giorgio Colli et Mazzino Montinari. Munich :
Editions de Gruyter (coll. « Deutscher Taschenbuch Verlag ») :

KSB Band 1 Juni 1850 — September 1864
KSB Band 2 September 1864 — April 1869
KSB Band 3 April 1869 — Mai 1872
KSB Band 4 Mai 1872 — Dezember 1874
KSB Band 5 Januar 1875 — Dezember 1879
KSB Band 6 Januar 1880 — Dezember 1884
KSB Band 7 Januar 1885 — Dezember 1886
KSB Band 8 Januar 1887 — Januar 1889
Nachtrage/Register

a2) Autres ouvrages en allemand

NIETZSCHE, Friedrich. (2003). Nietzsches Personliche Bibliothek. (dir. Campioni Giuliano).
Munich : Editions de Gruyter.

a3) En traduction

NIETZSCHE, Friedrich. (2008). Rhétorique et langage. (Philippe Lacoue-Labarthe et Jean-Luc
Nancy, trad.). Chatou : Editions de la transparence.

NIETZSCHE, Friedrich. (2022). La naissance de la tragédie. (Céline Denat, trad.). Paris :
Editions Flammarion.

204



NIETZSCHE, Friedrich. (1969). Le livre du philosophe. (Angele Kremer-Marietti, trad.). Paris :
Editions Flammarion.

NIETZSCHE, Friedrich. (1990). La philosophie a I’époque tragique des Grecs. (Jean-Louis
Backes, Michel Haar et Marc B. de Launay, trad.). Paris : Editions Gallimard.

NIETZSCHE, Friedrich. (1990). Considération inactuelle 1. (Pierre Rusch, trad.). Paris :
Editions Gallimard.

NIETZSCHE, Friedrich. (1988). Seconde Considération intempestive : De [ utilité et de
[’inconvénient des études historiques pour la vie. (Henri Albert, trad.). Paris :
Editions GF Flammarion.

NIETZSCHE, Friedrich. (1990). Considération inactuelle 11l et IV. (Henri-Alexis Baatsch, Pascal
David, Cornélius Heim, Philippe Lacoue-Labarthe, Jean-Luc Nancy, trad.). Paris :
Editions Gallimard.

NIETZSCHE, Friedrich. (2019). Humain, trop humain I. (Patrick Wotling, trad.). Paris : Editions
GF Flammarion.

NIETZSCHE, Friedrich. (2019). Humain, trop humain II. (Eric Blondel, Ole Hansen-Love et
Théo Leydenbach, trad.). Paris : Editions GF Flammarion.

NIETZSCHE, Friedrich. (2012). Aurore. (Eric Blondel, trad.). Paris : Editions GF Flammarion.

NIETZSCHE, Friedrich. (2020). Le gai savoir. (Patrick Wotling, trad.). Paris :
Editions GF Flammarion.

NIETZSCHE, Friedrich. (2006). Ainsi parlait Zarathoustra. (Genevievre Bianquis, trad.). Paris :
Editions GF Flammarion.

NIETZSCHE, Friedrich. (2000). Par-dela bien et mal. (Patrick Wotling, trad.). Paris :
Editions GF Flammarion.

NIETZSCHE, Friedrich. (2002). La généalogie de la morale. (Eric Blondel, Ole Hansen-Love,
Théo Leydenbach, Pierre Pénisson, trad.). Paris : Editions GF Flammarion.

NIETZSCHE, Friedrich. (1985). Le cas Wagner. (Henri Albert, trad.). Paris : Editions GF
Flammarion.

NIETZSCHE, Friedrich. (1996). L Antéchrist. (Eric Blondel, trad.). Paris : Editions GF
Flammarion.

NIETZSCHE, Friedrich. (1992). Ecce homo. (Eric Blondel, trad.). Paris : Editions GF
Flammarion.

205



NIETZSCHE, Friedrich. (1985). Le Crépuscule des idoles. (Henri Albert, trad.). Paris :
Editions GF Flammarion.

NIETZSCHE, Friedrich. (1997). Dithyrambes pour Dionysos. (Michel Haar, trad.). Paris :
Editions Gallimard.

NIETZSCHE, Friedrich. (1992). Nietzsche contre Wagner. (Eric Blondel, trad.). Paris :
Editions GF Flammarion.

NIETZSCHE, Friedrich. (1989). La vision dionysiaque du monde. (Michel Haar, trad.). Paris :
Editions Gallimard.

b. Autres sources primaires

b1) Ouvrages sur Nietzsche

ANDLER, Charles. (1958). Nietzsche, sa vie et sa pensée I : Les précurseurs de Nietzsche. La
jeunesse de Nietzsche. Paris : Editions Gallimard.

ANDLER, Charles. (1958). Nietzsche : sa vie et sa pensée IlI : Nietzsche et le transformisme
intellectualiste. La derniére philosophie de Nietzsche. Paris : Editions Gallimard.

ASSOUN, Paul-Laurent. (2008). Freud et Nietzsche. Paris : Presses universitaires de France.

BELAND, Martine. (2012). Kulturkritik et la philosophie thérapeutique chez le jeune Nietzsche.
Montréal : Les Presses de I’Université de Montréal.

BELAND, Martine. (2024). Nietzsche as Stylist: Aesthetics and Philosophy. Montréal : McGill-
Queen’s University Press.

BLONDEL, Eric. (2006). Nietzsche, le corps et la culture. Paris : Editions L’Harmattan.

CAMPIONI, Giuliano. (2001). Les lectures francaises de Nietzsche. (Christel Lavigne, trad.).
Paris : Presses universitaires de France.

RICHARDSON, John. (2004). Nietzsche’s New Darwinism. Oxford : Oxford University Press.

RICHTER, Claire. (1911). Nietzsche et les théories biologiques contemporaines. Paris :
Mercure de France.

COLLECTIF. (1964). Cahiers de Royaumont : Nietzsche. (dir. Gilles Deleuze). Paris :
Editions de Minuit.

COLLECTIF. (2000). Lectures de Nietzsche. (J-F Balaudé et P. Wotling, trad.). Paris : Editions
Le livre de Poche.

206



COLLECTIF. (2015). Lectures nietzschéennes : Sources et réceptions. (dir. Martine Béland).
Montréal : Les Presses de I’Université de Montréal.

COLLECTIF. (2014). Les cahiers de [’'Herne : Friedrich Nietzsche. (dir. Marc Crépon). Paris :
Editions Flammarion.

COLLECTIF. (1973). Nietzsche aujourd’hui ? I. Intensités. (dir. Maurice de Gandillac et
Bernard Pautrat). Paris : Editions Hermann.

COLLECTIF. (1973). Nietzsche aujourd’hui ? II. Passion. (dir. Maurice de Gandillac et Bernard
Pautrat). Paris : Editions Hermann.

COLLECTIF. (2021). Nietzsche on Memory and History: The Re-encountered Shadow. (dir.
Anthony K. Jensen et Carlotta Santini). Berlin : De Gruyter.

COLLECTIF. (1996). The Cambridge Companion to Nietzsche. (dir. Bernd Magnus et Kathleen
M. Higgins). Cambridge : Cambridge University Press.

DELEUZE, Gilles. (2007). Nietzsche et la philosophie. Paris : Presses universitaires de France.
DELEUZE, Gilles. (1965). Nietzsche. Paris : Presses universitaires de France.
DERRIDA, Jacques. (1999). Eperons : Les styles de Nietzsche. Paris : Editions Flammarion.

DERRIDA, Jacques. (1984). Otobiographie : |’enseignement de Nietzsche et la politique du nom
propre. Paris : Editions Galilée.

D’IORIO, Paolo. (2016). Nietzsche’s Journey to Sorrento : Genesis of the Philosophy of the Free
spirit. Chicago : Chicago University Press.

DIXSAUT, Monique. (2006). Nietzsche : Par-dela les antinomies. Paris : Librairie philosophique
J. Vrin.

FRANCK, Didier. (2010). Nietzsche et I’'ombre de Dieu. Paris : Presses universitaires de France.
FIGAL, Giinter. (1999). Nietzsche: Eine philosophische Einfiihrung. Stuttgart : Editions Reclam.
GRANIER, Jean. (1982). Nietzsche. Paris : Editions PUF.

GADAMER, Hans Georg. (2007). Nietzsche ’antipode. Le drame de Zarathoustra. Paris :
Editions Allia.

HAAR, Michel. (1993). Nietzsche et la métaphysique. Paris : Editions Gallimard.

207



HAAR, Michel. (1998). Par-dela le nihilisme : nouveaux essais sur Nietzsche. Paris : Presses
universitaires de France.

HAAZ, Ignace. (2002). Les conceptions du corps chez Ribot et Nietzsche. Paris : Editions
L'Harmattan.

MONTINARI, Mazzino. (1996). La Volonté de puissance n’existe pas. (Patricia Farazzi et
Michel Valensi, trad.). Paris : Editions de I’Eclat.

NEHAMAS, Alexander. (2002). Nietzsche : Life as Literature. Cambridge :
Havard University Press.

HEIDEGGER, Martin. (1971). Interprétation de la Deuxiéme considération intempestive de
Nietzsche. (Alain Boutot, trad.). Paris : Editions Gallimard.

HEIDEGGER, Martin. (1971). Nietzsche I. (Pierre Klossowski, trad.). Paris : Editions Gallimard.

HEIDEGGER, Martin. (1971). Nietzsche 1I. (Pierre Klossowski, trad.). Paris : Editions
Gallimard.

HONOLD, Randall Ray. (1994). Nietzsche’s Discourses of Forgetting. Chicago : DePaul
University.

JASPERS, Karl. (1950). Nietzsche. Introduction a sa philosophie. (Henri Niel, trad.). Paris :
Editions Gallimard.

KAUFMANN, Walter. (1974). Nietzsche : Philosopher, Psychologist, Antichrist. Princeton :
Princeton University Press.

KLOSSOWSKI, Pierre. (1969). Nietzsche et le cercle vicieux. Paris : Mercure de France.
KOFMAN, Sarah. (1983). Nietzsche et la métaphore. Paris : Editions Galilée.
KOFMAN, Sarah. (1979). Nietzsche et la scéne philosophique. Paris : Editions Galilée.

KOFMAN, Sarah. (1992). Explosion I : De I'« Ecce homo » de Nietzsche. Paris : Editions
Galilée.

KOFMAN, Sarah. (1993). Explosion II : Les enfants de Nietzsche. Paris : Editions Galilée.

LOWITH, Karl. (1991). Nietzsche : Philosophie de I ’éternel retour du méme. (Anne-Sophie
Astup, trad.). Paris : Editions Hachette Littératures.

LOWITH, Karl. (1969). De Hegel a Nietzsche. (Rémi Laureillard, trad.). Paris : Editions
Gallimard.

208



MULLER-LAUTER, Wolfgang. (1971). Nietzsche. His philosophy of contradictions and the
contradictions of his philosophy. (David J. Parent, trad.). Chicago : University of Illinois
Press.

SCHLECHTA, Karl. (1960). Le cas Nietzsche. (A. Coeuroy, trad.). Paris : Editions Gallimard.

SIMMEL, Georg. (2006). Pour comprendre Nietzsche. (C. David, trad). Paris : Editions
Gallimard.

SLOTERDUK, Peter. (2002). La compétition des Bonnes Nouvelles : Nietzsche évangéliste.
(Olivier Mannoni, trad.). Paris : Editions de Mille et une nuits.

SLOTERDIJK, Peter. (1986). Der Denker auf der Biihne : Nietzsches Materialismus. Frankfurt
am Main : Suhrkamp Verlag.

VATTIMO, Gianni. (2006). Dialogue with Nietzsche. New York : Columbia University Press.

WOTLING, Patrick. (2008). La philosophie de I’esprit libre : Introduction a Nietzsche. Paris :
Editions Flammarion.

WOTLING, Patrick. (2008). Nietzsche. Paris : Editions Le cavalier bleu.
WOTLING, Patrick. (1999). La pensée du sous-sol. Paris : Editions Allia.

WOTLING, Patrick. (1995). Nietzsche et le probléme de la civilisation. Paris : Presses
universitaires de France.

ZWEIG, Stefan. (2004). Nietzsche. Paris : Editions Stock.

b2) Articles ou chapitres sur Nietzsche

FORNARI, Maria Cristina. (2015). Social Ties and the Emergence of the Individual: Nietzsche
and the English Perspective. Nietzsche and the Problem of Subjectivity,
Miinchen/Berlin/Boston : De Gruyter. pp. 234-253.

MORRISSON, Iain P. (2021). Nietzsche, the Anthropologists, and the Genealogy of Trauma.
Genealogy, volume 5, numéro 23, pp. 1-16.

MULLER-LAUTER, Wolfgang. (1999). Wille zur Macht als Organisation, Formung and
Machinalisation. Nietzsche : physiologie de la volonté de puissance. Paris : Edition Allia.
pp. 215-236.

SCHMITZ, Hermann. (1964). Hegels Begriff der Erinnerung. Archiv fiir Begriffsgeschichte,
Hamburg : Felix Meiner Verlag, volume 9, pp. 37-44.

209



c. Sources secondaires

ABENSOUR, Alexandre. (2014). La mémoire. Paris : Editions Flammarion.
AUGE, Marc. (2001). Les formes de I’oubli. Paris : Editions Rivages.

BERNARD, Claude. (1878). Legons sur les phénomenes de la vie communs aux animaux et aux
vegétaux. Paris : Librairie J.-B. Bailliére et fils.

BOURGET, Paul. (1886). Nouveaux essais de psychologie contemporaine. Paris : Alphonse
Lemerre.

BUTLER, Samuel. (1880). Unconscious Memory. London : Ballantyne, Hanson and Co.
BYRON, George Gordon. (1904). Byron: Poetical Works. London : Oxford University Press.

CHAMFORT, Sébastien-Roch-Nicolas. (1856). Pensées, Maximes, Anecdotes, Dialogues
précédes de [’histoire de Chamfort par P. J. Stahl et contenant des lettres de Mirabeau a
Chamfort. Paris : Editeurs Michel Lévy Freres.

EMERSON, Ralph Waldo. (1860). The Conduct of Life. Boston : Ticknor and Fields.

FOISSAC, Pierre. (1859). Meteorologie mit Riicksicht auf die Lehre vom Kosmos und in ihren
Beziehungen zur Medidn und allgemeinen Gesundheitslehre. Leipzig: Verlag von Otto
Wigand.

GALTON, Francis. (1883). Inquiries into Human Faculty and its Development. London :
MacMillan and Co.

GAUCHET, Marcel. (1992). L 'inconscient cérébral. Paris : Editions du Seuil.

GRAY, John. (2011). The Immortalization Commission : Science and the Strange Quest to cheat
Death. New York : Farrar, Straus and Giroux.

GOETHE, Johann Wolfgang von. (2009). Les Affinités électives. (Jean-Jacques Pollet, trad.).
Paris : GF Flammarion.

HAECKEL, Ernst. (1876). Die Perigenesis der Plastidule. Berlin : Verlag von Georg Reimer.

HEGEL, G. W. F. (1945). Legons sur la philosophie de [’histoire. (J. Gibelin, trad.). Paris :
Librairie philosophique J. Vrin.

HEGEL, G. W. F. (2006). Phénoménologie de [ ‘esprit. (Bernard Bourgeois, trad.). Paris :
Librairie philosophique J. Vrin.

HERACLITE. (2020). Fragments. (Marcel Conche, trad.). Paris : PUF (« Epiméthée »).

210



HERING, Ewald. (1876). Uber das Gedcichtniss als eine allgemeine Function der organisirten
Materie. Wien : Verlag von Carl Gerold’s Shon.

HUME, David. (2000). 4 Treatise of Human Nature. Oxford : Oxford University Press.

KANT, Emmanuel. (2002). Anthropologie du point de vue pragmatique. (Michel Foucault, trad.).
Paris : Librairie philosophique J. Vrin.

LANGE, Friedrich-Albert. (1877). Histoire du matérialisme et critique de son importance a
notre époque. Tome premier : Histoire du matérialisme jusqu’a Kant. Paris : C. Reinwald

et cie.

LANGE, Friedrich-Albert. (1879). Histoire du matérialisme et critique de son importance a
notre époque. Tome second : Histoire du matérialisme depuis Kant. Paris : C. Reinwald
et cie.

LA ROCHEFOUCAULD. (1977). Maximes et Réflexions diverses. Paris : GF Flammarion.
LICHTENBERG, Georg Christoph. (2011). Aphorismen. Stuttgart : Reclam.

LUBBOCK, John. (1870). The origin of civilisation and the primitive condition of Man : mental
and social condition of savages. London : Longmans, Green, and Co.

MONTAIGNE, Michel de. (1657). Les Essais. Paris : Charles Angot.
MITTASCH. Alwin. (1950). Nietzsches Naturbeflissenheit. Heidelberg : Springer-Verlag.

NAGELI, Carl von. (1884). A Mechanico-Physiological Theory of Organic Evolution. Chicago :
The Open Court Publishing Co.

PETIT, Laurent. (2006). La mémoire. Paris : Bibliotheque thématique « Que sais-je ? ».
PLATON. (2004). La République. (Georges Leroux, trad.). Paris : Editions Flammarion.
PLATON. (1993). Ménon. (M. Canto-Sperber, trad.). Paris : Editions Flammarion.
PLATON. (2012). Phédre. (Luc Brisson, trad.). Paris : Editions Flammarion.

REE, Paul. (1875). Psychologische Beobachtungen. Berlin : Carl Dunder’s Verlag.

REE, Paul. (1877). Der Ursprung der moralischen Empfindungen. Chemnitz : Verlag von Ernst
Schmeitzner.

ROUSSO, Henry. (1987). Le Syndrome de Vichy, de 1944 a nos jours. Paris : Editions du seuil.

ROUX, Wilhelm. (1881). Der Kampf der Teile im Organismus. Leipzig: Verlag von Wilhelm
Engelmann.

211



RIBOT, Théodule Armand. (1881). La psychologie anglaise contemporaine. Paris : Editions
Librairie Germer Bailliére et Cie.

RIBOT, Théodule Armand. (1906). Les Maladies de la mémoire. Paris : Editions Félix Alcan.
RIBOT, Théodule Armand. (1888). Les Maladies de la volonté. Paris : Editions Félix Alcan.
RICHET, Charles. (1887). Essai de psychologie générale. Paris : Felix Alcan.

RICOEUR, Paul. (2003). La Mémoire, [’histoire, [’oubli. Paris : Editions Points.

ROUSSEAU, Jean-Jacques. (2008). Discours sur [ origine et les fondements de l’inégalité parmi
les hommes. Paris : Editions Flammarion.

SCHOPENHAUER, Arthur. (2011). Aphorismes sur la sagesse dans la vie. (J.-A. Cantacuzene,
trad.). Paris : Presses universitaires de France.

SCHOPENHAUER, Arthur. (2013). De la quadruple racine du principe de raison suffisante.
(F.-X. Chenet, trad.). Paris : Librairie philosophique J. Vrin.

SCHOPENHAUER, Arthur. (2018). Le monde comme volonté et comme représentation.
(A. Burdeau, trad.). Paris : Presses universitaires de France.

SCHOPENHAUER, Arthur. (2020). Parerga et paralipomena. (A. Dietrich et J. Bourdeau,
trad.). Paris : Robert Laffont.

SMALL, Scott A. (2021). Forgetting. New York : Crown.

SPENCER, Herbert. (1855). The principles of psychology. London : Longman, Brown, Green,
and Longmans.

SPENCER, Herbert. (1879). The Data of Ethics. London : Williams and Norgate.
STENDHAL. (2019). Le Rouge et le Noir. Paris : GF Flammarion.
TAINE, Hippolyte. (1870). De !’intelligence. Paris : Librairie Hachette.

TYLOR, Edward B. (1873). Primitive Culture: Researches into the development of Mythology,
Philosophy, Religion, Language. Art, and Custom. London: John Murray. Albemarle
Street.

TZVETAN, Todorov. (2015). Les abus de la mémoire. Paris : Editions Arléa.

WEINRICH, Harald. (1999). Léthé : art et critique de [’oubli. (Diane Meur, trad.). Paris :
Editions Fayard.

212



WILLIAMS, Bernard. (1993). Shame and Necessity. Los Angeles : University of California
Press.

cl) Articles du Nietzsche-Studien

BERTINO, Andrea Christian. (2009). Sprache und Instinkt bei Heder und Nietzsche. Nietzsche-
Studien, Berlin : De Gruyter, volume 39, pp. 70-99.

BOURQUIN, Christophe. (2009). Die Rhetorik der antiken Mnemotechnik als Leitfaden von
Nietzsches zweiter Unzeitgemésser Betrachtung. Nietzsche-Studien, Munich : Editions De
Gruyter, pp. 93-110.

BREAZEALE, Daniel. (2010). The Hegel-Nietzsche problem. Nietzsche-Studien, Berlin : De
Gruyter, volume 4, numéro 1, pp. 682-688.

DELLINGER, Jakob. (2012). Neuerscheinungen zu Nietzsche und Hegel. Nietzsche-Studien,
Munich : Editions De Gruyter, volume 41, numéro 1, pp. 456-473.

FORNARI, Maria Cristina. (2005). Die Spur Spencers in Nietzsches ,,moralischem Bergwerke®.
Nietzsche-Studien, Miinchen : De Gruyter, volume 37, numéro 1, pp. 310-328.

JENSEN, Anthony K. (2013). Historians on Nietzsche on History. Nietzsche-Studien,
Munich : Editions De Gruyter, volume 42, numéro 1, pp. 384-392.

KNOLL, Manuel. (2009). Nietzsches Begriff der sozialen Gerechtigkeit. Nietzsche-Studien,
Munich : Editions De Gruyter, volume 38, numéro 1, pp. 156-181.

MONTINARI, Mazzino. (1972). Ein Neuer Abschnitt in Nietzsches “Ecce homo”. Nietzsche-
Studien, volume 1, numéro 1. pp. 380-418.

MULLER-LAUTER, Wolfgang. (1974). Nietzsches Lehre vom Willen zur Macht. Nietzsche :
physiologie de la volonté de puissance, Paris : Edition Allia, pp. 33-143.

MULLER-LAUTER, Wolfgang. (1978). Der Organismus als innerer Kampf. Der Einfluss von
Wilhelm, Roux auf Friedrich Nietzsche. Nietzsche : physiologie de la volonté de
puissance, Paris : Edition Allia, pp. 145-212.

OTT, Konrad. (2012). Nietzsche’s Animal Philosophy. Nietzsche-Studien, Munich : Editions De
Gruyter, volume 39, numéro 1, pp. 682-688.

PIAZZESI, Chiara. (2010). Liebe und Gerechtigkeit: eine Ethik der Erkenntnis. Nietzsche-
Studien, Munich : Editions De Gruyter, volume 39, numéro 1, pp. 352-381.

PIAZZES]I, Chiara. (2010). Nietzsche, die Gerechtigkeit und das Recht. Nietzsche-Studien,
Munich : Editions De Gruyter, volume 39, numéro 1, pp. 652-662.

213



PIZER, John. (1990). The Use and Abuse of “Ursprung”: On Foucault’s Reading of Nietzsche.
Nietzsche-Studien, volume 19. numéro 1. Miinchen : De Gruyter. pp. 462-478.

SOOVALLI, Jaanus. (2009). Was ist das souverine Individuum? Neuerscheinungen zu Nietzsche
und Kierkegaard. Nietzsche-Studien, Munich : Editions De Gruyter, pp. 477-485.

c2) Articles du journal Mind

ALLEN, G. (1883). M. Gurthie, On Mr. Spencer’s Unification of Knowledge. Mind: A Quarterly
Review of Psychology and Philosophy, London : Williams and Norgate, volume 8, pp.
116-118.

BAIN, A. (1881). Mr. Spencer's Psychological "Congruities". Mind: A Quarterly Review of
Psychology and Philosophy, London : Williams and Norgate, volume 6, pp. 266-270 et
pp. 394-406.

BRADLEY, F. H. (1887). Why do we remember forwards and not backwards?. Mind: A
Quarterly Review of Psychology and Philosophy, London : Williams and Norgate,
volume 12, pp. 579-582.

BUTLER, Samuel. (1881). Unconscious Memory. Mind: A Quarterly Review of Psychology and
Philosophy, London : Williams and Norgate, volume 6, pp. 146-147.

DARWIN, Charles. (1877). A biographical sketch of an Infant. Mind: A Quarterly Review of
Psychology and Philosophy, London : Williams and Norgate, volume 2, pp. 285-294.

EBBINGHAUS, H. (1882). A supposed Law of Memory. Mind: A Quarterly Review of
Psychology and Philosophy, London : Williams and Norgate, volume 7, p. 300.

FLINT, R. (1876). Associationism and the Origin of Moral Ideas. Mind: A Quarterly Review of
Psychology and Philosophy, London : Williams and Norgate, volume 1, pp. 321-334.

LEWES, G. H. (1877). Consciousness and Unconsciousness. Mind: A Quarterly Review of
Psychology and Philosophy, London : Williams and Norgate, volume 2, pp. 156-167.

LINDSAY, T. M. (1876). Hermann Lotze. Mind: A Quarterly Review of Psychology and
Philosophy, London : Williams and Norgate, volume 1, pp. 363-382.

MAITLAND, F. W. (1883). Mr. Herbert Spencer's Theory of Society. Mind: A Quarterly Review
of Psychology and Philosophy, London : Williams and Norgate, volume 8, pp. 354-371.

OUGHTER-LONIE, A. C. (1878). The Genesis of Primitive Thought. Mind: A Quarterly Review
of Psychology and Philosophy, London : Williams and Norgate, volume 3, pp. 126-129.

214



RIBOT. T. A. (1877). Philosophy in France. Mind: A Quarterly Review of Psychology and
Philosophy, London : Williams and Norgate, volume 2, pp. 366-386.

SPENCER, Herbert. (1876). The Comparative Psychology of Man. Mind: A Quarterly Review of
Psychology and Philosophy, London : Williams and Norgate, volume 1, pp. 7-20.

SPENCER, Herbert. (1881). Replies to Criticisms on The Data of Ethics. Mind: A Quarterly
Review of Psychology and Philosophy, London : Williams and Norgate, volume 6, pp. 82-
98.

SPENCER, Herbert. (1878). Consciousness under Chloroform. Mind: A Quarterly Review of
Psychology and Philosophy, London : Williams and Norgate, volume 3, pp. 555-558.

TAINE, H. (1877). The Acquisition of Language by Children. Mind: A Quarterly Review of
Psychology and Philosophy, London : Williams and Norgate, volume 2, pp. 252-259.

VERDON, R. (1877). Forgetfulness. Mind: A Quarterly Review of Psychology and Philosophy,
London : Williams and Norgate, volume 2, pp. 437-452.

c3) Articles de la Revue philosophique de la France et de l'étranger

BOIRAC, Emile. (1876). Correspondance. Revue philosophique de la France et de l'étranger,
Paris : Librairie Germer Bailliére et cie, pp. 430-431.

RIBOT, Théodule Armand. (1880). La mémoire comme fait biologique. Revue philosophique de
la France et de [’étranger, Paris : Librairie Germer Bailliere et cie. pp. 516-547.

RIBOT, Théodule Armand. (1882). Les affaiblissements de la volonté. Revue philosophique de la
France et de l'étranger, Paris : Librairie Germer Bailliere et cie. pp. 391-423.

RICHET, Charles. (1881). De la mémoire élémentaire. Revue philosophique de la France et de
['étranger, Paris : Librairie Germer Baillicre et cie, pp. 540-545.

RICHET, Charles. (1886). Les origines et les modalités de la mémoire. Essai de psychologie

générale. Revue philosophique de la France et de l'étranger, Paris : Librairie Germer
Bailliére et cie, pp. 561-590.

c4) Articles de la Revue des Deux Mondes

BERNARD, Claude. (1875). Définition de la vie. La Revue des Deux Mondes, Paris : Bureau de
la Revue des Deux Mondes, tome 9, pp. 326-349.

215



c5) Articles d’autres revues ou recueils

ACAMPORA, Christa David. (2008). Forgetting the Subject. Publications and Research, New
York : Hunter College, numéro 50, pp. 34-56.

BURNHAM, W. H. (1889). Memory, Historically and Experimentally Considered. The American
Journal of Psychology, volume 2, numéro 4, pp. 568-622.

COSMA, loana. (2011). The phenomenology of forgetting in late modern culture. A study of
Kierkegaard’s « Rotation of Crops » and Nietzsche’s « On the use and abuse of History
for life ». Language and Literature — European Landmarks of Identity, Pitesti :
Universitatea din Pitesti, numéro 8, pp. 326-333.

DI CESARE, Donatella. (1986). Langage, oubli, vérité dans la philosophie de Nietzsche. Histoire
Epistémologie Langage, volume 8, numéro 1, pp. 91-106.

ELGAT, Guy. (2016). Nietzsche on the genealogy of universal moral justice. History of
Philosophy Quarterly, University of Illinois Press, volume 33, numéro 2, pp. 155-171.

FRANCOIS, Arnaud. (2009). Les deux justices selon Nietzsche : un exemple d’inversion des
valeurs. Philosophy, volume 2, pp. 302-319.

HEIT, Helmut et GEORG, Jutta. (2012). Erinnern, Vergessen und das Grof3e in der Geschichte
bei Nietzsche. Nietzsche - Macht - Grofse: Nietzsche - Philosoph der Grdfse der Macht
Oder der Macht der Grofse, Munich : Editions De Gruyter, pp. 367-378.

HEIT, Helmut. (2015). Hegel, Zeller and Nietzsche : Alternative Approaches to Philosophical
Historiography. From Hegel to Windelband: Historiography of Philosophy in the 19th
Century. (dir. Valentin Pluder et Gerald Hartung), Munich : Editions De Gruyter, pp. 117-
140.

HORSTMANN, Rolf-Peter, (1993). Metaphysikkritik bei Hegel und Nietzsche. Hegel-Studien,
Bochum, volume 28, 1993.

KAIN, Philip J. (1996). Nietzschean Genealogy and Hegelian History in the Genealogy of
Morals. Canadian Journal of Philosophy, volume 26, pp. 123-148.

LAYCOCK, T. (1875). A chapter on some organic laws of personal and ancestral memory.
Journal of Mental Science, London, volume XXI, pp. 155-187.

LEITER, Brian. (2010). Nietzsche’s Philosophy of Action. Blackwell Companion to Philosophy
of Action, New Jersey : Wiley-Blackwell, pp. 528-536.

LE RIDER, Jacques. (1999). Oubli, mémoire, histoire dans la « Deuxiéme considération
inactuelle ». Revue germanique international, volume 11, pp. 207-225.

216



LE RIDER, Jacques. (2000). La vie, I’histoire et la mémoire dans la seconde Considération
inactuelle de Nietzsche. Revue internationale de philosophie, volume 54, numéro 211, pp.
77-98.

LUPO, Luca. (2012). Drives, Instincts, Language, and Consciousness in Daybreak 119: Erleben
and Erdichten. 4s the Spider Spins: Essays on Nietzsche’s Critique and Use of Language.
Berlin/Boston : Walter de Gruyter, pp. 179-195.

MARDER, Micheal. (2004). History, Memory, and Forgetting in Nietzsche and Derrida. Epoché,
volume 9, numéro 1, pp. 137-157.

RAMADANOVIC, Petar. (2001). From Haunting to Trauma : Nietzsche's Active Forgetting and
Blanchot's Writing of the Disaster. Postmodern Culture, volume 11, numéro 2, pp. 42-60.

RICHARDSON, John. (2008). Nietzsche’s Problem of the Past. Nietzsche on Time and History,
Munich : Editions De Gruyter, pp. 89-111.

SCHRIFT, Alan D. (1985). Language, Metaphor, Rhetoric: Nietzsche’s Deconstruction of
Epistemology. The Johns Hopkins University Press (Journal of the History of
Philosophy), volume 23, numéro 3, pp. 371-395.

SIEMENS, H. W. (2002). Agonal Communities of Taste : Law and Community in Nietzsche’s
Philosophy of Transvaluation. Journal of Nietzsche Studies, numéro 24, pp. 83-112.

STEGMAIER, Werner. (2018). Geist. Hegel, Nietzsche und die Gegenwart. Europa im
Geisterkrieg, Studien zu Nietzsche. (dir. Andrea Christian Bertino), Open Book
Publishers, pp. 153-175.

THATSCHER, David S. (1983). Nietzsche's Debt to Lubbock. Journal of the History of Ideas,
volume 44, numéro 2, pp. 293-309.

WOTLING, Patrick. (2005). Nietzsche et Hegel. Quatre tentatives pour faire dialoguer deux
fréres ennemis. Internationales Jahrbuch fiir die Nietzsche-Forschung, Berlin/New York :
De Gruyter, volume 34, pp. 458-473.

ZUCKER, Lisa. (1993). Burning a (Forgotten) Memory : Nietzsche's 'Mnemotechnics' and the
Eternal Return of the Feminine. Tessera, volume 14, pp. 88-99.

217



	Remerciements
	Avertissement
	Résumé
	Abstract
	INTRODUCTION
	0.1. Pensées rapaillées
	0.2. Cheminement

	1.0. LA MÉTAPHORE GASTRO-ENTÉROLOGIQUE
	1.1. Apéritif
	1.2. Gastroscopie d’une métaphore
	1.2.1. La mémoire et l’assimilation métabolique
	1.2.2. L’oubli, la désassimilation et l’évacuation métabolique
	1.3. L’énigmatique interaction entre la mémoire et l’oubli
	1.3.1. Spontanéisme, atavisme et volition physio-psychologique
	1.4. Digestif

	2.0. PAR-DELÀ L’ANTINOMIE DE LA MÉMOIRE ET DE L’OUBLI
	2.1. La transvaluation de l’oubli
	2.2. La métaphysique des contraires
	2.2.1. L’unité composite des contraires
	2.2.2. La genèse des contraires et l’antinomie volatilisée
	2.2.3. De la sublimation
	2.2.4. La complémentarité interactive des contraires

	3.0. L’OUBLI ET LES FRUITS DE L’IGNORANCE
	3.1. Spontanisme et infra-conscience psychologique
	3.2. Origines productrices
	3.2.1. L’émergence du langage
	3.2.2. L’émergence de la morale
	3.3. Les hypothèses anthropogéniques
	3.3.1. De la durabilité et de la fluidité
	3.3.2. Repenser (umlernen) l’oubli
	3.4. Les fruits de l’ignorance

	4.0. LA MÉMOIRE INCONSCIENTE
	4.1. La reproductibilité des rouages instinctuels de l’économie mentale
	4.2. Le refoulement de la mémoire
	4.2.1. La capacité de reproduction de la mémoire
	4.3. La mémoire inconsciente (Unbewußtes Gedächtniß)
	4.3.1. La prééminence de la mémoire inconsciente
	4.3.2. La formation de la mémoire inconsciente
	4.3.3. La transmission de la mémoire inconsciente
	4.3.4. La sélection d’un modus operandi
	4.4. Une prédisposition instinctuelle au réel
	4.4.1. Un système de croyances : causation, identification, substantialisation
	4.5. Le patrimoine héréditaire

	5.0. LES RÉGENTES IDÉOLOGIQUES DE LA MÉMOIRE ET DE L’OUBLI
	5.1. Préambule à une philosophie de l’avenir
	5.2. La liberté de la volonté au regard de la gastro-entérologique
	5.2.1. La liberté de conscience au regard de l’instinct grégaire
	5.3. Les régentes idéologiques de la mémoire et de l’oubli
	5.3.1. Une philosophie de l’avenir

	6.0. AU SEUIL DE LA VIE ET DE LA MORT
	6.1. Ecce homo
	6.2. Ecce homo (suite)

	CONCLUSION
	7.1. Découvertes
	7.2. Contributions

	BIBLIOGRAPHIE DES ŒUVRES CITÉES ET CONSULTÉES
	a. Textes de Friedrich Nietzsche
	a1) Œuvres complètes
	a2) Autres ouvrages en allemand
	a3) En traduction
	b. Autres sources primaires
	b1) Ouvrages sur Nietzsche
	b2) Articles ou chapitres sur Nietzsche
	c. Sources secondaires
	c1) Articles du Nietzsche-Studien
	c2) Articles du journal Mind
	c3) Articles de la Revue philosophique de la France et de l'étranger
	c4) Articles de la Revue des Deux Mondes
	c5) Articles d’autres revues ou recueils




