
UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À MONTRÉAL 

LE POINT DE VUE DE JEUNES DE LA COMMUNAUTÉ D’UASHAT MAK MANI-UTENAM : POUR UNE 
CONCEPTION INNUE DE L’INTÉRÊT DE L’ENFANT 

THÈSE 

PRÉSENTÉE 

COMME EXIGENCE PARTIELLE 

DOCTORAT EN DROIT 

PAR 

FANNY JOLICOEUR 

NOVEMBRE 2025 



UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À MONTRÉAL 
Service des bibliothèques 

Avertissement 

La diffusion de cette thèse se fait dans le respect des droits de son auteur, qui a signé le 
formulaire Autorisation de reproduire et de diffuser un travail de recherche de cycles 
supérieurs (SDU-522 – Rév.12-2023).  Cette autorisation stipule que «conformément à 
l’article 11 du Règlement no 8 des études de cycles supérieurs, [l’auteur] concède à 
l’Université du Québec à Montréal une licence non exclusive d’utilisation et de 
publication de la totalité ou d’une partie importante de [son] travail de recherche pour 
des fins pédagogiques et non commerciales.  Plus précisément, [l’auteur] autorise 
l’Université du Québec à Montréal à reproduire, diffuser, prêter, distribuer ou vendre des 
copies de [son] travail de recherche à des fins non commerciales sur quelque support 
que ce soit, y compris l’Internet.  Cette licence et cette autorisation n’entraînent pas une 
renonciation de [la] part [de l’auteur] à [ses] droits moraux ni à [ses] droits de propriété 
intellectuelle.  Sauf entente contraire, [l’auteur] conserve la liberté de diffuser et de 
commercialiser ou non ce travail dont [il] possède un exemplaire.» 



ii 

REMERCIEMENTS 

L’achèvement de cette thèse n’aurait pas été possible sans le soutien de la « famille élargie » qui m’a 

accompagnée tout au long du projet. C’est d’abord et avant tout grâce au soutien indéfectible de la 

professeure Dalia Gesualdi-Fecteau que cette recherche peut voir le jour. L’accompagnement généreux, 

désintéressé et constant de Dalia m’a permis d’avancer en toute confiance et avec sérénité, même dans 

les moments plus laborieux inévitables à l’écriture d’une thèse de doctorat.  

L’une des contributions essentielles de Dalia a été de jouer l’entremetteuse en me présentant une 

professeure de travail social à l’UQO qui m’avait fait grande impression lors d’une activité organisée par le 

consortium ADAJ 1 , à laquelle je prenais part à titre d’assistante de recherche. De ce fait, c’est en 

rencontrant la professeure Christiane Guay que mes études de doctorat ont pris forme. Travaillant depuis 

plusieurs années avec la communauté innue d’Uashat mak Mani-utenam, Christiane m’a accueillie à bras 

ouverts dans son équipe de recherche. Elle m’a invitée sur la Côte-Nord à collaborer avec ses partenaires 

dans l’ambitieux projet de développer une gouvernance innue en protection de la jeunesse. Je me trouvai 

ainsi accompagnée de deux directrices de recherche : on peut dire que j’ai été bien entourée.  

Si mes premiers remerciements vont à mes directrices en raison de leur appui inébranlable et de leur 

ouverture à mes idées non conformistes, je veux également dire toute ma reconnaissance aux partenaires 

innues avec qui j’ai eu la chance de collaborer. D’abord Nadine Vollant, alors directrice des services sociaux 

à Uauitshitun, qui m’a fait le cadeau de mon bien-aimé sujet de thèse. Considérant que la loi de 

bienveillance « Tshisheuatishitau2 » de protection de l’enfance et de la famille innue devait être à l’image 

de tous ses membres, Nadine m’a invitée à aller à la rencontre des enfants afin de connaître leur point de 

vue sur les meilleures manières de prendre soin d’eux et de les protéger. En plus de la chaleur et de 

l’accueil qu’elle m’a réservés, Nadine a déployé tous les moyens pour faciliter la mise en œuvre de ce 

projet. Elle m’a également présenté ses collègues avec qui j’ai eu le privilège de développer le projet de 

recherche. Dans une collaboration étroite et complice avec Marie-Andrée Michel, Marceline Tshernish, 

nous avons eu l’occasion de penser et de repenser le recrutement, l’organisation et l’animation des 

rencontres, alors que la pandémie commandait de nous réinventer. 

 
1 Accès au droit et à la justice, https://www.adaj.ca/. 
2 Signifie bienveillance en langue innue. 



 

iii 

À cette fin, je dois souligner la contribution fondamentale de Marie-Andrée Michel, sans qui les rencontres 

avec les jeunes n’auraient pu avoir lieu. Sa présence, comme co-animatrice à chacune des rencontres et 

lors de nos réunions de préparation et de rétroaction, a constitué un apport inestimable à la confiance 

que j’ai pu établir avec les jeunes, même à distance. Facilitatrice en tous points, je ne la remercierai jamais 

assez de son aide précieuse et de son amitié. Merci également à Hugo St-Pierre, animateur à la vie 

étudiante de l’école Manikanetish, qui a facilité le recrutement et les rencontres avec les groupes de 

jeunes. 

A également contribué au bon avancement de ce projet, Laurette Grégoire, une Aînée de la communauté, 

qui, en des mots superbes, m’a fait comprendre la signification que revêt l’entraide intergénérationnelle 

et collective à Uashat mak Mani-utenam.  

Aux jeunes Innues qui sont le cœur de ce projet et avec qui j’ai eu le plaisir de discuter de tant de choses 

importantes : votre accueil, votre confiance, votre humour et votre désarmante authenticité resteront à 

jamais gravés dans ma mémoire.  

Merci à mes amies, à mes collègues de travail ainsi qu’à ma belle famille: votre intérêt pour mon sujet de 

thèse, de même que vos nombreux encouragements, m’ont accompagnée lors de longs séjours d’écriture 

et autres après-midis de rédaction.  

Merci à William Julien-Courchesne pour son travail indispensable pour mettre aux normes juridiques la 

présentation et les références de ma thèse. Merci également à Andrée Laprise pour le professionnalisme 

et la rigueur entourant la révision du manuscrit. Ta contribution, tes conseils et ta gentillesse ont été 

particulièrement rassurants en fin de parcours. 

Merci à ma famille, tout particulièrement à ma sœur Amélie, toujours là à me motiver et à me faire rire, 

je te suis reconnaissante pour ça et pour tout le reste. Merci de tout mon cœur à ma mère, Grand-Maman 

Francine, qui « avec grand plaisir » a eu d’innombrables occasions de m’accorder du temps d’écriture en 

prenant soin de ses petites-filles. 

À vous, mes enfants, Mathilde et Adèle, si douces, patientes et attentives à l’autre. Votre simple présence 

a été pour moi une source inestimable de courage et de ténacité : une obligation tacite à persévérer. À toi, 

mon cher Louis qui, à travers ce long parcours, n’a jamais cessé de croire qu’il m’était possible et bénéfique 



 

iv 

d’achever ce projet d’écriture. Ton temps, ta patience et tes encouragements pendant toutes ces années 

me sont apparus comme une preuve de confiance et d’amour. Il s’agit là des qualités qui comptent le plus 

pour moi.  

Enfin, à An Antane Kapesh, première écrivaine innue, mère de 8 enfants. J’ai dû me remémorer ses mots 

à quelques reprises pour y arriver :  

Toute personne qui songe à accomplir quelque chose rencontrera des difficultés, mais en 
dépit de cela, elle ne devra jamais se décourager. Elle devra malgré tout constamment 
poursuivre son idée. Il n’y aura rien pour l’inciter à renoncer, jusqu’à ce que cette personne 
se retrouve seule […]. Plus que jamais, elle devra accomplir la chose qu’elle avait songé faire. 
(Shefferville, septembre 19753).  

 

 
3 An Antane Kapesh, Eukuan nin matshi-manitu innushkueu-Je suis une Maudite sauvagesse, Montréal, Mémoire 
d’Encrier, 2019, à la p 13. 



v 

DÉDICACE 

À vous les jeunes que j’ai eu le privilège de rencontrer 
et à tous les autres que vous avez représentés,  

je souhaite de tout mon cœur  
que vos paroles soient entendues. 



vi 

TABLE DES MATIÈRES  

REMERCIEMENTS ........................................................................................................................................... ii 

DÉDICACE ....................................................................................................................................................... v 

LISTE DES ABRÉVIATIONS, DES SIGLES ET DES ACRONYMES ......................................................................... ix 

AVANT PROPOS .............................................................................................................................................. x 

RÉSUMÉ ........................................................................................................................................................ xii 

ABSTRACT .................................................................................................................................................... xiii 

Ixiii 

INTRODUCTION .............................................................................................................................................. 1 

CHAPITRE 1 PROBLÉMATIQUE ....................................................................................................................... 8 

1.1 La surreprésentation des enfants autochtones au sein des régimes d’aide à l’enfance :  état des lieux
 10 

1.1.1 L’état des lieux en matière de surreprésentation au Canada et au Québec .............................10 
1.1.2 Les causes sociohistoriques et contemporaines de la surreprésentation .................................12 

1.1.2.1 La politique assimilationniste ........................................................................................13 
1.1.2.2 La politique d’intégration ..............................................................................................16 
1.1.2.3 La politique d’adaptation ..............................................................................................18 

1.2 La notion de l’intérêt de l’enfant ..........................................................................................................23 

1.2.1 La notion d’intérêt de l’enfant dans le droit positif en vigueur .................................................24 
1.2.1.1 La notion d’intérêt de l’enfant en droit international ...................................................24 
1.2.1.2 L’intérêt de l’enfant dans le droit étatique du Québec .................................................25 
1.2.1.3 La notion d’intérêt supérieur de l’enfant : objet de débats et de controverses ...........30 

1.2.2 La notion de l’intérêt de l’enfant par et pour les peuples autochtones ....................................34 
1.2.2.1 Les conceptions autochtones de l’intérêt de l’enfant ...................................................35 
1.2.2.2 Les concepts clés de la notion d’intérêt de l’enfant autochtone ..................................37 

i. La famille .................................................................................................................... 38 
ii. Le Territoire .............................................................................................................. 39 
iii. La culture et l’identité .............................................................................................. 42 

1.2.3 L’intérêt de l’enfant autochtone : exemples de raisonnement juridique et de lois ..................45 
1.2.3.1 La jurisprudence en appui aux théories de l’attachement et de la permanence .........46 

i Racine c. Woods .......................................................................................................... 46 
ii Catholic Children’s Aid Society of Metropolitan Toronto c. M.(C.) ........................... 47 

1.2.3.2 L’application des conceptions autochtones de l’intérêt de l’enfant par et pour les 
Autochtones : la Loi concernant les enfants, les jeunes et les familles des Premières 
Nations, des Inuits et des Métis (LEFJPNIM) ..................................................................48 

1.2.3.3 Des conceptions autochtones de l’intérêt de l’enfant au cœur des lois autochtones 
(les avis et demandes d’accord) ....................................................................................52 



 

vii 

i. Le Miyo Pimatisowin Act ........................................................................................... 52 
ii. Customary care code wabashki « the Code » ........................................................... 53 
iii. La Loi de la protection sociale atikamekw d’Opitciwan........................................... 54 
iv. La loi innue : Tshisheuatshitau – Soyons dans la bienveillance ............................... 55 

1.3 Formulation de la question et des objectifs de la recherche ...............................................................56 

CHAPITRE 2 LE CADRE CONCEPTUEL ET MÉTHODOLOGIQUE ......................................................................59 

2.1 Cadre conceptuel ..................................................................................................................................59 

2.1.1 Le pluralisme juridique ou « ne plus envisager le droit par rapport exclusivement à l’État » ...62 
2.1.2 Le pluralisme juridique en contexte autochtone : principes et réalité ......................................66 
2.1.3 La mise en relation des ordres juridiques et étatiques en regard du territoire .........................68 

2.1.3.1 Le pluralisme juridique pour favoriser l’ordre juridique innu en matière d’aide à 
l’enfance ........................................................................................................................70 

2.1.3.2 Pluralismes juridiques, dispositions et cohabitation en matière de protection de la 
jeunesse .........................................................................................................................72 

2.1.3.3 Le pluralisme juridique autochtone pour appréhender la vision de l’intérêt  de l’enfant 
innu par les enfants innus ? ...........................................................................................73 

2.2 Cadre méthodologique .........................................................................................................................74 

2.2.1 L’approche qualitative ................................................................................................................75 
2.2.2 Une recherche partenariale avec la communauté d’Uashat mak Mani-utenam.......................77 
2.2.3 La recherche partenariale avec les Autochtones .......................................................................80 
2.2.4 Faire de la recherche avec les enfants .......................................................................................82 
2.2.5 Les sources documentaires en appui aux données de terrain ...................................................85 

2.2.5.1 La justice épistémique comme vecteur de reconnaissance des voix autochtones .......87 
2.2.5.2 Les récits autochtones comme mode de transmission des savoirs ..............................90 
2.2.5.3 Le choix des œuvres autochtones comme outils d’analyse ..........................................93 

2.2.6 Mise en œuvre de la recherche..................................................................................................95 
2.2.6.1 Les aléas de la pandémie ...............................................................................................95 
2.2.6.2 L’entrevue de groupe et le groupe de parole................................................................97 
2.2.6.3 La collecte de données ................................................................................................100 

Moyen de recrutement et échantillon ....................................................................... 100 
Structure des rencontres de groupe .......................................................................... 102 
Déroulement des rencontres ..................................................................................... 103 
Thématiques abordées et médiums utilisés lors des rencontres ............................... 105 
La stratégie d’analyse : l’analyse thématique ............................................................ 106 

2.2.7 Les considérations éthiques .....................................................................................................108 
2.2.7.1 L’éthique de la recherche en contexte autochtone ....................................................108 
2.2.7.2 Les considérations éthiques dans la recherche avec les enfants ................................110 
2.2.7.3 Une éthique d’engagement .........................................................................................111 

CHAPITRE 3 PRÉSENTATION ET ANALYSE DES RÉSULTATS.........................................................................116 

3.1 Le Nitassinan [territoire] : un lien à préserver ...................................................................................118 

3.1.1 Le territoire comme vecteur de transmission des valeurs .......................................................119 
3.1.2 Les bienfaits et les attributs du territoire pour favoriser un mode de vie sain .......................126 

3.1.2.1 Le territoire comme lieu de ressourcement et de rapprochements familiaux ...........126 
3.1.2.2 Le territoire pour s’éloigner de la consommation.......................................................130 



 

viii 

3.1.2.3 La vie sur le territoire comme prise de conscience du rôle ambigu de la technologie
 .....................................................................................................................................131 

3.1.3 Une volonté d’accéder au territoire .........................................................................................134 
3.1.3.1 L’appropriation du territoire par l’État québécois ......................................................134 
3.1.3.2 Les défis de l’accès au territoire et ses formes de fréquentation ...............................135 

3.2 La culture et l’identité innues .............................................................................................................138 

3.2.1 Être Innu, c’est un statut, une culture, une descendance, une langue....................................138 
3.2.2 Être Innu ça veut aussi dire être confronté aux préjugés et à la discrimination .....................143 

3.3 Une conception singulière de la famille .............................................................................................146 

3.3.1 La famille : ancrée solidement dans les valeurs innues ...........................................................147 
3.3.2 La famille innue, c’est tout ce qui nous relie ............................................................................148 
3.3.3 Les responsabilités multigénérationnelles des femmes pour le bien-être des familles ..........151 
3.3.4 Une conception des rôles sociaux et de genre qui évolue .......................................................155 

3.4 Les défis et enjeux au sein de la communauté et des pistes de solutions .........................................159 

3.4.1 Les effets intergénérationnels de la colonisation sur les enfants ............................................160 
3.4.1.1 Une compréhension éclairée des conséquences des pensionnats .............................160 
3.4.1.2 Insécurité et tensions au sein de la communauté .......................................................166 
3.4.1.3 La crainte des services sociaux de la part des parents ................................................168 
3.4.1.4 Des services qui ne sont pas respectueux de la culture et de la langue innues..........170 

3.4.2 Des pistes de solutions imaginées par les jeunes ....................................................................171 
3.4.2.1 Des interventions culturellement sécuritaires fondées sur l’entraide ........................172 
3.4.2.2 Être davantage à l’écoute des jeunes, leur donner une place ....................................177 

CHAPITRE 4 DISCUSSION SUR L’INTÉRÊT DE L’ENFANT..............................................................................180 

4.1 Le pluralisme juridique et les conceptions de l’intérêt de l’enfant ....................................................180 

4.2 L’intérêt de l’enfant par les jeunes Innues .........................................................................................183 

CONCLUSION ..............................................................................................................................................201 

ANNEXE A SCHÉMA DES ENTRETIENS DE GROUPE ....................................................................................207 

ANNEXE B RENCONTRE DE VALIDATION ....................................................................................................212 

ANNEXE C FORMULAIRE DE CONSENTEMENT ...........................................................................................214 

BIBLIOGRAPHIE ...........................................................................................................................................216 
Législation ...........................................................................................................................................216 
Jurisprudence .....................................................................................................................................216 
Monographies .....................................................................................................................................217 
Chapitres d’ouvrages collectifs ...........................................................................................................219 
Articles de revues ...............................................................................................................................222 
Rapports et documents institutionnels ..............................................................................................228 
Thèses et mémoires ............................................................................................................................232 
Journaux, sites d’information, sites institutionnels et blogues ..........................................................233 
Autres sources ....................................................................................................................................236 

 



ix 

LISTE DES ABRÉVIATIONS, DES SIGLES ET DES ACRONYMES 

APNQL Assemblée des Premières Nations du Québec et du Labrador 

CcQ Code civil du Québec 

DNUDPA Déclaration des Nations unies sur les droits des peuples autochtones 

DPJ Direction de la protection de la jeunesse 

ENFFADA Enquête nationale sur les femmes et les filles autochtones disparues et assassinées  

FAQ Femmes autochtones du Québec 

ITUM Innu Takuaikan Uashat mak Mani-utenam 

L.C. Lois du Canada  

L.Q. Lois du Québec  

LPJ Loi sur la protection de la jeunesse 

LEFJPNIM Loi concernant les enfants, les jeunes et les familles des Premières Nations,  
des Inuits et des Métis  

L.R.C. Lois révisées du Canada  

ONU Organisation des Nations unies 

RLRQ Recueil des lois et des règlements du Québec 

SAC Service Autochtone Canada 

  



 

x 

AVANT-PROPOS 

Au début de mes études doctorales, à l’automne 2017, j’ai rejoint un projet déjà en cours mené en 

collaboration avec une communauté innue de la Côte-Nord qui souhaitait se distancier du système de 

protection de la jeunesse en vigueur au Québec. Désireuse de rompre avec un fonctionnement qui 

perpétue le retrait des enfants autochtones de leur famille, la communauté d’Uashat mak Mani-utenam a 

voulu mettre sur pied un programme d’aide à l’enfance qui soit en harmonie avec ses valeurs, ses savoirs 

et ses pratiques. Pour s’assurer que ce programme soit représentatif des aspirations de l’ensemble de la 

communauté, il semblait indispensable de recueillir le point de vue des jeunes sur la manière dont ils 

souhaitent que l’on prenne soin d’eux et des membres de leur communauté : c’est de cette préoccupation 

que découle le présent projet de recherche. 

Au moment d’entamer cette recherche, la communauté souhaitait conclure une entente avec le 

gouvernement du Québec afin de mettre en place un régime particulier de protection de la jeunesse4. 

Cependant, depuis 2017, de nombreux changements ont favorisé l’autodétermination des peuples 

autochtones en matière d’aide à l’enfance ; le plus important étant l’adoption de La Loi concernant les 

enfants, les jeunes et les familles des Premières Nations, des Inuits et des Métis5 en janvier 2020. Cette loi 

fédérale, dont la constitutionnalité a été reconnue en février 2024, marque un tournant majeur, car elle 

permet désormais aux communautés autochtones d’adopter leurs propres lois et d’assurer elles-mêmes 

la prestation des services.  

La communauté d’Uashat mak Mani-uteam a choisi de se saisir de cette opportunité et a rédigé sa propre 

loi en vertu de cette nouvelle possibilité. À quelques semaines du dépôt de la thèse, le Conseil de bande 

officialisait l’adoption de sa loi Tshisheuatishitau en matière de services à l’enfance et à la famille. Après 

avoir révisé certains éléments, son entrée en vigueur est prévue pour l’automne 2025. Il est réjouissant 

de constater tout le chemin parcouru par la communauté en moins de 10 ans. Ainsi, la thèse rend compte 

 
4 Il s’agissait alors de l’article 37,5 (aujourd’hui 131.20) de la Loi sur la protection de la jeunesse introduit grâce aux 
efforts des Atikamekw de la Haute-Mauricie qui, après plus de 15 ans de fonctionnement sous forme de projet-pilote, 
ont conclu un accord en 2018 en vertu de cet article. 
5 Loi concernant les enfants, les jeunes et les familles des Premières Nations, des Inuits et des Métis, L.C. 2019, chap. 
24. 



 

xi 

de l’état des lieux en matière d’aide à l’enfance et à la famille et reflète les développements survenus 

jusqu’au printemps 2025.   

Tout au long de la rédaction, j’ai été soucieuse de rendre le plus fidèlement possible le point de vue des 

jeunes sur ce qu’elles considèrent être dans leur intérêt et celui des membres de leur communauté. 

L’espoir qu’elles soient entendues a été le principal moteur de ma démarche.  



xii 

RÉSUMÉ 

Les enfants autochtones vivant au Canada sont huit fois plus susceptibles d’être placés en milieu substitut 
que les enfants non autochtones. La surreprésentation de ces enfants en protection de la jeunesse est en 
croissance dans toutes les provinces depuis les 40 dernières années. Les Premiers peuples multiplient les 
initiatives pour contrer l’inadéquation des systèmes étatiques de protection de l’enfance à l’origine de 
cette surreprésentation. L’une des avancées majeures en la matière réside dans l’adoption de la Loi 
concernant les enfants, les jeunes et les familles des Peuples autochtones, des Inuits et des Métis 
(LEFJPNIM)1 . Cette loi fédérale est prometteuse puisqu’elle reconnaît aux Premiers peuples le droit 
inhérent à l’autonomie gouvernementale en matière de services à l’enfance et à la famille. La LEFJPNIM 
vise à maintenir et à promouvoir l’identité, la culture, la langue, de même que le lien de l’enfant à sa 
communauté et à son territoire d’appartenance.  

L’un des principes phares de tout système d’aide à l’enfance réside dans la manière d’envisager la notion 
de l’intérêt de l’enfant. Cette notion est bien établie autant du côté de l’État québécois que chez les adultes 
autochtones. En vertu de la LEFJPNIM, la communauté innue d’Uashat mak Mani-utenam souhaite 
considérer le point de ses enfants sur ce qu’ils estiment être dans leur intérêt. Par le biais d’une recherche 
partenariale où la méthode du groupe de parole a été mobilisée, des moyens d’expression variés ont été 
proposés afin de recueillir la voix d’enfants innus sur la meilleure manière de prendre soin des enfants et 
des familles de leur communauté.  

Cette thèse s’appuie sur le cadre d’analyse du pluralisme juridique, lequel permet d’envisager la 
coexistence de divers ordres juridiques dont les positionnements s’opposent, se complètent ou se 
distinguent au sujet d’une même notion. Le pluralisme juridique permet de mettre à l’avant-plan le point 
de vue des premières personnes concernées dans la production du droit.  

Mots clés : Innus, intérêt de l’enfant autochtone, protection de la jeunesse, pluralisme juridique, territoire, 
famille, culture, identité.  

  

 
1 Loi concernant les enfants, les jeunes et les familles des Premières Nations, des Inuits et des Métis, L.C. 2019, chap. 
24. 



 

xiii 

ABSTRACT 

Indigenous children living in Canada are eight times more likely to be placed in alternative childcare than 
non-Indigenous children. The overrepresentation of these children in child protection has been increasing 
in all provinces for the past 40 years. First Nations are increasing their initiatives to counter the inadequacy 
of state child protection systems that are the cause of this overrepresentation. One of the major advances 
in this area is the adoption of An Act respecting First Nations, Inuit and Métis children, youth and families. 
This federal law is promising because it recognizes First Nations' inherent right to self-government in 
matters of child and family services. An Act respecting First Nations, Inuit and Métis children, youth and 
families aims to maintain and promote identity, culture, language, as well as the child's connection to their 
community and territory. One of the key principles of any child welfare system is how to approach the 
notion of the best interests of the child. This concept is well established both within the Quebec 
government and among Indigenous adults. Under this law, the Innu community of Uashat mak Mani-
utenam wishes to consider its children's views on what they consider to be in their best interests. Through 
a collaborative research project using the groupe de parole method, various means of expression were 
proposed to gather the voices of Innu children on the best way to care for the children and families in their 
community. This thesis is based on the analytical framework of legal pluralism, which allows us to consider 
the coexistence of various legal systems whose positions oppose, complement, or differ on the same 
concept. Legal pluralism allows for the perspective of those primarily involved in the creation of law to be 
brought to the forefront.  

Keywords: Innu, Indigenous child welfare, youth protection, legal pluralism, territory, family, culture, 
identity. 

I



1 

INTRODUCTION 

Afin de redonner aux Premiers peuples1 un plus grand contrôle de leurs institutions et de leur destinée, 

des appels se font entendre depuis longtemps en faveur d’une ouverture et d’une adaptation du droit 

étatique aux réalités culturelles des Autochtones 2 . Or, les revendications légitimes des peuples 

autochtones pour le droit à l’autodétermination posent la question des modes de gouvernance et des 

structures juridiques à mettre en place pour soutenir la réalisation d’un tel projet. Ces revendications 

posent également la question de l’adéquation des institutions juridiques « coloniales » aux conditions de 

réalisation de cet objectif. Faisant obstacle à la gouvernance et à la préservation de leurs pratiques 

coutumières, le droit étatique canadien et québécois s’est montré jusqu’à tout récemment incapable de 

tenir compte des réalités identitaires et culturelles des Premiers peuples3.  

La volonté des peuples autochtones d’assurer eux-mêmes la gouvernance de leurs institutions dans le 

domaine de la protection de l’enfance s’inscrit dans ce contexte sociohistorique marqué, entre autres, par 

la surreprésentation de leurs enfants au sein des régimes de protection. Déjà, en 1996, la Commission 

royale d’enquête sur les peuples autochtones4  levait le voile sur les conséquences désastreuses des 

politiques assimilatrices et recommandait la reconnaissance des compétences des nations autochtones en 

matière de protection de l’enfance.  

En juin 2019, le militantisme des leaders autochtones donna enfin des résultats avec l’adoption, par le 

gouvernement fédéral, de la Loi concernant les enfants, les jeunes et les familles des Premières Nations 

des Inuits et des Métis (LEFJPNIM)5, qui reconnaît le droit inhérent des peuples autochtones à l’autonomie 

 
1 Nous utiliserons les termes Autochtones, Premiers peuples et Peuples autochtones en alternance dans cette thèse 
pour désigner les membres des Premières Nations, des Inuits et des Métis. 
2 Commission de vérité et réconciliation du Canada [CVR], Honorer la vérité, réconcilier pour l’avenir  : sommaire du 
rapport final de la Commission de vérité et réconciliation du Canada, Winnipeg, Commission de vérité et 
réconciliation du Canada, 2015 ; Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones, AGNU, 61e 
sess, Doc NU A/61/49 (2007), Rés AG 61/295. 
3  Québec, Commission d'enquête sur les relations entre les Autochtones et certains services publics, Écoute, 
réconciliation et progrès : rapport final, Québec, Commision d’enquête sur les relations entre les Autochtones et 
certains services publics, 2019, en ligne : <cerp.gouv.qc.ca/fileadmin/Fichiers_clients/Rapport/Rapport_final.pdf>.  
4 Canada, Rapport de la Commission royale sur les peuples autochtones, Ottawa, Commission royale sur les peuples 
autochtones [CRPA], 1996. 
5 Loi concernant les enfants, les jeunes et les familles des Premières Nations, des Inuits et des Métis, L.C. 2019. 
[LEFJPNIM]. 



 

2 

gouvernementale en matière de services d’aide à l’enfance et à la famille. Depuis, plusieurs groupes 

autochtones ont adopté leurs propres lois. 

Au cœur des services d’aide à l’enfance et à la famille se trouve la notion de l’intérêt de l’enfant. Par 

conséquent, cette loi fédérale doit être mobilisée lorsque des décisions sont prises par les instances 

provinciales responsables du bien-être des enfants6. Par exemple, en droit de la famille7, tout comme dans 

la Loi sur la protection de la jeunesse8 « l’intérêt de l’enfant » constitue le critère phare pour guider les 

personnes en situation d’autorité pour prendre des décisions pour les enfants et les familles. Il existe une 

littérature abondante concernant la vision étatique du concept d’intérêt de l’enfant, lequel a été 

appréhendé sous divers angles depuis son adoption en droit commun québécois en 19809. De plus en plus 

d’écrits témoignent également de la façon dont les Autochtones conçoivent cette notion10.  

À cet égard, la communauté d’Uashat mak Mani-utenam a récemment défini le concept d’intérêt de 

l’enfant, qui comprend aussi bien l’intérêt des parents que celui de la communauté. Cette définition 

considère que l’intérêt de l’enfant innu est intimement lié à la préservation de son identité, de sa culture, 

de sa langue et des pratiques culturelles qui sont au cœur de cette identité. Plaçant les enfants au centre 

des décisions qui les concernent, les Innus ont un grand respect du choix et du rythme des enfants11. Si 

l’intérêt de l’enfant autochtone est de plus en plus documenté12, il en va tout autrement de la conception 

que s’en font les enfants autochtones, dont le point de vue n’a, jusqu’à maintenant, pas été étudié. En ce 

sens, cette thèse s’intéresse à la perspective des jeunes sur des questions qui sont directement en lien 

avec leur intérêt, celui de leurs familles et de leur communauté. 

Dans cette recherche partenariale, caractérisée par une collaboration continue et engagée avec la 

communauté, nous avons privilégié une démarche empirique d’accompagnement d’un groupe de jeunes 

 
6 Andréanne Malacket, « Des contours de l’intérêt de l’enfant à son instrumentalisation : exemple d’une réforme 
annoncée en matière d’adoption » (2014) 44 :2/3 Revue de droit de l’Université de Sherbrooke 569 [Malacket, 
« Contours »] à la p 572.  
7 Art. 33, 2e alinéa CcQ. 
8 Loi sur la protection de la jeunesse, RLRQ c P-34.1 [LPJ]. 
9 Art. 1 et 33, introduisant les art. 533, 559 CcQ (1980) et 735.1 CcBC. 
10 Déclaration sur les droits des enfants des Premières Nations Québec-Labrador (2015). 
11  Innu Takuaikan Uashat mak Mani-utenam (ITUM). Akuniutakan : TSHETSHI TSHITAUASSIMINUAT TAHT ANITE 
TSHITSHINAT Pour que nos enfants restent chez nous. Uauitshitun, Centre de santé et de services sociaux d’Uashat 
mak Mani-utenam, 2022.  
12  M. Paré, « L’adoption coutumière au regard du droit international : droits de l’enfant vs droits des peuples 
autochtones », dans Ghislain Otis, dir., L’adoption coutumière autochtone et les défis du pluralisme juridique, Québec, 
Les Presses de l’Université Laval, 2013, à la p 98. 



 

3 

vivant dans la communauté d’Uashat mak Mani-utenam. Cette recherche a été menée dans le contexte 

de la mise en place d’un système d’aide à l’enfance et à la famille par et pour les Innus et dans lequel le 

point de vue des jeunes innues a voulu être pris en considération. À cet égard, il importe de spécifier 

qu’une mixité de jeunes a été sollicitée, mais que l’ensemble du groupe ayant pris part à la recherche  

s’identifie au genre féminin. Les principes du pluralisme juridiques ont permis d’envisager le concept 

juridique de l’intérêt de l’enfant d’un point de vue autochtone.  

Nous avons retenu la méthode du groupe de parole13 pour explorer la parole des jeunes. Cette méthode 

est compatible avec l’approche participative. De manière concrète, nous sommes allée à la rencontre de  

jeunes de la communauté innue d’Uashat mak Mani-utenam, au moment où celle-ci travaillait à se doter 

de son propre système d’aide à l’enfance et à la famille. Désireuse de connaître l’opinion des enfants14 

dans l’élaboration de ce projet, la communauté a souhaité tenir compte de leur point de vue sur la 

question de l’intérêt de l’enfant. C’est donc à partir des thèmes de la culture, de l’identité, du territoire et 

de la famille que nous nous sommes renseignée sur la manière dont les jeunes envisageaient le bien-être 

et la sécurité des enfants et des familles de leur communauté. Ainsi, cette thèse s’articule autour de 

l’importance de tenir compte des principales personnes intéressées lorsqu’il s’agit de mettre en œuvre 

des politiques publiques. Plus encore, elle s’attarde à l’importance de prendre en considération la parole 

des enfants autochtones dans le contexte où des lois sont élaborées dans leur intérêt.  

Cette thèse est divisée en quatre chapitres. Le premier chapitre présente la problématique de la recherche 

qui s’articule autour de la surreprésentation des enfants autochtones dans les systèmes d’aide à l’enfance 

des provinces canadiennes. Nous nous attardons plus particulièrement au cas du Québec. On y révèle 

notamment que les enfants autochtones du Canada ont huit fois plus de risques d’être placés en milieu 

substitut que les enfants non autochtones15. Cette surreprésentation ne cesse d’augmenter depuis les 40 

dernières années, à chacune des étapes de la trajectoire en protection de la jeunesse16. L’inadéquation de 

 
13 Papazian-Zohrabian et al., Mener des groupes de parole en contexte scolaire, guide pour les enseignants et les 
professionnels, 2018. En Ligne : <https://cipcd.ca/achievements/publication-du-guide-mener-des-groupes-de-
parole-en-contexte-scolaire/>. [Paparizian, 2018] 
14 Avec l’accord des personnes mineures âgées entre 14 et 16 ans rencontrées, nous employons le terme enfant et 
jeunes de façon indifférenciée. Au total 16 jeunes innues ont été rencontrées, dont 10 ont participé à l’ensemble de 
la démarche. (3 rencontres thématiques et validation finale). 
15 CSSSPNQL, Analyse des trajectoires des jeunes des Peuples autochtones assujettis à la loi sur la protection de la 
jeunesse, Rapport d’analyse volet 1, Hélène Bagirishya, CSSSPNQL, 2016, à la p 18. 
16 Christiane Guay, Lisa Ellington et Nadine Vollant, Ka Nikanitet : pour une pratique culturellement sécuritaire de la 
protection de la jeunesse en contextes autochtones, coll. « Problèmes sociaux et interventions sociales », Québec, 
Presses de l’Université du Québec, 2022 à la p 47 [Guay, Ellington et Vollant, Ka Nikanitet]. 



 

4 

la loi et la méconnaissance des réalités autochtones de la part des intervenants sociaux et juridiques 

contribuent à cet état de fait. Afin d’expliquer le nombre élevé d’enfants autochtones pris en charge par 

les systèmes canadiens d’aide à l’enfance, les causes sociohistoriques et le contexte des politiques 

assimilationnistes17 sont également traités. 

Ce chapitre aborde également la notion d’intérêt de l’enfant et l’évolution de sa réception au sein de l’État 

québécois. Cette notion est complexe du point de vue étatique en raison de l’étendue des interprétations 

qu’elle peut revêtir18. Les théories de l’attachement et de la permanence dans le droit étatique sont des 

éléments phares pour interpréter et évaluer le bien-être de l’enfant19. La vision plutôt individualiste 

prônée par l’État n’a pas de résonance pour les Premiers peuples dont la vision de la famille est collective : 

les enfants autochtones développent des attachements multiples au sein de leur famille élargie. De ces 

nombreuses relations découle la transmission identitaire qui constitue un élément fondamental de 

l’intérêt de l’enfant autochtone20. Malgré le fait que les lois étatiques comportent une certaine sensibilité 

à l’égard des particularités culturelles autochtones, les théories de l’attachement et de la permanence 

sont toujours bien ancrées dans la jurisprudence. Puisque la quasi-totalité des membres de la magistrature 

appartient à la société majoritaire et que celle-ci est rompue aux théories individualistes de l’attachement 

et de la permanence, la plupart des décisions prises dans les cours de justice sont empreintes de la vision 

de la société « majoritaire » et sont appliquées de manière indifférenciée selon les groupes21. Cette 

opposition d’interprétation et de valeurs constitue le principal obstacle à la réconciliation entre l’ordre 

juridique étatique et autochtone à propos de l’intérêt de l’enfant.  

Le deuxième chapitre présente le cadre théorique et méthodologique. Il explique l’utilité du pluralisme 

juridique pour traiter des rapports entre les ordres juridiques étatiques et autochtones. À l’aide 

d’exemples, les défis et les avancées permises par cet outil conceptuel sont décrits en contexte autochtone. 

Comme nous le verrons, le pluralisme juridique est reconnu par le droit étatique eu égard aux ordres 

 
17  Christiane Guay, Emmanuelle Jacques et Sébastien Grammond, « La protection des enfants autochtones : se 
tourner vers l’expérience américaine pour contrer la surreprésentation » (2014) 31 :2 Revue Canadienne de Service 
Social à la p 202. 
18 Malacket, « Contours », supra note 6 à la p 572. 
19 Hélène Tessier, « Quand la raison du plus fort continue d’être la meilleure… De la domination d’une théorie à la 
violence institutionnelle : L’usage abusif des théories de l’attachement en protection de la jeunesse » (2006) 19 :1 
Nouvelles pratiques sociales, aux pp 63-64. 
20 Christiane Guay, Sébastien Grammond et Catherine Delisle-L'Heureux, « La famille élargie, incontournable chez les 
Innus » (2018) 64 :1 Revue Canadienne de Service Social, à la p 104. 
21 Marlee Kline, « Child Welfare Law, “Best Interests of the Child” Ideology, and First Nations » (1992) 30 :2 Osgoode 
Hall Law Journal, à la p 375.  



 

5 

juridiques autochtones. Il offre des possibilités pour porter un regard sur les programmes d’aide à 

l’enfance et à la famille dans le respect des pratiques qui les caractérisent et selon la manière dont les 

peuples autochtones envisagent la notion d’intérêt de l’enfant22.  

Partant du concept du pluralisme juridique, ce projet a consisté à nous interroger sur la manière dont les 

enfants innus de la communauté d’Uashat mak Mani-utenam conçoivent cette notion de l’intérêt de 

l’enfant. Plus particulièrement, nous nous sommes demandé : en quoi le point de vue de jeunes innues de 

la communauté d’Uashat mak Mani-utenam sur la famille, le territoire, la culture et l’identité nous 

renseigne-t-il sur le sens que prend le concept de l’intérêt de l’enfant dans l’ordre juridique innu ? 

À partir de la problématique et du cadre d’analyse choisis, nous avons élaboré une méthode de recherche 

qui permet de répondre à cette question. La seconde partie du chapitre 2 s’attarde à cette dimension. La 

communauté d’Uashat mak Mani-utenam voulait mettre sur pied un système d’aide à l’enfance et à la 

famille, nous avons donc choisi une méthode de collecte culturellement sécuritaire dans laquelle le point 

de vue des enfants serait pris en compte23, à partir de grands thèmes à la fois liés les uns aux autres et qui 

traversent la vie de ces enfants24. Le chapitre traite notamment des avantages d’avoir opté pour une 

approche partenariale25 avec la communauté d’Uashat mak Mani-utenam. La méthode de collecte choisie 

est ensuite décrite, soit le groupe de parole 26  qui a permis des échanges de groupes où la parole, 

l’expression créative27 (poèmes, dessins) et les discussions avaient pour point de départ le visionnement 

de vidéos produites par des Innu.es28. La démarche s’est traduite par six rencontres réalisées avec deux 

 
22  Sébastien Grammond et Christiane Guay, « Les enjeux de la recherche concernant l’enfance et la famille 
autochtones » (2016) 25 Enfance et famille autochtones, au point 35. 
23 Christiane Guay, Lisa Ellington et Nadine Vollant, « La sécurisation culturelle en travail social  : principes de base et 
pistes d’intervention », dans Jean-Pierre Deslauriers, Jean-Martin Deslauriers et Daniel Turcotte, dir., Introduction au 
travail social, 4e éd., Québec, Les Presses de l’Université́ Laval, à paraître, aux pp 3 et 4. 
24 Isabel Côté, Kévin Lavoie et Renée-Pier Trottier-Cyr, La recherche centrée sur l’enfant : Défis éthiques et innovations 
méthodologiques, Québec, Les Presses de l’Université Laval, 2020 à la p 5. 
25 Marta Anadon, La recherche participative multiples regards, Québec, Les Presses de l’Université du Québec, Hors 
collection, 2007 à la p 13. 
26 Papazian-Zohrabian et al., supra note 12. 
27 Le Groupe de parole est une forme très souple d’entrevue de groupe et permet de s’adapter au contexte, à la 
composition des participants et d’y intégrer, si les participants le souhaitent, certaines formes d’expression créative, 
littéraire ou artistique. 
28  Wapikoni Mobile, « Collection de courts métrages », en ligne : <http://www.wapikoni.ca> et 
<evenementswapikoni.ca/collection-duvres>. 



 

6 

groupes distincts. Une septième rencontre réunissant les deux groupes a permis aux jeunes innues 

d’élaborer un message commun à transmettre aux adultes et aux décideurs de la communauté.  

Le matériau de base ainsi validé et organisé, il s’agissait de restituer ces résultats au chapitre 3. Afin de 

comprendre comment les jeunes29 envisagent la notion d’intérêt de l’enfant, nous avons d’abord discuté 

avec elles30 du thème du Nitassinan [territoire] qui constitue un facteur de sécurité hautement significatif 

pour elles. Celles-ci proposent divers moyens de préserver ou de développer leur rapport au territoire 

pour assurer le bien-être des enfants et des familles de leur communauté.  

Intrinsèquement liés au territoire, les éléments se rapportant à la culture et à l’identité innue ont été la 

deuxième thématique abordée. Ces thématiques sont aux yeux des participantes à la fois plurielles et 

abstraites. Par leur statut, leurs traditions et leur descendance, les jeunes témoignent du rapport qu’elles 

entretiennent avec leur culture en évoquant dans quelle mesure ces éléments forgent leur identité.  

La famille innue, au même titre que pour la majorité des familles autochtones, revêt un caractère inclusif. 

Cette troisième thématique se manifeste dans des liens relationnels qui s’observent bien au-delà de la 

famille nucléaire. Les groupes de discussion ont fait émerger les défis observés par les jeunes dans leur 

communauté, notamment leur sentiment d’insécurité, les problématiques liées à la consommation ainsi 

que l’offre de services et d’activités destinés aux enfants et aux familles. Les résultats nous éclairent sur 

les solutions qu’elles envisagent pour remédier collectivement à ces difficultés.  

La discussion du chapitre 4 porte sur l’intérêt de l’enfant où nous constatons que les participantes voient 

une interdépendance entre l’intérêt de l’enfant et celui de leur communauté. Plus encore que la vision des 

adultes autochtones à propos de l’intérêt de l’enfant, la perspective des jeunes Innues se profile comme 

une déclaration de droits qui se traduit par des responsabilités issues des différents cercles familiaux, 

 
29 Dans leur ouvrage : Les jeunesses autochtones au Québec, décolonisation, fierté et engagement, Natasha Blanchet-
Cohen et Véronique Picard nous rappellent que la notion de jeunes est un construit social et occidental « rigide et 
uniforme » « imposé aux peuples autochtones » et qui désigne des individus : « en marge des adultes, qui 
entretiennent leurs propres valeurs, langages et normes sociales ». Dans le même ordre d’idée, les participantes 
âgées entre 14 et 16 ans se sont dites à l’aise d’être désignées à la fois comme enfants et comme jeunes. C’est 
pourquoi nous employons les deux termes de manière indifférenciée dans cette recherche en référence aux 
participantes avec qui nous nous sommes entretenues lors de rencontres de groupes. (Natasha Blanchet Cohen et 
Véronique Picard, Les jeunesses autochtones au Québec : décolonisation, fierté et engagement, Québec, Les Presses 
de l'Université Laval, 2024, à la p 2.) [Blanchet Cohen, 2024].  
30 Bien que les garçons et les filles aient été invités à participer à la recherche, seules des jeunes s’identifiant au genre 
féminin ont pris part aux rencontres de groupes. 



 

7 

communautaires et institutionnels qui gravitent autour d’elles. La contribution originale des jeunes innues 

pourra être prise en compte dans l’élaboration finale 31  de la Loi innue de bienveillance 

« Tshisheuatishitau32 ».

 
31 Les résultats de la thèse permettront éventuellement et à plus long terme de faire cette évaluation, mais il ne s’agit 
pas de son objet principal. 
32 Signifie : soyons dans la bienveillance en langue innue. 



8 

CHAPITRE 1 

PROBLÉMATIQUE 

La volonté des peuples autochtones d’assurer eux-mêmes la gouvernance de leurs institutions s’observe 

dans divers domaines et celui de l’aide à l’enfance et de la jeunesse n’y fait pas exception. En contexte 

québécois, la Loi sur la protection de la jeunesse (LPJ)1 a évoqué, pour la première fois en 1992, la notion 

d’intervention distincte auprès des communautés autochtones, à la suite du rapport Jasmin2. Lors des 

rencontres, les Autochtones avaient fait valoir au juge Jasmin le manque de consultations de leurs 

communautés dans les instances officielles. Ils ont alors demandé d’exercer eux-mêmes les responsabilités 

du Directeur de la protection de la jeunesse3. Cette revendication a mené à l’introduction (loi modifiée de 

1994), dans la Loi sur la protection de la jeunesse (LPJ), une disposition prévoyant de « prendre en 

considération les caractéristiques des communautés autochtones4 ».  

Malgré quelques aménagements au cours des années 1990 pour reconnaître les particularités des 

communautés autochtones vivant au Québec, il a fallu attendre plus de 10 ans pour qu’on leur donne 

accès à une certaine forme de gouvernance au sujet du bien-être et de la sécurité de leurs enfants. En 

effet, en 2001, l’ajout de l’article 37.5 5  a permis aux nations autochtones de conclure une entente 

établissant un régime particulier de protection de la jeunesse6. En 2025, seule la nation atikamekw, en 

Haute Mauricie, s’est prévalue de cette disposition7. 

Centrale dans le domaine de l’aide à l’enfance, la notion « d’intérêt supérieur de l’enfant8 » est au cœur 

des décisions prises par les instances responsables de prendre soin des enfants. On retrouve une 

 
1 Loi sur la protection de la jeunesse, RLRQ c P-34.1 [LPJ]. 
2 Québec, Ministère de la Santé et des services sociaux et Ministère de la Justice, La protection de la jeunesse : plus 
qu’une loi : rapport, Québec, Groupe de travail sur l’évaluation de la Loi sur la protection de la jeunesse, 1992 (juge 
Michel Jasmin).  
3 Ibid., à la p 1. 
4 LPJ, supra note 1, art. 2.4 (5) c. 
5 Au moment de la signature de l’entente, il s’agissait de l’article 37.5 de la LPJ, remplacé en 2022 par l’article 131.20 
de la section IV (Ententes en matières Autochtones). 
6 Ibid., art. 37.5 (article abrogé depuis 2022).  
7 Atikamekw Sipi, Conseil de la Nation Atikamewk, Entente conclue entre le Conseil de la nation Atikamekw (CNA) et 
le Gouvernement du Québec en vertu de l’article 37.5 de la Loi sur la protection de la jeunesse, janvier 2018. 
8 Art. 30 CcBC ; art. 33 CcQ.  



 

9 

littérature abondante concernant la vision étatique du concept d’intérêt de l’enfant9 et sur la possibilité 

pour les enfants de se prononcer sur la question dans les salles de cours10. Toutefois, si la notion de 

l’intérêt de l’enfant est bien connue des intervenants sociaux et juridiques en droit de la famille et en 

protection de la jeunesse11, il en va tout autrement de la conception que s’en font les enfants autochtones 

dont le point de vue n’a, à notre connaissance, jamais été étudié.  

Ce chapitre est divisé en trois grandes parties. Dans la première partie, la problématique s’articule autour 

de la surreprésentation du nombre d’enfants autochtones dans les systèmes d’aide à l’enfance dans les 

provinces canadiennes. Nous nous penchons plus particulièrement sur le cas du Québec (1.1). La seconde 

 
9 Gilles Julien et Hélène Sioui Trudel, Tous responsables de nos enfants : un appel à l'action, Montréal, Bayard Canada 
Livres, 2009 ; Karoline Poitras, Louis Mignault et Dominique Goubau, L'enfant et le litige en matière de garde : regards 
psychologiques et juridiques, coll. « d’Enfance », Québec, Presses de l’Université du Québec, 2014 ; Malacket, 
« Contours », supra note 6, 569 ; Québec, Comité consultatif sur le droit de la famille, Pour un droit de la famille 
adapté aux nouvelles réalités conjugales et familiales, (Alain Roy), Québec, Ministère de la Justice du Québec, juin 
2015 ; Monique Ouellette-Lauzon, « Notion de l’intérêt de l’enfant » (1974) 9 :3 RJT à la p 368 ; Andréanne Malacket, 
L’intérêt de l’enfant : notion polymorphe susceptible d’instrumentalisation ou de détournement : L’exemple de 
l’avant-projet de Loi modifiant le Code civil et d’autres dispositions législatives en matière d’adoption et d’autorité 
parentale, mémoire de maîtrise en droit, Université de Montréal, 2010 [non publié] [Malaecket, Intérêt] ; Francine 
Cyr, « Débat sur la garde partagée : vers une position plus nuancée dans le meilleur intérêt de l'enfant » (2008) 33 :1 
Sante Mentale au Québec 235; Marie-Christine Saint-Jacques et al., Séparation parentale, recomposition familiale : 
enjeux contemporains, Québec, Presses de l'Université du Québec, 2016 ; Ministère de la Santé et des Services 
sociaux du Québec, Becoming a tutor in the best interest of the child what do you need to know about tutorship under 
the youth protection act ?, Québec, Direction des communications du MSSS, 2009, en ligne : 
<faidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https ://www.cisss-at.gouv.qc.ca/wp-
content/uploads/2018/01/Tutelle_angl.pdf> ; Jennifer Blanchet et Karine Poitras, « Les pratiques professionnelles 
des experts en matière de garde et de droits d’accès » (2018) 39 :3 Revue québécoise de psychologie 27, 
<10.7202/1058183ar> ; Joao Da Silva Guerreiro et al., « La preuve psychologique devant les tribunaux : barrières 
communicationnelles et épistémiques » (2018) 39 :3 Revue québécoise de psychologie 7, 
<doi.org/10.7202/1058182ar>. 
10  Mona Paré, « L’accès des enfants à la justice et leur droit de participation devant les tribunaux : quelques 
réflexions » (2014) 44 :1 Revue générale de droit 81, <10.7202/1026399ar. 
11 Raven Sinclair, « The indigenous child removal system in Canada : an examination on legal decisions makind and 
racial bias » (2016) 11 :2 The First Peoples Child & Family Review à la p 8 ; Christiane Guay, Emmanuelle Jacques et 
Sébastien Grammond, « La protection des enfants autochtones : se tourner vers l’expérience américaine pour 
contrer la surreprésentation » (2014) 31 :2 Revue Canadienne de Service Social 195 [Guay, Jacques et Grammond, 
« Protection »] ; Assemblée des Peuples autochtones du Québec-Labrador, « Déclaration sur les droits des enfants 
des Peuples autochtones » (2014), en ligne : <cssspnql.com/docs/default-source/centre-de-
documentation/cadre_11x17_apnql_droits_enfants_fra_webCCF3E9325BE048A4C72D7486.pdf?sfvrsn=2> ; 
Commission de la santé et des services sociaux des Peuples autochtones du Québec et du Labrador [CSSSPNQL], Fiche 
d’information entrée en vigueur de la LEFJPNIM : principes et application, en ligne : <gcnwa.com/wp-
content/uploads/2020/08/Principes-et-application-LEFJPNIM.pdf> ; Christiane Guay, Lisa Ellington et Nadine Vollant 
« La LEFJPNIM Fiche synthèse à l’intention des professionnels en protection de la jeunesse », 2020, en ligne : 
<chantier14adaj.openum.ca/files/sites/121/2020/05/Guay-Ellington-et-Vollant-2020.-Loi-LEFJPNIM-et-la-portee-
des-normes-minimales-pour-les-professionnels-1.pdf>. 

http://www.cssspnql.com/docs/default-source/centre-de-documentation/cadre_11x17_apnql_droits_enfants_fra_webCCF3E9325BE048A4C72D7486.pdf?sfvrsn=2
http://www.cssspnql.com/docs/default-source/centre-de-documentation/cadre_11x17_apnql_droits_enfants_fra_webCCF3E9325BE048A4C72D7486.pdf?sfvrsn=2


 

10 

partie traite de la notion d’intérêt de l’enfant, d’abord selon l’État québécois, puis selon le point de vue 

des peuples autochtones (1.2). La question de recherche est abordée à la dernière section (1.3).  

1.1 La surreprésentation des enfants autochtones au sein des régimes d’aide à l’enfance :  
état des lieux  

La surreprésentation des enfants autochtones dans les systèmes étatiques d’aide à l’enfance constitue un 

enjeu incontournable pour quiconque s’intéresse à la question de l’intérêt de l’enfant. Dans un premier 

temps, nous présentons, à l’aide de statistiques récentes, l’état des lieux en matière de surreprésentation 

au Canada et au Québec (1.1.1). Nous traitons ensuite des causes et des origines de cette situation en 

décrivant les phases qui ont marqué les politiques canadiennes à l’égard des enfants et des familles 

autochtones (1.1.2).  

1.1.1 L’état des lieux en matière de surreprésentation au Canada et au Québec 

Au Québec, comme dans l’ensemble du pays12, les enfants autochtones sont surreprésentés au sein des 

régimes d’aide à l’enfance13. Déjà en 2004, on estimait qu’il y avait « près de trois fois plus d’enfants 

autochtones placés dans des familles d’accueil non autochtones que d’enfants fréquentant les 

pensionnats au plus fort de leur fonctionnement14 ». Au Canada, les enfants autochtones représentent 

plus de la moitié des enfants placés, même s’ils ne forment qu’un peu plus de 7 % de la jeunesse du pays15. 

En 2008, une étude menée à travers le Canada par Sinha et ses collaborateurs révélait que le nombre 

d’enfants autochtones faisant l’objet de placement était, toutes provinces confondues, disproportionnel 

par rapport aux enfants non autochtones16. Plus récemment, des données de Service aux autochtones 

 
12  Nico Trocme, Della Knoke, Cindy Blackstock, « Pathways to the overrepresentation of aboriginal children in 
Canada’s child welfare system » (2004) 78 :4 Social Service Review à la p 578. 
13  Centre of Excellence for Child Welfare, Mesnmimk Wasatek : Catching a drop of light : Understanding the 
overrepresentation of first nations children in Canada’s child welfare system : An analysis of the Canadian incidence 
study of reported child abuse and neglect (CIS-2003), par Nico Trocmé et al., Toronto, First Nations Child and Family 
Caring Society, 2006, à la p 1 ; Guay, Jacques et Grammond, « Protection », supra note 11 à la p 195; Johanna Caldwell 
et Sinha Vandna, « (Re) Conceptualizing Neglect : Considering the Overrepresentation of Indigenous Children in Child 
Welfare Systems in Canada » (2020) 13 :2 Child Indicators Research, à la p 481, <doi.org/10.1007/s12187-019-09676-
w>. 
14 Christiane Guay et Sébastien Grammond, « À l’écoute des peuples autochtones ? : Le processus d’adoption de la 
“loi 125” » (2010) 23 :1 Nouvelles pratiques sociales à la p 101. 
15 Statistique Canada, « Profil de la population autochtone, Québec », dans Recensement de la population 2016,  
n° de catalogue 98-510-X2016001, Ottawa, Statistique Canada, 2018. 
16 Assembly of First Nations, « Kiskisik Awasisak : Remember the Children. Understanding the Overrepresentation of 
First Nations Children in the Child Welfare System », Vandna Sinha et al., Ontario, Assembly of First Nations, 2011. 



 

11 

Canada révélaient que 53,8 % des enfants placés en famille d’accueil sont autochtones17. Bien que le 

Manitoba, la Saskatchewan et l’Alberta figurent en tête de liste, le Québec n’échappe pas non plus à cette 

proportion élevée d’enfants autochtones placés par rapport aux enfants non autochtones18. Dès l’entrée 

en vigueur de la LPJ, on observait que 2,6 % des enfants placés étaient autochtones, alors qu’ils ne 

représentaient que 0,7 % des enfants de la province19. Cette tendance s’est poursuivie et s’est notamment 

observée par le recensement de 2011, lequel révélait qu’environ 15 % des enfants qui faisaient l’objet de 

placement au Québec étaient autochtones, malgré le fait qu’ils ne représentaient que 2,7 % de la 

population de 18 ans et moins20. Au bout du compte, les enfants autochtones seraient au moins 8 fois plus 

nombreux à être placés en milieu substitut que les enfants non autochtones21. La surreprésentation 

s’observe également à d’autres niveaux. Selon une étude de la Commission de la santé et des services 

sociaux du Québec et du Labrador (CSSSPNQL), les enfants autochtones au Québec sont 6,7 fois plus 

susceptibles de faire l’objet d’une évaluation pour négligence que les non autochtones et six fois plus 

susceptibles d’être jugés en situation de compromission22.  

Comme le soulignent Guay et ses collaboratrices, la surreprésentation a triplé depuis les années 1980 et 

les enfants autochtones faisant l’objet d’un placement sont surreprésentés « à toutes les étapes de la 

trajectoire de la protection de la jeunesse23 ». 

La surreprésentation est en partie attribuable à l’incidence de problèmes sociaux tels que la toxicomanie, 

la violence familiale et la pauvreté24. Bien que les conditions de logements ne soient pas considérées pour 

 
17 Service aux autochtones Canada, Réduire le nombre d’enfants autochtones pris en charge, Ottawa, SAC, 2025, en 
ligne : <https://sac-isc.gc.ca/fra/1541187352297/1541187392851>. 
18 CSSSPNQL, Trajectories of first nations youth subject to the youth protection act : Component 3 : Analysis of 
mainstream youth protection agencies administrative data, Mireille de la Sablonnière-Griffin et al., CSSSPNQL, 2016, 
à la p 38. 
19 Statistique Canada, La situation des enfants autochtones âgés de 14 ans et moins dans leur ménage, par Annie 
Turner, dans Regards sur la société canadienne, no de catalogue 75-006-X, Ottawa, Statistique Canada, 2016, en ligne : 
<https://www150.statcan.gc.ca/n1/pub/75-006-x/2016001/article/14547-fra.htm>. 
20 Ibid. 
21CSSSPNQL, Analyse des trajectoires des jeunes des Peuples autochtones assujettis à la loi sur la protection de la 
jeunesse, Rapport d’analyse volet 1, Hélène Bagirishya, CSSSPNQL, 2016, à la p 18. (Ces données excluent les 
statistiques concernant les enfants cris et inuits qui résident dans les régions sociosanitaires 17 [Nunavik] et 18 
[Terres-Cries-de-la-Baie-James].) 
22 Ibid.  
23 Christiane Guay, Lisa Ellington et Nadine Vollant, Ka Nikanitet : pour une pratique culturellement sécuritaire de la 
protection de la jeunesse en contextes autochtones, coll. « Problèmes sociaux et interventions sociales », Québec, 
Presses de l’Université du Québec, 2022, à la p 47 [Guay, Ellington et Volant, Ka Nikanitet]. 
24 Canadian Centre for Policy Alternatives, Shameful neglect : Indigenous child poverty in Canada, David MacDonald 
et Daniel Wilson, dir., Ottawa, Canadian Center for Policy Alternatives, 2016, à la p 5.  



 

12 

les Autochtones comme un problème social au même titre que les autres, il n’en demeure pas moins que 

la surpopulation25 observée dans les habitations, de même que la vétusté26 de plusieurs logements en 

communauté constituent « un déterminant social de la santé des peuples autochtones des Inuits et des 

métis27 ».  

La méconnaissance des réalités autochtones des intervenants sociaux et juridiques, de même que 

l’inadéquation de la LPJ en regard des différences culturelles entre les Autochtones et les non-autochtones 

s’ajoutent à la multitude de facteurs qui participent de cette surreprésentation28.  

La plupart de ces causes sont enracinées dans un contexte sociohistorique et contemporain29 marqué par 

des politiques colonialistes et assimilationnistes30.  

1.1.2 Les causes sociohistoriques et contemporaines de la surreprésentation  

Cette section retrace les trois grandes phases qui ont marqué les politiques étatiques canadiennes à 

l’égard des enfants et des familles autochtones soit : la politique assimilationniste, la politique 

d’intégration et la politique d’adaptation. Chacune de ces phases fut un échec et l’autodétermination 

constitue la seule manière de contrer la surreprésentation des Autochtones dans les systèmes d’aide à 

l’enfance et à la jeunesse.  

 
25 Statistique Canada, « Profil de la population autochtone, Québec », dans Recensement de la population de 2016, 
no de catalogue 98-510-X2016001, Ottawa, Statistique Canada, 2018. 
26 Chinta Puxley, « Les Autochtones du Manitoba vivent dans les maisons les plus délabrées au pays », La Presse 
canadienne (1er février 2016), en ligne : <lapresse.ca/actualites/201602/01/01-4945898-les-autochtones-du-
manitoba-vivent-dans-les-maisons-les-plus-delabrees-au-pays.php>. 
27Centre de collaboration nationale de la santé autochtone, Le logement : un déterminant social de la santé des 
Peuples autochtones, des Inuits et des Métis, Prince George, Centre de collaboration nationale de la santé autochtone, 
2017. 
28 Christiane Guay et Lisa Ellington, Recension des écrits, secteur protection de la jeunesse, Commission d’enquête sur 
les relations entre les Autochtones et certains services publics [CERP], 2018 [Guay, Recension) à la p 28. 
29 Patrick Johnston, Native children and the child welfare system, Toronto, Canadian Council on Social Development 
in association with James Lorimer & Co., 1983, à la p 1.  
30 Christiane Guay, Emmanuelle Jacques et Sébastien Grammond, « La protection », supra note 11, à la p 202. 



 

13 

1.1.2.1 La politique assimilationniste  

Parmi les interventions de l’État dans la vie des familles autochtones, la mise sur pied de pensionnats a 

été la plus dévastatrice31. Cette vaste opération avait pour objectif d’éliminer toute trace de culture et de 

connaissances autochtones chez les pensionnaires32. À cet égard, Bennett et Blackstock rapportent que 

139 pensionnats ont été érigés partout au Canada. Plus de 150 000 enfants autochtones ont été contraints 

de les fréquenter entre l’âge de 7 et 15 ans33. Les parents refusant d’envoyer leurs enfants au pensionnat 

étaient passibles de sanctions, incluant des peines de prison34. 

La politique des pensionnats visait l’assimilation des enfants au mode de vie occidental de la société 

canadienne35. Ellington décrit cette phase comme une époque où, lorsqu’il était question des Autochtones, 

les chercheurs et les missionnaires « parlaient d’eux et pour eux36 ». Cette assimilation devait alors se faire 

par l’entremise de leur « ré-éducation » au sein des écoles résidentielles administrées par le clergé. Guay, 

Ellington et Vollant précisent : 

L’État a également la conviction que les enfants autochtones ne peuvent développer leur 
plein potentiel qu’en étant coupés des liens qui les unissent au mode de vie de leurs parents. 
Dans les faits, l’État considère que les familles autochtones ne sont pas en mesure de veiller 
au bien-être et au développement de leurs enfants37. 

Les mauvais traitements physiques et sexuels subis et les conditions qui régnaient dans ces établissements 

sont désormais bien connus : « sous-alimentation, manque de vêtements, chauffage insuffisant, mauvaise 

 
31  Gilles Bibeau et Denise Noël, « Gouvernance et santé mentale : la place des jeunes dans les communautés 
autochtones », dans Andrée Lajoie, dir., Gouvernance autochtone : aspects juridiques, économiques et sociaux, 
Montréal, Thémis, 2007, à la p 193.   
32 Lisa Ellington, « Vers une reconnaissance de la pluralité des savoirs en travail social, le paradigme autochtone en 
recherche » (2019) 36 :1 R Canadian social work review, à la p 109, Erin Hanson, Daniel Gamez et Alexa Manuel, « The 
Residential School System », Indigenous Foundations, First Nations and Indigenous Studies UBC, 2020. 
33 Commission de vérité et réconciliation du Canada [CVR], Honorer la vérité, réconcilier pour l’avenir : sommaire du 
rapport final de la Commission de vérité et réconciliation du Canada,Winnipeg, Commission de vérité et réconciliation 
du Canada, 2015.  
34 Marlyn Bennett et Cindy Blackstock, Le rôle historique de la colonisation à travers la Loi sur les Indiens, les 
pensionnats et le système de bien-être de l’enfance, Société de soutien à l’enfance et à la famille des Premières 
Nations du Canada, 2002 ; Guay, Ellington et Vollant, Ka Nikanitet, supra note 23 à la p 32. 
35 Marie-Pierre Bousquet, « L’histoire scolaire des Autochtones du Québec : un chantier à défricher » (2017) 46 :2 
Recherches amérindiennes au Québec, à la p 119. 
36 Ellington, supra note 32, à la p 109. 
37 Guay, Ellington et Vollant, Ka Nikanitet, supra note 23, à la p 33. 



 

14 

ventilation, surpopulation, ainsi que des services médicaux inappropriés38 ». Ces mauvaises conditions ont 

eu pour conséquences un taux élevé de maladies et de mortalité chez les pensionnaires39. Les découvertes 

de corps d’enfants ensevelis sur les terrains de pensionnats partout au pays ne viennent que confirmer de 

manière tragique l’indécence avec laquelle ces enfants ont été traités durant cette période40.  

Il y eut au Québec huit pensionnats autochtones et quatre foyers fédéraux non confessionnels réservés 

aux Inuits 41 . Ces pratiques ont eu cours à partir des années 1930, jusqu’à la fermeture du dernier 

pensionnat à Mashteuiatsh en 199142. Des enfants autochtones du Québec étaient également envoyés 

dans d’autres provinces canadiennes à partir des années 193043.  

Les conséquences des pensionnats ont été largement documentées et se font encore ressentir dans les 

communautés44. Ce passage dans les écoles résidentielles a privé les jeunes Autochtones de leur culture 

et de modèles d’éducation : « Au Québec, il existe au moins deux générations d’ex-pensionnaires aux 

prises avec les effets associés à la fréquentation des pensionnats45. » 

Des auteur.es rapportent que cette absence de modèles parentaux aimants a entraîné la reproduction, 

chez certains pensionnaires devenus parents, de comportements répréhensibles envers leurs enfants46. 

Ces comportements se sont notamment traduits par de la négligence, de la violence ou des agressions 

sexuelles 47 . Les impacts des pensionnats sont susceptibles de se transmettre de manière 

 
38 Amélie Ross, Effet de la fréquentation des pensionnats autochtones et des mauvais traitements durant l’enfance 
sur les problèmes de consommation d’alcool et de drogue, Essai doctoral, Université du Québec à Chicoutimi, 2013, 
à la p 12. 
39 Ibid. 
40 Antonio Voce, Leyland Cecco et Chris Michael, « “Cultural genocide” : the shameful history of Canada’s residential 
schools-mapped », The Guardian (6 septembre 2021). 
41 Guay, Ellington et Vollant, Ka Nikanitet, supra note 23, à la p 34. 
42 CVR, supra note 33, à la p 44. 
43 Guay, Recension, supra note 28 à la p 17.  
44 John S. Milloy, A national crime : The Canadian government and the residential school system, 1879 to 1986, 
Winnipeg, University of Manitoba Press, 2017. Lisa Ellington, « L’application de la Loi sur la protection de la jeunesse 
dans les communautés autochtones au Québec », Dîner-causerie – L’application de la Loi sur la protection de la 
jeunesse dans les communautés autochtones au Québec, présenté à l’Université de Montréal, 26 avril 2017, [non 
publié] à la p 6. 
45 Guay, Ellington et Vollant, Ka Nikanitet, supra note 23, à la p 37. 
46 Jessica Ball, « Indigenous fathers’ involvement in reconstituting “circles of care” » (2010) 45 :1-2 American Journal 
of Community Psychology à la p 124.  
47 Marie-Hélène Gagnon Dion, Jacinthe Rivard et Céline Bellot, « L’expérience des jeunes autochtones pris en charge 
par la protection de la jeunesse : Entre déracinement et émancipation » (2017) 64 :1 Service social à la p 4. 



 

15 

intergénérationnelle48. Cette notion de « traumatisme historique » a été mise de l’avant par Maria Yellow 

Horse Braveheart. La chercheuse définit le traumatisme historique comme « une blessure émotionnelle 

et psychologique qui, de manière cumulative, est ressentie au cours de la vie d’une personne ainsi qu’au 

fil des générations lequel émane d’un traumatisme vécu massivement par un groupe d’individus49 ». Ces 

traumatismes s’accompagnent souvent de comportements autodestructeurs et de sentiments tels la 

dépression, l’anxiété, la colère ou autres difficultés émotionnelles50. Dans le documentaire Les effets 

intergénérationnels des pensionnats, Jean-Claude Therrien Pinette, un Innu de la communauté d’Uashat 

mak Mani-utenam, témoigne des conséquences de ces traumatismes sur les générations suivantes : « Ce 

que je vois aujourd’hui c’est que ces parents-là ont donné ce sac de portage-là à d’autres générations. Puis 

souvent ces jeunes-là ont des enfants eux aussi, ils redonnent le sac à l’autre génération51. »  

Une autre conséquence directe de la vie en pensionnat a été de rompre l’équilibre égalitaire et 

complémentaire qui régnait jusqu’alors entre les hommes et les femmes. Les travaux de l’Enquête 

nationale sur les femmes et les filles autochtones disparues et assassinées (ENFFADA) rapportent qu’en 

plus d’avoir tenté d’annihiler les cultures autochtones de manière générale, les pensionnats prônaient une 

idéologie patriarcale. Cette manière d’envisager le rôle des femmes comme étant inférieur à celui des 

hommes (et qui prévalait alors au sein de la société majoritaire du Québec) a dévalorisé le rôle des femmes 

au sein même des sociétés autochtones52.  

L’ENFFADA a également révélé que près de 200 enfants autochtones ont disparu dans des circonstances 

nébuleuses entre les années 1950 et 1970. La journaliste Anne Panasuk a montré l’ampleur de ce 

phénomène et les conséquences dramatiques que ces disparitions ont eues sur les familles concernées et 

sur l’ensemble des sociétés autochtones 53 . Ces obscures disparitions d’enfants confirment encore 

 
48 Linda O’Neill et al., « Hidden burdens : A review of intergenerational, historical, and complex trauma, implications 
for indigenous families » (2018) 11 :2 Journal of Child & Adolescent Trauma à la p 173.  
49 Guay, Ellington et Vollant, Ka Nikanitet, supra note 23, à la p 172. 
50  Maria Yellow Horse Brave Heart, « The historical trauma response among natives and its relationship with 
substance abuse : a Lakota illustration » (2003) 35 :1 J Psychoactive Drugs, à la p 7. 
51 Putu Puanan, « Les effets intergénérationnels des pensionnats », Uashat Mak Mani-Utenam, Wapikoni Mobile, 
2016, à 4:20. 
52 Canada, Enquête nationale sur les femmes et les filles autochtones disparues ou assassinées [ENFAADA], Réclamer 
notre pouvoir et notre place : le rapport final de l’Enquête nationale sur les femmes et les filles autochtones disparues 
et assassinées - Un rapport complémentaire : Québec, vol. 2 Ottawa, Bureau du conseil privé, 2019, à la p 28. 
53 Anne Panasuk, Auassat : à la recherche des enfants disparus, Québec, Édito, 2021. 



 

16 

davantage le peu d’égard porté aux peuples autochtones et tout particulièrement à leur capacité à prendre 

soin de leurs enfants.  

Au-delà de ces études, il importe de comprendre le point de vue de ceux et celles qui l’ont vécu. Dans son 

livre Je suis une maudite sauvagesse, la regrettée An Antane Kapesh illustre sans détour les impacts 

dévastateurs qu’ont eus les politiques d’assimilation sur le peuple innu :  

Quand le Blanc a pris nos enfants pour les éduquer à sa manière, il ne nous a pas dit ceci : 
« Vous les Indiens, êtes-vous d’accord que je donne à vos enfants une éducation de Blancs 
dans l’unique but de détruire leur culture et leur langue ? […] Si vous acceptez que je leur 
donne une éducation de Blancs, ce sera le commencement de la fin de votre culture indienne 
[…] Par exemple, on ne saura plus par vos noms de famille que vous êtes Indiens. Blancs et 
Indiens, nous porterons les mêmes noms […] Peut-être que vos enfants auxquels je vais faire 
perdre leur culture indienne se mettront à sa recherche plus tard, mais ils ne la retrouveront 
jamais […] » Le Blanc n’a pas parlé de cela à l’Indien54. 

Malgré le fait que les Autochtones ont toujours continué à affirmer et à manifester leurs différences55, 

cette crainte de la perte d’identité culturelle et de la « culture autochtone », dépeinte en 1976 par Kapesh, 

s’est en partie avérée et les survivant.es des pensionnats, de même que leur descendance, en subissent 

les contrecoups encore aujourd’hui.  

1.1.2.2 La politique d’intégration 

La période suivante, marquée par la fermeture graduelle des pensionnats et par l’ajout, en 1951, d’une 

disposition à la Loi sur les Indiens56 (octroyant aux provinces la responsabilité d’administrer les services 

d’aide à l’enfance aux enfants autochtones), a de nouveau contribué à bouleverser la vie des familles 

autochtones57. Ce faisant, l’arrivée de l’aide à l’enfance chez les Premiers peuples s’est traduite par le 

retrait massif des enfants de leur famille, appelé la rafle des années 196058. Comme le souligne Guay, 

pendant près de 20 ans, « des milliers d’enfants autochtones ont été placés sur une base permanente ou 

 
54 An Antane Kapesh, Eukuan nin matshi-manitu innushkueu-Je suis une Maudite sauvagesse, Mémoire d’Encrier, 
2019, à la p 27. 
55 Sophie Roy, Comprendre l’évolution des enjeux autochtones au Canada ou l’inertie du gouvernement fédéral, 
Ottawa, Sénat du Canada, 2021, à la p 8.  
56 Loi sur les Indiens, LRC 1985, c I-5. 
57 Ibid., art. 88 (cet article stipule que les lois provinciales d’application générale s’appliquent aux Autochtones. Ce 
faisant, elle délègue aux provinces la responsabilité d’administrer les services de PJ aux enfants autochtones.)  
58 Raven Sinclair, « Identity lost and found : Lessons from the sixties scoop » (2007) 3 :1 The First Peoples Child & 
Family Review, à la p 66. 



 

17 

adoptés par des familles non autochtones59 ». Loin d’être marginal, ce phénomène s’est soldé par des 

milliers d’enfants autochtones arrachés à leurs familles et placés parfois aussi loin qu’en Nouvelle-

Zélande60. Ces pratiques d’adoption se justifiaient au nom du « meilleur intérêt de l’enfant61 ». On croyait 

alors devoir « sauver les âmes » des enfants autochtones en leur offrant un modèle de vie considéré 

comme idéal, où seuls des parents blancs, issus de la classe moyenne et répondant à certains standards 

de valeurs et de conditions matérielles, étaient jugés aptes à les élever62. Ainsi, l’assimilation des enfants 

autochtones se produisait non plus par l’entremise des pensionnats, mais par leur intégration dans des 

familles non autochtones. Plutôt que d’améliorer les conditions de vie dans les communautés (pauvreté, 

maladie, manque de services et de ressources), les autorités ont plutôt favorisé le retrait des enfants et le 

placement et l’adoption au sein de familles allochtones loin de leurs proches et de leurs collectivités 

respectives. Ce faisant, entre 1960 et 1980, aux yeux des autorités, le moyen le plus approprié de remédier 

aux problèmes vécus par les enfants autochtones a consisté à les extraire de leur foyer naturel en les 

plaçant dans des familles étrangères63. Ces interventions ont grandement contribué à éloigner les enfants 

de leur culture, ce qui a, dans certains cas, engendré de la détresse et le développement de 

comportements déviants ou autodestructeurs64. 

Si la rafle des années 1960 a surtout été documentée dans les provinces canadiennes anglophones, le 

phénomène de surreprésentation a bel et bien été observé au Québec. Rappelons que dès la première 

année de l’adoption de la Loi sur la protection de la jeunesse, en 1979, on a observé que 2,6 % des enfants 

placés étaient autochtones, alors qu’ils ne représentaient que 0,7 % des enfants de la province65.  

 
59 Christiane Guay, Le savoir autochtone dans tous ses états : Regards sur la pratique singulière des intervenants 
sociaux innus d’Uashat mak Mani-Utenam, Québec, Presses de l’Université du Québec, 2017, à la p 11 [Guay, Savoir]. 
60Niigaanwewidam James Sinclair et Sharon Dainard, « Rafle des années soixante », L’encyclopédie canadienne, 2016 
[Sinclair, Dainard, 2016]. 
61 Ellington, supra note 32.  
62 Ibid.  
63 Sinclair, Dainard, 2016, supra note 60. 
64 Volet Premières Nations de l’Étude d’incidence québécoise sur les situations évaluées en protection de la jeunesse 
en 2019, Rapport ÉIQ/PN-2019 à la p 20.  
65 Patrick Johnston, Native children and the child welfare system, Toronto, Canadian Council on Social Development 
in association with James Lorimer & Co., 1983.  



 

18 

Tout comme les pensionnats, ces interventions ont contribué au déracinement culturel66 et à la perte 

d’identité des enfants autochtones67. Malgré la volonté de rompre avec la perspective d’assimilation des 

enfants autochtones, force est de constater que la politique d’intégration ne l’a pas permis. D’ailleurs, elle 

persiste encore aujourd’hui, malgré toutes les tentatives d’adapter les lois provinciales d’aide à l’enfance 

aux réalités des familles autochtones.  

1.1.2.3 La politique d’adaptation 

Au tournant des années 1980, les pressions de groupes autochtones au sujet de leur autonomie 

gouvernementale, et plusieurs rapports68, ont fait état de l’échec de la politique d’intégration et de la 

nécessité d’agir différemment pour le bien-être des familles autochtones.  

Ainsi, ces rapports mettent en lumière l’incapacité des systèmes à répondre aux besoins des enfants et 

des familles autochtones. Ils recommandaient davantage d’autonomie en matière d’aide à l’enfance et 

donneront lieu à un changement de cap des gouvernements. Un changement de discours qui s’inscrit en 

parallèle avec les nombreuses revendications autochtones. Partout au Canada, les provinces 

entreprennent d’adapter leurs lois d’aide à l’enfance et d’octroyer davantage de pouvoir et de 

responsabilités aux Autochtones dans leur gestion69. 

Entre autres, les provinces de la Colombie-Britannique, de l’Alberta, du Manitoba, de l’Ontario, du Québec, 

de l’Île-du-Prince-Édouard et de la Nouvelle-Écosse 70  ont introduit des dispositions législatives dont 

certaines sont très peu contraignantes et d’autres davantage. Par exemple, la Child, Family and Community 

Services Act, en Colombie-Britannique, prévoit aux articles 2(f) et 4(2)71, la préservation des particularités 

culturelles des enfants autochtones. Or, dans les faits, une fois ces critères mentionnés, les autres aspects 

 
66 Joyce Timpson, « Four decades of literature on Native Canadian child welfare : Changing themes » (1995) 74 :3 
Child Welfare , à la p 1. 
67 Holly A. McKenzie et al., « Disrupting the continuities among residential schools, the sixties scoop, and child 
welfare : An analysis of colonial and neocolonial discourses » (2016) 7 :2 International Indigenous Policy Journal 
(JSTOR), à la p 1. 
68 Manitoba, Review Committee on Indian and Metis Adoptions and Placements, No Quiet Place : final report to the 
Honourable Muriel Smith, Minister of Community Services, Edwin C. Kimelman, Winnipeg, Manitoba Community 
Services, 1985 ; Canada, Rapport de la Commission royale sur les peuples autochtones, Ottawa, Commission royale 
sur les peuples autochtones [CRPA], 1996. 
69 Guay, Ellington et Vollant, Ka Nikanitet, supra note 23, à la p 42. 
70 Carine Plamondon, « Rôle de l’identité culturelle dans les décisions concernant les enfants autochtones du Canada 
dans les systèmes de protection de la jeunesse » (2017) 4 :1 Revue Canadienne Des Droits Des Enfants, à la p 129 
[Plamondon, « Rôle »]. 
71 Child, Family and Community Service Act, RSBC 1996, c 46, art. 2 (f) et 4(2).  



 

19 

relatifs à l’intérêt de l’enfant ont préséance lorsqu’il s’agit de prendre des décisions au nom de son 

intérêt72. En Ontario et en Nouvelle-Écosse, les dispositions prévoient des priorités de placement des 

enfants dans un milieu autochtone73. Plus claires et plus contraignantes, ces mesures visent à contrer le 

placement d’enfants autochtones en familles allochtones. 

Au Québec, l’ajout, en 1994, de l’article 2.4 (50)c dans la Loi sur la protection de la jeunesse prévoit la prise 

en compte « des caractéristiques des communautés autochtones74 ». En 2001, à la suite des démarches 

de la nation atikamekw, l’article 37.575 a été intégré à la LPJ. Il permet aux nations autochtones « de 

conclure une entente établissant un régime particulier de protection de la jeunesse ». Le système 

d’intervention d’autorité atikamekw (SIAA) a été mis en place en 2001 et, après 17 ans de fonctionnement 

sous forme de projet pilote, a été ratifié en 2018. Le SIAA précise également que « les personnes qui 

interviennent d’autorité auprès d’un enfant ou d’un jeune de sa famille fondent leurs décisions sur l’intérêt 

de cet enfant ou de ce jeune et le respect de ses droits selon une approche globale axée sur ses besoins 

physiques, affectifs, intellectuels, moraux et spirituels76 ». Le SIAA doit toutefois respecter les principes 

généraux prévus à la LPJ. 

Le SIAA est né du constat « que seule une approche collective fondée sur la responsabilisation individuelle, 

familiale et communautaire [nous] permettra d’amener les changements sociaux profonds que la situation 

des communautés atikamekw requiert 77  ». La communauté a élaboré une approche globale toute 

particulière afin de mieux respecter l’intérêt de l’enfant. L’entente précise que les parents, qui devraient 

jouer un rôle principal auprès des enfants, « sont supportés par les membres de la famille immédiate, de 

la famille élargie, des Aîné.e.s et d’autres ressources de la communauté78 ».  

 
72 Plamondon, « Rôle », supra note 70 à la p 133. 
73 Loi sur les services à l'enfance et à la famille, LRO 1990, c C-11, art 57 (5) et art 61(2) d); Children and Family Services 
Act, SNS 1990, c 5, art 42(3) b).  
74 Loi sur la protection de la jeunesse, RLRQ 1984, c P-34.1, art 2.4 c, supra note 1. 
75 Article abrogé depuis 2022, remplacé par l’article 131.20 de la section IV (Ententes en matières Autochtones). 
76 Entente visant à établir un régime particulier de protection de la jeunesse pour les membres des communautés de 
Manawan et de Wemotaci entre le Conseil de la Nation Atikamekw et le gouvernement du Québec, 2018, à la p 3.  
77 Anne Fournier, « De la Loi sur la protection de la jeunesse au Système d’intervention d’autorité atikamekw (SIAA)-
La prise en charge d’une nation pour assurer le bien-être de ses enfants » (2016) 25 Enfances familles générations, à 
la p 9.  
78 Ibid., à la p 5.  



 

20 

En 2001, des changements apportés aux articles 32 et 33 de la LPJ permettent aux intervenantes des 

communautés et des organisations autochtones, par une entente avec la DPJ, de procéder à l’évaluation, 

à l’orientation, à la révision des situations et au suivi des familles.  

Ces avancées législatives se sont parfois accompagnées de recul. En 2007, l’article 32 a été remodifié en 

confiant de façon exclusive les responsabilités d’évaluation, d’orientation et de révision à la DPJ. De plus, 

des durées maximales d’hébergement et l’obligation, au terme de ces durées, d’assurer à l’enfant un 

milieu de vie stable et permanent ont été introduites 79 . Ces principes ont entre autres mené à 

l’instauration des délais de placements en 2007 de a) 12 mois si l’enfant a moins de deux ans ; b) 18 mois 

si l’enfant est âgé de deux à cinq ans ; c) 24 mois si l’enfant est âgé de six ans et plus80. Cette disposition a 

été fort critiquée par les Autochtones, car elle était susceptible d’entraîner une augmentation du nombre 

d’enfants placés de manière permanente dans des familles non autochtones81. 

La réforme de 2017 a apporté des modifications plus substantielles. Par exemple, l’article 4, établissant les 

contours de la notion de l’intérêt de l’enfant, a été amendé : « Dans le cas d’un enfant autochtone, est 

également prise en considération la préservation de son identité culturelle82. » Ainsi, devant l’impossibilité 

de maintenir un enfant dans sa famille, le milieu de vie substitut pourra être choisi en fonction de ses 

aptitudes à préserver son identité culturelle83. De plus, en 2018, à la suite de la reconnaissance, en 2017, 

des effets de l’adoption et de la garde coutumière autochtones dans le Code civil, l’article 2.4 de la LPJ est 

modifié par l’insertion, à la fin du sous-paragraphe c du paragraphe 5°, de « tenir compte des 

caractéristiques des communautés autochtones, notamment la tutelle et l’adoption coutumières 

autochtones ».  

Enfin, en avril 2022, à la suite des recommandations de la Commission spéciale sur les droits des enfants 

et la protection de la jeunesse (Commission Laurent), la LPJ introduit des dispositions particulières aux 

Autochtones, lesquelles ajoutent ou dérogent à ses autres dispositions (art. 2)84.  

 
79 Sylvie Drapeau et al., « Protéger les enfants à l’aide des durées maximales d’hébergement  : qu’en pensent les 
acteurs des centres jeunesse ? » (2012) 24 :2 Nouvelles pratiques sociales, à la p 51. 
80 LPJ, supra note 1, à l’art. 91.1 
81 Fournier, supra note 77 à la p 21. Guay et Grammond, 2010, supra note 14. 
82 LPJ, supra note 1, art. 3. 
83 Fournier, supra note 77 à la p 40.  
84 LPJ, supra note 1, art. 131.1  



 

21 

Ainsi, l’intérêt des enfants autochtones tient désormais compte de leur culture et de sa préservation, de 

la primauté des liens avec la famille élargie et de l’ensemble de leur communauté. Bien qu’il ait contesté 

la constitutionnalité de la Loi concernant les enfants, les jeunes et les familles des Premières Nations des 

Inuits et des Métis, le gouvernement du Québec a tenté, à sa manière, d’adapter la LPJ en fonction des 

particularités culturelles autochtones afin qu’elle corresponde davantage aux normes minimales. Ces 

modifications touchent à la notion d’égalité réelle, à la continuité culturelle et aux facteurs 

sociohistoriques qui caractérisent les Autochtones et leur manière d’envisager le soin aux enfants. En 

témoignent ces extraits issus du chapitre V.1 des dispositions particulières aux Autochtones :  

131.1 Les dispositions du présent chapitre visent l’adaptation des autres dispositions de la 
présente loi aux autochtones, en tenant compte des facteurs historiques, sociaux et culturels 
qui leur sont propres. Elles visent également à favoriser : 

a) une approche holistique ; 

b) la continuité culturelle ; 

c) la responsabilité de chaque communauté à l’égard de ses enfants et de ses familles ; 

d) l’intervention prioritaire des prestataires de services de santé et de services sociaux offerts 
à la communauté afin de prévenir la prise en charge de la situation d’un enfant autochtone par 
le directeur ; 

e) les liens de l’enfant avec de multiples personnes significatives. 

[...]  

131.3 Toute décision prise en vertu de la présente loi au sujet d’un enfant autochtone de même 
que toute autre intervention le concernant faite en vertu de celle-ci doit favoriser la continuité 
culturelle de cet enfant. 

Les établissements, les organismes et les personnes à qui la présente loi confie des 
responsabilités envers l’enfant ainsi que celles appelées à prendre une telle décision doivent 
considérer, parmi les interventions possibles auprès de l’enfant et de ses parents, le recours 
aux soins coutumiers et traditionnels qui sont disponibles, s’ils sont portés à leur connaissance. 

L’article 131.4 ajoute quatre facteurs à prendre en considération dans la détermination de l’intérêt 

de l’enfant. 

Dans la détermination de l’intérêt de l’enfant autochtone, outre les facteurs énumérés au 
deuxième alinéa de l’article 3, les suivants doivent notamment être pris en considération : 

a) la culture de la communauté autochtone de l’enfant, y compris la langue, la coutume, les 
traditions et la spiritualité ; 

b) les liens de l’enfant avec sa famille élargie et les personnes de cette communauté ; 

c) l’accès de l’enfant au territoire environnant cette communauté et aux autres lieux que 
fréquentent ses membres ; 

d) les traumatismes sociohistoriques des autochtones et leurs conditions socioéconomiques. 



 

22 

131.5 Lorsqu’en vertu de la présente loi, un enfant autochtone doit être confié à un milieu de 
vie substitut, le milieu choisi doit être celui qui, considérant l’intérêt de cet enfant, lui convient, 
en respectant l’ordre de priorité suivant : 

a) la famille élargie de l’enfant ; 

b) des membres de sa communauté ; 

c) des membres d’une autre communauté de la même nation que la sienne ; 

d) des membres d’une autre nation que la sienne ; 

e) tout autre milieu. 

Les motifs justifiant la décision prise en vertu du premier alinéa doivent être consignés par le 
directeur au dossier de l’enfant. 

Ces aménagements introduits dans la LPJ au fil des réformes, considérables au premier abord, n’ont pas 

permis de contrer la surreprésentation d’enfants autochtones85 au sein des régimes d’aide à l’enfance et 

à la jeunesse ni de répondre aux revendications des Premiers peuples sur le plan de l’autonomie86.  

Le premier rapport de suivi de la Commission Viens87 faisait état des écueils à la suite de la mise en œuvre 

des dernières commissions. Ces critiques portaient tout particulièrement sur les 142 appels à l’action (dont 

30 ont trait aux services de protection de la jeunesse) de la commission Viens. Malgré certains progrès 

notamment sur les plans législatifs et au niveau de mesures de sécurisation culturelle, beaucoup de travail 

reste à entreprendre pour répondre à ces recommandations : « la mise en œuvre de la majorité des 30 

appels à l’action de la CERP concernant la protection de la jeunesse n’a pas encore été entreprise, ou n’a 

pas donné de résultats satisfaisants88 ».  

On peut avancer, à l’instar de la Commission de vérité et réconciliation89, que l’application de la LPJ ne fait 

que perpétrer l’oppression et l’assimilation amorcées par les pensionnats90.  

Cet échec s’explique en grande partie par le fait que les lois et les principes qu’ils sous-tendent, notamment 

celui de l’intérêt de l’enfant, sont profondément ancrés dans des perspectives occidentales de la famille 

 
85 Des auteurs parlent désormais de la rafle du millénaire ou de la rafle des familles d’accueil (voir Sinclair, Dainard, 
2016 supra note 60 et Guay, Ellington et Vollant, Ka Nikanitet, supra note 22, à la p 48). 
86 Christiane Guay, Lisa Ellington et Nadine Vollant, Ka Nikanitet, supra, note 23 à la p 46. 
87Protecteur du citoyen, Premier rapport de suivi de la Commission Viens, Québec, Protecteur du citoyen, 2023 à la  
p 45.  
88 Ibid. 
89 CVR, supra, note 33. 
90 Guay, « Recension », supra note 28 à la p 34.  



 

23 

qui ne correspondent pas à celles des familles autochtones91. Il importe alors de se demander en quoi ce 

principe phare de l’intérêt de l’enfant pose un problème quand il est utilisé à l’égard des familles et des 

enfants autochtones.  

1.2 La notion de l’intérêt de l’enfant 

Centrale en droit de la famille, la notion du meilleur intérêt de l’enfant, introduite au début des années 

1980 dans le Code civil du Québec, a fait couler beaucoup d’encre depuis son adoption92. Si, pour les 

Autochtones, la notion de l’intérêt de l’enfant est davantage axée sur l’intérêt de la communauté et la 

sauvegarde de l’identité culturelle 93 , l’interprétation par le droit étatique est, pour sa part, plutôt 

individualiste et s’inspire des théories de l’attachement et de la permanence94.  

Cette apparente dichotomie entre les visions autochtones et étatiques de l’intérêt de l’enfant a une 

incidence directe sur la manière d’envisager les services d’aide à l’enfance et explique en partie la 

motivation des Autochtones à vouloir se détacher des instances étatiques provinciales pour se doter de 

leur propre système d’aide à l’enfance95. Cette mise en tension entre la vision occidentale et individualiste 

de l’intérêt de l’enfant96  et la vision collective des Autochtones97  se trouve donc au cœur de cette 

recherche.  

La prochaine section procédera à une recension des écrits portant sur cette question. La première partie 

porte sur la notion d’intérêt de l’enfant dans le droit positif en vigueur (1.2.1). Nous abordons par la suite 

la manière dont les Premiers peuples envisagent l’intérêt de l’enfant (1.2.2). Enfin, nous voyons comment 

les tribunaux canadiens composent avec la notion autochtone de l’intérêt de l’enfant en offrant quelques 

 
91 Christiane Guay et Sébastien Grammond, « Les enjeux de l’application des régimes de protection de la jeunesse 
aux familles autochtones » (2012) 24 :2 Nouvelles pratiques sociales 67, à la p 69.  
92 Johanne Clouet, L’influence des marqueurs identitaires du juge dans les décisions relatives à la garde des enfants 
dans un contexte post-rupture, thèse de doctorat en droit, Université de Montréal, 2014 [non publiée] à la p 1. 
93 Assemblée des Peuples autochtones du Québec-Labrador, supra note 11.  
94 Lara di Tomasso et Sandrina de Finney, « A Discussion Paper on Indigenous Custom Adoption Part 1 : Severed 
Connections – Historical Overview of Indigenous Adoption in Canada » (2015) 10 :1 Revue enfants & familles Premiers 
peuples, à la p 15. 
95 Kline, supra note 20, à la p 375.  
96 Kenn Richard, « On the Matter of Cross-Cultural Aboriginal Adoptions » dans Ivan Brown et al., dir., Putting a 
human face on child welfare : Voices from the Prairies, Prairie Child Welfare Consortium/Center of Excellence for 
Child Welfare, 2007, à la p 191. 
97 Ibid., à la p 192. 



 

24 

exemples de raisonnement juridique et de lois qui permettent de déployer ces principes pour les familles 

autochtones vivant au Canada (1.2.3).  

1.2.1 La notion d’intérêt de l’enfant dans le droit positif en vigueur  

Présente dans le Code civil, dans la Loi sur la protection de la jeunesse, dans la Charte des droits et libertés 

de la personne et en droit international dans la Convention sur les droits de l’enfant, la notion de l’intérêt 

supérieur de l’enfant est un concept phare98. Que les décisions relèvent du domaine public ou privé, 

qu’elles soient prises par des instances administratives de protection de l’enfance ou par les cours de 

justice, le principe du meilleur intérêt de l’enfant constitue la considération première99. Voyons d’abord 

comment ce concept a émergé sur le plan international, puis parallèlement, dans le droit étatique 

québécois. Nous verrons ensuite qu’il s’agit d’une notion complexe constamment sujette à débat et à 

interprétation. 

1.2.1.1 La notion d’intérêt de l’enfant en droit international  

Dans le droit international, le concept de l’intérêt supérieur de l’enfant a vu le jour avec la Déclaration des 

droits de l’enfant de l’ONU en 1959100. Considérée comme le premier grand consensus international sur 

les principes fondamentaux des droits des enfants, la Déclaration propose un ensemble de dispositions 

pour en assurer leur bien-être.  

Des propositions permettent d’assurer le bien-être des enfants101. Par exemple, le second principe de la 

déclaration de 1959 prévoit :  

L’enfant doit bénéficier d’une protection spéciale et se voir accorder des possibilités et des 
facilités par l’effet de la loi et par d’autres moyens, afin d’être en mesure de se développer 
d’une façon saine et normale sur le plan physique, intellectuel, moral, spirituel et social, dans 
des conditions de liberté et de dignité. Dans l’adoption de lois à cette fin, l’intérêt supérieur 
de l’enfant doit être la considération déterminante102. 

 
98 Malacket, L’intérêt, supra, note 6, à la p 14.  
99 Janys Scott « Conflict between Human Rights and Best Interests of Children : Myth or Reality ? », dans Elaine E. 
Sutherland et Lesley-Annes Barnes MacFarlane, dir., Implementing article 3 of the United Nations Convention of the 
Right of the Child : Best Iterests, Welfare and Well being, Cambridge, Cambridge University Press, 2016, à la p 67.  
100 AGNU, 14e sess, Doc NU A/RES/1386(XIV) (1959), Rés 1386. 
101 Luce Bourassa, La parole de l’enfant en matière de garde, Markham, LexisNexis Canada, 2007, à la p 82.  
102 Doc NU A/RES/1386(XIV (1959). Principe no 2, supra note 100. 



 

25 

Le principe no 7 de la Déclaration de 1959 précise que l’intérêt supérieur de l’enfant doit guider ceux qui 

ont la responsabilité de son éducation et de son orientation; cette responsabilité incombe en priorité à 

ses parents103. 

Trente ans plus tard, en 1989, la Convention relative aux droits de l’enfant (CDE)104  sera adoptée à 

l’Assemblée générale des Nations Unies. Jusque-là sous la tutelle de son père, « la puissance paternelle », 

l’enfant passe d’objet de droit à sujet de droit. Son intérêt supérieur devient alors central et 

incontournable105.  

Or, ces principes au niveau international n’ont pas toujours le poids espéré en droit national. C’est ce qui 

a fait dire au Comité des droits de l’enfant lors de ses observations finales en 2012, qui portaient sur les 

principes généraux, art.2,3,6 et 12 de la Convention :  

que le principe de l’intérêt supérieur de l’enfant n’est pas très connu ni dûment intégré et 
appliqué uniformément dans toutes les procédures législatives, administratives et judiciaires 
ainsi que les politiques et programmes concernant les enfants et ayant une incidence sur 
eux106.  

Autrement dit, ces principes peinent à être appliqués dans la réalité. 

Inspiré des notions de droit international, le droit québécois a également évolué dans son interprétation 

de la notion du meilleur intérêt de l’enfant. 

1.2.1.2 L’intérêt de l’enfant dans le droit étatique du Québec  

Au Québec, le meilleur intérêt de l’enfant constitue une notion cardinale en ce qui a trait aux décisions 

prises dans l’intérêt de l’enfant et le respect de ses droits. On retrouve cette notion principalement en 

droit de la famille et en droit de la protection de la jeunesse. En droit de la famille, cette notion se retrouve 

à l’article 33 du Code civil du Québec et se lit comme suit : Les décisions concernant l'enfant doivent être 

prises dans son intérêt et dans le respect de ses droits.Sont pris en considération, outre les besoins moraux, 

 
103Ibid., Principe no 7. 
104 AGNU, 44e sess, Doc NU A/RES/44/25 (1989) Annexe.  
105 Marie-Aimée Beaulac, L'intérêt de l'enfant en contexte d'adoption coutumière autochtone, mémoire de maitrise 
en droit, Université de Montréal, 2020 [non publié] à la p 25. 
106 Comité des droits de l’enfant, Observations finales sur les troisième et quatrième rapports périodiques du Canada, 
soumis en un seul document, adoptées par le Comité à sa soixante et unième session (17 septembre-5 octobre 2012), 
61e sess, DOC NU CRC/C/SR.1754 (2012), 1754e séance.  



 

26 

intellectuels, affectifs et physiques de l'enfant, son âge, sa santé, son caractère, son milieu familial et les 

autres aspects de sa situation107. En droit de la famille, la notion d’intérêt de l’enfant est mobilisée dans 

des situations de droit privé et en contexte volontaire pour régler des conflits entre individus (adultes et 

enfants), par exemple :  garde d’enfants, pension alimentaire, divorce ou adoption. 

Dans la Loi de la protection de la jeunesse (LPJ), la notion de l’intérêt de l’enfant vise à protéger les enfants 

du danger si on considère que sa sécurité et son développement sont compromis. Il s’agit d’une loi 

d’exception et le signalement viendra de l’extérieur (voisins, famille, école, etc.).  En contexte de LPJ, l’État 

interviendra pour assurer la protection de l’enfant par l’entremise de la Direction de la protection de la 

jeunesse (DPJ). La Loi sur la protection de la jeunesse protège tous les enfants mineurs temporairement 

ou de manière permanente en sol québécois108.  Ainsi, la notion de l’intérêt de l’enfant constitue non 

seulement un principe cardinal lorsqu’il s’agit de prendre en considération le bien-être de l’enfant, mais 

elle est aussi le fondement des décisions prises en regard de la Loi sur la protection de la jeunesse. L’article 

3 de la LPJ en fait foi : 

L’intérêt de l’enfant est la considération primordiale dans l’application de la présente loi. Les décisions 

prises en vertu de celle-ci doivent l’être dans l’intérêt de l’enfant et dans le respect de ses droits. Sont pris 

en considération, outre les besoins moraux, intellectuels, affectifs et physiques de l’enfant, son âge, sa 

santé, son caractère, son milieu familial incluant les conditions socioéconomiques dans lesquelles il vit, et 

les autres aspects de sa situation109. 

Certaines situations familiales et judiciaires peuvent se complexifier et nécessiter de mobiliser le droit de 

la famille et la Loi sur la protection de la jeunesse, ceci en plus d’octroyer un rôle différent à l’enfant en 

protection de la jeunesse  par rapport au droit familial110 . Or, ce qu’il convient de retenir à propos de la 

notion de l’intérêt de l’enfant dans le contexte de cette thèse réside dans le fait que, peut importe les 

particularités relatives au droit de la famille ou au droit de la protection de la jeunesse,  l’intérêt de l’enfant 

constitue une notion centrale dont les fondements sur le plan de la conceptualisation de la norme, sont 

similaires, et qu’ils tiennent sur des principes qui sont (en partie) incompatibles avec la conception qu’en 

 
107 Art. 33, 2e alinéa CcQ. 
108 Provost, supra note 123. 
109 LPJ, supra note 1, art. 3. 
110 Valérie P. Costanzo, Un rendez-vous manqué avec l’accès à la justice : le projet d’un tribunal unifié de la famille 
au Québec », (2023) 52-1 RDUS 173, à la p 178. 



 

27 

ont les Autochtones. Avant de développer davantage sur ces distinctions, voyons d’abord de quelle 

manière la notion de l’intérêt de l’enfant a évolué au Québec au cours des dernières décennies.  

Au cours des soixante dernières années, la notion de l’intérêt de l’enfant s’est transformée en fonction 

des changements sociaux 111 , des normes familiales et des tendances dans différents sous-champs 

disciplinaires112. Cette notion s’est également modelée en regard de la conception occidentale de la famille, 

de l’évolution des rôles parentaux et de la place occupée de l’enfant au sein d’une famille. La famille 

québécoise a connu de grands bouleversements depuis les années 1960. Celle-ci n’a pas toujours été 

empreinte d’ouverture, d’égalité et de pluralité. Par exemple, à la lecture du Modèle d’autorité dans la 

famille canadienne-française, M.-Adélard Tremblay évoquait, en 1966, une manière de concevoir la famille 

dans un spectre pour le moins « autoritaire113 ». Tremblay compare la cellule familiale à une microsociété 

où la structure d’autorité est « primordiale114 ». Il relate les travaux de ses collègues qui brossent un 

portrait de la famille canadienne-française traditionnelle fondée sur un modèle où le père régnait sur 

l’ensemble de la famille. 

Ce groupe familial, composé du père et de ses enfants mariés de sexe masculin, est dirigé par 
le grand-père qui est à la fois chef de la famille et gérant de l’entreprise agricole […]. Le 
patriarche tient son autorité de Dieu. Ses directives sont tenues pour sacrées et ne sont pas 
discutées […] Elles subordonnent les volontés et les intérêts de chacun des membres à ceux 
de la collectivité familiale tout entière. […] Quant à la « subordination de l’épouse », la femme 
est entièrement soumise au chef et prend peu de décisions, même par rapport aux fonctions 
qui relèvent de sa compétence. L’attention qu’elle accorde aux enfants est strictement 
fonctionnelle surtout lorsqu’ils sont jeunes115.  

Nous verrons plus loin que le modèle familial autoritaire et patriarcal des « Canadiens français » ne 

ressemble en rien aux pratiques familiales des Autochtones.  

Dans un rapport qui porte sur le droit de la famille en regard des nouvelles réalités conjugales et familiales 

au Québec, Alain Roy inscrit l’avènement du concept de l’intérêt de l’enfant dans son contexte 

 
111 Renée B.-Dandurand, « Famille, état et structuration d’un champ familial » (1995) 27 :2 Sociologie et sociétés, à la 
p 103. 
112 Karine Poitras et al., « La notion du meilleur intérêt de l’enfant : 30 ans de transformations sociales et d’avancées 
scientifiques » (2020) 477 Développements récents en droit familial, à la p 3. 
113  M.-Adélard Tremblay, « Modèles d'autorité dans la famille canadienne-française », 7 :1/2 Recherches 
sociographiques, à la p 215. 
114 Ibid., à la p 217. 
115 Ibid. aux pp 217, 218. 



 

28 

historique116. Il a fallu attendre 1964, avec la fin de l’incapacité juridique de la femme mariée, pour que le 

pouvoir familial ne relève plus uniquement de « la puissance paternelle117 ». Le concept de puissance 

paternelle reposait sur le fait que les enfants ne possédaient pas ou peu d’aptitudes, ce qui nécessitait 

qu’on les accompagne « fermement » jusqu’à l’âge adulte.  

Pour expliquer l’importance des enfants, de leurs besoins et de leur parole notamment devant les 

tribunaux, Poitras et ses collaboratrices décrivent cette place grandissante comme la période de l’âge 

tendre : « où une nouvelle vision de l’enfant commence à prendre place durant la révolution 

industrielle118 ». La moralité des parents constituait, jusque dans les années 1970, le critère primordial 

pour statuer du meilleur intérêt de l’enfant. La violence, l’adultère et l’abandon étant les principaux 

critères pour statuer de ladite moralité119. 

Si le père a longtemps été perçu comme le chef de la famille, la mère, quant à elle, était considérée comme 

ayant des aptitudes naturelles pour prendre soin des enfants. Cette perception influençait les décisions en 

matière de garde, menant le plus souvent à l’attribution de la garde des enfants à la mère120. Cependant, 

entre 1960 et 1990, le rôle du père se raffine et on l’inclut de plus en plus dans les décisions et dans sa 

capacité d’être un parent susceptible de prendre soin des enfants121. On commence à considérer la théorie 

de l’attachement d’abord envers la figure maternelle pour déterminer la garde de l’enfant. Par la suite, les 

deux parents sont jugés aptes à fonctionner en garde partagée122.  

Il a fallu attendre l’année 1977 pour que les parents deviennent égaux à part entière : « le législateur 

attribue la direction morale et matérielle de la famille aux deux époux123 ». L’autorité parentale accordée 

aux pères et aux mères leur donne, dès lors, une responsabilité équivalente face aux enfants. On octroie 

aussi à la même époque les mêmes responsabilités aux parents naturels et adoptifs de nourrir, d’entretenir 

et d’élever leurs enfants124. L’année 1977 est également marquée par l’adoption de la première Loi sur la 

 
116 Québec, Comité consultatif sur le droit de la famille, Pour un droit de la famille adapté aux nouvelles réalités 
conjugales et familiales, (Alain Roy), Québec, Ministère de la Justice du Québec, juin 2015, supra note 9.  
117 Ibid., à la p 20. 
118 Poitras et al., supra note 108, à la p 177. 
119 Ibid. 
120 Clouet, supra note 92 à la p 57.  
121 Poitras et al., supra, note 108, à la p 4. 
122 Ibid., à la p 4. 
123 Ibid., à la p 34. 
124 Ibid., à la p 34. 



 

29 

protection de la jeunesse au Québec. 125En 1980, avec la réforme du droit de la famille, la situation 

s’uniformise définitivement. Cette réforme ne tient plus compte de la filiation d’origine entre les parents 

et les enfants ni de la situation maritale des parents. La réforme du droit de la famille marque l’apparition 

du principe du « meilleur intérêt de l’enfant » défini ainsi à l’article 30 du Code civil du Bas-Canada : 

« [t]outes les décisions qui concernent l’enfant doivent être prises dans son intérêt et dans le respect de 

ses droits126 ». « Envisagé comme une responsabilité des parents, et non comme un droit sur l’enfant, le 

nouveau concept d’autorité parentale contribuera à changer notre perception des rapports entre adultes 

et enfants127. »  

Concrètement, on considère aujourd’hui que : « les termes “père” et “mère” renvoient aux personnes 

reconnues légalement comme parentes en droit québécois128 ». Leurs obligations sont définies dans le 

Code civil du Québec et dans la Loi sur la protection de la jeunesse129. 

Dans l’article premier du Code civil du Québec, l’enfant constitue un sujet de droit possédant une 

personnalité juridique130. En témoignait l’honorable juge Beetz en 1987 : 

L’intérêt de l’enfant est devenu en droit civil québécois la pierre angulaire des décisions prises 
à son endroit. La réforme du droit civil et de la famille mise de l’avant en 1980 […] a consacré 
le caractère primordial du critère de l’intérêt de l’enfant. Le principe de la primauté de 
l’intérêt de l’enfant a alors été reconnu pour la première fois de façon non équivoque dans le 
Code civil131… 

Le point de vue de l’enfant, sur les décisions qui le concernent, a été inclus à la même époque132. En ce 

sens, la Convention relative aux droits de l’enfant133, tout comme la Loi sur la protection de la jeunesse134,  

 
125 Renée Joyal et Mario Provost « La Loi sur la protection de la jeunesse de 1977. Une 
maturation laborieuse, un texte porteur » (1993) Les Cahiers de droit, 34 (2),à la p 635. 
126 Ibid., à la p 21. 
127 Beaulac, supra note 105, à la p 25. 
128 Mario Provost, Droit de la protection de la jeunesse, 2e éd, Markham, LexisNexis, 2019, à la p 43. 
129 Ibid.  
130 Art 1 C.c.Q. 
131 C. (G.) c. V.-F. (T.), [1987] 2 R.C.S. 244, 269 et 270.  
132 Beaulac, supra note 105, à la p 35. 
133AGNU, 44e sess, Doc NU A/RES/44/25 (1989) Annexe. 
134 L.R.Q., c. P-34.1. Le droit d'être entendu est entre autres aux articles 6 et 7 de la loi.  



 

30 

et le Code civil du Québec135, accordent une importance au point de vue de l’enfant dans les décisions 

juridiques entourant son bien-être.  

Comme le rappelle Joyal, cette notion contribue à consolider celle du droit de l’enfant :  

Il est indéniable qu’au plan historique le concept d’intérêt de l’enfant a servi à cristalliser une 
nouvelle perception de l’enfant comme personne à part entière, ayant des besoins 
particuliers auxquels on a voulu répondre par des textes législatifs, des institutions et des 
modes d’intervention spécifiques. En ce sens, l’intérêt de l’enfant a pavé la voie à la notion 
d’enfant sujet, plutôt qu’enfant objet de droits136.  

Bref, à l’aune des modifications législatives survenues au cours des dernières décennies, on constate à 

quel point les droits des enfants et la défense de leurs intérêts ont évolué depuis l’époque où régnait au 

Québec la puissance paternelle.  

1.2.1.3 La notion d’intérêt supérieur de l’enfant : objet de débats et de controverses  

Bien que la définition de l’intérêt de l’enfant se soit précisée en fonction de l’évolution de l’autorité 

parentale et des changements sociaux, ses balises sont incertaines et font l’objet de multiples 

interprétations. Godbout, Parent et Saint-Jacques soulèvent la dimension contradictoire du concept de 

l’intérêt de l’enfant. En apparence semblant « aller de soi137 », il constitue en réalité un casse-tête pour les 

juges lors de conflits entre les parents ou lorsqu’il s’agit de statuer sur l’adoption d’enfants. À ces éléments 

complexes et imprécis s’ajoutent les particularités identitaires des membres de la magistrature qui 

conditionnent en partie les décisions prises au nom de l’intérêt de l’enfant138. Clouet décrit les débats 

entourant la manière d’appréhender l’intérêt de l’enfant en fonction des marqueurs identitaires des juges. 

La chercheure explique que des décisions opposées peuvent survenir selon le genre et l’âge des juges, à 

partir de la même définition de l’intérêt de l’enfant139. Nous verrons un peu plus loin que les marqueurs 

identitaires des juges influent également sur les décisions prises à l’endroit des enfants autochtones. 

L’évaluation des compétences parentales peut aussi varier en fonction de la perspective disciplinaire des 

 
135 Art 34 C.c.Q. 
136 Renée Joyal, « La notion d’intérêt supérieur de l’Enfant. Sa place dans la Convention des Nations-Unies sur les 
droits de l’Enfant » (1991) 62 Revue internationale de droit pénal, à la p 787. 
137 Élisabeth Godbout, Claudine Parent et Marie-Christine Saint-Jacques, « Le meilleur intérêt de l’enfant dont la 
garde est contestée : enjeux, contexte et pratiques » (2014) 20 Enfances familles générations à la p 168. 
138 Ibid.  
139 Paré, supra note 10, à la p 2. 



 

31 

professionnels. Pouliot et ses collègues en font état au sujet des intervenants sociaux et judiciaires dont la 

perspective diffère face à une situation familiale140.  

Fournier souligne également le caractère variable de la manière d’entrevoir la notion de l’intérêt de 

l’enfant modulée selon plusieurs contingences : 

Si la référence aux droits de l’enfant parait essentiellement concrète, il en va autrement de 
celle de l’intérêt de l’enfant. Cette notion constitue ce qu’il est convenu d’appeler une notion 
à contenu variable. Elle est susceptible de s’interpréter de différentes manières selon les 
caractéristiques personnelles de l’interprète, le lieu et l’époque à l’intérieur desquels il se 
trouve. Par exemple, ce qui est considéré comme étant dans l’intérêt de l’enfant aujourd’hui, 
selon les normes généralement admises par la société québécoise, ne l’est pas 
nécessairement par les membres d’autres communautés culturelles se retrouvant sur le sol 
québécois, pas plus que ce qui est considéré aujourd’hui comme étant dans l’intérêt de 
l’enfant ne l’était il y a vingt ans ou ne le sera dans vingt ans141.  

Malacket estime elle aussi que la notion d’intérêt de l’enfant est floue et « polymorphe142 ». Si la notion a 

l’avantage de permettre une interprétation large en fonction d’un contexte particulier, elle ouvre aussi la 

porte à une possibilité infinie d’imprécisions. À cet égard, l’autrice cite des expressions attribuées à ce 

concept pour illustrer la complexité de sa nature : « serpent de mer juridique », « magma visqueux », 

« coquille vide » et « tarte à la crème »143. D’autres vont le qualifier de « notion magique » trouvant aussi 

sa place parmi les « concepts mous » en référence à une épistémologie juridique144.  

Cette dimension arbitraire fait couler beaucoup d’encre et demeure, encore aujourd’hui, objet de litiges 

et de délibérations en protection de la jeunesse145. Malgré le défi que peut représenter la tâche de 

défendre les intérêts des enfants en l’absence de repères clairs, certaines façons de concevoir 

l’attachement sont mises de l’avant et orientent les décisions prises pour les enfants dans les cours de 

justice. À titre d’exemple, certaines balises viennent orienter la décision des juges en droit de la jeunesse. 

 
140 Eve Pouliot et al., « Les représentations sociales de la compétence parentale une comparaison des perspectives 
sociale et judiciaire », dans Karine Poitras, Claire Baudry et Dominique Goubau, dir., L’enfant et le litige en matière 
de protection : psychologie et droit, Québec, Presses de l’Université du Québec, 2016, à la p 57 [Pouliot, 
« Représentations »]. 
141 Fournier, supra note 77, à la p 6. 
142 Malacket, « Contours », supra note 6 à la p 572.  
143 Ibid.  
144  Marc G. Schweitzer et Nielle Puig-Verges, « La référence à l’intérêt de l’enfant : Perspectives juridiques et 
epistémologiques » (2017) 175 :9 Annales Médico-Psychologiques à la p 796. 
145 Pouliot et al., « Représentations », supra, note 136 aux pp 214-215. 



 

32 

Les juges vont tenir compte des éléments suivants, en utilisant ce qu’on appelle le « test du meilleur intérêt 

de l’enfant 146  » : les besoins de l’enfant, sa relation avec chaque parent, son point de vue et ses 

préférences, mais également la capacité des parents à prendre soin de lui, la facilité du parent à favoriser 

la relation avec l’autre parent et la conciliation/communication entre les parents sur les questions qui 

concernent l’enfant, etc. D’autres questions sur le bien-être, la santé, la sécurité et la présence de violence 

sont prises en compte, dépendamment des contextes de la séparation et de la garde ou encore à la suite 

d’un signalement147.  

La théorie de l’attachement est bien ancrée dans la culture juridique et les juges sont portés à se référer 

aux travaux de Bowlby148 et Ainsworth149, pour accorder la garde des enfants au parent considéré comme 

ayant développé le lien principal avec eux.  

La théorie de l’attachement veut que le développement des enfants serait déterminé par les soins reçus 

en début de vie, lesquels exerceraient une influence sur son niveau d’adaptation future dans ses relations 

aux autres150. Plus l’enfant développerait des liens d’attachement en bas âge, plus il aurait de chances de 

bien s’adapter socialement, psychologiquement et de développer des relations harmonieuses avec les 

autres151. Cette théorie a un caractère individualiste entre autres parce qu’elle ne tient pas compte du 

contexte sociohistorique plus large dans lequel évoluent les familles et les enfants152. En se penchant 

principalement sur des « facteurs psychologiques 153  », la théorie de l’attachement fait fi d’autres 

 
146  CliquezJustice.ca, « L'enfant et le juge : déterminer le meilleur intérêt de l'enfant lors d'une séparation », 8 
novembre 2023, en ligne : <cliquezjustice.ca/vos-droits/l-enfant-et-le-juge-determiner-le-meilleur-interet-de-l-
enfant-lors-d-une-separation>. 
147 Ministère de la Justice du Canada, « Groupes de réflexion sur des questions de droit de la famille reliées à la garde 
et au droit de visite des enfants », 28 décembre 2022, en ligne : <https ://www.justice.gc.ca/fra/pr-rp/lf-
fl/parent/2000_5/p3.html>.  
148 John Bowlby, « Attachment and loss : Retrospect and prospect » (1982) 52 :4 American Journal of Orthopsychiatry 
(AJO) à la p 664. 
149 Mary D. Salter Ainsworth, « Attachment as related to mother-infant interaction » (1979) 9 Advances in Study 
Behavior, à la p 1. 
150 Hélène Tessier, « Quand la raison du plus fort continue d’être la meilleure… De la domination d’une théorie à la 
violence institutionnelle : L’usage abusif des théories de l’attachement en protection de la jeunesse » (2006) 19 :1 
Nouvelles pratiques sociales aux pp 63-64.  
151 Hélène Tessier, La psychanalyse américaine, Collection Que sais-je ?, Paris, Presses Universitaires de France, 2005 
à la p 64.  
152 Ibid., à la p 59 ; Richard, supra note 96, à la p 192 ; Ce qu’il faut retenir c’est qu’il faudrait miser très tôt sur le 
développement d’une relation significative et sécurisante avec un adulte afin de permettre à l’enfant d’explorer son 
environnement sans crainte et de se développer dans les meilleures conditions ce qui limite les séquelles possibles 
et prévisibles sur son développement. 
153 Pouliot et al., supra note 136. 



 

33 

dimensions fondamentales dont l’histoire et la culture des personnes154. Lynam et ses collègues insistent 

sur cette dimension : « [a]n adequate theorizing of culture should consider processes of influence and 

provide a means for considering the person as... influenced by a number of different conditions including 

traditions of a particular culture, but also the broader social context155 ».  

Les principes de stabilité et de permanence, intimement liés à la théorie de l’attachement, insistent sur 

l’importance d’assurer une continuité et une stabilité de soins à l’enfant. Ainsi dans la LPJ : « Toute décision 

prise en vertu de la présente loi doit viser la continuité des soins ainsi que la stabilité des liens d’un enfant 

et des conditions de vie appropriées à ses besoins et à son âge156. » Ces principes sont également mobilisés 

lorsque le retour d’un enfant n’est pas possible dans son foyer d’origine : « le directeur doit s’assurer de 

la continuité des soins et de la stabilité des liens et des conditions de vie de cet enfant, appropriées à ses 

besoins et à son âge, de façon permanente157 ». Dans le même ordre d’idées, une fois les délais de 

placement (à durée variable selon l’âge de l’enfant) expirés : « le tribunal doit rendre une ordonnance qui 

assure la continuité des soins et la stabilité des liens et des conditions de vie de cet enfant, appropriées à 

ses besoins et à son âge, de façon permanente158 ».  

Ces principes de stabilité et de permanence sont bien arrimés dans la loi et ils doivent s’appliquer en toutes 

circonstances. On l’a vu, ces principes ont entre autres mené à l’instauration des délais de placements en 

2007 et ne se sont pas révélés concluants chez les Autochtones. Bien au contraire, selon Guay et ses 

collègues, l’étude de Turcotte et ses collègues révélait que :  

le taux de placement était plus faible chez les enfants autochtones avant les modifications à 
la loi, mais cette différence ne s’est pas maintenue au-delà de l’implantation. Celle réalisée 
par Drapeau et ses collègues révélaient que les enfants autochtones pris en charge par la 
protection de la jeunesse présentent toujours des trajectoires instables et que leur nombre 
de milieux de vie différents et leur nombre de déplacements restent inchangés159.  

 
154 Richard supra note 96, à la p 193. 
155 Mary Judith Lynam et al., « Re-thinking the complexities of “culture” : What might we learn from Bourdieu ? » 
(2007) 14 :1 Nursing Inquiry (NIN), à la p 27.  
156 LPJ, supra note 1, art. 4. 
157 LPJ, supra note 1, art. 57. 
158 LPJ, supra note 1, art. 91.1. 
159 Christiane Guay et al., « La prise en compte de la famille élargie pour assurer la stabilité des enfants innus en 
protection de la jeunesse », Revue Canadienne de Service Social [à paraître], à la p 2.  



 

34 

Selon Guay et ses collaboratrices, l’échec de ces mesures s’explique, d’une part, parce qu’elles ne tiennent 

pas compte du fait que pour les Autochtones le soin aux enfants est envisagé et pratiqué de manière 

collective et, d’autre part, parce qu’elles ne laissent pas suffisamment de temps aux parents d’origine de 

trouver des solutions à leurs problèmes160. 

Le concept de l’intérêt de l’enfant, enchâssé dans la LPJ et auquel sont interreliés ceux de l’attachement, 

de la permanence et de la stabilité, a, en réalité, très peu de validité en contexte autochtone. Ces théories 

ne tiennent pas compte des dimensions culturelles et identitaires qui sont propres aux Autochtones, 

notamment leur vision holistique de l’éducation et du soin aux enfants161. Nous le verrons plus loin, pour 

les Premiers peuples, la famille est conçue d’un point de vue élargi où l’enfant développe des 

attachements multiples au cours de sa vie162. La pluralité des personnes significatives autour des enfants 

va par le fait même assurer la transmission culturelle nécessaire à leur épanouissement et ainsi les ancrer 

positivement dans leur identité163. Cette vision collective s’oppose à la dimension individualiste comprise 

dans le principe de l’intérêt de l’enfant telle que préconisée par l’État québécois.  

1.2.2 La notion de l’intérêt de l’enfant par et pour les peuples autochtones 

On l’a dit, le système de valeurs et les principes entourant la notion de l’intérêt de l’enfant ne sont pas les 

mêmes des points de vue du droit étatique et autochtone. La conception autochtone de l’intérêt de 

l’enfant découle notamment des pratiques issues du mode de vie sur le territoire. La survie et l’entraide 

qui y prévalaient permettent de comprendre que l’intérêt de l’enfant supposait nécessairement l’intérêt 

de sa famille dans son sens le plus large. Nous constatons que cette vision globale de la famille perdure 

encore aujourd’hui, en plus de témoigner du fait que l’intérêt de l’enfant autochtone comprend également 

la sauvegarde de son identité, de sa culture et de sa langue (1.2.2.1). Bien qu’ils soient interreliés, nous 

traitons par la suite de trois concepts clés relatifs à la notion d’intérêt de l’enfant à savoir : la famille, le 

territoire et la culture/identité (1.2.2.2). 

 
160 Ibid., à la p 3.  
161 Raymond Neckoway, Keith Brownlee et Bruno Castellan, « Is attachment theory consistent with aboriginal 
parenting realities ? » 3 :2 The First Peoples Child & Family Review à la p 65. 
162 Christiane Guay, Sébastien Grammond et Catherine Delisle-L'Heureux, « La famille élargie, incontournable chez 
les Innus » (2018) 64 :1 Revue Canadienne de Service Social à la p 104. 
163 Ibid.  



 

35 

1.2.2.1 Les conceptions autochtones de l’intérêt de l’enfant  

Bien que l’intérêt de l’enfant fasse l’objet d’interprétations et de débats variant selon les époques, les 

réformes du droit, les professions concernées ou encore les générations164, les visions autochtones165 de 

cet intérêt et leur interprétation restent, quant à elles, relativement stables et uniformes à travers le temps. 

De plus, contrairement au modèle où régnait au Québec une cellule familiale formée autour du père et de 

ses pouvoirs, les pratiques éducatives des Autochtones n’ont jamais été fondées sur des modèles 

hiérarchiques où le père avait plus d’ascendant sur la famille que la mère166. Au contraire, les femmes 

occupaient parfois des rôles majeurs et complémentaires, notamment lors de la vie sur le territoire167. Il 

est vrai que dans certaines sociétés autochtones, les rôles entre les hommes et les femmes étaient bien 

définis, mais cela ne signifiait pas pour autant que l’un se subordonnait à l’autre168. Il en va de même pour 

la place des enfants qui étaient (et demeurent) considérés comme des dons précieux169, plutôt que comme 

une force de travail assujettie à l’obéissance, comme c’était la norme au Québec. Dans ce contexte, la 

manière de concevoir l’intérêt de l’enfant chez les Autochtones diffère de celle de la société majoritaire. 

Nous verrons en quoi la conception autochtone de l’intérêt de l’enfant se démarque. Nous mettons en 

lumière trois éléments majeurs : la conception de la famille, le lien au territoire et l’identité culturelle. Ces 

concepts clés seront précédés de quelques explications quant aux principes phares issus de la Déclaration 

des Nations unies sur les droits des peuples autochtones et de la Déclaration sur les droits des enfants des 

peuples autochtones rédigée par l’APNQL. 

Les études récentes sur la définition autochtone de « l’intérêt de l’enfant » précisent qu’il est relié à celui 

de la communauté et que cette interrelation préserve implicitement l’identité culturelle des enfants. Guay, 

Jacques et Grammond le résument ainsi : « l’intérêt de l’enfant et celui de sa communauté sont liés ; il est 

 
164 Malacket, « Contours », supra note 6 à la p 594.  
165 Les visions autochtones de l’intérêt de l’enfant sont distinctes d’une nation à l’autre, mais se rejoignent toutefois 
autour de grands principes, notamment au sujet de la famille élargie et de l’importance du lien identitaire. 
166 Andrea Eidinger, « Histoire des rôles de genre au Canada », L’Encyclopédie canadienne, 2020, à la p 2, en ligne 
<https://www.thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/histoire-des-roles-de-genre-au-canada>. 
167 Suzy Basile, « La relation des femmes autochtones au territoire », Magazine Acfas, 18 novembre 2018, en ligne : 
<acfas.ca/publications/magazine/2018/11/relation-femmes-autochtones-au-territoire>. 
168  Aurélie Arnaud, « Féminisme autochtone militant : quel féminisme pour quelle militance ? » (2014) 27 :1 
Nouvelles pratiques sociales à la p 221, DOI : <10.7202/1033627a>. 
169 Femmes autochtones du Québec inc. et Regroupement des Centres d’amitié autochtones du Québec, L’adoption 
traditionnelle et/ou coutumière chez les Autochtones, Kahnawake, 2007, à la p 4. 

https://www.acfas.ca/publications/magazine/2018/11/relation-femmes-autochtones-au-territoire


 

36 

dans l’intérêt de l’enfant de demeurer dans sa communauté et il est dans l’intérêt de la communauté de 

conserver ses enfants170 ».  

Afin que soit reconnue la conception de la famille et l’intérêt de l’enfant chez les Autochtones, des 

documents officiels en précisent les grandes lignes. La Déclaration des Nations Unies sur les droits des 

peuples autochtones (DNUDPA), publiée en 2007, comporte des éléments qui appuient les Premiers 

peuples, d’une part, dans leur droit de « s’administrer eux-mêmes » (article 4)171, de « déterminer les 

structures de leurs institutions et d’en choisir les membres pour leurs propres procédures » (article 33 

(2) 172 , mais surtout de « conserver la responsabilité ́ partagée de l’éducation, de la formation, de 

l’instruction et du bien-être de leurs enfants, conformément aux droits de l’enfant »173, d’autre part. Les 

droits de l’enfant y sont intimement liés à la préservation de l’identité culturelle qui nécessite de demeurer 

en milieu autochtone le plus près possible de sa famille et de sa communauté :  

Lorsque les autorités de l’État, notamment les organes législatifs, cherchent à évaluer quel 
est l’intérêt supérieur d’un enfant autochtone, elles devraient tenir compte des droits 
culturels de cet enfant et de son besoin d’exercer ces droits de manière collective avec les 
membres de son groupe174. 

Cette idée est reprise dans la Déclaration sur les droits des enfants des Premières Nations, rédigée en 2015 

par l’Assemblée des Premières Nations du Québec et du Labrador (APNQL). Elle prévoit, à l’article 11, que 

le bien-être des enfants : « relève de la responsabilité de l’ensemble de la communauté et de la nation, et 

cette responsabilité s’étend à tous les enfants qui habitent dans nos communautés 175  ». Cette 

responsabilité est étroitement liée à l’intérêt de l’enfant défini à l’article 12 : « l’intérêt de l’enfant et le 

respect des besoins et des droits de l’enfant comprennent l’intérêt de la famille, de la communauté et de 

la nation, et visent tout particulièrement la sauvegarde de l’identité, de la culture, des activités 

traditionnelles et de la langue176 ». Elle précise également :  

 
170 Christiane Guay, Emmanuelle Jacques et Sébastien Grammond, « La protection », supra note 11, à la p 206. 
171 Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones, AGNU, 61e sess, Doc NU A/61/49 (2007), Rés 
AG 61/295, 16, à la p 19.  
172 Ibid., à la p 24.  
173 Ibid., à la p 17.  
174 Observation générale n°11 (2009) : Les enfants autochtones et leurs droits en vertu de la Convention, NU CRC, 50e 
sess, Doc NU CRC/C/GC/11 (2009), p. 8, par. 31. 
175 Assemblée des Peuples autochtones du Québec-Labrador, supra note 11 au point 11.  
176 Ibid., au point 12. 



 

37 

Nos enfants ont droit à un nom et à leur identité; ils ont le droit de demeurer avec leurs 
parents biologiques et de ne pas en être séparés et de connaître leur famille élargie, leur 
communauté et leur nation; tout cela est important pour leur sentiment d’appartenance et 
leur épanouissement en tant que membres productifs, ainsi que pour la survie de nos peuples, 
nations et cultures177.  

L’interrelation entre l’intérêt de l’enfant et celui de la communauté assure le maintien ou la préservation 

d’une identité culturelle forte chez les adultes en devenir. D’autres auteur.es ont fait état de la vision 

collective et familiale autochtone de l’intérêt de l’enfant. Kenn Richard, dans son chapitre intitulé « On the 

Matter of Cross-Cultural Aboriginal Adoptions », insiste particulièrement sur l’incongruité de concevoir 

l’intérêt de l’enfant autochtone à l’extérieur de son contexte communautaire : 

Given this symbiotic relationship, the community is, thereby, compelled to do its best in 
producing well-adjusted and productive adults to further strengthen the collective through the 
generations. This is not only good for the child, but also necessary for the overall survival of 
the community of which the child is a part. Here, the notion of rights of any one party is 
subservient to the notion of responsibility to care for children. The children themselves, 
because cultural and community survival depend on them, are considered sacred. The idea of 
the child being considered apart from the child’s context simply cannot be fathomed by 
collectivists178.  

De cette nécessaire interrelation, certains concepts se démarquent tout particulièrement.  

1.2.2.2 Les concepts clés de la notion d’intérêt de l’enfant autochtone179  

Chacune des 11 nations autochtones du Québec est distincte et possède ses particularités, mais il est 

possible de relever certains éléments communs, qui les distinguent de la société majoritaire, et qui 

relèvent de leur manière de concevoir l’intérêt de l’enfant. Nous avons déjà soulevé certains thèmes, 

notamment l’importance accordée à la famille, le lien au territoire et la préservation de la culture et de 

l’identité. Pour les besoins de la recherche et l’organisation des rencontres, ces thèmes ont été séparés, 

mais dans la réalité ils se recoupent et sont interreliés. Nous verrons plus tard que les jeunes en parlent 

de manière indifférenciée d’une rencontre à l’autre. 

 
177 Ibid., au point 3. 
178 Richard, supra notre 96, à la p 192. 
179  Les études et écrits sur lesquels nous nous basons sont essentiellement issus des Peuples autochtones 
algonquiens au Québec. Par exemple, les Inuits et les communautés iroquoiennes (Hurons-wendat et Mohawk) ne 
sont pas traités ici. Notre recherche est réalisée auprès d’une Première Nation algonquienne. 



 

38 

Il convient donc de préciser davantage chacune de ces thématiques et de dégager, de manière générale, 

leur signification pour les Premiers peuples, en particulier pour les Premières Nations au Québec. 

i. La famille 

Les principales figures parentales de la majorité des familles allochtones sont le père et la mère, alors que 

la famille autochtone est constituée d’un réseau d’adultes autour de l’enfant qui s’étend à l’ensemble des 

membres de la communauté : « la communauté se charge de guider l’enfant jusqu’à sa vie adulte, celui-ci 

étant perçu comme un don précieux180 ». On dira que l’enfant apporte renouveau et espoir au sein des 

familles et des communautés en plus d’égayer le cœur des Aîné.es181.  

Dans son roman Shuni, Naomi Fontaine, une Innue d’Uashat, traite abondamment de la notion de cercle 

pour parler de la famille innue. Elle évoque notamment l’importance des relations intergénérationnelles 

et de la place unique que son peuple accorde aux enfants. « Les petits comme les grands. Ils s’assiéront à 

l’intérieur du cercle. Comme toujours, ils l’ont fait. Nos enfants sont notre richesse182. »  

La conception autochtone de la famille est à ce point fondée sur la famille élargie, puisqu’elle est 

directement issue du mode de vie des peuples nomades, comme sédentaires, vivant en groupe et selon 

des valeurs d’entraide183. Guay et ses collègues rappellent à cet égard que, malgré la sédentarisation 

imposée par les gouvernements, cette conception de la famille est restée sensiblement la même. Elle est 

envisagée de manière globale et circulaire : « Ainsi, la famille, comprise au sens large du terme, doit être 

appréhendée comme un cercle de relations au milieu duquel se trouve l’enfant entouré par tous les 

membres de sa famille élargie, y compris les membres de la communauté184… » Pour les Innus, le cercle 

des relations comprend d’abord les relations au territoire185. Le territoire, considéré comme la Terre-Mère, 

constitue le premier lieu de socialisation186. Pour Guay, Ellington et Vollant, « Bien que les liens sociaux et 

 
180 Femmes Autochtones du Québec, supra note 165, à la p 4.   
181 Ministère des relations Couronne-Autochtones et Affaires du Nord Canada, À l’aube d’un rapprochement : points 
saillants du Rapport de la Commission royale sur les peuples autochtones, 2012, en ligne : <aadnc- 
aandc.gc.ca/fra/1100100014597/1100100014637>. 
182 Naomi Fontaine, Shuni, Montréal, Mémoires d’Encrier, 2020, aux pp 118-119. 
183 Paul Gray et al., « Volume 18, Issue (1) : Special Edition of the First Peoples Child & Family Review » (2023) 18 :1 
First Peoples Child & Family Revue, à la p 1. 
184 Christiane Guay, Fanny Jolicoeur et Lisa Ellington, « Une gouvernance innue de protection de la jeunesse pour 
préserver et développer l’identité des enfants innus », dans Pierre Noreau et al., dir., La jeunesse au carrefour de la 
famille, de la communauté, du droit et de la société, Montréal, Éditions Thémis, 2021, à la p 10. 
185 Ibid. 
186 Guay, Ellington et Vollant, Ka Nikanitet, supra, note 23, à la p 13.  



 

39 

familiaux soient importants, il faut toutefois garder en tête que l’idée de famille embrasse aussi les liens 

au territoire187. » Elles insistent sur l’aspect interchangeable des adultes significatifs qui gravitent autour 

de l’enfant. Il n’existe pas nécessairement de hiérarchie entre les adultes donneurs de soins : « La famille 

doit alors être davantage comprise comme un système ouvert aux frontières souples188.»  

Ainsi, les membres du cercle sont, chacun à leur manière et à des temps qui peuvent être différents, 

amenés à transmettre les valeurs et les responsabilités aux enfants. Cette transmission vise en grande 

partie l’autonomie des enfants et s’effectue dans un contexte plus libre et informel que chez les 

Allochtones. Contrairement aux pratiques occidentales, caractérisées par l’instauration de routines et par 

le renforcement des bons comportements189, le développement de l’autonomie190  chez les Premiers 

peuples passe plus souvent par l’observation et le respect du rythme de l’enfant.  

La cinéaste abénakise Kim O’Bomsawin témoigne de cette autonomie qui se développe par l’observation 

et l’apprentissage : « Dans nos communautés, tu apprends très jeune à manier une hache […]. Les jeunes 

regardent comment font les adultes et quand ils se sentent prêts, ils le font. Il n’y a pas d’accidents191. » 

En somme, les peuples autochtones élèvent leurs enfants de manière collective et où les parents 

biologiques sont loin d’être seuls responsables de l’éducation des enfants : la famille élargie contribue tout 

autant à assurer leur bien-être192.  

ii. Le Territoire 

Les Autochtones entretiennent avec le territoire un lien intime et viscéral. Selon Sipi Flamand, chef de la 

communauté atikamekw de Manawan, le lien au territoire a toujours empêché les Autochtones d’être 

 
187 Ibid., à la p 13. 
188 Ibid., à la p 15. 
189  Marguerite Loiselle et al., Le retour des jeunes enfants dans la communauté algonquine de Kitcisakik : une 
recherche-action visant l’engagement de la communauté envers la santé et le bien-être des enfants – Rapport de 
recherche : phases 2, 3 et 4, 2011, Val-d’Or, Institut de recherche en santé du Canada/Chaire Desjardins en 
développement des petites collectivités de l’Université du Québec en Abitibi-Témiscamingue, 2011, à la p 133.  
190 Gabrielle Lindstrom et Peter Choate, « Nistawatsiman : Rethinking assessment of aboriginal parents for child 
welfare following the truth and Reconcilliation commission » (2016) 11 :2 First Peoples Child & Family Review, à la  
p 47. 
191 André Duchesne, « Ninan Auassat, de Kim O’Bomsawin : La parole aux enfants », La Presse (7 février 2025), en 
ligne : <lapresse.ca/cinema/2025-02-07/ninan-auassat-de-kim-o-bomsawin/la-parole-aux-enfants.php>.  
192 Anne Fournier, « L’adoption coutumière autochtone au Québec : quête de reconnaissance et dépassement du 
monisme juridique » (2011), 41 :2 Revue générale de droit 703 à la p 710, note de bas de page 28; Guay, Grammond 
et Delisle-L'Heureux, « La famille élargie », supra, note 158, à la p 104.  



 

40 

totalement « assimilés, colonisés 193  ». Au-delà des dimensions plus « politiques », le territoire est 

véritablement au cœur du mode de vie des Autochtones. En ce sens, l’anthropologue Serge Bouchard citait 

un ami innu rencontré au fil de ses séjours à Mingan : « Comme le disait le vieux Mathieu Mestokosho : 

jamais mon âme ne sortira du bois194. » À l’origine du mode de vie et des valeurs portées par les Premiers 

peuples, le territoire en constitue l’élément central. L’ancienne présidente de Femmes autochtones du 

Québec et Innue de Maliotenam, Viviane Michel, résume bien l’importance que le territoire revêt pour 

son peuple : « Nitassinan, dans notre langue, c’est “notre territoire”, c’est “notre Terre”, mais ce n’est pas 

une propriété privée, elle est inclusive. Le “nôtre” est inclusif, tant qu’on sauvegarde le territoire et 

l’environnement 195 . » À propos du lien au Nitassinan (territoire en innu), Guay et Delisle-L’Heureux 

rappellent qu’il a pour fonction d’assurer la sauvegarde des pratiques, des traditions et des valeurs portées 

par les Innus196. 

La chercheuse Suzy Basile, qui s’est particulièrement intéressée au lien des femmes autochtones au 

territoire, avance que celui-ci influe sur toutes les sphères de la vie des Premiers peuples : « Pour les 

peuples autochtones, le territoire représente un milieu de vie duquel découlent notamment la langue, la 

culture et l’économie. Plusieurs de ces peuples affirment avoir un lien étroit et inextricable au territoire et 

ses composantes197. » Ainsi, le territoire constitue le lieu originel de socialisation. Il est à la source des 

savoirs, des valeurs et des normes qui les définissent198.  

Les recherches menées auprès d’adultes innus199 montrent leur attachement profond envers le territoire, 

notamment chez des Aîné.es qui gardent des souvenirs heureux de leur enfance et des séjours en famille200. 

Bien que la plupart des Autochtones ne vivent plus en territoire de manière permanente, certaines familles 

 
193 Sipi Flamand, « La nouvelle gouvernance autochtone des communautés jusqu’au fédéral, en passant par les 
Nations et le provincial », dans Stéphane Guimont Marceau, Jean-Olivier Roy et Daniel Salée, dir., Peuples 
autochtones et politique au Québec et au Canada : Identités, citoyenneté et autodétermination, Québec, Presses de 
l’Université du Québec, 2020, à la p 51. 
194 Serge Bouchard et Marie-Christine Lévesque, Le Peuple rieur : hommage à mes amis innus, Montréal, Lux Éditeur, 
2017, à la p 40. 
195 Viviane Michel, « Femmes autochtones du Québec : Le personnel et le politique à la sauvegarde des droits du 
territoire », dans Guimont Marceau, Roy et Salée, supra note 189 à la p 37. 
196 Christiane Guay et Catherine Delisle L’Heureux, « Le territoire, source de guérison : Récits d’expérience des Innus 
d’Uashat mak Mani-utenam » (2020) 49 :1 Enjeux, lieux et langues, à la p 67. 
197 Basile, supra note 163. 
198 Jean-Paul Lacasse, Les Innus et le territoire : Innu Tipenitamun, Québec, Septentrion, 2004; Sarah Morales, « Stl’ul 
nup : Legal landscapes of the Hul’Qumi’num mustimuhw » (2016) 33 :1 Special Issue : Indigenous L Lands & Literature, 
à la p 103. 
199 Guay et Delisle L’Heureux, « Le territoire », supra, note 192, à la p 63.  
200 Ibid., à la p 65. 



 

41 

y séjournent, y possèdent des campements ou participent à des activités organisées par la communauté. 

D’autres vont fréquenter le territoire pour en faire la découverte ou pour des séjours de guérison201. La 

fréquentation du territoire, pour les jeunes comme pour les Anciens, est d’une importance capitale202. 

Guay et ses collègues expliquent ainsi cet engouement :  

Parce que le territoire est habité, rempli d’histoires, de relations et de sens, sa fréquentation 
donne également l’occasion aux individus et aux familles de renforcer et de renouveler leurs 
liens physiques et spirituels avec la Terre-Mère et par le fait même de maintenir en vie les 
valeurs, les langues, les normes et les visions du monde autochtone. La fréquentation du 
territoire est sans aucun doute l’une des pratiques les plus valorisées par les familles 
autochtones203.  

Des intellectuel.les et des artistes autochtones attestent de cette dimension incontournable. Ils et elles le 

démontrent sur la place publique et dans leurs œuvres. Mélissa Mollen Dupuis témoigne de cette idée 

avec conviction : « Tout ça est relié, tous les enjeux autochtones sont liés au territoire, tous204 ! » Il en va 

de même pour Caroline Monnet qui, à l’instar d’autres cinéastes autochtones, a octroyé une place de choix 

au territoire dans son film Bootlegger : « Je désirais que le territoire soit un personnage à part entière, au 

même titre que les autres personnages. Tout vient du territoire : notre langue, notre culture, notre façon 

d’être, notre rythme205. » Toujours investi par les Premiers peuples, mais davantage pour des séjours que 

pour y habiter, le territoire reste un espace dans lequel ils se reconnaissent et dans lequel il fait bon 

séjourner. Naomi Fontaine exprime aussi cette nécessité :  

Deux jours dans la forêt, ce n’est pas suffisant. Pas assez long pour me réapproprier ce que 
j’ai quitté de l’enfance. La pêche à la truite et les guimauves sur le feu. J’ignorais que la forêt 
m’avait tant manqué. Toutes ces années. Alors j’y retourne la fin de semaine qui suit. Puis 
l’autre. J’apprends à poser des collets, à ne pas craindre la noirceur206.  

 
201 Ibid. 
202 Guay, Ellington et Vollant, Ka Nikanitet, supra note 23, à la p 10. 
203 Ibid., aux pp 10-11. 
204  Mélissa Mollen Dupuis, « Pour un territoire inclusif, semer des graines et démanteler des barrages », dans 
Guimont Marceau, Roy et Salée, supra note 189, à la p 205. 
205 Francois Lévesque, « Caroline Monnet, de résilience et d’autodétermination », Le Devoir (2-3 octobre 2021) cahier 
culture 7. 
206 Naomi Fontaine, Manikanetish, Montréal, Mémoire d’Encrier, 2017, à la p 31.  



 

42 

Cet amour du territoire est véritablement incarné pour les Autochtones. Cet attachement est intimement 

lié à celui de la famille. Il est à l’origine des savoirs et des valeurs portées par les membres des Peuples 

autochtones :  

Celui-ci constitue pour les Autochtones la « matrice » de ce que l’on pourrait appeler leur 
mode de vie. Il est, du point de vue des Autochtones, à la fois source de vie, de spiritualité, 
lieu de guérison, d’éducation, de socialisation, il incarne le passé, il est l’avenir. Et le devoir 
essentiel du présent est de le préserver207.  

La continuité des liens avec le territoire assure la préservation de l’identité et des pratiques familiales qui 

en découlent208. L’écrivain et metteur en scène d’origine malécite, Dave Jenniss, résume bien le lien entre 

l’identité et le territoire : « Le territoire, l’identité et la langue ne font qu’un […]. Quand tu n’as pas de 

territoire, tu n’as pas de lien avec toi-même, tu n’as pas de culture, tu n’as pas de lieu de 

rassemblement209.» Dans son roman Nish le nord et le sud, qui s’adresse aux adolescent.es, l’ethnologue 

Isabelle Picard s’est dite soucieuse de dépeindre le territoire comme faisant partie de l’identité des 

Premiers peuples. « J’ai voulu à travers [ce livre] montrer comment le territoire pouvait influencer notre 

façon de vivre210. » 

Ainsi, chacun.e à sa manière, les protagonistes, issu.es de nations diverses, attribuent au territoire la 

genèse des valeurs et des pratiques culturelles de leurs peuples. Il est au cœur de la culture et de l’identité 

des Autochtones. 

iii. La culture et l’identité 

Le thème de la culture et de l’identité est particulièrement large et en constante évolution. Selon 

l’historien et sociologue Gérard Bouchard : « toute société ou communauté repose sur un corpus de 

valeurs, de normes, de repères identitaires et de traditions qui composent son fondement symbolique211 ». 

Les valeurs ou les marqueurs identitaires assurent une certaine cohésion sociale entre les groupes qui les 

partagent. Les valeurs permettent également aux individus de se reconnaître au sein d’un groupe donné. 

 
207 Christiane Guay et Thibault Martin, « L’ère/l’aire de la gouvernance autochtone : le territoire en question. » (2008) 
31 :3 Canadian Journal of Regional Science, à la p 641. 
208 Guay et Delisle L’heureux, « Territoire », supra note 192 à la p 64. 
209 Christian Saint-Pierre, « Dave Jenniss explore courageusement son récit originel », Le Devoir (22 octobre 2021 B1.  
210 Anne-Marie Yvon, « Nish, un premier roman jeunesse pour Isabelle Picard », Radio-Canada (28 avril 2021) en ligne : 
<ici.radio-canada.ca/espaces-autochtones/1787900/nish-roman-jeunesse-isabelle-picard-autochtone-litterature>. 
211 Gérard Bouchard, « Transmission des valeurs et histoire nationale », Le Devoir (23-24 octobre 2021) B11.  



 

43 

Comme l’explique Grammond, le concept de l’identité n’est pas statique et il peut s’appréhender d’un 

point de vue individuel ou collectif :  

Le concept d’identité nous aide à mieux comprendre la diversité humaine et à reconnaître 
que d’autres individus sont “comme nous” […], mais l’identité revêt aussi une dimension 
collective. L’identité définit des groupes en soulignant les caractéristiques communes de leurs 
membres212.  

Grammond ajoute que les questions entourant l’identité autochtone sont parfois confuses en raison de la 

colonisation. En effet, les tentatives d’imposition culturelle par la société majoritaire à l’endroit des 

Autochtones ont, au dire de Grammond, complexifié le concept d’identité autochtone213.  

La notion de culture est tout aussi vaste et complexe que celle de l’identité 214. Guy Rocher décrit ainsi la 

culture :  

La culture ou la civilisation, entendue dans son sens ethnographique étendu, est cet ensemble 
complexe qui comprend les connaissances, les croyances, l’art, le droit, la morale, les 
coutumes, et toutes les autres aptitudes et habitudes qu’acquiert l’homme en tant que 
membre d’une société215.  

Les cultures autochtones ont particulièrement été malmenées et ont mis du temps à être reconnues par 

les Allochtones. En parlant particulièrement des Innus, les regrettés Serge Bouchard et Marie-Christine 

Lévesque y font allusion dans Le peuple rieur : « la “culture innue”. Si ces deux mots mis ensemble ont 

aujourd’hui une résonance tout à fait normale, ils furent longtemps considérés comme antinomiques. 

Comment de pauvres indigènes sans foi ni loi, sans lettre ni art auraient pu avoir une culture216 ! »  

Abondant dans le même sens que Bouchard et Lévesque, l’autrice innue An Antane Kapesh ajoutait : « À 

mon avis, de tous les peuples de la terre, il n’y en a vraisemblablement aucun qui ait la fierté de la culture 

et de la langue du peuple voisin. Nous, les Indiens avions une culture indienne et une langue indienne dont 

 
212 Sébastien Grammond, « L’identité métisse saisie par le droit », dans Guimont Marceau, Roy et Salée, supra note 
189 à la p 57. 
213 Ibid., à la p 61. 
214 M Judith Lynam et al., « Re-thinking the complexities of “culture” : What might we learn from Bourdieu » (2007) 
14 :1 Nursing Inquiry (NIN), à la p 24. 
215 Guy Rocher, Introduction à la sociologie générale, 3e éd, Montréal, Éditions Hurtubise HMH, 1992, à la p 101.  
216 Bouchard et Lévesque, Le peuple, supra note 190, à la p 134.  



 

44 

nous pouvions être fiers217. » Or, la colonisation a donné lieu à de grandes pertes identitaires et culturelles 

que les Premiers peuples tentent désormais de toutes leurs forces de restituer et d’affirmer. 

La famille élargie et le lien au territoire constituent donc des pôles centraux qui caractérisent les 

Autochtones dans leur identité et leur culture. La langue, les traditions, l’artisanat, les pratiques 

médicinales, les activités traditionnelles, la chasse, la pêche, la place des Aîné.es, l’adoption coutumière, 

la spiritualité, le lien aux animaux et à la nature ne constituent que quelques-uns des éléments qui assurent 

un bien-être et une cohésion sociale aux peuples autochtones218. Tout comme les séjours en territoire, 

l’ensemble des pratiques culturelles et leurs apprentissages ont pour effet de maintenir en vie la culture 

et la fierté identitaire219. Nous verrons qu’il est beaucoup plus aisé pour les enfants de ressentir de la fierté 

et un attachement identitaire à leur culture lorsque ces éléments sont transmis par la famille ou par les 

institutions qui les entourent. Dans bien des cas, la famille, le lien au territoire et toutes les pratiques qui 

en découlent sont considérés comme des facteurs de sécurité et de sauvegarde de leur identité220. 

Nous avons vu que les grands thèmes à partir desquels la plupart des Autochtones définissent l’intérêt de 

l’enfant tournent autour de la famille élargie, de la continuité culturelle et du lien avec le territoire à partir 

duquel ces pratiques et ces valeurs ont émergé. Ces trois grands thèmes viennent donc préciser la notion 

autochtone de l’intérêt de l’enfant et, par le fait même, créent une tension entre la vision individualiste 

proposée par l’État québécois et la vision collective particulière aux Autochtones. 

Cette distinction étant apportée, il importe de rappeler que les éléments de base relatifs au bien-être et à 

la sécurité de l’enfant, du droit québécois, figurent également dans les perspectives autochtones : soins 

physiques, affectifs, éducatifs, alimentaires, sécurité, etc221. Toutefois, et nous insistons, c’est dans la 

manière globale d’offrir ces soins, dans un souci de préservation culturelle et identitaire et dans une 

conception singulière de la famille que l’on retrouve les particularités autochtones d’appréhender l’intérêt 

de l’enfant222.  

 
217 An Antane Kapesh, Je suis une maudite sauvagesse, supra note 54, à la p 83. 
218 Christiane Guay et Lisa Ellington, « Le territoire comme levier d’intervention sociale auprès des jeunes Innus à 
Uashat mak Mani-utenam » (2021) 32 :1 Nouvelles pratiques sociales, à la p 358, DOI : <10.7202/1080885ar>. 
219 Nicole Muir et Yvonne Bohr, « Contemporary Practice of Traditional Aboriginal Child Rearing : A Review » (2019) 
14 :1 The First Peoples Child & Family Review, à la p 154.  
220 Guay, Ellington et Vollant, Ka Nikanitet, supra note 23, à la p 11. 
221 Assemblée des Peuples autochtones du Québec-Labrador, supra note 11 aux points 6-7. 
222 Guay et al., « Famille », supra note 158, à la p 107. 



 

45 

Le respect des particularités culturelles consiste notamment en la reconnaissance des manières singulières 

d’éduquer les enfants et d’en prendre soin. En ce sens, la prise en charge autonome des systèmes d’aide 

à l’enfance par et pour les Autochtones constitue une manière privilégiée d’y arriver.   

1.2.3 L’intérêt de l’enfant autochtone : exemples de raisonnement juridique et de lois 

La surreprésentation des enfants autochtones au sein des régimes d’aide à l’enfance et à la famille découle 

en grande partie, on l’a vu, de l’écart considérable entre la manière dont les Autochtones conçoivent 

l’intérêt supérieur de l’enfant et la façon dont les systèmes étatiques provinciaux l’interprètent223. Le 

concept de l’intérêt de l’enfant, envisagé par le droit civil québécois, s’articule autour de certains principes 

liés à la sécurité et au bien-être des mineurs. Aux critères élaborés par le droit international224 se sont 

greffées, dans la jurisprudence, des notions issues de la psychologie et des sciences sociales. Nous l’avons 

dit, les théories de «  l’attachement » et de la « permanence » en constituent les marqueurs principaux225. 

La façon de penser et d’interpréter la notion juridique de l’intérêt de l’enfant peut exercer une influence 

prépondérante sur la destinée des enfants et des familles autochtones226. Dans un premier temps, on 

constate que la jurisprudence et certains courants de la doctrine agissent en défaveur des Autochtones 

dans les décisions rendues par les tribunaux au nom de l’intérêt de l’enfant. En nous appuyant sur ces 

considérations, nous verrons que, outre la socialisation aux valeurs et aux normes de la société occidentale 

qui influencent les décisions des juges, certains éléments de la jurisprudence renforcent ces tendances. 

Nous ferons référence à l’arrêt Racine c. Woods puis à Catholic Children’s Aid Society of Metropolitan 

Toronto c. M.(C.) pour appuyer cette idée (1.2.3.1). 

L’adoption de la Loi concernant les enfants, les jeunes et les familles des Peuples autochtones, des Inuits et 

des Métis (LEFJPNIM), en juin 2019, a changé la donne et offre des perspectives nouvelles sur la manière 

d’appréhender cette notion. La section 1.2.3.2 résume les solutions mises de l’avant par la LEFJPNIM, 

laquelle propose 1) une définition autochtone de l’intérêt de l’enfant et 2) l’autonomie gouvernementale 

en matière de services d’aide à l’enfance et à la famille. 

 
223 Kline, supra note 20, à la p 375.  
224 Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones, AGNU, 61e sess, Doc NU A/61/49 (2007), 
Rés AG 61/295.  
225 Beaulac, supra note 105, à la p 95.  
226 Robert Leckey, « L’adoption coutumière autochtone en droit civil québécois », (2018) 59 :4 C de D 973, DOI : 
<doi.org/10.7202/1055261ar>, à la p 975.  



 

46 

1.2.3.1 La jurisprudence en appui aux théories de l’attachement et de la permanence 

Les précédents jurisprudentiels, notamment les arrêts Racine c. Woods et Catholic Children’s Aid Society 

of Metropolitan Toronto c. M.(C.), expliquent en partie pourquoi, lorsqu’ils sont mis en opposition, les 

facteurs reliés à l’attachement ont généralement préséance sur les considérations culturelles 

autochtones227. 

i Racine c. Woods 

L’exemple jurisprudentiel qui illustre le mieux l’importance de l’attachement par rapport à la continuité 

culturelle se trouve dans l’affaire Racine c. Woods qui portait sur l’adoption. Cette cause a marqué 

l’histoire juridique canadienne dans le domaine de l’aide à l’enfance228. Elle constitue encore aujourd’hui 

une source de référence pour les membres de la magistrature canadienne et québécoise229. Dans l’arrêt 

Racine c. Woods de 1983, la Cour suprême du Canada a privilégié les liens d’attachement d’un enfant 

autochtone avec sa famille d’accueil allochtone, décidant de le maintenir définitivement auprès de celle-

ci, plutôt que de le renvoyer chez sa mère biologique, malgré les efforts qu’elle avait déployés pour 

surmonter ses problèmes de consommation. 

Cette cause a marqué la primauté des effets de l’attachement par rapport aux considérations d’ordre 

culturel. La juge Wilson appuyait son argument en 1983 : « Lorsqu’il s’agit de décider de l’intérêt de 

l’enfant, l’importance de l’aspect culturel et de l’ascendance diminue avec le temps par rapport au lien 

parental : plus le lien qui se développe avec les futurs parents adoptifs est étroit, plus le lien racial perd de 

l’importance230. » 

Cette notion du temps qui passe, utilisée pour minimiser l’importance des dimensions culturelles au profit 

de l’attachement, pèse lourd dans les décisions judiciaires. Elle influence notamment le choix de maintenir 

un enfant en famille d’accueil plutôt que de privilégier son retour dans sa famille d’origine 231 . 

 
227 Plamondon, « Rôle », supra note 70 à la p 128 ; Peter W. Choate et al., « Rethinking Racine v Woods from a 
Decolonizing Perspective  : Challenging the Applicability of Attachment Theory to Indigenous Families Involved with 
Child Protection » (2019) 34 :1 RCDS 55, à la p 55. 
228 Ibid., Choates et al.  
229 Beaulac, supra note 105.  
230 Racine v Woods, [1983] 2 SCR 173. 
231 Yazan Matarieh, Weighing Indigeneity Culture and Indigenous Child’s Best Interest under Bill C-92, thèse préparée 
pour Professor Naiomi W. Metallic, LAWS2290 : Advances Aboriginal People & Law, Schulich School of Law, Dalhousie 
University, 2020. 



 

47 

Conséquemment, malgré le fait que cet arrêt date de plusieurs années et que la société ait évolué, les 

juges font encore référence à Racine c. Woods lorsqu’il s’agit de parler de l’attachement. Cela explique 

que bon nombre d’enfants autochtones sont toujours placés ou maintenus au sein d’une famille 

allochtone, après y avoir séjourné temporairement, à la suite de difficultés vécues par leurs parents 

biologiques232.  

ii Catholic Children’s Aid Society of Metropolitan Toronto c. M.(C.) 

En 1994, la Cour suprême a, à nouveau, pris une décision concernant un enfant autochtone en s’appuyant 

sur la théorie de l’attachement. Dans l’arrêt Catholic Children’s Aid Society of Metropolitan Toronto c. 

M.(C.)233, le plus haut tribunal du pays a maintenu l’enfant autochtone dans sa famille d’accueil allochtone 

en raison des liens qu’il avait tissés avec elle. Dans cette affaire, les juges n’ont pas considéré le retour de 

l’enfant dans sa famille d’origine, malgré le fait que celle-ci était à nouveau apte à l’accueillir. La juge 

L’Heureux-Dubé a réaffirmé l’importance de l’attachement sur toute autre considération en lien avec 

l’intérêt de l’enfant : « Dans l’examen de la question de “l’intérêt véritable de l’enfant”, l’attachement 

psychologique de l’enfant à sa famille d’accueil est en l’espèce le facteur le plus important. » Elle ajoutera 

que l’intérêt des parents (biologiques) ne doit pas supplanter celui de l’enfant : « L’intérêt véritable d’un 

enfant exigera au fil des ans des solutions différentes ; il se peut même que cet intérêt l’emporte sur celui 

du père ou de la mère234. » 

La vision occidentale et majoritaire reposant sur la théorie de l’attachement ne respecte pas la conception 

de la famille élargie des peuples autochtones235. Cette idée est mise en exergue dans un rapport portant 

sur l’intérêt supérieur des enfants autochtones au Canada : 

Il faut que les politiques publiques reconnaissent la valeur du modèle familial/d’éducation 
des enfants que suivent les peuples autochtones (cercle de protection). Ce n’est pas l’enfant, 
dans une famille, qui resserre les liens avec toute la communauté, mais la famille de l’enfant 
[…]. On devrait prendre en considération d’autres modèles que la théorie de l’attachement236. 

 
232 Choates et al., supra note 223, à la p 55. 
233 [1994] 2 R.C.S. 165. 
234 [1994] 2 R.C.S. 165, 202. 
235 Nicole Mickelson, Traci LaLiberte et Kristine Piescher, « Assessing risk : A comparison of tools for child welfare 
practice with indigenous families » (2017) Center for Advanced Studies in Child Welfare à la p 2; Leckey, supra note 
222 à la p 991. 
236 Kathy Vandergrift et al., « L’intérêt supérieur de l’enfant : signification et mise en application au Canada » (2009) 
à la p 52, en ligne : <rightsofchildren.ca/wp-content/uploads/2016/03/BIC-Report-FRE-Web.pdf>. 

http://rightsofchildren.ca/wp-content/uploads/2016/03/BIC-Report-FRE-Web.pdf


 

48 

En somme, la vision de l’intérêt de l’enfant des membres de la magistrature, majoritairement allochtones, 

est généralement différente de celle de l’intérêt de l’enfant autochtone. Si bien que l’angle idéologique 

avec lequel la société majoritaire appréhende le meilleur intérêt de l’enfant237  a nui à bon nombre 

d’enfants autochtones placés à l’extérieur de leurs familles et de leurs communautés238 . Autrement dit, 

la notion de l’intérêt de l’enfant, telle que présentée dans la LPJ, ne peut être appliquée à l’ensemble de 

la population.  

La méconnaissance des réalités sociohistoriques autochtones des intervenants sociaux et juridiques à 

l’égard des familles autochtones entraîne des conséquences néfastes sur la cohésion des communautés239. 

Cette mécompréhension de la conception large et holistique des Autochtones à propos de la famille240 se 

trouve à l’origine du désir accru de se gouverner eux-mêmes et d’administrer leurs systèmes d’aide à 

l’enfance et à la famille241. Loin de considérer uniquement le père et la mère comme figures parentales 

significatives, la conception des Autochtones à propos de l’intérêt de l’enfant témoigne d’une vision large 

de la famille et selon laquelle l’attachement se décline de façon multiple avec l’implication des membres 

de la famille élargie242.  

1.2.3.2 L’application des conceptions autochtones de l’intérêt de l’enfant par et pour les 
Autochtones : la Loi concernant les enfants, les jeunes et les familles des Premières 
Nations, des Inuits et des Métis (LEFJPNIM) 

La plupart des groupes autochtones jugent la possibilité de gouverner eux-mêmes leur système d’aide à 

l’enfance comme étant l’option la plus prometteuse pour répondre aux besoins des enfants autochtones 

et de leurs familles. Elle constitue une voie d’avenir réelle vers l’amélioration de leur bien-être collectif243. 

L’autodétermination offre la possibilité de faire reconnaître la manière singulière dont les Premiers 

peuples envisagent la famille et particulièrement la notion de l’intérêt de l’enfant.  

 
237 Beaulac, supra note 105 à la p 100. 
238 Kline, supra, note 20 à la p 375. 
239 Ibid.  
240 Guay, « Famille », supra note 11 à la p 103. 
241 Kline, supra note 20 à la p 396.  
242 Guay, Grammond et Delisle L’Heureux, supra note 192 à la p 103. 
243 Groupe de travail sur le bien-être des enfants autochtones, Bien-être des enfants autochtones : Rapport aux 
premiers ministres des provinces et des territoires, Ottawa, Premiers ministres des provinces et territoires, 2015, à la 
p 7. 



 

49 

Cette voie vers l’autodétermination pleine et entière est de plus en plus envisageable depuis l’entrée en 

vigueur, en janvier 2020, de la Loi fédérale concernant les enfants, les jeunes et les familles des Peuples 

autochtones, des Inuits et des Métis (LEFJPNIM)244.  

Adoptée dans la mouvance des appels à l’action de la Commission Vérité et réconciliation (CVR), la 

LEFJPNIM vise entre autres à : 1) éliminer les effets dévastateurs qu’a engendrés l’imposition des régimes 

de protection fondés sur des valeurs et des visions qui s’opposent à celles des peuples autochtones ;  

2) réduire la surreprésentation des enfants autochtones dans les régimes de protection de la jeunesse ;  

3) promouvoir l’unité familiale et la réunification familiale, favoriser le maintien des liens avec la langue, 

la culture et le territoire ; 4) favoriser la prévention245.  

La loi fédérale reconnaît « le droit inhérent à l’autonomie gouvernementale reconnu et confirmé par 

l’article 35 de la Loi constitutionnelle de 1982 comprend la compétence en matière de services à l’enfance 

et à la famille, notamment la compétence législative246 » (art. 18). Elle prévoit un ensemble de dispositions 

pour encadrer le processus (art. 20, 21 et 22).  

De plus, la LEFJPNIM prévoit un ensemble de principes (art. 9) et de normes minimales (art. 10 à 17) qui 

doivent être pris en compte par les régimes provinciaux d’aide à l’enfance. Ces dispositions l’emportent 

sur les dispositions incompatibles des lois provinciales (art. 22 (3)).  

Les normes minimales doivent être interprétées en regard de l’intérêt de l’enfant, de la continuité 

culturelle et de l’égalité réelle247. Au sens de l’article 9(2), la continuité culturelle est essentielle au bien-

être des enfants et de leur famille : « la transmission de la langue, de la culture, des pratiques, des 

coutumes, des traditions, des cérémonies et des connaissances des peuples autochtones fait partie 

intégrante de la continuité culturelle ». L’égalité réelle (art. 9(3)), suppose que 1) les enfants, les familles 

et les organisations autochtones peuvent exercer leurs droits sans discrimination, en particulier le droit de 

voir leur point de vue et leur préférence pris en considération ; 2) les droits et besoins particuliers des 

enfants autochtones en situation de handicap soient considérés ; 3) aucun conflit de compétence 

 
244 L.C. 2019, ch. 24. 
245  Christiane Guay, Lisa Ellington et Nadine Vollant (2020), « La LEFJPNIM Fiche synthèse à l’intention des 
professionnels en protection de la jeunesse », en ligne : <chantier14adaj.openum.ca/files/sites/121/2020/05/Guay-
Ellington-et-Vollant-2020.-Loi-LEFJPNIM-et-la-portee-des-normes-minimales-pour-les-professionnels-1.pdf>. 
246 L.C. 2019, ch. 24 (voir article 18). 
247 L.C. 2019, ch. 24, art. 9.  



 

50 

n’occasionne de lacune dans les services fournis aux enfants autochtones et à leur famille. Enfin, le principe 

de l’intérêt de l’enfant est également la première norme minimale. L’article 10 le définit.  

Considéré comme une assise primordiale (art. 10 (1)), l’intérêt de l’enfant suppose « qu’une attention 

particulière soit accordée au bien-être, et à la sécurité physique, psychologique et affective de l’enfant, 

ainsi qu’à l’importance pour lui d’avoir des rapports continus avec sa famille et le groupe, la collectivité ou 

le peuple autochtone dont il fait partie et de préserver ses liens avec sa culture (art. 10 (2))248. Pour 

déterminer l’intérêt de l’enfant autochtone, la loi prévoit également 8 facteurs (art. 10 (3)) :  

a) son patrimoine et son éducation culturels, linguistiques, religieux et spirituels ; 

b) ses besoins, dont son besoin de stabilité, compte tenu de son âge et du stade de son 
développement ; 

c) la nature et la solidité de ses rapports avec son parent — mère ou père —, son fournisseur 
de soins et tout membre de sa famille ayant un rôle important dans sa vie ; 

d) l’importance pour lui de préserver son identité culturelle et ses liens avec la langue et le 
territoire du groupe, de la collectivité ou du peuple autochtones dont il fait partie ; 

e) son point de vue et ses préférences, compte tenu de son âge et de son degré de maturité, 
sauf s’ils ne peuvent être établis ; 

f) tout plan concernant ses soins, lequel peut comprendre des soins donnés conformément 
aux coutumes ou aux traditions du groupe, de la collectivité ou du peuple autochtones dont il 
fait partie ; 

g) la présence de violence familiale et ses effets sur l’enfant, notamment le fait que l’enfant y 
soit ou non directement ou indirectement exposé, ainsi que le tort physique, affectif ou 
psychologique causé à l’enfant ou le risque qu’un tel tort lui soit causé ; 

h) toute procédure judiciaire, ordonnance, condition ou mesure, de nature civile ou pénale, 
concernant sa sécurité ou son bien-être249. » 

Au Québec, la LEFJPNIM a, dès son adoption, fait l’objet d’un renvoi de la part du gouvernement du 

Québec 250 . Le gouvernement Legault a contesté la constitutionnalité de cette loi en raison des 

compétences des provinces en santé. Selon lui, les articles 92(13) et (16) de la Loi constitutionnelle de 1867, 

les services aux familles et la protection de la jeunesse sont de compétence provinciale. Or, selon l’article 

91(24) de la Loi constitutionnelle de 1867, les « Indiens et les terres réservées pour les Indiens » relèvent 

de la compétence fédérale. Ainsi, la LEFJPNIM touche les deux juridictions et cette double responsabilité 

 
248 L.C. 2019, ch. 24, art. 10 (2).  
249 Ibid. 
250 Renvoi à la Cour d'appel du Québec relatif à la Loi concernant les enfants, les jeunes et les familles des Peuples 
autochtones, des Inuits et des Métis, 2022 QCCA 185.  



 

51 

a été au cœur du débat. Le gouvernement du Québec a admis que le fédéral pouvait légiférer selon 91(24), 

mais il prétendait que le fédéral ne pouvait exiger que les intervenants provinciaux appliquent la loi 

fédérale.  

À la suite du renvoi de la part de Québec et au terme de longues délibérations, les Autochtones ont eu 

gain de cause puisque la Cour d’appel a tranché en faveur de la constitutionnalité de la LEFJPNIM et 

reconnu le droit inhérent des peuples autochtones à se gouverner en matière d’aide à l’enfance et à la 

famille. En février 2024, la Cour suprême a rendu un jugement unanime dans lequel elle a reconnu la 

constitutionnalité de la loi fédérale. Cela signifie que le principe de l’intérêt de l’enfant autochtone devient 

un point central dans toute décision ou mesure prise à l’endroit d’un enfant autochtone. Est également 

considéré comme primordial le principe de continuité culturelle dont les fondements sont essentiels au 

bien-être des enfants, des familles et des communautés autochtones251.  

Au-delà de ce principe :  

la Loi affirme le droit inhérent à l’autonomie gouvernementale des peuples autochtones qui 
est reconnu et confirmé par l’article 35 de la Loi constitutionnelle de 1982. Elle précise que ce 
droit comprend la compétence d’adopter des lois en matière de services à l’enfance et à la 
famille. À cette fin, la Loi établit un cadre à l’intérieur duquel les groupes, collectivités ou 
peuples autochtones peuvent exercer cette compétence252.  

Enfin, la Loi concernant les enfants, les jeunes et les familles des Premières Nations, des Inuits et des Métis, 

à son article 21, confère aux Autochtones la même force que les lois fédérales. Et plus encore : « le 

paragraphe 22(3) précise qu’il est entendu que les textes législatifs autochtones l’emportent sur toute 

disposition incompatible d’une loi provinciale253 ».  

Si les normes minimales, qui figurent à la LEFJPNIM, devaient d’ores et déjà être appliquées, la 

constitutionnalité de la loi constitue une avancée de taille pour la souveraineté des peuples autochtones. 

Les communautés autochtones peuvent désormais mener avec assurance des démarches 

d’autodétermination en matière de services à l’enfance et à la famille qui permettront certainement une 

 
251 Cour Suprême du Canada, « La Cause en bref : Renvoi relatif à la Loi concernant les enfants, les jeunes et les 
familles des Premières Nations, des Inuits et des Métis, dernière modification le 06 mars 2025, en ligne : <scc-
csc.ca/case-dossier/cb/2024/40061-fra.aspx>. 
252 Ibid. 
253 Ibid. 



 

52 

diminution des placements d’enfants à l’extérieur des communautés, mais également des avancées sur 

les plans socioéconomique, identitaire et culturel254.  

Dans la section suivante, nous verrons que des groupes autochtones sont effectivement en cours de 

démarches ou ont déjà signé des accords afin d’exercer leurs compétences en matière d’aide à l’enfance 

et à la famille. Quelques exemples d’accords sont illustrés en ce sens. 

1.2.3.3 Des conceptions autochtones de l’intérêt de l’enfant au cœur des lois autochtones (les 
avis et demandes d’accord)  

Depuis l’adoption de la loi fédérale, en juin 2019, des groupes autochtones partout au pays ont entamé 

des démarches pour mettre sur pied leur propre système d’aide à l’enfance et à la famille. En date du 1er 

avril 2025, 89 corps et dirigeants autochtones ont signalé à Service Autochtone Canada (SAC) leur intention 

d’exercer leur compétence législative en matière de services à l’enfance et à la famille, 45 corps et 

dirigeants autochtones ont demandé aux gouvernements provinciaux et fédéral de s’asseoir à la table de 

négociation pour conclure des ententes de coordination afin d’adopter leur propre loi255.  

À ce jour, 15 accords ont été conclus et 14 lois autochtones sont entrées en vigueur dont une au Québec : 

la Loi de la protection sociale atikamekw d’Opitciwan256. Par ailleurs, d’autres communautés du Québec 

sont en voie de déposer des avis ou de signer une entente de coordination (dont Innu Takuaikan Uashat 

mak Mani-utenam) et plusieurs d’entre elles ont élaboré leur propre définition de l’intérêt de l’enfant. 

Pour rompre avec les manières occidentales de concevoir l’intérêt de l’enfant, ces nations ont élaboré des 

définitions de l’intérêt de l’enfant qui leur sont propres.  

i. Le Miyo Pimatisowin Act 

La Nation Cowessess, située en Saskatchewan, a été l’une des premières à signer une entente de 

coordination et à adopter sa propre loi. Le Miyo Pimatisowin Act, promulgué le 1er avril 2021, renferme 

une définition de l’intérêt de l’enfant qui coïncide avec les grands principes énoncés plus tôt. Elle reprend 

plusieurs éléments retrouvés dans la LEFJPNIM en l’adaptant à ses particularités. En résumé, la Nation met 

au premier plan la question de l’intérêt de l’enfant et tout ce qui a trait à son bien-être physique et 

 
254 Guay, Ellington et Vollant, Ka Nikanitet, supra note 23, à la p 142. 
255 https://sac-isc.gc.ca/fra/1608565826510/1608565862367#wb-auto-6. 
256 Ibid.  



 

53 

psychologique. Mais surtout, elle insiste sur la préservation de son identité et de sa culture par le maintien 

d’une relation continue avec les membres dans la communauté :  

[…] the best interests of the Child must be the paramount consideration; and primary 
consideration must be given to the Child’s physical, emotional and psychological safety, 
security and well-being, as well as to the importance, for that Child, of having an ongoing 
relationship with his or her family and with the Cowessess First Nation or people to which he 
or she belongs and of preserving the Child’s connections to his or her culture257. 

Les principes de continuité culturelle inscrits dans la LEFJPNIM sont également repris par la Nation 

Cowessess pour répondre au meilleur intérêt de l’enfant et sont définis aux articles 6.3 et 6.4 .  

ii. Customary care code wabashki « the Code » 

Les Nations indépendantes Wabaseemoong, situées en Ontario, ont également conclu une entente avec 

le fédéral. Depuis le 8 janvier 2021, leur Customary Care Code (the « Code ») a force de loi fédérale, 

conformément aux dispositions de la LEFJPNIM.  

« The Code » comprend une définition de l’intérêt de l’enfant suivie d’une définition de l’intérêt de la 

Nation. Ces paragraphes témoignent explicitement de la responsabilité de la communauté envers ses 

enfants dans les soins éducatifs, physiques et psychologiques à prodiguer. Il en va de même sur les plans 

de la préservation et de l’héritage culturel que les membres ont la responsabilité de transmettre aux 

enfants qu’elle considère comme des « cadeaux du créateur ». Dans ce contexte, l’espace accordé à 

l’enfant pour effectuer ses propres choix prend une place prépondérante :  

Best interest of the child is defined as a variety of factors including : […] the wishes of the band 
party of parties; […]the preference of the child, the disposition of the parties to give the child 
love, affection, guidance and to continue educating the child in the child’s culture and heritage. 
Best interest of the first nation is defined as a variety of factors including but not limited to : 
the ability of the Band and its members to provide for the child; to provide for the continuation 
of the band’s culture, language, history, beliefs, traditions, values through its children if those 
children are taken away and not taught these things throughout their daily lives. The ability 
of the Band to continue as a viable cultural entity will be hindered by the loss of its children. 
Every child is a gift from the Creator and his viewed by the Band as crucial to the future of the 
Band as a whole258.  

 
257 Cowessess First Nation, Miyo Pimatisowin Act, 2010, au point 6.1 a et b à la p 10. 
258  Wabaseemoong Independent Nations, Customary Care Code, 2017, en ligne : <wabaseemoong.ca/wp-
content/uploads/WIN-Customary-Care-Code.pdf>, à la p 3. 



 

54 

iii. La Loi de la protection sociale atikamekw d’Opitciwan 

Une seule Nation a adopté sa propre loi au Québec : la Première Nation des Atikamekw d’Opitciwan. Elle 

est ainsi devenue la quatrième communauté autochtone au Canada à conclure un accord en vertu de la 

loi fédérale. La Loi de la protection sociale atikamekw d’Opitciwan est entrée en vigueur le 17 janvier 

2022259. Les Atikamekw d’Opitciwan souscrivent aux principes phares de la LEFJPNIM (intérêt de l’enfant, 

continuité culturelle et égalité réelle) et misent également sur une vision collective de la famille, de même 

que sur l’importance accordée à la préservation de la culture et de l’identité. L’article 12 précise que : « les 

décisions prises en vertu de la présente loi doivent l’être en vertu des principes suivants, soit l’intérêt de 

l’enfant, la continuité culturelle (défini à l’article 16) et l’égalité réelle (défini à l’article 17) ». 

Pour déterminer l’intérêt de l’enfant, les facteurs suivants sont pris en compte (art. 14 de la loi 
d’Opitciwan),qui renvoie à l’aericle 10.(3) de la LEJFPNIM notamment :  

• Son patrimoine et son éducation culturels, linguistiques, religieux et spirituels ;  

• Ses besoins, dont son besoin de stabilité, compte tenu de son âge et du stade de son 
développement ;  

• La nature et la solidarité de ses rapports avec ses parents, son fournisseur de soins et tout 
membre de sa famille ayant un rôle important dans sa vie ;  

• L’importance pour lui de préserver son identité culturelle atikamekw d’Opitciwan et ses liens 
avec la langue ;  

• Son point de vue et ses préférences, compte tenu de son âge et de son degré de maturité ;  

• Tout plan concernant ses soins, lequel peut comprendre des soins donnés conformément aux 
coutumes de la communauté atikamekw d’Opitciwan ;  

• La présence de violence familiale et ses effets sur l’enfant, notamment le fait que l’enfant y soit 
ou non directement ou indirectement exposé, ainsi que le tort physique, affectif ou 
psychologique causé à l’enfant ou le risque qu’un tel tort lui soit causé.  

Quant à l’article 15, il reprend essentiellement l’article 10 (2) de la LEJFPNIM précise également que :  

Lorsqu’il est tenu compte des facteurs énoncés à l’article 14, une attention particulière doit 
être accordée au bien-être et à la sécurité physiques, psychologiques et affectifs de l’enfant, 
ainsi qu’à l’importance pour lui d’avoir des rapports continus avec sa famille, sa culture et avec 
les membres de la communauté atikamekw d’Opitciwan. 

 
259 Marie-Laure Josselin, « Moment historique pour Opiticiwan qui prend en main sa protection de l’enfance », Radio-
Canada (10 novembre 2021).   



 

55 

La Loi d’Opitciwan précise aussi ce qu’elle entend par continuité culturelle : 

La transmission de la langue, de la culture, des pratiques, des coutumes, des traditions, des 
cérémonies et des connaissances fait partie intégrante de la continuité culturelle; le fait que 
l’enfant réside avec des membres de sa famille et le fait de respecter la culture de la 
communauté atikamekw d’Opitciwan favorisent souvent l’intérêt de l’enfant; les services à 
l’enfance et à la famille sont fournis à l’égard d’un enfant de manière à ne pas contribuer à 
l’assimilation; les caractéristiques et les défis propres à la communauté atikamekw 
d’Opitciwan doivent être pris en considération (art. 16)260.  

 

iv. La loi innue : Tshisheuatshitau – Soyons dans la bienveillance  

Dans le cadre des travaux entourant la rédaction de sa politique familiale, la communauté innue d’Uashat 

mak Mani-utenam261 s’est dotée d’une définition qui reprend les grands principes qui lui sont chers : la 

famille, le territoire, la culture et l’identité. La préservation de ces valeurs est essentielle pour assurer le 

bien-être des enfants et des familles. 

L’intérêt de l’enfant innu consiste à le mettre au cœur de toutes les décisions qui le 
concernent et à respecter son rythme et ses choix. L’intérêt de l’enfant innu englobe l’intérêt 
de sa famille, de sa communauté et de sa nation. L’intérêt de l’enfant innu, qui est 
profondément ancré dans le Nitassinan, est indissociable de la préservation et de la 
protection de son identité, de sa culture, de sa langue et du maintien des pratiques culturelles 
innues262. 

La loi prévoit aussi des facteurs additionnels, lesquels reprennent essentiellement ceux de la Loi fédérale. 

Ces quelques exemples montrent non seulement la couleur particulière avec laquelle les groupes 

autochtones peuvent définir l’intérêt de l’enfant, mais ils viennent surtout témoigner à grands traits de 

l’importance que les Premiers peuples accordent à la famille, au territoire, à la continuité culturelle et au 

développement d’une identité forte chez les enfants. Désormais inscrits officiellement dans la loi fédérale, 

les principes de continuité culturelle et d’égalité réelle s’ajoutent à celui de l’intérêt de l’enfant autochtone 

(défini à l’article 10) et sont repris dans la majorité des lois pensées par et pour les peuples autochtones.  

 
260 Conseil des Atikamekw d’Opitciwan, Loi de la protection sociale atikamekw d’Opitciwan, 2022 en ligne : <sac-
isc.gc.ca/DAM/DAM-ISC-SAC/DAM-SOCIAL/STAGING/texte-
text/notices_requests_act_respecting_first_nations_inuit_metis_LPSAO_1643317226312_fra.pdf>. 
261 Innu Takuaikan Uashat mak Mani-utenam (ITUM), supra note 10. 
262 Ibid. 



 

56 

1.3 Formulation de la question et des objectifs de la recherche  

L’un des moyens de reconnaître les particularités autochtones, notamment dans un système d’aide à 

l’enfance et à la famille, consiste à développer des structures de gouvernance conformes à leurs réalités263. 

Rappelons que la gouvernance par et pour les peuples autochtones permet non seulement d’améliorer les 

conditions de vie de ses membres, mais contribue également à mettre de l’avant des approches qui 

permettent « de s’éloigner des stratégies d’intervention de retrait de l’enfant vers des approches qui 

renforcent les capacités parentales et communautaires264 ».  

L’une des manières de mettre sur pied des programmes d’aide à l’enfance et à la famille efficaces et utiles 

aux communautés consiste à mettre les enfants à contribution. Selon Wessels, la participation des enfants, 

en tant que premiers concernés, peut être bénéfique au développement de ce type de programme : 

« Where children did participate more fully, their activities, creativity, and resourcefulness did, in some 

cases, increase the effectiveness of the community-based child protection groups.“Who knows more than 

they do about what their lives are like” ? »265  

Partant de ce principe et en nous appuyant sur l’article 12 de la Convention relative aux droits de l’enfant 

des Nations unies, qui stipule que les enfants doivent pouvoir s’exprimer librement sur les questions qui 

les concernent266, nous avons envisagé de mobiliser les principales personnes intéressées afin qu’elles 

témoignent de leurs points de vue et aspirations à propos de l’intérêt de l’enfant .  

Or, si le droit de participation des enfants « sur toute question les intéressant267 » est reconnu par l’article 

12 de la Convention relative aux droits de l’enfant des Nations Unies, la recension des écrits ne nous a pas 

permis de répertorier de littérature sur ce sujet du point de vue des enfants autochtones.  

Conséquemment, et en regard de l’objectif de la communauté d’Uashat mak Mani-utenam de mettre sur 

pied un programme d’aide à l’enfance et à la famille qui tienne compte du point de vue des enfants, la 

 
263 Commission de la santé et des services sociaux des Peuples autochtones du Québec et du Labrador, Projet de 
gouvernance en santé et en services sociaux des Peuples autochtones au Québec : Une gouvernance repensée et 
favorable à l’autodétermination, Emilie Grantham et Patrick K. Lacasse, CSSSPNQL, juillet 2015.  
264 Guay, « Recension », supra note 28 à la p 42.  
265 Mike Wessels, “What Are We Learning About Protecting  Children in the Community “ (2009), The Save the 
Children Fund, à la p 8. 
266 AGNU, 44e sess, Doc NU A/RES/44/25 (1989) Annexe, art. 12 (entrée en vigueur : 2 sept. 1990).  
267 Canada, Ministère de la justice, L'article 12 de la Convention relative aux droits de l'enfant et les droits de 
participation des enfants au Canada, Nicholas Bala et Claire Houston, Ottawa, 2016. 



 

57 

recherche vise à proposer aux jeunes de témoigner de leur vision quant aux meilleures façons de prendre 

soin des enfants et des familles de leur communauté. 

Ainsi, l’apport original de cette thèse à la science du droit est de mieux comprendre, à partir du point de 

vue de jeunes filles, la façon dont elles conçoivent une notion juridique qui est celle de l’intérêt de l’enfant. 

Si l’intérêt de l’enfant est une notion développée par le droit étatique, elle occupe par ailleurs une place 

cardinale dans des ordres juridiques paraétatiques, lesquels ont également une façon de concevoir la 

façon dont on devrait prendre soin des enfants. Cette notion, mobilisée par les ordres juridiques étatiques 

et paraétatiques, sert de point d’appui pour développer des services à l’enfance et à la famille qui soient 

adaptés à leur réalité et à leur manière de voir le monde.  

Non conformiste et dotée d’une perspective interdisciplinaire, cette thèse souhaite ainsi offrir une 

contribution originale en tentant de restituer le point de vue de jeunes Innues. En ce sens, nous nous 

situons dans la sphère de l’interdisciplinarité sociojuridique, là où l’apport de la sociologie et de la 

recherche de terrain vise à enrichir la théorie du droit268. À cet égard, la répartition entre le droit et les 

sciences sociales, dans le choix de méthodes et d’activités de recherche, nous a semblé incontournable269. 

Cette voix offerte aux jeunes innues nous est apparue d’autant plus pertinente, étant donné le fossé 

observé dans la littérature grise, scientifique et de fiction à propos de l’intérêt de l’enfant selon les enfants. 

Nous avons dressé un portrait de l’intérêt de l’enfant du point de vue étatique et du point de vue des 

adultes autochtones. Cependant, nous n’avons découvert aucune recherche à ce sujet sous l’angle 

d’Autochtones d’âge mineur.  

La question qui sous-tend cette recherche est donc : En quoi le point de vue de jeunes innues sur la famille, 

le territoire, la culture et l’identité, nous renseigne-t-il sur le concept de l’intérêt de l’enfant dans l’ordre 

juridique innu ? 

L’objectif de cette thèse est aussi d’apporter un éclairage nouveau sur les questions qui touchent la 

participation des enfants autochtones aux systèmes de justice qui les concernent. Plus particulièrement, 

 
268 P. Taché, H. Zimmermann et G. Brisson, « Pratiquer l’interdisciplinarité en droit : l’exemple d’une étude empirique 
sur les services de placement » (2011) 52 : 3-4, Les Cahiers de droit, à la p 522. 
269 François Ost, « La thèse de doctorat en droit : du projet à la soutenance », conférence, séminaire d’ouverture de 
l’École doctorale en sciences juridiques de la Communauté française de Belgique, 17 février 2006, à la p 18. 



 

58 

nous souhaitons interroger la manière dont la mise en œuvre d’une gouvernance autochtone en matière 

d’aide à l’enfance et à la famille pourrait tenir compte de la perception des enfants au sujet du concept 

même de l’intérêt de l’enfant. Si la volonté première de notre démarche doctorale était de recueillir le 

point de vue d’enfants innus sur les questions relatives à l’intérêt de l’enfant, il s’est révélé nécessaire de 

se questionner au préalable sur les conditions à mettre en place pour que ceux-ci puissent énoncer, à leur 

manière, la façon dont ils souhaitaient que l’on prenne soin d’eux. En effet, la participation de personnes 

mineures pose des défis méthodologiques et éthiques, en particulier dans un contexte de recherche avec 

de jeunes Innues. Il s’agissait de s’assurer tout au long du processus que les participantes se sentent 

valorisées et respectées en regard de leur culture, de leurs valeurs et de leur identité270. 

Nous verrons au chapitre suivant comment la méthode choisie a permis aux jeunes de s’engager dans une 

démarche de recherche culturellement sécuritaire en développant, à partir des trois grands axes que sont 

la famille, le territoire et la culture/identité, une conception de l’intérêt de l’enfant qui représente la vision 

singulière qu’elles en ont. 

 
270 Carole Lévesque, « Promouvoir la sécurisation culturelle » (2015) 34 :2 Revue Droits & libertés 16. 



59 

CHAPITRE 2 

LE CADRE CONCEPTUEL ET MÉTHODOLOGIQUE 

Des savoirs issus de l’univers de la pratique, de l’expérience, 
des savoirs autochtones, qui ne sont pas juste des opinions 
ou des témoignages. Il y a vraiment des réflexions collectives 
derrière ces savoirs. Quand on arrive à croiser tout ça, on a 
accès à la complexité d’une réalité sociale à laquelle on 
n’aurait pas accès autrement. C’est un autre accès au savoir 
et aux connaissances. Un autre rapport à la réalité1.  

En quoi le point de vue de jeunes innues sur la famille, le territoire, la culture et l’identité, nous renseigne-

t-il sur le concept de l’intérêt de l’enfant dans l’ordre juridique innu ? Ce chapitre expose les moyens que 

nous avons employés pour répondre à cette question, de même que les fondements conceptuels qui ont 

permis de poser la question sous cet angle.  

Nous présentons d’abord le cadre conceptuel du pluralisme juridique et la pertinence de mobiliser celui-

ci en regard de notre question de recherche et du contexte dans lequel elle s’est déployée (2.1). La 

méthode qui est apparue la plus adéquate en considération des participantes et des partenaires avec 

lesquels nous avons collaboré est ensuite présentée. Cela, en plus de tenir compte des circonstances 

exceptionnelles en cours au moment de notre terrain de recherche (2.2). 

2.1 Cadre conceptuel 

L’État joue un rôle central dans l’élaboration et la mise en œuvre du droit. Celui-ci cohabite avec d’autres 

ordres juridiques (OJ), dont les ordres juridiques autochtones. Or, le droit étatique ne permet que 

partiellement aux Autochtones de faire valoir leurs cultures, leurs pratiques et leurs manières de se 

déployer2. La perspective du pluralisme juridique permet toutefois de revitaliser le droit autochtone et le 

recours à ses cadres normatifs 3 . Ce sujet de recherche nous a incitée à mobiliser une approche 

conceptuelle s’articulant autour du pluralisme juridique parce qu’il permet de prendre en considération 

 
1 Michel Thisdel, « L’autre accès aux savoirs » (27 mai 2022), en ligne : <uqar.ca/nouvelles/uqar-info/4061-l-autre-
acces-aux-savoirs>. 
2 Ghislain Otis et al., « Introduction générale : L’étude des systèmes juridiques autochtones et ses enjeux », dans 
Ghislain Otis, dir., Contributions à l'étude des systèmes juridiques autochtones et coutumiers, Québec, Les Presses de 
l’Université Laval, 2018, à la p 2. 
3 Val Napoleon et Hadley Friedland, « An Inside Job : Engaging with Indigenous Legal Traditions through Stories » 
(2016) 61 :4 McGill Law Journal, à la p 725.  



 

60 

les autres ordres juridiques présents au sein des communautés autochtones4. Le pluralisme juridique 

permet non seulement de tenir compte de l’ordre juridique régissant une communauté, mais aussi des 

variations normatives qu’un sous-groupe au sein de ces mêmes collectivités peut mettre de l’avant. Cette 

reconnaissance du droit autochtone comme étant un ordre juridique effectif autonome constitue un levier 

de transformation sociale5 puisqu’il concède une légitimité à des règles qui ne sont pas édictées par l’État 

et qui proviennent de groupes « directement impliqués6 ». Bien que les ordres juridiques autochtones 

aient toujours existé, peu importe leur reconnaissance de la part de l’État, il est intéressant de constater 

la manière dont le droit étatique s’affaire peu à peu à formaliser leur reconnaissance et à remettre en 

question sa posture moniste 7 . Cela, en plus de constater que ces ordres juridiques en viennent à 

s’influencer de part et d’autre « les sources tant du droit issu des Autochtones que du droit étatique 

ouvrent une approche dialogique apte à mettre en relation les traditions juridiques autochtones et 

étatiques8 ». 

Deux ordres juridiques cohabitent : celui d’Uashat mak Mani-utenam et celui posé par le droit étatique. 

Dans l’ordre juridique qui structure la dynamique normative de la communauté en matière d’aide à 

l’enfance, une notion juridique est fondamentale, soit celle de l’intérêt de l’enfant. Cette notion n’est pas 

seulement rattachée à la notion juridique relative au droit étatique : elle devient aussi une notion 

importante pour l’ordre juridique de la communauté, définie par celle-ci.  

Mais comment définir la notion juridique de l’intérêt de l’enfant dans une perspective de pluralisme 

juridique ? Cette notion, au cœur du système d’aide à l’enfance, est en train de se développer à Uashat 

mak Mani-utenam. Il s’agit donc de la définir selon des points de vue pluriels.  

Rappelons qu’au moment d’entamer cette recherche doctorale, malgré leur caractère polymorphe,  le 

point de vue de l’État québécois et des adultes autochtones à propos de l’intérêt de l’enfant était déjà 

connu. Or, nous voulons amener la posture des enfants face à cette même notion. En mettant en commun 

le point de vue d’adultes et d’enfants autochtones, cette démarche devrait permettre de nourrir la 

 
4 Andrée Lajoie et al., « Pluralisme juridique à Kahnawake ? » (1998) 39 :4 Cahiers de droit, 681.  
5 Guy Rocher, Étude de la sociologie du droit et de l’éthique, 2e éd, Montréal, Éditions Thémis, 2016 à la p 76. 
6  Yan Senechal et Pierre Noreau, « Introduction : Pluralisme juridique et cultures juridiques dans les sociétés 
contemporaines » (2019) 49 :2 Revue générale de droit à la p 442.  
7 Jacinthe Ledoux, Sur les traces des wampums devant les tribunaux canadiens : réflexion sur l’état du dialogue 
internormatif entre traditions juridiques autochtones et étatique, mémoire de maîtrise en droit, Université McGill, 
avril 2016, à la p 10. 
8 Ibid., à la p 11. 



 

61 

conception de la notion juridique de l’intérêt de l’enfant dans le périmètre de l’ordre juridique de la 

communauté d’Uashat mak Mani-utenam. Or, il sera intéressant de constater qu’il existe plusieurs ordres 

juridiques dans une seule communauté. En effet, qu’ils soient de nature autochtone ou étatique, les ordres 

juridiques sont pluriels et ne vivent pas en vase clos les uns par rapport aux autres. Il existe une circulation 

de concepts, d’idées et de règles qui rendent ces concepts et ces normes perméables9. 

Il est important de spécifier que le cadre conceptuel qui se rapporte au pluralisme juridique ne se veut pas 

nécessairement analytique. Cependant, il constitue le fondement sur lequel repose notre question. En ce 

sens, il justifie notre démarche méthodologique d’aller à la rencontre de jeunes afin de capter leur 

conception de la notion de l’intérêt de l’enfant (comme notion juridique fondamentale) dans un système 

d’aide à l’enfance qui s’adresse à elles et à leur communauté. 

Le pluralisme juridique comporte plusieurs facettes et on ne peut recenser de définition unique10, mais 

nous tentons d’en tirer une compréhension générale, d’en choisir des éléments pertinents et de les 

rattacher à cette recherche. Dans un premier temps, nous brossons un portrait global du pluralisme 

juridique en l’opposant au monisme juridique (2.1.1). Nous abordons ensuite le pluralisme juridique en 

contexte autochtone et relevons, à l’aide d’exemples, les défis et les opportunités que le pluralisme 

juridique entraîne dans son sillage (2.1.2). Enfin, nous évoquons la pertinence et l’utilité du recours au 

pluralisme juridique dans le contexte du développement d’une gouvernance autochtone en matière d’aide 

à l’enfance et à la famille. Compte tenu des interactions entre le droit étatique et des ordres juridiques 

autochtones, nous verrons comment la reconnaissance d’ordres juridiques autres qu’étatiques permet 

d’améliorer les régimes d’aide à l’enfance et à la famille dans le respect des pratiques autochtones (2.1.3). 

Rappelons qu’une gouvernance autochtone d’aide à l’enfance vise à reconnaître les manières distinctes 

dont les peuples autochtones envisagent la notion d’intérêt de l’enfant11. La façon de concevoir cette 

notion juridique est au cœur de cette recherche. 

 
9  Eva Ottawa, Wactenamakanicic e opikihakaniwitc Comment se manifeste le droit coutumier en matière de 
circulation des enfants chez les Atikamekw Nehirowisiwok de Manawan ?,  Maitrise en droit, Université d’Ottawa, 
2021, [non publiée] à la p 128 
10 Évelyne Jean-Bouchard, « Une histoire de droits : jeu d’acteurs et pluralisme juridique en république démocratique 
du Congo » (2014) 44 :13 Revue générale de droit à la p 193.  
11 Sébastien Grammond et Christiane Guay, « Les enjeux de la recherche concernant l’enfance et la famille 
autochtones » (2016) 25 Enfance et famille autochtones, au point 35.  



 

62 

2.1.1 Le pluralisme juridique ou « ne plus envisager le droit 
par rapport exclusivement à l’État12 »  

Le pluralisme juridique consiste à remettre en question l’État comme unique et légitime producteur de 

droit. Il vient ainsi faire contrepoids à une vision moniste du droit13. En effet, la place accordée à l’État par 

les tenants du pluralisme juridique se distingue d’une vision positiviste telle que présentée par Hans Kelsen 

et selon laquelle l’État est au cœur de toute activité juridique14. Autrement dit, le droit positif confère aux 

seules autorités étatiques la légitimité de « poser » des règles, des normes et des principes. Au Québec, 

« ces autorités comprennent notamment l’Assemblée nationale, les conseils municipaux, certains 

organismes règlementaires, etc. Dans certains cas, et selon la tradition de common law, les tribunaux 

peuvent aussi participer à la définition du droit15. » En ce sens, le droit étatique constitue probablement 

l’ordre juridique le plus complet, étant donné l’appareillage et l’organisation qui l’entoure (pouvoir 

législatif, pouvoir judiciaire, pouvoir exécutif). Les professions (juristes, fonctionnaires, policiers) qui sont 

chargées d’interpréter ou d’appliquer ces pouvoirs s’ajoutent à cet « univers juridique16 » qui se veut 

autosuffisant17. En somme, le droit positif issu du droit étatique engendre un univers autoréférentiel, 

producteur de son propre sens18.  

À l’opposé, la vision des tenants du pluralisme juridique se distingue largement de celle défendue par l’État. 

La vision pluraliste affirme que malgré l’« empire19 » du droit étatique, il existe une autre forme de droit 

non étatique selon laquelle la présence de l’État n’est pas nécessaire pour constater des « phénomènes 

de droit20 ». Pour expliquer le fonctionnement du pluralisme juridique, les juristes et les sociologues du 

droit font référence au concept d’ordre juridique dont les manifestations se traduisent par la coexistence 

de divers ordres juridiques. Ces derniers s’articulent en alliance ou en marge de l’ordre juridique étatique.  

 
12 Jacques Vanderlinden, « Vers une nouvelle conception du pluralisme juridique » (1993) 2 Revue de la recherche 
juridique à la p 578. 
13 Jean-Bouchard, « Une histoire », supra note 9. 
14 Hans Kelsen, « What is the pure theory of law ? » (1960) 34 :1 Tulane Law Review à la p 269. 
15 Christiane Guay et Sébastien Grammond, « Comprendre la normativité innue en matière d’“adoption“ et de garde 
coutumière » (2016) 61 :4 McGill Law Journal à la p 894. [Guay et Grammond, « adoption »]. 
16 Guy Rocher et Yan Sénéchal, Traité de sociologie et des ordres juridiques, Montréal, Éditions Thémis, 2021 à la  
p 18.  
17 Rocher, supra note 5 à la p 66. 
18 Pierre Noreau, « Comment la législation est-elle possible ? Objectivation et subjectivation du lien social » (2001) 
47 McGill Law Journal à la p 200.  
19 Rocher, supra note 5 à la p 9.  
20 Jean-Guy Belley, « L'État et la régulation juridique des sociétés globales ; Pour une problématique du pluralisme 
juridique » (1986) 18 Sociologie et société à la p 12. 



 

63 

Le pluralisme juridique n’est pas un concept nouveau21. Conceptualisé par Santi Romano en 191622, puis 

par Georges Gurvitch en 193023, il était effectivement présent en Europe dès le XIIe siècle, selon Guy 

Rocher qui souligne que « des rois, des seigneurs, des papes, des évêques, des monastères, des villes, des 

corporations24 » constituaient des pouvoirs politiques, ecclésiastiques, seigneuriaux et royaux hétéroclites 

et superposés25. La période médiévale était propice au pluralisme juridique en raison de la cohabitation 

d’une diversité de régimes juridiques. Par la suite, le droit étatique, en tant que principe organisateur de 

la société industrielle moderne, a « bousculé, écrasé, avalé les autres formes de droit26 ». Ces régimes ou 

entités juridiques sont qualifiés, la plupart du temps, d’ordres juridiques. En admettant la présence d’un 

pluralisme juridique, Ledoux illustre l’influence mutuelle que ces multiples ordres juridiques exercent avec 

plus ou moins de force les uns par rapport aux autres :  

Les différents ordres juridiques qui se chevauchent n’évoluent ni en vase clos ni en 
concurrence, mais s’influencent et empruntent constamment les uns aux autres au fil d’un 
dialogue permanent. Cette approche […] conçoit le droit comme un langage dynamique 
plutôt que comme une réalité statique27.  

Les ordres juridiques non étatiques sont constitués eux aussi de règles dotées d’un pouvoir « auquel un 

groupe de personnes acceptent de se plier28 ». Ces groupes de personnes doivent par le fait même se 

munir de normes de conduites assorties d’un agent ou d’un organe pour les faire respecter29. Ces trois 

éléments – normes/règles, organe/agent reconnu pour les faire respecter et ensemble d’interactions 

entre groupes reconnaissant une légitimité à ces règles – résument la composition des droits étatique et 

non étatique30. Par contre, ces trois éléments ne sont pas reconnus par tous les pluralistes31, pour qui les 

 
21 Sébastien Lebel-Grenier, Pour un pluralisme juridique radical, thèse de doctorat en droit, Université McGill, 2002 à 
la p 31. 
22 Santi Romano, L’Ordre juridique, Paris Dalloz, Romano Santi, L’Ordre juridique, Paris, Dalloz, 1975. 
23 Sénéchal et Noreau, supra note 6 à la p 434.  
24 Guy Rocher, « Pour une sociologie des ordres juridiques » (1998) 29 :1 Cahiers de Droit à la p 95. 
25 Ibid.  
26 Rocher et Sénéchal, supra note 15 à la p 19. 
27 Ledoux, supra note 7 à la p 12. 
28  Jean Leclair, « “Il faut savoir se méfier des oracles’’ : regards sur le droit et les autochtones » (2012) 41 :1 
Recherches amérindiennes au Québec à la p 102 <10.7202/1012714a>.  
29 Rocher, supra note 5 à la p 63. 
30 Rocher et Sénéchal, supra note 15 à la p 18.  
31 Ghyslain Otis, Jean Leclair et Sophie Thériault, La vie du pluralisme juridique, LGDJ Droit et société, 2022 à la p 19. 



 

64 

caractéristiques du droit étatique ne lui sont pas exclusives et peuvent s’observer dans d’autres champs 

sociaux32.  

Le sociologue québécois Guy Rocher a élaboré une définition de l’ordre juridique à partir des travaux de 

Max Weber (1864-1920), de Santi Romano (1875-1947) et de Jacques Chevalier (1882-1962) :  

Le concept d’ordre juridique apporte à la sociologie une contribution fondamentale : il 
permet de discerner, dans l’ensemble de la normativité et du contrôle social d’une société, 
des unités d’action sociale présentant exactement les mêmes traits structuraux, le même 
fonctionnement et les mêmes fonctions que l’ordre juridique étatique 33.  

Admettant la présence d’un pluralisme juridique extraétatique (des ordres juridiques autres que l’ordre 

juridique étatique), cette prémisse envisage la présence de divers ordres juridiques qui interagissent plus 

ou moins étroitement entre eux et avec l’État 34. À cet effet, la notion de dialogue ou de négociation entre 

les ordres juridiques, décrite par Jean-Guy Belley, suppose la possibilité d’une décentralisation de l’État 

dans les diverses relations juridiques qu’il entretient avec des groupes sociaux. Pour Belley, il faut, sans 

nécessairement l’occulter, amoindrir l’importance du droit étatique comme élément de référence35 . 

L’ordre juridique n’est alors plus simplement appréhendé comme un système ou un sous-système de 

normes, « mais comme un ensemble de stratégies par lesquelles les membres d’un groupe social 

négocient leurs relations avec les autres membres du groupe et la société en général36 ». Autrement dit, il 

s’agit de voir le droit dans sa globalité ; on y retrouve une diversité de formes et d’ordres juridiques 

possibles qui ont le potentiel d’être complémentaires, en continuité, en opposition ou en compétition37. Il 

n’en demeure pas moins que l’ordre juridique étatique peut lui aussi être influencé par d’autres ordres 

juridiques38. 

Le pluralisme juridique sous-tend, d’une part, qu’il existe d’autres ordres juridiques que celui de l’État et, 

d’autre part, que ces ordres juridiques peuvent être légitimes même lorsqu’ils entretiennent peu de liens 

 
32 Camille Laurin-Desjardins, « Guy Rocher et le Changement social une réforme à la fois », Le Devoir (20 avril 2024), 
en ligne : <ledevoir.com/societe/811334/guy-rocher-changement-social-reforme-fois ?>. 
33 Rocher, supra note 5 à la p 106. 
34 Sally E. Merry, « McGill Convocation Adress : « Legal Pluralism in Practice » (2013) 59 :1 McGill Law Journal aux  
pp 2-3. 
35 Belley, supra note 19 à la p 12. 
36 Hugues Melançon, « Une analyse pluraliste des conceptions autochtones devant les tribunaux de juridiction pénale 
au Canada » (1997) 12 :2 Canadian Journal of Law and Society à la p 168.  
37 Rocher et Sénéchal, supra note 15 à la p 21. 
38 Rocher, supra note 5 à la p 234.  



 

65 

avec l’État ou qu’ils sont extérieurs à lui. La notion même de pluralité vient d’abord désigner une multitude 

de lieux de production du droit, mais également une pluralité de positionnements et d’interactions entre 

une diversité de groupes par rapport à l’ordre juridique étatique39. On parlera de pluralisme intraétatique 

ou encore « modéré » ou « atténué »40. Le pluralisme extraétatique (aussi qualifié de pluralisme radical) 

sert, quant à lui, à définir les ordres juridiques situés à l’extérieur de l’État41. Ces typologies permettent 

aux tenants du pluralisme juridique d’évaluer les types d’interactions et d’interdépendances qui prévalent 

entre les systèmes normatifs en présence et de mesurer les répercussions potentielles sur lesdits 

systèmes 42 . Dans certains cas, l’État reconnaît l’existence d’ordres juridiques qui sont partiellement 

autonomes vis-à-vis du droit étatique. Le droit du travail en constitue un excellent exemple43. À partir des 

années 1950, l’intervention plus prononcée du législateur en matière de relations de travail marqua le 

passage du « volontarisme industriel » au « pluralisme industriel », les employeurs et les syndicats 

négociant désormais les normes contenues à la convention collective en tenant compte du cadre législatif 

établi par le législateur44. Il y a davantage de rapports entre l’ordre juridique étatique et les autres ordres 

juridiques que de rapports entre les autres ordres juridiques entre eux45.  

En somme, le pluralisme juridique est susceptible d’avoir une différente portée en fonction des contextes, 

des groupes sociaux et des champs disciplinaires46. Le dénominateur commun reste toutefois le même : 

« la contestation du monopole étatique de la création du droit en faveur de l’autonomie des groupes 

sociaux et culturels, et l’élargissement de l’objet d’étude de la science juridique47 ».  

À cet égard, les peuples autochtones contestent à leur manière le monopole étatique de la création du 

droit et tentent, par divers moyens, et non sans embûches, de faire reconnaître les particularités de leurs 

systèmes normatifs.  

 
39 Melançon, supra note 35, à la p 164.  
40 Otis et al., supra note 2, à la p 11. 
41 Ibid. 
42 Ibid. 
43 Pierre Verge, Gilles Trudeau et Guylaine Vallée, Le droit du travail par ses sources, Montréal, Éditions Thémis, 2006 
à la p 265. 
44Pierre Verge et Guylaine Vallée, Un droit du travail ? Essai sur la spécificité du droit du travail, Cowansville, Yvon 
Blais, 1997, à la p 289.  
45 Rocher et Sénéchal, supra note 15, à la p 174. 
46 Melançon, supra note 35, à la p 164. 
47 Ibid.  



 

66 

2.1.2 Le pluralisme juridique en contexte autochtone : principes et réalité 

Nous avons vu que le pluralisme juridique postule une diversité d’ordres juridiques et que ces derniers 

interagissent et coexistent selon différents degrés de distance par rapport à l’ordre juridique étatique. Il 

en va de même pour les ordres juridiques autochtones qui s’articulent à divers niveaux de proximité par 

rapport à l’État. Ces modèles évoluent en fonction de multiples facteurs et sont influencés par les rapports 

de force issus de transactions et de revendications48.  

Les traditions juridiques autochtones, bien que malmenées et réprimées pendant plusieurs années49, sont 

présentes depuis des temps immémoriaux et se sont développées dans des circonstances changeantes 

selon un vocable qui diffère souvent de celui de l’État50.  

Ces traditions juridiques sont toujours vivantes, au même titre que les traditions juridiques étatiques, qu’il 

s’agisse du droit civil ou de la Common Law par exemple, puisqu’elles sont perméables à l’évolution des 

normes sociales51. Otis et ses collègues précisent à cet égard que le raccourci « droit autochtone » ou 

« droit innu » ne signifie pas que ce type de droit se rapporte au droit étatique, bien au contraire. L’emploi 

de ces expressions sert plutôt à « rendre compte du fait qu’il existe des foyers autonomes de production 

normative organiquement distincte de l’État, ayant pour cadre institutionnel et pour substrat personnel 

une collectivité autochtone constituée et reconnue comme telle52 ».  

La Constitution canadienne reconnaît des droits et des pouvoirs aux peuples autochtones en termes 

d’autonomie53. L’article 35 de la Loi constitutionnelle canadienne de 1982 reconnaît les droits ancestraux. 

De nombreux auteurs affirment que ces droits comprennent diverses formes d’autonomie 

gouvernementale ou de reconnaissance de traditions juridiques autochtones. Or, pour Ledoux, cette 

reconnaissance doit être nuancée et elle se révèle moins significative en raison des termes atténués 

employés : 

 
48 Mylène Jaccoud et al., « Le pluralisme juridique en contexte atikamekwnehirowisiw dans le secteur pénal et la 
protection de la jeunesse » (2018) 48 :1 Revue générale de droit, à la p 94. 
49 Val Napoleon et Hadley Friedland, « Indigenous Legal Traditions : Roots to Renaissance », dans Markus D. Dubber 
et Tatjana Hornle, dir., The Oxford Handbook of Criminal Law, Oxford University Press, 2014, à la p 9.  
50 Otis, Leclair et Thériault, supra note 30, à la p 18. 
51 John Borrows, La constitution autochtone du Canada, Québec, Presses de l’Université du Québec, 2020, à la p 14.  
52 Otis, Leclair et Thériault, supra note 30, à la p 25.  
53 Commission de la santé et des services sociaux des Peuples autochtones du Québec et du Labrador, Modèles et 
initiatives de gouvernance autochtones à travers le Canada, Québec, CSSSPNQL, 2015, à la p 35.  



 

67 

Pourtant au moment de résumer l’objet de l’article 35 reconnaissant et confirmant les droits 
ancestraux et issus de traités, le vocabulaire qualifiant le recours aux systèmes juridiques 
autochtones préexistants est atténué et l’emploi de termes tels que les « point de vue » ou 
les « perspectives autochtones », ou encore leur « occupation » ou leur « possession 
antérieure » du territoire, ignorent la juridicité de la perspective autochtone à prendre en 
considération54. 

Sur le plan de la reconnaissance, la Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones 

(DNUDPA)55 prévoit à l’article 34 :  

Les peuples autochtones ont le droit de promouvoir, de développer et de conserver leurs 
structures institutionnelles et leurs coutumes, spiritualité, traditions, procédures ou 
pratiques particulières et, lorsqu’ils existent, leurs systèmes ou coutumes juridiques, en 
conformité avec les normes internationales relatives aux droits de l’homme56.  

Le parlement fédéral a récemment endossé la Déclaration en adoptant la Loi sur la Déclaration des Nations 

Unies sur les droits des peuples autochtones qui est entrée en vigueur le 21 juin 2021. Cette loi exige que 

soit élaboré un plan d’action au cours des deux années suivant la mise en œuvre de la Déclaration57. Un 

plan d’action a été publié en 2023 et les travaux de consultations se poursuivent. La mise en œuvre 

effective de la loi se fait toujours attendre58 . 

Dans ce contexte, force est de constater que malgré ces dispositions législatives qui prétendent favoriser 

l’autonomie des peuples autochtones, leur mise en application se révèle longue et laborieuse59 . Les 

relations entre l’ordre juridique étatique et les ordres juridiques autochtones revêtent diverses formes. Si 

elles sont parfois complémentaires, elles peuvent également se traduire par des relations conflictuelles ou 

opposées60 . À ce titre, Friedland et Napoleon prévoient que la renaissance des traditions juridiques 

 
54 Ledoux, supra note 7, à la p 11.  
55 Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones, AGNU, 61e sess, Doc NU A/61/49 (2007), Rés 
AG 61/295 [DNUDPA]. 
56 Ibid., art. 19.  
57 Canada, Ministère de la justice, Mise en œuvre de la Loi sur la Déclaration des Nations Unies sur les droits des 
peuples autochtones : La prochaine phase d’élaboration conjointe, (20 mars 2023) en ligne : 
<canada.ca/fr/ministere-justice/nouvelles/2023/03/mise-en-uvre-de-la-loi-sur-la-declaration-des-nations-unies-
sur-les-droits-des-peuples-autochtones-la-prochaine-phase-delaboration-conjointe.html>.  
58 Canada, Ministère de la justice, Plan d’action de la Loi sur la Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples 
autochtones, Ottawa, MJC, 2023.  
59 Geneviève Motard, « Regards croisés entre le droit innu et le droit québécois : territorialités en conflit, » (2020) 
McGill Law Journal, à la p 423.  
60 Rocher et Sénéchal, supra note 15, à la p 182.  



 

68 

autochtones nécessitera une importante mobilisation de ressources intellectuelles et politiques pour que 

soient bâties des relations égalitaires entre les traditions juridiques autochtones et étatiques61. 

2.1.3 La mise en relation des ordres juridiques et étatiques en regard du territoire 

L’accession au territoire des Autochtones par les États colonisateurs nord-américains constitue un enjeu 

fondamental dans les relations entre les Premiers peuples et les pouvoirs publics 62 . Leurs visions 

respectives du territoire influent sur les relations entre leurs ordres juridiques respectifs. En ce sens, les 

droits territoriaux sont porteurs des querelles qui perdurent et qui revêtent des dimensions à la fois 

historiques, politiques, juridiques et économiques. Pour les Autochtones, les humains ne sont pas 

supérieurs à la terre et aux animaux et un lien inextricable prévaut entre la culture et le territoire63. Il en 

va tout autrement pour l’État canadien pour qui le territoire signifie, généralement, de le posséder dans 

le but d’en extraire les ressources64. Or, cela implique vraisemblablement de déposséder les personnes 

qui occupaient le territoire ou d’en modifier son accès65. Y étant la plupart du temps parvenu, il appert 

que l’ordre juridique étatique s’est imposé aux ordres juridiques autochtones66, malgré les droits issus de 

traités et d’accords relatifs aux revendications territoriales67.  

Sur la question de l’accès au territoire, la coexistence du droit autochtone et du droit étatique soulève des 

enjeux de gouvernance à divers niveaux. En prenant pour exemple les rapports qu’entretiennent l’État 

québécois et la normativité innue, il est clair que le territoire et son accès constituent un enjeu complexe. 

Nous verrons que cet état de fait constitue un « nœud gordien68 » entre ces ordres juridiques distincts. 

Autrement dit, les valeurs et modes de fonctionnement par rapport à un même objet (le territoire) sont 

tellement opposés, voire irréconciliables, que le dialogue ou le terrain d’entente est pratiquement 

impossible.  

 
61 Napoleon et Friedland, supra note 48, à la p 15.  
62 Sebastien Grammond, Aménager la coexistence les peuples autochtones et le droit canadien, Bruxelles et Montréal, 
Bruylant et Les Éditions Yvon Blais, 2003, à la p 3.  
63 Ibid., à la p 13. 
64 Carole Blackburn, « The treaty relationship and settler colonialism in Canada », dans Dittmar Schorkowitz, John R. 
Chávez et Ingo W. Schröder, dir., Shifting Forms of Continental Colonialism : Unfinished Struggles and Tensions, 
Singapour, Palgrave MacMillan, 2019, à la p 415. 
65 Ibid., aux pp 415-416. 
66 Tyler McCreary « The Burden of Sovereignty : Court Configurations of Indigenous and State Authority in Aboriginal 
Title Litigation in Canada » (2014) 17 :2 North American Dialogue, à la p 64.   
67 Ibid.  
68 Motard, supra note 58, à la p 438. 



 

69 

Une étude de Motard, parue en 2020, fait état du rapport distinct au territoire qu’entretiennent l’État 

québécois et la Nation innue. Cette étude illustre à quel point deux ordres juridiques peuvent appréhender 

un même espace de manière diamétralement opposée. La notion de territoire dans la perspective 

québécoise renvoie au concept de propriété, de frontières, de souveraineté, de ressources exploitables et 

de compétences législatives69. Cette perspective érige, selon la chercheuse, profondément la façon dont 

les États canadien et québécois conçoivent l’État de droit. Selon le droit coutumier innu (issu des récits, de 

la tradition et de la pratique), le territoire appartient aux Innus puisqu’il est source de vie, d’identité et ils 

ont la responsabilité de le garder en bon état pour les futures générations70. Pour Motard, les ordres 

juridiques étatiques québécois et Innus sont en interaction, mais ne trouvent pas ou peu de terrain 

d’entente71.  

Cependant, des voix s’élèvent pour que soit bel et bien reconnu le droit autochtone en regard du territoire, 

mais également à d’autres niveaux. Les principes de la Déclaration des Nations Unies pour les droits des 

peuples autochtones (DNUDPA) veulent actualiser la réalité, afin que les ordres juridiques autochtones 

sortent de la marge.  

Cette revendication s’articule particulièrement à l’article 38 de la DNUDPA : « Les États prennent, en 

consultation et en coopération avec les peuples autochtones, les mesures appropriées, y compris 

législative, pour atteindre les buts de la présente Déclaration72. »  

En ce sens, s’il est établi que le droit autochtone cohabite depuis toujours avec ou aux côtés du droit de 

l’État, les manifestations du droit autochtone sont récemment apparues de manière plus visible dans 

toutes les sphères de la société. Non seulement plus visible, le droit autochtone tente d’exercer de 

l’influence sur le droit étatique en question73. C’est notamment le cas lorsqu’on traite des relations en 

matière d’aide à l’enfance et de la famille. 

Dans cette section, nous mettons en lumière l’intérêt de recourir au pluralisme juridique pour favoriser la 

mise en œuvre d’un système d’aide à l’enfance et à la famille en contexte innu (2.1.4.1). Nous traitons 

ensuite de la présence de pluralisme juridique en protection de la jeunesse en contexte canadien et 

 
69 Ibid., à la p 434. 
70 Ibid., à la p 435. 
71 Ibid., à la p 464. 
72 DNUDPA, supra note 54, art. 38.  
73 Ibid., à la p VIII. 



 

70 

québécois et des possibilités que ces aménagements permettent aux Autochtones (2.1.4.2). Enfin, nous 

discutons de l’intérêt du recours au pluralisme juridique pour répondre à notre question (2.1.4.3). 

2.1.3.1 Le pluralisme juridique pour favoriser l’ordre juridique innu 
en matière d’aide à l’enfance 

En 2015, la Commission de vérité́ et de réconciliation du Canada (CVRC) a mentionné l’intérêt de mettre 

le droit à profit afin de contribuer à la réconciliation entre les Premiers peuples et l’ensemble de la 

population canadienne. Furent également dénoncés les torts causés par le droit étatique pour déprécier 

et invalider les ordres juridiques autochtones74. Nous nous intéressons particulièrement à l’importance de 

penser ce rapport de manière à reconnaître et à revaloriser l’ordre juridique innu75 et à sa légitimité en 

matière d’aide à l’enfance et à la famille.  

Guay et ses collègues considèrent, à cet égard, que le cadre d’analyse du pluralisme juridique est 

particulièrement indiqué dans la mise sur pied de système autonome d’aide à l’enfance puisqu’il permet 

de renverser des injustices historiques et culturelles en adoptant des moyens qui respectent les 

particularités culturelles d’un peuple : 

On constate que lorsque les acteurs du système adoptent des explications qui font une plus 
grande part à l’inadéquation des régimes de protection de la jeunesse à la culture et aux 
valeurs autochtones, ainsi qu’aux séquelles de la colonisation, ils sont plus susceptibles 
d’adopter des solutions qui valorisent le respect des différences culturelles. Dans ce cas, on 
justifie plus facilement la mise sur pied de régimes différenciés de protection de la jeunesse 
à l’intention des Autochtones. La surreprésentation est alors considérée comme une véritable 
injustice 76. 

Par ailleurs, si ces conditions sont encore à développer, il est utile de rappeler que malgré sa forte tendance 

à s’imposer comme dominant, le droit étatique permet, dans les faits, l’expression d’un certain pluralisme. 

Comme nous le rappelle Fournier, il est désormais convenu que les lois ne peuvent être appliquées 

unilatéralement de la même façon à tous les groupes d’individus :  

 
74  Emmanuelle Piccoli, Geneviève Motard et Christoph Eberhard, « Présentation : Les vies du pluralisme, entre 
l’anthropologie et le droit » (2016) 40 :2 Anthropologie et Sociétés, à la p 9. 
75 Motard, supra note 58, à la p 425. 
76  Christiane Guay, Emmanuelle Jacques et Sébastien Grammond. « La protection des enfants autochtones, se 
tourner vers l’expérience américaine pour contrer la surreprésentation » (2014) 31 :2 Canadian Social Work Review, 
aux pp 207-208. 



 

71 

une loi, lorsqu’elle est appliquée à tous et de la même manière peut participer à l’exclusion 
des Autochtones en contribuant à leur mise à l’écart de la société, comme c’est le cas du 
placement d’enfants et de l’incarcération des contrevenants77.  

À l’instar de Guay, Jacques et Grammond, Fournier insiste sur l’importance de reconnaître le pluralisme 

juridique pour envisager des solutions adéquates et adaptées aux réalités propres aux Premiers peuples 

en matière de protection de l’enfance78.  

Pour illustrer la manière dont peut se déployer le pluralisme juridique au sein d’une communauté, prenons 

l’exemple des travaux de Guay et Grammond à Uashat mak Mani-utenam sur la garde coutumière. Cette 

recherche incarne la manière dont les ordres juridiques propres à cette communauté cohabitent avec le 

droit étatique :  

Nous adoptons la perspective du pluralisme juridique. Cela signifie que nous considérons qu’il 
existe du droit dans chaque société, même si celui-ci prend des formes différentes. Ainsi, le 
droit, ce n’est pas seulement les lois écrites ou les décisions des tribunaux de l’État, c’est aussi 
les normes qui régissent la vie sociale des peuples autochtones79.  

En matière de garde coutumière, ces principes se sont révélés particulièrement incarnés, dans la mesure 

où cette pratique observée chez les Innus (et chez plusieurs peuples autochtones) ne comporte pas 

d’emblée de coupure « permanente et irréversible80 » sur le plan de la filiation. Contrairement à ce qui est 

généralement observé dans le droit étatique, les liens peuvent se poursuivre, malgré le fait que l’enfant 

change de maison et de parents81.  

Le recours au pluralisme juridique a permis d’analyser les pratiques de garde coutumière en relation avec 

les cadres juridiques institutionnels et de saisir la cohabitation ou les tensions que cette cohabitation peut 

engendrer82. Les efforts nourris de groupes autochtones, de chercheurs et d’autres intervenants ont, après 

plusieurs années, mené à la reconnaissance, en 2018, par l’Assemblée nationale de l’adoption coutumière 

 
77 Anne Fournier, « L’adoption coutumière autochtone au Québec : quête de reconnaissance et dépassement du 
monisme juridique » (2014) 41 :2 RGD 703, à la p 717.  
78 Ibid., à la p 723. 
79 Grammond et Guay, « Adoption », supra note 10, à la p 892.  
80 Jean-François Gaudreault-Desbiens et al., « Partie 2 : La famille », dans Ghislain Otis, dir., Contributions à l'étude 
des systèmes juridiques autochtones et coutumiers, Québec, Presses de l’Université Laval, 2018 à la p 53.   
81 Grammond et Guay, « Adoption », supra note 10, à la p 900. 
82 Gaudreault-Desbiens et al., supra note 79, à la p 49. 



 

72 

et de la tutelle supplétive83. En offrant l’occasion aux Autochtones de faire valoir leurs pratiques distinctes 

et de les concevoir à partir de leurs valeurs84, la perspective du pluralisme juridique a aidé à arriver à cette 

reconnaissance législative. Conceptuellement, l’approche prônée par le pluralisme juridique est devenue 

un outil d’autodétermination pour les Premiers peuples.   

2.1.3.2 Pluralismes juridiques, dispositions et cohabitation en matière 
de protection de la jeunesse  

On l’a vu, à partir des années 2000, l’État a reconnu les particularités autochtones en matière d’aide à 

l’enfance et à la famille. Certaines dispositions se démarquent et permettent, à des degrés variables, de 

reconnaître les aspects distinctifs autochtones en cette matière. Si les pratiques d’adoption et de garde 

coutumière (tutelle supplétive) reconnues au Québec depuis juin 2018 85  constituent une forme 

d’ouverture à des pratiques propres à l’ordre juridique autochtone, nous avons vu que la Loi sur la 

protection de la jeunesse (LPJ) confère une certaine forme de responsabilité aux Autochtones, à condition 

de respecter des principes fondamentaux énoncés dans ladite Loi86.   

Nous avons aussi mentionné que la Loi concernant les enfants, les jeunes et les familles des Premières 

Nations, des Inuits et des Métis (LEFJPNIM) reconnaît, depuis le 9 février 2024, le droit inhérent aux 

organisations autochtones d’adopter leurs propres lois et de gouverner elles-mêmes leurs systèmes d’aide 

à l’enfance et de la famille.  

Ces exemples illustrent la présence au Canada de pluralisme juridique intraétatique à des degrés 

d’autonomie variés selon les régimes respectifs des provinces. Étant donné la possibilité pour les 

Autochtones de créer leurs propres lois et de gouverner eux-mêmes leurs systèmes d’aide à l’enfance et 

 
83 Loi modifiant le Code civil et d’autres dispositions législatives en matière d’adoption et de communication de 
renseignements, L.Q. 2017, c. 12.  
84 Benoit Éthier, « Pluralisme juridique et contemporanéité des droits et des responsabilités territoriales chez les 
Atikamekw Nehirowisiwok » (2016) 40 :2 Anthropologie et Société, à la p 178. 
85 Anne-Marie Yvon, « L’adoption coutumière autochtone, une manière de faire toujours actuelle », Radio-Canada 
(10 janvier 2020), en ligne : <radio-canada.ca/espaces-autochtones/1467876/adoption-coutumiere-autochtone-
tatum-crane-eva-ottawa>.  
86 Christiane Guay, Fanny Jolicoeur et Nadine Vollant, « La gouvernance autochtone des services de protection de la 
jeunesse : un enjeu d’accès à la justice » dans Pierre Noreau et al., dir., 22 chantiers sur l'accès au droit et à la justice,  
Cowansville, Yvon Blais, 2020, à la p 256.  



 

73 

à la famille, le pluralisme juridique se matérialise de manière plus « radicale » lorsqu’il s’agit de la 

LEFJPNIM que dans la LPJ par exemple, et ce, avec encore plus de certitudes depuis le début de 2024.  

Or, malgré l’apparente proposition d’un pluralisme juridique quasi « de séparation » tel qu’énoncé dans 

la LEFJPNIM, c’est seulement dans la pratique87 ou dans ce qu’Otis nomme « l’application opérationnelle 

véritable88 » qu’il sera possible de vérifier de quelles manières et à quels degrés les traditions juridiques 

étatiques et autochtones pourront coexister. Cela en vérifiant les retombées attendues et inattendues de 

la LEFJPNIM de même que les véritables effets de cette loi89. L’opérationnalisation véritable passera 

notamment par la définition de certains concepts propres aux ordres juridiques autochtones qui sont 

désormais reconnus par la LEFJPNIM.  

2.1.3.3 Le pluralisme juridique autochtone pour appréhender la vision de l’intérêt  
de l’enfant innu par les enfants innus ? 

Il existe autant d’ordres juridiques autochtones que de communautés autochtones qui s’articulent dans 

des rapports plus ou moins étroits avec l’État. Des ordres juridiques autochtones peuvent également 

cohabiter au sein d’une même communauté et même s’influencer90. Jean Leclair nous rappelle cette 

coexistence et des liens complexes qu’ils peuvent entretenir, tout en s’influençant :  

En somme, la pluralité des ordres juridiques au sein desquels évoluent les Autochtones du 
Canada atteste le fait que l’État ne monopolise pas tout l’espace juridique. Il en résulte un 
phénomène d’internormativité, concept qui désigne les rapports de complémentarité et 
d’interdépendance ou, au contraire, d’antagonisme qui peuvent exister entre des ordres 
juridiques autonomes. Il faut également souligner que les normes élaborées au sein d’un 
ordre juridique donné peuvent fort bien s’inspirer en partie des règles forgées dans un autre 
ordre juridique91. 

Comme ce fut le cas dans une étude menée par Andrée Lajoie et ses collaborateurs à Kahnawake92 ou 

encore par Brodeur-Girard et Laoun dans les communautés kanien’kehá :ka (mohawk) de Kahnawá :ke et 

 
87 Geneviève Motard et Mathieu Joffre-Lainé, « Prendre le droit autochtone au sérieux : entretien avec Hadley 
Friedland » (2016) 4 :2 Anthropologie et société, à la p 201.  
88 Otis, Leclair et Thériault, supra note 30, à la p 242. 
89 Yann Leroy, « La notion d'effectivité du droit » (2011) 79 :3 Revue de Droit social, à la p 715. 
90 Lajoie et al., supra note 4 (en référence au cadre d’analyse où cet article est donné en exemple); Ghislain Otis et 
al., Cultures juridiques et gouvernance dans l'espace francophone, Paris, Archives contemporaines, 2010, à la p 16. 
91 Leclair, supra note 27, à la p 102.  
92 Lajoie et al., supra note 4, à la p 681. 



 

74 

celle de la communauté abénakise de Wôlinak93, le pluralisme juridique a le potentiel de se déployer 

différemment et de prendre en compte une vision plurielle à propos d’un même concept, en l’occurrence 

celui de l’intérêt de l’enfant. Ce dernier a la possibilité de coexister et d’interagir non seulement avec l’État, 

mais avec d’autres ordres juridiques au sein d’une même communauté.  

Partant du fait que l’intérêt de l’enfant constitue une norme, il s’agit de mettre en lumière la façon dont 

les jeunes Innues conçoivent cette norme. C’est pourquoi notre point de départ est le pluralisme juridique, 

puisqu’il permet, sans en créer une nouvelle ni la dénaturer, de bonifier cette norme déjà existante au sein 

de la communauté, en y ajoutant le point de vue d’un groupe social constitué de jeunes.  

Le pluralisme juridique supporte ainsi conceptuellement la démarche de cette recherche de même que sa 

question. Nous verrons, au chapitre qui porte sur l’analyse des résultats, en quoi le concept du pluralisme 

juridique permet, d’une part, de saisir la conception de l’intérêt de l’enfant du point de vue autochtone, 

mais surtout, comment, d’autre part, il permet de valider et d’observer la vision d’un sous-groupe (des 

enfants innus) à propos de l’intérêt de l’enfant. 

Puisque le pluralisme juridique constitue le fondement conceptuel sur lequel repose notre question, il 

vient par le fait même se poser en support à la méthode choisie pour y répondre. À cette fin, la partie 

suivante portera sur le cadre méthodologique favorisé pour recueillir la vision de jeunes innues à propos 

de l’intérêt de l’enfant. 

2.2 Cadre méthodologique 

Cette section présente les choix méthodologiques privilégiés pour soutenir le processus de recherche avec 

et pour les enfants en participant de manière effective à l’élaboration d’une définition de l’intérêt de 

l’enfant.  

Dans un premier temps, nous présentons les raisons qui ont motivé le choix d’une approche qualitative 

(2.2.1), puis nous décrivons les particularités de la recherche partenariale (2.2.2) ainsi que les spécificités 

de ce type de recherche en contexte autochtone (2.2.3). Par la suite, nous présentons les particularités 

 
93 Sébastien Brodeur-Girard et Eve Laoun, « La formulation des critères d’appartenance à la communauté par les 
Autochtones : Enjeux de droit et de pouvoir », dans Stéphane Guimont Marceau, Jean-Olivier Roy et Daniel Salée, 
dir., Peuples autochtones et politique au Québec et au Canada : Identités, citoyenneté et autodétermination, Québec, 
Presses de l’Université du Québec, 2020, à la p 105. 



 

75 

entourant la recherche auprès des enfants et en particulier les enfants autochtones (2.2.4). La sous-section 

(2.2.5) porte sur les sources documentaires mobilisées pour soutenir la présentation et l’analyse des 

résultats, alors que la sous-section (2.2.6) présente les modalités méthodologiques entourant la mise en 

œuvre de la recherche. Nous concluons cette partie en faisant état des considérations éthiques entourant 

l’ensemble du processus, en insistant sur les enjeux particuliers de la recherche avec les enfants 

autochtones (2.2.7).  

2.2.1 L’approche qualitative 

Puisque ce projet se situe au carrefour de la recherche juridique et de la recherche sociale, la méthodologie 

de type qualitative est apparue la plus appropriée. Travaillant dans un contexte où les Innus de la 

communauté d’Uashat mak Mani-utenam souhaitent voir un changement juridique sur le plan de la 

gouvernance autochtone de l’aide à l’enfance et à la famille, les partenaires innus ont souhaité que leur 

modèle de gouvernance reflète le point de vue et les besoins des jeunes de la communauté.  

Contrairement à la recherche quantitative dont l’objectif est d’expliquer un phénomène en le présentant 

de façon chiffrée et « standardisée94  », la recherche qualitative veut comprendre un phénomène en 

dépeignant la réalité de façon globale et compréhensive. Si elle ne génère pas de données de manière 

aussi objective que la recherche quantitative, la recherche qualitative offre toutefois un bon éclairage du 

contexte entourant l’objet de l’étude et de ses protagonistes. Gesualdi-Fecteau résume bien la manière 

dont le spécialiste de l’approche qualitative, Pierre Paillé, envisage ce type de recherche : 

la recherche dite qualitative désigne toute étude empirique en sciences humaines et sociales 
répondant à cinq caractéristiques : la recherche est conçue dans une approche 
compréhensive, elle aborde son sujet d’étude de manière ouverte et assez large, elle inclut 
une cueillette des données au moyen de méthodes qualitatives, c’est-à-dire n’impliquant, à 
la saisie, aucune quantification, elle donne lieu à une analyse qualitative des données, à 
l’occasion de laquelle les « mots sont analysés par l’entremise d’autres mots, sans qu’il y ait 
passage par une opération numérique » et elle débouche sur un récit ou une théorie, mais 
non sur une démonstration95.  

 
94 Olivier Martin, « Analyse quantitative » dans Serge Paugam, dir., Les 100 mots de la sociologie, 2e éd, Paris, Presses 
universitaires de France, 2017 à la p 26. 
95 Dalia Gesualdi Fecteau, L’usage par les travailleurs étrangers temporaires des ressources proposées par le droit du 
travail : une contribution aux études portant sur l’effectivité du droit, thèse de doctorat en droit, Université de 
Montréal, 2014, à la p 194. 



 

76 

Si la majorité des études en droit s’appréhendent d’un point de vue positiviste, certain.es auteur.es 

considèrent l’importance de « politiser » le droit et d’en étudier le contexte d’un point de vue critique. 

C’est le cas de Martine Kaluszynski qui invite les chercheur.es à analyser le droit dans son contexte social 

et politique. Elle considère que l’alliance des disciplines permet d’en enrichir l’analyse juridique :  

Le « juridique » doit être resitué dans son contexte social et politique pour être justement 
évalué. C’est à quoi conduit le point de vue critique qui défend la thèse selon laquelle le droit 
est aussi justiciable des sciences sociales et doit faire l’objet d’une véritable approche 
interdisciplinaire96. 

Ce type d’approche est lié au mouvement Droit et Société, en raison de son ouverture à diverses théories 

et méthodes pour analyser des phénomènes juridiques. Des méthodes diverses, empruntées à d’autres 

domaines, sont préconisées par les tenants de ce mouvement :  

People who carry on law and society research vary greatly in methods and outlook. What they 
share is a general commitment to approach law with a vision and with methods that come 
from outside the discipline itself; and they share a commitment to explain legal phenomena97…  

En se situant ainsi dans le mouvement Droit et Société, les chercheur.es en droit qui ont recours à des 

méthodes qualitatives empruntées à d’autres disciplines s’offrent l’occasion de saisir l’impact « terrain » 

de la loi et du contexte qui l’entoure98.  

Abondant dans le même sens, Bernheim affirme que, « l’étude du droit par l’entremise des méthodes des 

sciences sociales [...] est un moyen réflexif d’étudier le droit et les normes en tant que vecteurs du lien 

social99... ». Se référant à Miles et Huberman, la chercheuse souligne les vertus de la recherche qualitative 

dont la principale caractéristique consiste à « capter des données sur les perceptions des acteurs [...] “de 

l’intérieur”, dans une perspective holiste100 ». En ce sens, elle considère que l’emprunt des méthodes 

 
96 Martine Kaluszynski, « Sous les pavés, le droit : le mouvement “Critique du droit” ou quand le droit retrouve la 
politique » (2010) 76 :3 Revue de Droit social à la p 523. 
97 Lawrence M. Friedman, « The Law and Society Movement Essay » (1985) 38 :3 Stanford Law Review à la p 763. 
98 Ibid., à la p 770. 
99 Emmanuelle Bernheim, « De l’existence d’une norme de l’anormal. Portée et valeur de la recherche empirique au 
regard du droit vivant : une contribution à la sociologie du droit » (2011) 52 :3/4 Cahiers de Droit, à la p 463. 
100 Matthew B. Miles et A. Micheal Huberman, Analyse des données qualitatives, 2e éd, Bruxelles, De Boeck Supérieur, 
2003, à la p 21; voir aussi Bernheim supra note 98, à la p 481. 



 

77 

qualitatives comporte des avantages autant pour les chercheur.es que pour la population à l’étude, dans 

la mesure où la recherche, au-delà de sa contribution sur le plan juridique, devient utile socialement.  

C’est aussi le cas de Gesualdi-Fecteau, dont les recherches qui portent sur des questions relatives aux 

droits des travailleur.euses sont appréhendées d’un point de vue interne. Le choix des méthodes 

qualitatives lui permet d’accéder à une compréhension globale des enjeux qui touchent les justiciables. 

Gesualdi-Fecteau évoque les avantages à recourir en tout ou en partie à des méthodes de recherches 

qualitatives pour saisir à quel point et de quelle manière les usagers ou les destinataires du droit utilisent 

les ressources dévolues dans la loi. Ainsi, bien qu’elle reconnaisse l’aspect utile des méthodes quantitatives 

pour connaître le nombre de justiciables qui utilisent un recours qui leur est dédié, elle insiste sur 

l’importance de saisir le « contexte dans lequel le modèle de référence ou d’action proposé par le droit 

est susceptible de se déployer101 ». À ce titre, elle considère que les méthodes qualitatives sont les plus 

susceptibles de cerner les éléments relatifs au dit « contexte ». 

Le choix d’opter pour une recherche qualitative est apparu comme étant particulièrement indiqué pour 

saisir l’opinion d’enfants de la communauté innue d’Uashat mak Mani-utenam sur la meilleure manière 

de les protéger et de prendre soin d’eux. Pour nous, l’interdisciplinarité est utile pour mieux comprendre 

des phénomènes ou des questions relatives au droit. Certes, nous sommes consciente que nos travaux ne 

vont pas, à eux seuls, entraîner des changements majeurs pour les membres de la communauté d’Uashat 

mak Mani-utenam. Toutefois, la motivation à prendre part à ce projet de recherche a résidé, tout au long 

du processus, à répondre à une attente du partenaire innu de tenir compte du point de vue des enfants 

dans l’élaboration du modèle de gouvernance et de la loi que la communauté met en œuvre. En captant 

et en transmettant, en leurs mots, le sens et la manière dont elles envisagent le concept juridique de 

l’intérêt de l’enfant, la méthode de recherche qualitative se révélera socialement utile, nous l’espérons.  

2.2.2 Une recherche partenariale avec la communauté d’Uashat mak Mani-utenam 

La recherche menée avec les jeunes Innues de la communauté d’Uashat mak Mani-utenam s’est déployée 

en partenariat avec le Centre de santé et de services sociaux Uauitshitun situé dans le secteur Uashat de 

la communauté. Plus précisément, nous nous inscrivons dans une démarche partenariale plus large qui 

était à l’origine celle du projet de recherche la professeure Christiane Guay en collaboration avec le Centre 

de santé et de service sociaux Uauitshitun et sa directrice Nadine Vollant. Ce projet a été mené dans le 

 
101 Gesualdi Fecteau, supra note 96, à la p 196. 



 

78 

cadre du projet ADAJ sur la gouvernance innue en matière de protection de la jeunesse102. L’objet de notre 

thèse sur le point de vue de jeunes à propos de l’intérêt de l’enfant innu est issu d’une demande de Mme 

Vollant. Les thèmes de notre recherche (territoire-identité/famille) sont notamment mis en parallèle des 

recherches de Guay et de ses collègues menées avec des adultes innus de la communauté d’Uashat mak 

Mani-utenam au cours des dernières années.  La notion des adultes innus au sujet de  l’intérêt de l’enfant 

est issue de ces recherches. Enfin, la certification éthique de notre projet est inscrite dans la certification 

éthique de la professeure Guay et de ses projets. Cette certification éthique a été avalisée par les autorités 

de l’UQAM pour y intégrer notre recherche doctorale avec les jeunes innues.  

Selon Audoux et Gillet : « La recherche partenariale implique en effet un niveau important de coopération 

entre partenaires dans le processus même de production des connaissances103. » Ici, ce partenariat avec 

les responsables du Centre de santé et de services sociaux Uauitshitun et des intervenantes s’est 

notamment avéré lors du recrutement, de l’élaboration des rencontres, du contenu des questions, de leur 

animation et de la rétroaction à la suite de ces rencontres. 

Dumais spécifie au sujet de la recherche partenariale qu’il s’agit avant tout d’une  

mise en proximité et une mobilisation des chercheurs et des praticiens (partenaires) de façon 
à combiner leurs savoirs, leurs méthodes et leurs ressources pour réaliser des projets de 
recherche qui seront autant pertinents pour le milieu universitaire que pour le milieu de 
pratique104.  

Cette collaboration, ponctuée de négociations, doit s’échelonner à toutes les étapes de la recherche : de 

sa conception à sa diffusion 105 . Ce partenariat s’inscrit dans une relation d’interdépendance où les 

expertises respectives sont complémentaires et porteuses de retombées sociales106.  

 
102 https://chantier14adaj.openum.ca 
103 Christine Audoux et Anne Gillet, « Recherche partenariale et co-construction de savoirs entre chercheurs et 
acteurs : l’épreuve de la traduction », Revue Interventions économiques en ligne : 
http://journals.openedition.org/interventionseconomiques/1347 ; DOI : https://doi.org/10.4000/ 
interventionseconomiques.1347, à la p 3. 
104 Lucie Dumais, « La recherche partenariale au Québec : tendances et tensions au sein de l’université » (2011) 
SociologieS à la p 3, en ligne : <journals.openedition.org/sociologies/3747>. 
105 Anne-Marie Nolet et al., « L’interdépendance dans la recherche partenariale » (2017) 29 :1/2 Nouvelles pratiques 
sociales à la p 273.  
106 Ibid.  



 

79 

Pour Audoux et Gillet, malgré la complexité et le temps qu’elle nécessite, la recherche partenariale permet 

des retombées intéressantes en raison du travail de collaboration qui s’observe tout au long du processus :  

si la recherche partenariale peut paraître complexifier les activités de recherche, elle 
comporte aussi des enjeux forts liés aux usages sociaux et aux améliorations qu’elle peut 
apporter auprès des milieux professionnels et des acteurs partenaires. Elle ne vise en effet 
pas seulement une finalité concertée entre science et société, mais aussi une élaboration plus 
ou moins conjointe du processus de recherche lui-même107.  

À cet égard, toutes les étapes de la recherche ont été planifiées en étroite collaboration avec le partenaire 

et en accord avec les principes mis de l’avant dans la Boîte à outils des principes de recherche en contexte 

autochtone108. Nous avons donc collaboré et dialogué avec les responsables d’Uauitshitun en tant que 

partenaires actifs à toutes les étapes : de la conception à la validation des résultats. Cette manière de faire 

permet aux partenaires de s’approprier les données de la recherche et d’avoir leur mot à dire à chacune 

des étapes109. Gentelet et ses collaboratrices résument les bases nécessaires de la recherche partenariale : 

« une recherche partenariale repose sur la volonté de part et d’autre de jumeler deux types d’expertise. Il 

faut être à la fois intentionnel et flexible, afin de bien combiner la richesse de chaque expertise et de 

permettre de tirer le maximum du partenariat à chacune des étapes110 ». 

Inscrite dans une étude empirique de type qualitatif, et en regard du souci de collaboration continue et 

engagée avec le partenaire de la communauté, la recherche partenariale a semblé être la meilleure, voire 

la seule voie, à emprunter pour travailler avec les membres de la communauté innue et plus 

particulièrement avec les jeunes.  

Cependant, la recherche partenariale, peu importe sa forme, ne possède pas de techniques spécifiques111. 

La manière dont nous avons entamé les étapes de planification, d’action, de réflexion, d’interprétation et 

de diffusion a été empruntée à d’autres techniques que nous verrons plus loin. 

 
107 Audoux et Gillet, supra note 101 à la p 2. 
108 Suzy Basile, Nancy Gros-Louis, Karine Gentelet, Boîte à outils des principes de la recherche en contexte autochtone, 
3e éd, Commission de la santé et des services sociaux du Québec et du Labrador, Université du Québec en Abitibi-
Témiscamingue, Université du Québec en Outaouais et Réseau DIALOG, 2021, à la p 5.  
109 Ibid., à la p 5. 
110 Ibid., à la p 5.  
111 André Dolbec, « La recherche action », dans Benoît Gauthier, dir., Recherche sociale : de la problématique à la 
collecte des données, 4e éd, Québec, Presses de l’Université du Québec, 2004, à la p 528. 



 

80 

2.2.3 La recherche partenariale avec les Autochtones  

La recherche partenariale en contexte autochtone présente des avantages non négligeables. D’abord, elle 

assure un partage de pouvoir de type horizontal considéré comme une des principales conditions à 

respecter dans la recherche avec les Autochtones. De plus, elle permet, à condition de faire certains 

ajustements, de respecter les paramètres de la sécurisation culturelle en recherche.  

En contexte autochtone, la recherche partenariale commande une bonne connaissance du milieu de la 

part des chercheur.es. En ce sens, s’investir dans ce type de projet avec des Autochtones demande de 

développer une relation soutenue et égalitaire avec les partenaires et participantes afin d’acquérir un 

savoir quant aux particularités culturelles de la communauté. Cette connaissance préalable et cet 

investissement vont nécessiter de mener des projets en partenariat avec la communauté en plus de 

consulter et d’impliquer les membres dans la conception et la mise en œuvre du projet112.  

Le désir des chercheur.es de mieux comprendre les valeurs et les normes mises de l’avant par les peuples 

autochtones permet de s’adapter plus adéquatement aux méthodes de recherches et aux protocoles 

culturels préconisés par ces derniers113.  

Dans un article qui porte sur le paradigme autochtone en recherche, Ellington synthétise l’aspect 

participatif que doivent comporter les méthodes de recherche en contexte autochtone et les motivations 

de transformation sociale qui sous-tendent ces choix : « […] la méthodologie doit être relationnelle et il 

faut nécessairement opter pour des recherches dites participatives […]. Cette manière de faire sous-tend 

le principe que la recherche n’est pas sur un phénomène ou des personnes, mais plutôt pour quelque 

chose114. » 

Abondant dans le même sens, Shea et ses collègues soutiennent que la décolonisation de la recherche 

commence par la reconnaissance des torts causés par la colonisation et ses impacts sur l’histoire du 

Canada en développant de nouvelles manières de réfléchir à la collecte de données. La recherche 

 
112  Derek Jennings et John Lowe, « Photovoice : Giving Voice to Indigenous Youth » (2013) 11 :3 Pimatisiwin J 
Aboriginal & Indigenous Community Health 521, en ligne : <journalindigenouswellbeing.com/wp-
content/uploads/2014/02/15Jennings.pdf> ; A. Goodman, M. Snyder et K. Wilson, Exploring Indigenous youth 
perspectives of mobility and social relationships : A Photovoice approach. (2018) 62 : 3 The Canadian Geographer/Le 
Géographe Canadien, à la p 315. https://doi.org/10.1111/cag.12460.  
113 Bennett et Blackstock, supra note 34, à la p 6.  
114 Ellington, supra note 32, à la p 114. 

https://journalindigenouswellbeing.com/wp-content/uploads/2014/02/15Jennings.pdf
https://journalindigenouswellbeing.com/wp-content/uploads/2014/02/15Jennings.pdf
https://doi.org/10.1111/cag.12460


 

81 

partenariale fondée sur une approche communautaire leur apparaît comme un bon moyen de contribuer 

à atteindre cet objectif : « A community-based approach, which shifts communities from being 

“researched” to being partners in the process, is an example of such a strategy115. » 

Bennet et ses collaborateurs ont appliqué la notion de sécurité culturelle dans le contexte de leur 

recherche avec les membres des peuples autochtones, notamment sur le plan du partage équitable du 

pouvoir entre les chercheur.es et les participant.es : 

When applied in this project, cultural safety involved « respecting the worldviews of those 
being researched, recognizing their culturally-driven differences, and including these in the 
design of the research ». Applying the concept of cultural safety to research required that 
researchers regularly reflect on power relationships between academic and Indigenous 
research processes116.  

Développé au cours des années 1980 en Nouvelle-Zélande autour de soins offerts aux Maoris117, le concept 

de sécurisation culturelle tient compte de la culture, des valeurs, de l’histoire, de l’identité et des 

oppressions vécues par un peuple118. La sécurisation culturelle tente de consolider et de valoriser l’identité 

culturelle, tout en assurant la préservation et la protection de la culture et de la langue119. Dans le domaine 

de la santé et des services sociaux, on dira par exemple qu’il y a sécurisation culturelle : « quand les 

Autochtones sentent qu’ils peuvent faire confiance à leurs prestataires de soins 120  » et que ceux-ci 

valorisent et respectent leur identité culturelle. Une meilleure connaissance de ces particularités des 

intervenant.es ou des chercheur.es en contexte autochtone contribue à améliorer à la fois les conditions 

de vie des Autochtones, mais aussi les rapports entre allochtones et Autochtones121. Dans le cadre de cette 

 
115 Jennifer M. Shea et al., « Reflections from a Creative Community Based Participatory Research Project Exploring 
Health and Dody Image with First Nations Girls » (2013) 12 : 1 International Journal of Qualitative Methods à la p 275.  
116 Bennett et Blackstock, supra note 34, à la p 5. 
117  Carole Lévesque, « La sécurisation culturelle : moteur de changement social » (19 juin 2017), en ligne : 
Commission d’enquête sur les relations entre les Autochtones et certains services publics en ligne : 
<www.cerp.gouv.qc.ca/fileadmin/Fichiers_clients/Documents_deposes_a_la_Commission/P-038.pdf>. 
118 Carole Lévesque, « Promouvoir la sécurisation culturelle » (2015) 34 :2 Revue Droits & libertés à la p 16.  
119 Christiane Guay, Fanny Jolicoeur et Lisa Ellington (accepté), « Une gouvernance innue de protection de la jeunesse 
pour préserver et développer l’identité des enfants innus », Actes du Colloque international La jeunesse au carrefour : 
entre famille, communauté, État et société. Organisé par ADAJ (Accès au droit et à la justice) en collaboration avec le 
Partenariat de recherche séparation parentale, recomposition familiale, tenu les 23 et 24 mai 2019 à l’Université de 
Montréal. 
120 Commission de la santé et des services sociaux des Peuples autochtones du Québec et du Labrador, Un pas de 
plus vers l’autodétermination et le respect des droits des enfants et des familles des Peuples autochtones : Processus 
de consultation pour la réforme du Programme des services à l’enfance et à la famille des Peuples autochtones 
(SEFPN) : rapport final, Québec, CSSSPNQL, 2017, à la p 24.  
121 Lévesque, « Promouvoir» supra note 116 à la p 16. 



 

82 

thèse, nous nous sommes donc employée à comprendre en quoi consistait la sécurisation culturelle, mais 

surtout, nous avons tenté d’en appliquer les principes au meilleur de notre connaissance avec le partenaire 

de recherche (voir 2.2.6). 

2.2.4 Faire de la recherche avec les enfants 

De plus en plus de chercheur.es s’intéressent à la parole des enfants et des jeunes pour mieux comprendre 

leurs opinions quant aux phénomènes sociaux qui les concernent122. Ces jeunes acteur.trices sont les plus 

à même d’exprimer, en leurs mots, leur réalité et celle de leurs pair.es 123 . En effet, « beaucoup de 

chercheurs qui ont enquêté directement les enfants et les jeunes conviennent qu’ils disposent de capacités 

réflexives de haut niveau124 ». À cet égard, Danic et ses collègues expriment l’importance qui doit être 

portée à la parole des jeunes et aux aptitudes uniques qu’ils détiennent pour rendre compte de leur propre 

réalité en tant qu’acteurs sociaux « aptes à agir et à réagir aux situations qui leur sont faites125 ».  

Les recherches auprès des enfants, dans les domaines des sciences humaines, ont pris leur essor dans les 

années 1970-1980 126 , sous l’impulsion d’un courant encourageant la parole des jeunes. Ce type de 

recherche est apparu à la même période où fut adoptée, en 1989, la Convention internationale des droits 

des enfants qui, nous l’avons mentionné, prévoit à l’article 12 que l’enfant doit être entendu sur toutes 

décisions qui le concernent127. On commença alors à considérer véritablement les enfants et les jeunes 

« comme des acteurs sociaux compétents et comme des témoins fiables de leur monde qui peuvent aider 

les chercheurs à le comprendre128 ». Ainsi, depuis une cinquantaine d’années, un nombre grandissant de 

 
122  Shawn Renee Hordyk, « This Feels Like School ! Revisiting Assent and Motivation » in Research with Child 
Participants (2017) », (2017) 34 :6 Child and Adolescent Social Work Journal, à la p 583. 
123 Moriké Dembele et Ibrahima Traoré, « Enquêter avec et auprès des jeunes en difficulté en contexte africain : une 
démarche méthodologique par le bas » (2017) 18 Sociétés et jeunesses en difficulté, en ligne : 
<journals.openedition.org/sejed/8443#text>. 
124 Ibid.  
125 Isabelle Danic, Julie Delalande et Patrick Rayou, Enquêter auprès d’enfants et de jeunes : objets, méthodes et 
terrains de recherche en sciences sociales, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2006, à la p 11. 
126 Pierrine Robin, Hélène Join-Lambert et Marie-Pierre Mackiewicz, « Les recherches avec les enfants et les jeunes 
en difficulté́ : spécificités éthiques et méthodologiques » (2017) 18 Sociétés et jeunesses en difficulté à la p 1, en ligne : 
<journals.openedition.org/sejed/8282>. 
127 Ibid. 
128 Ibid. 

https://journals.openedition.org/sejed/8443#text


 

83 

recherches s’intéresse à la parole et aux réalités que vivent les mineur.es dans de multiples dimensions de 

leur existence129.  

La participation des enfants à l’élaboration de politiques publiques qui les concernent ne fait pas exception 

à cette tendance et a fait l’objet de recommandations publiées dans une recherche menée au Québec en 

2021. L’Institut national de recherche scientifique (INRS) a mis en lumière l’importance de mettre les 

jeunes à contribution lorsqu’il s’agit de prendre des décisions sur les politiques dont ils font l’objet130. À 

cet égard, Marie-Christine Pitre met en exergue l’importance de conscientiser les décideurs sur la 

nécessité de mettre les mineurs à contribution, afin qu’ils soient à même de défendre leurs propres droits 

et ceux de leurs pair.es :  

Il est nécessaire d’élever les droits des enfants dans la sphère des politiques publiques et c’est 
de la responsabilité des décideurs de travailler avec les jeunes afin de concevoir des espaces 
urbains qui respectent et concrétisent leurs droits. Cela permet de contribuer à leur bien-être, 
leur inclusion et leur participation dans la société131.  

S’il est convenu de reconnaître la nécessité d’inclure les jeunes dans la recherche et dans l’élaboration de 

politiques publiques qui les concernent, qu’en est-il de la recherche avec les enfants autochtones ? 

L’originalité et le caractère inédits de ce projet ont reposé sur fait d’aller sur le terrain afin de saisir la 

perception des enfants innus. Une telle démarche est inusitée puisqu’elle s’inscrit dans le cadre d’une 

thèse en droit. Il n’est pas rare que les études rattachées aux sciences humaines ou aux sciences de 

l’éducation reposent sur les témoignages et la participation des premières personnes concernées : ces 

données constituent le matériau premier de la recherche. Or, les études en droit font plus rarement l’objet 

de recherches empiriques où le point de vue des participant.es contribue à « construire » le droit ou les 

politiques publiques qui leur sont dévolues. Il est encore plus rare de solliciter des enfants autochtones 

pour y arriver. Pourtant, la littérature nous révèle que la voix des enfants autochtones gagne à être 

entendue, notamment en ce qui relève de leur protection.  

 
129 Isabel Côté, Kévin Lavoie et Renée-Pier Trottier-Cyr, La recherche centrée sur l’enfant. Défis éthiques et innovations 
méthodologiques, Québec, Presses de l’Université Laval, 2020, à la p 2. 
130 Marie-Christine Pitre, La participation des enfants dans les villes d’ici et d’ailleurs : Recension des initiatives 
inclusives pour soutenir les politiques de la Ville de Montréal, essai de maîtrise en mobilisation et transfert des 
connaissances, Université du Québec, INRS, 2021, à la p 19.  
131 Ibid., à la p 1.  



 

84 

Comme pour la recherche avec les enfants en général, l’importance de tenir compte et de façon spécifique 

du point de vue des enfants autochtones sur divers aspects les concernant a également fait son chemin 

dans les recherches qui portent sur la parole des enfants et des jeunes. Une étude de 2015 du Bureau 

international des droits des enfants insiste particulièrement sur la pertinence de recueillir la parole des 

enfants autochtones en matière de protection de l’enfance. Les auteurs insistent sur l’importance de les 

impliquer à toutes les étapes qui visent l’amélioration de leurs systèmes de protection afin d’assurer le 

bien-être des communautés inuites et des Premières Nations du Québec132. 

Le Bureau international des droits des enfants est également convaincu du bien-fondé de la recherche 

« avec les enfants autochtones (plutôt que sur eux) afin de mettre de l’avant leurs perspectives, de faire 

ressortir leurs forces, d’orienter l’intervention et éventuellement, de générer des changements sociaux 

dans leur intérêt supérieur133 ». 

La chercheuse Nathasha Blanchet-Cohen en arrive aux mêmes conclusions et considère qu’en 

s’intéressant davantage au point de vue des jeunes Autochtones, il devient possible de mieux saisir la 

manière dont ils composent avec leur réalité historique et culturelle, ce qui permet de mieux les soutenir 

à la lumière de ces connaissances134. 

Les auteur.es s’entendent sur certaines conditions à respecter dans la recherche auprès des mineur.es. 

L’une d’elles se rapporte au temps investi et à la relation authentique que les chercheur.es doivent 

développer avec eux. Cette confiance ou ce sentiment de sécurité vont certes se gagner par le temps 

investi, mais plus encore par la qualité de la relation et la transparence dans l’information transmise aux 

jeunes135. 

Une autre condition de réussite pour susciter l’intérêt des jeunes aux démarches de recherche suppose 

une grande flexibilité des chercheur.es136. Pour y arriver, Goodman évoque la possibilité de s’ajuster à 

 
132 Bureau international des droits des enfants, Les enfants autochtones du Québec : revue de littérature, Montréal, 
IBCR, 2015, à la p 85. 
133 Ibid., à la p 89. 
134 Natasha Blanchet-Cohen, Zora McMillan et Margo Greenwood, « Indigenous Youth Engagement in Canada’s 
Health Care » (2011) 9 :11 J Aboriginal & Indigenous Community Health, à la p 92. 
135  Séverine Euillet, « Enjeux psychologiques des supports utilisés en recherche auprès d’enfants accueillis en 
protection de l’enfance » (2017) para 14, 18 Sociétés et jeunesses en difficulté, en ligne : 
<journals.openedition.org/sejed/8287>. 
136 Goodman, supra note 110, à la p 317. 



 

85 

leurs besoins, entre autres en adaptant les horaires et les heures de rencontre, en acceptant de rencontrer 

certain.es participant.es individuellement ou en impliquant le groupe dans l’élaboration d’un code de vie 

dont les valeurs et les consignes leur serviront de guide à toutes les étapes du projet137.  

En définitive, les chercheur.es qui s’intéressent à la participation et à la parole des enfants, dont les 

Autochtones, conviennent de leur confiance en la pensée et au jugement des enfants, de même qu’aux 

différents moyens créatifs à mettre en place pour favoriser leur expression. Des intervenant.es et des 

chercheur.es de divers horizons sont également convaincu.es que si les conditions de recherche sont 

sécuritaires et propices pour les enfants, elles ont un réel potentiel d’amélioration de l’univers et des 

structures qui touchent et entourent ces derniers.  

2.2.5 Les sources documentaires en appui aux données de terrain 

Les œuvres littéraires, cinématographiques et artistiques des Innus ont revêtu une importance particulière 

dans ce processus de recherche doctorale. Ces sources documentaires ont permis d’alimenter la 

problématique, notre question de recherche et ont même influé sur la démarche méthodologique. La prise 

de parole publique des Innus, par l’entremise d’entrevues radio, de balados138 ou par des reportages 

journalistiques, a retenu notre attention de manière significative tout au long du processus. L’impossibilité 

de nous rendre sur le terrain, en raison des mesures sanitaires, nous a empêchée de développer certains 

apprentissages au contact des membres de la communauté. Cette embûche nous a amenée à développer 

des formes alternatives de connaissances concrètes et « de l’intérieur » sur la manière dont les Innus 

envisagent les questions relatives à la famille, au territoire, à la culture, à l’identité et à la place des enfants 

et des jeunes dans les communautés.  

Le recours à l’expression des Innus sous plusieurs formes et par divers médiums a comblé ce manque. En 

plus de nous inspirer des œuvres, que nous avons éventuellement présentées aux participantes lors des 

rencontres, nous avons visionné des documentaires de l’ONF portant sur la vie des Innus et des peuples 

autochtones de manière plus générale. Ainsi, nous avons notamment visionné certains documentaires 

 
137 Ibid.  
138 Marie-Andrée Gill et al., balado : Laissez-nous raconter : L’histoire crochie, 2020, Terre Innue et Radio-Canada, 
Marie-Andrée Gill et Joséphine Bacon, balado : Les mots de Joséphine, 2021, Terre Innue et Radio CKAU 
(https://socam.net/tipatshimun). 



 

86 

d’Alanis Obomsawin139 , de Pierre Perrault140 , de Kim O’Bomsawin141 , en plus d’innombrables courts 

métrages produits par le Wapikoni Mobile142. Les témoignages de Viviane Michel, de Mélissa Mollen 

Dupuis ou encore de Sipi Flamand touchant les questions de la famille, du territoire, de l’identité, de la 

place des jeunes ou encore l’importance des liens intergénérationnels chez les peuples autochtones nous 

ont apporté un éclairage supplémentaire et des points de vue incarnés à propos de ces enjeux.  

Certaines entrevues menées auprès de personnalités publiques portaient sur les mêmes thèmes que nous 

avions choisis et sur la jeunesse autochtone. Le contenu des témoignages corroborait à maints égards ce 

que les participantes ont partagé lors des rencontres. Ce fut notamment le cas à l’écoute de grandes 

entrevues menées par Kim O’Bomsawin auprès de Jennifer O’Bomsawin, Alexandre Bacon, Caroline 

Monnet et Constant Awashish143.  

En plus de la littérature grise qui porte sur les enjeux familiaux actuels des familles innues et des peuples 

autochtones, nous nous sommes intéressée à l’œuvre de Serge Bouchard, notamment par la lecture du 

Peuple rieur, coécrit avec Marie-Christine Lévesque144, puis de Jean-Paul Lacasse avec Les Innus et le 

territoire145 qui offrent chacun à leur manière un portrait historique sur l’évolution et les changements 

survenus depuis l’arrivée des colons dans la vie de ceux qu’on appelait autrefois les Montagnais.  

Quant aux œuvres littéraires innues, elles nous ont été particulièrement utiles comme point d’appui et de 

comparaison. Puisqu’il est généralement convenu que la littérature autochtone est en grande partie 

porteuse des vécus et des enjeux historiques et contemporains des Premiers peuples146, le recours aux 

 
139  Alanis Obomsawin, « On ne peut pas faire deux fois la même erreur », Alanis Obomsawin, 2016, en ligne : 
<onf.ca/film/on_ne_peut_pas_faire_deux_fois_la_meme_erreur/> et Alanis Obomsawin, « Les enfants », Alanis 
Obomsawin, 1972, en ligne : <onf.ca/film/enfants/> 
140 Pierre Perrault, « Le pays de la terre sans arbre ou le mouchouânipi », Paul Larose et Jacques Bobet, 1980, en 
ligne : <onf.ca/film/pays_de_la_terre_sans_arbre_ou_le_mouchouanipi/> et René Bonnière et Pierre Perrault, « Ka 
ke ki ku », Pierre Perrault, 1960, en ligne : <onf.ca/film/ka_ke_ki_ku/>. 
141 Kim O’Bomsawin, « Je m’appelle humain », Andrée-Anne Frenette, 2020, en ligne : <terreinnue.com/je-mappelle-
humain>.  
142  Wapikoni Mobile, « Collection de courts métrages », en ligne : <http://www.wapikoni.ca> et 
<evenementswapikoni.ca/collection-duvres>. 
143 Kim O’Bomsawin, « Laissez-nous raconter : Les grands entretiens », Terre Innue et Ici Radio-Canada Première, en 
ligne : < ici.radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/8347/laissez-nous-raconter-grands-entretiens>. 
144 Serge Bouchard et Marie-Christine Lévesque, Le Peuple rieur : hommage à mes amis innus, Montréal, Lux Éditeur, 
2017. 
145 Jean-Paul Lacasse, Les Innus et le territoire : Innu tipenitamun, Québec, Septentrion, 2004. 
146 Marie-Hélène Jeannotte, Jonathan Lamy et Isabelle St-Amand, dir., Nous sommes des histoires : réflexions sur la 
littérature autochtone, Montréal, Mémoire d’encrier, 2018, à la p 7. 



 

87 

récits de Naomi Fontaine, de Michel Jean, d’An Antane Kapesh ou encore de Joséphine Bacon a constitué 

des interlocuteurs et des reflets de la pensée adulte innue, en regard du discours porté par les jeunes. 

Ainsi, le recours aux œuvres autochtones nous a non seulement permis de composer avec les difficultés 

engendrées par la pandémie, mais aussi de rester attentive à la réalité des jeunes Innues à toutes les 

étapes de la recherche; de la préparation à la collecte des données, jusqu’à l’analyse.  Les précisions sur la 

méthodologie se trouvent approfondies au point 2.2.6.2. 

S’il est normalement plus indiqué de se référer à des sources scientifiques dans la rédaction d’une thèse 

de doctorat, il nous a semblé que, dans ce contexte, le fait de restituer la parole, les écrits ou les images 

créées par des membres des peuples autochtones au Québec est tout à fait pertinent et cohérent avec ce 

type de recherche. D’abord parce qu’il participe de la justice épistémique (2.2.5.1) et que les récits 

autochtones constituent une manière légitime de transmettre les savoirs (2.2.5.2).  

2.2.5.1 La justice épistémique comme vecteur de reconnaissance des voix autochtones  

Le recours à la parole et aux œuvres littéraires autochtones s’inscrit dans une dynamique qui relève de ce 

que l’on nomme tantôt la justice, tantôt l’injustice épistémique, en mettant en lumière les voix et les 

savoirs souvent marginalisés des peuples autochtones 147 . Mise au jour en 2007 par la philosophe 

britannique Miranda Fricker, l’injustice épistémique tente de requestionner les standards établis quant 

aux groupes traditionnellement désignés comme producteurs de savoirs148. Autrement dit, ce paradigme 

constitue un courant de pensée qui vise à décoloniser les savoirs et à remettre en question les normes de 

validité des connaissances scientifiques produites selon une hiérarchisation qui sous-tend que certains 

groupes sociaux seraient plus susceptibles d’obtenir une crédibilité sur le plan des connaissances149. 

Marion Carrel dira de ce paradigme que :  

l’une des formes d’injustice épistémique les plus caractéristiques est celle qui tient le manque 
de crédibilité de certains individus en tant qu’ils appartiennent à des groupes marginalisés 

 
147 Miranda Fricker, Epistemic Injustice : Power and the Ethics of Knowing, Oxford, Oxford University Press, 2007, à la 
p 9.  
148 Ibid. 
149 Baptiste Godrie et Marie Dos Santos, « Présentation : inégalités sociales, production des savoirs et de l’ignorance » 
(2017) 49 :1 Sociologie et sociétés, à la p 8.   



 

88 

dans la société ou considérés comme non-experts de la science ou de la politique publique 
explorée150. 

À l’instar de Fricker et Carrel, la chercheuse Amandine Catala précise que les personnes en situation de 

handicap, les personnes racisées et les Autochtones sont particulièrement susceptibles d’être confrontés 

à ces barrières au moment d’exercer leur « agentivité épistémique151 ». C’est également l’avis de Godrie 

et de Dos Santos qui, en adoptant le paradigme de la justice épistémique, se positionnent en faveur des 

personnes expertes de vécu plutôt qu’aux savoirs « experts » pour démontrer la complexité, l’aspect 

holiste et la diversité des points de vue pour produire une connaissance ancrée dans la réalité des 

populations concernées152. Interpréter ce qui nous arrive ne peut être uniquement académique. 

Pour contrer les standards de validité issus du monde universitaire, ouvrir la voie à la production de savoirs 

par des groupes qui n’y ont pas traditionnellement accès153 sous-tend par le fait même que ces multiples 

formes de savoirs peuvent être restituées par des médiums diversifiés154. Comme nous le rappellent 

Godrie et ses collègues, l’usage unique d’écrits universitaires participe de la stigmatisation épistémique :  

La structure du monde universitaire en elle-même avec ses normes d’écriture et de 
publication peut contribuer à produire des injustices épistémiques systématiques en excluant 
des formes de savoir qui ne se conforment pas au savoir propositionnel155. 

Inspirée de Gélineau et de ses collaboratrices, nous avons eu recours à une diversité de sources, incluant 

les sources dites scientifiques, pour mettre en lumière une complémentarité de connaissances entourant 

ce sujet de recherche :  

 
150 Marion Carrel, «Pluralité des savoirs et puissance des injustices épistémiques  : L’enjeu du pilotage et de la 
validation des démarches participatives» (2024) SociologieS, à la p 3.  
151 Actualités UQAM, « Pour une justice épistémique : Amandine Catala plaide pour une participation des groupes 
non dominants à la production et à la diffusion des connaissances » (30 novembre 2021), en ligne : 
<actualites.uqam.ca/2021/pour-une-justice-epistemique/>. 
152  Baptiste Godrie et Marie Dos Santos, dir., Injustices épistémiques, vol. 49, no 1, Montréal, Les Presses de 
l’Université de Montréal, printemps 2017, à la p 13.  
153 Christopher McAll, « Des brèches dans le mur : inégalités sociales, sociologie et savoirs d’expérience » (2017) 49 :1 
Sociologie et sociétés, à la p 110.  
154 Shiv Visvanathan, « La quête de justice cognitive » (traduit par Florence Piron), dans Florence Piron, Samuel 
Regulus et Marie Sophie Dibounje Madiba, dir., Justice cognitive, libre accès et savoirs locaux : pour une science 
ouverte juste, au service du développement local durable, Québec, Éditions science et bien commun, 2016, en ligne : 
<scienceetbiencommun.pressbooks.pub/justicecognitive1/chapter/en-quete-de-justice-cognitive/>. 
155 Baptiste Godrie et al., « Injustices épistémiques et recherche participative : un agenda de recherche à la croisée 
de l’université et des communautés » (2020) 13 :1 Gateways: International Journal of Community Research and 
Engagement à la p 6.  



 

89 

By combining various types of knowledge and expertise other than academic, we endeavoured 
to highlight patterns and themes, which otherwise would have remained diffuse; explore the 
high-lighted variations of these patterns; focus attention on the stories associated with them, 
pointing to new fields to explore; and finally, explore how these results shake up not only social 
knowledge but also experiential and practical knowledge156.  

Ainsi, en mettant de l’avant d’autres sources et d’autres interlocuteur.trices que ce qu’il est 

habituellement convenu de faire dans la confrontation des résultats avec la littérature, nous suggérons 

que le documentaire, l’oralité et la littérature de fiction autochtone sont susceptibles de mener à la 

connaissance scientifique, mais plus encore, à une connaissance respectueuse des savoirs qui soit 

susceptible de bénéficier aux communautés157.  

Compte tenu de la sous-représentation des Autochtones dans le domaine de la recherche universitaire, il 

nous apparaît d’autant plus avisé d’amplifier la voix des peuples autochtones sans l’entremise de tiers 

auteurs158. À cet égard, la chercheure et militante autochtone pour les droits des enfants, Cindy Blackstock, 

invite les chercheur.es à emboîter le pas à partir des expériences vécues :  

Don’t just publish another paper ; eighty-five per cent of journal articles don’t get read, let’s 
do something and express ourselves in ways people can actually understand. And listen to the 
lived experience, get behind the community159.  

À l’instar de Blackstock, la chercheuse autochtone Robin Wall Kimmerer insiste sur la dimension intelligible 

que doit revêtir la connaissance. Elle invite ses étudiant.es à jumeler les savoirs et méthodes autochtones 

à la science académique :  

To be heard, you must speak the language of the one you want to listen. So, back at school, I 
propose the idea as a thesis project to my graduate student Laurie. Not content with purely 

 
156Lucie Gélineau et Sophie Dupéré et al., « Participatory action research : The woven collective analysis approach to 
recognize experiential knowledge of poverty » (2024) 22 :1 Action Research 32 en ligne : <gelineau-et-al-2023-
participatory-action-research-the-woven-collective-analysis-approach-to-recognize-experiential.pdf> à la p 4. 
157  Cathy Fournier et al., « Systemic disruptions : decolonizing indigenous, research ethics using indigenous 
Knowledges » (2023) 19 :3 Research Ethics, à la p 326. 
158 Linda Tuhiwai Smith, Decolonizing Methodologies : Research and Indigenous Peoples, 3e éd, Londres, Zed Books, 
2021, à la p 82.  
159 Becky Rynor, « “Don’t just publish another paper. Let’s do something,” says scholar-advocate Cindy Blackstock » 
(5 avril 2023), en ligne : <universityaffairs.ca/features/feature-article/dont-just-publish-another-paper-lets-do-
something-says-scholar-advocate-cindy-
blackstock/?mibextid=5zvaxg&fbclid=IwAR0DZ0KFiHAQLGVa7iZ2maLOm4aBfaevBpiU10TiStYPjZ-03x3yqOF5_EU>. 



 

90 

academic questions, she had been looking for a reaserch project that would, as she said, 
« mean something to someone » instead of just sitting on a shelf160.   

Ainsi la justice épistémique permet de diversifier les voix en démontrant que la connaissance et les formes 

par lesquelles elle se déploie sont plurielles et légitimes et ne proviennent pas uniquement de sources 

jusqu’alors dites savantes.  

2.2.5.2 Les récits autochtones comme mode de transmission des savoirs 

Dans le contexte de cette recherche avec les Innus et en regard du concept de justice épistémique, il nous 

est apparu incontournable d’avoir recours à la littérature autochtone, et ce, même à travers les œuvres et 

récits de fiction. En effet, la fiction constitue un outil privilégié pour représenter les réalités autochtones, 

tant sur le plan historique que dans une perspective contemporaine. 

La cinéaste Mohawk, Sonia Bonspille Boileau parlera, à cet égard, de souveraineté narrative qui offre aux 

Autochtones la possibilité de raconter : « leurs propres histoires et leurs visions du monde d’une manière 

qui leur est fidèle161 ». À l’occasion d’une conférence tenue à l’Université de Montréal, Bonspille Boileau 

exprimait l’importance pour les Autochtones d’emprunter la fiction « pour raconter des histoires qui 

existent ». Ayant notamment employé ce procédé à travers la série Pour toi Flora162 et préalablement dans 

le long métrage Le Dep163, l’artiste se faisait la porte-parole des Autochtones : « Il faut se réapproprier nos 

histoires à notre image, on a le pouvoir de la raconter de manière authentique [… nos œuvres doivent 

participer à changer les façons dont on voit les Autochtones164 ». 

Pour les Premiers peuples, le récit constitue la manière la plus efficace de partager leurs valeurs et leur 

manière de voir le monde165. Dans ce contexte, il est d’autant plus injustifié de délégitimer la valeur 

 
160 Robin Wall Kimmerer, Braiding sweetgrass : Indigenous Wisdom, Scientific Knoledge, and the Teatching of Plants, 
Milkweed Editions, 2013, à la p 158.  
161 https://www.mikana.ca/wp-content/uploads/2022/08/Mikana_Aide-memoire_web.pdf à la p 24. 
162 Sonia Bonspille Boileau https://ici.tou.tv/pour-toi-flora. 
163 https://en.wikipedia.org/wiki/Le_Dep. 
164 Sonia Bonspille Boileau, 31 mars 2025, allocution lors de La conférence intitulée Les femmes autochtones : rôle, 
enjeux et représentation médiatique, tenue à l’Université de Montréal. 
165 Lee Maracle,« Oratoire :Accéder à la théorie », dans Marie-Hélène Jeanotte, Jonathan Lamy et Isabelle St-Amand, 
dir., Nous sommes des histoires, réflexions sur la littérature autochtone, Montréal, Mémoire d’encrier, 2018, à la p 
30-40. 

https://www.mikana.ca/wp-content/uploads/2022/08/Mikana_Aide-memoire_web.pdf


 

91 

scientifique de leurs récits au profit des littératures occidentales. Maracle fait état de cette hiérarchisation 

imposée par les intellectuels européens : 

Il circule chez les intellectuels européens une idée étrange selon laquelle la théorie se 
distingue du récit, et donc qu’il faut utiliser un ensemble différent de mots selon qu’on veut 
« prouver » une idée ou « l’illustrer ». La subjectivité ne remet pas en question la légitimité 
du savoir et de sa transmission ; au contraire, le savoir est intrinsèquement lié aux 
« interactions humaines »166.  

Jusqu’à tout récemment, les écrits autochtones ne revêtaient pas de légitimité équivalente à ceux des 

allochtones aux yeux de la société majoritaire167. Encore aujourd’hui, la valeur scientifique de la littérature 

autochtone produite en dehors des milieux universitaires se bute aux critères théoriques imposés par la 

littérature occidentale. St-Amand déplore cette mise à l’écart des écrits autochtones :  

Les littératures autochtones ne peuvent être pensées uniquement à partir des théories 
littéraires occidentales, puisque ces dernières privilégient les critères d’évaluation 
occidentaux, ce qui a pour effet d’éluder le discours critique et la tradition littéraire 
autochtone, ce qui perpétue l’impression selon laquelle il n’existerait pas de traditions 
intellectuelles autochtones et laisse entendre que ces littératures viendraient se greffer à 
partir de rien à la tradition littéraire occidentale168. 

Afin de reconnaître la valeur scientifique des voix autochtones, St-Gelais suggère d’utiliser le médium de 

la littérature. En premier lieu pour offrir une tribune aux Premiers peuples eux-mêmes, mais aussi pour en 

permettre la découverte à l’ensemble du peuple québécois : 

Collaborer, écouter, s’assurer que les communautés ont accès au savoir qui émane d’elles et 
qui les concerne, faire en sorte que les institutions qui les représentent participent à titre égal 
à l’étude et à la diffusion des connaissances, œuvrer à une collaboration juste et entière, 
transmettre aux jeunes les points de vue, le patrimoine et les œuvres qui sont les leurs tout 
en permettant au lectorat québécois et francophone d’en découvrir et d’en mesurer la 
richesse169. 

Aux premières loges des réalités vécues par leurs nations respectives, les membres des peuples 

autochtones sont nécessairement les mieux outillé.es pour amener une dimension juste de leur réalité 

 
166 Lee Maracle, « Oratoire :Accéder à la théorie », dans ibid. à la p 30-40. 
167 Myriam St-Gelais, Une histoire de la littérature innue, Montréal, Imaginaire Nord et Uashat, Institut Tshakapesh, 
2022, à la p25. 
168 Isabelle St-Amand, « Discours critique pour l’étude de la littérature autochtone dans l’espace francophone du 
Québec » (2010) 35 :2 Études littéraires canadiennes, aux pp 36-37. 
169 St-Gelais supra note 165 aux pp XX et XXI.  



 

92 

historique, sociale et politique170. Se référant aux écrits de Womack, St-Gelais parle du lien inextricable 

entre les écrivain.es autochtones et leur communauté dont les écrits feraient partie : « d’un ensemble 

complexe de connaissances reliées à la culture, aux territoires et à leur défense171 ». 

À cet égard, l’œuvre de Naomi Fontaine nous est apparue particulièrement à propos pour valider nos 

résultats sur la parole des jeunes en leur permettant de dialoguer avec le point de vue des adultes innus. 

Se posant comme l’une des porte-parole de son peuple, Fontaine met en contexte l’importance qu’a 

revêtue à ses yeux l’adaptation de son livre Manikanetish au théâtre en 2023 : « Nous [les Innus] avons 

été longtemps analysés, sans que jamais personne ne se donne la peine de nous connaître172. » À propos 

des scientifiques, elle ajoute dans Shuni que malgré plusieurs années de recherche, d’écoute et de respect, 

il est impossible pour quelque anthropologue de tout connaître sur une culture étrangère : « je suis Innue. 

Je connais mon peuple, ses blessures, ses besoins. Je crois que je suis tout de même la mieux placée pour 

parler de ma communauté173. »  

L’œuvre de Fontaine pose un regard adulte et contemporain sur la communauté d’Uashat mak Mani-

utenam et particulièrement sur sa jeunesse. Elle-même originaire d’Uashat et œuvrant au sein de sa 

communauté, le point de vue sincère et exempt de voile qu’elle porte sur son peuple s’avère 

particulièrement pertinent pour valider ou pour s’inscrire dans un rapport équitable avec le propos des 

jeunes que nous avons rencontrées174. Chartier ajoute que malgré la dimension fictive de l’œuvre de 

Fontaine, son contenu constitue un apport documentaire et social considérable « des mondes transmis 

par la fiction175 ». 

En plus des écrits de Naomi Fontaine, les éléments d’analyse et de discussion sont également abordés en 

référence à d’autres auteur.es ou intervenant.es issu.es des Premiers peuples qui se sont exprimé.es 

 
170 Craig S Womack, Red on Red : Native American Literacy Separatism, Minneapolis, University of Minnesota Press, 
1999, à la p 206.  
171 St-Gelais, supra note 165 à la p 36.  
172 Luc Boulanger, « Chant d’amour et de fierté », La Presse (10 mars 2023), en ligne : <lapresse.ca/arts/theatre/2023-
03-10/critique-de-manikanetish/chant-d-amour-et-de-
fierte.php?utm_source=dialoginsight&utm_medium=infolettre&utm_campaign=DI_Manika_critiques_BA_2023031
5>. 
173 Naomi Fontaine, Shuni, Montréal, Mémoires d’Encrier, 2020, à la p 132.  
174 Marie-Ève Vaillancourt, « Un héritage à habiter : Lecture géopoétique de Kuessipan/ À toi et de Puamun, le rêve, 
de Naomi Fontaine » (2017) 47 :1 Recherches amérindiennes au Québec, à la p 25. 
175 Daniel Chartier, « La réception critique des littératures autochtones. Kuessipan de Naomi Fontaine », dans Gilles 
Dupuis et Klaus-Dieter Ertler, dir., À la carte : le roman québécois (2010-2015), Frankfurt am Main, Peter Lang, 2017, 
167 aux pp 177-178. 



 

93 

oralement ou à l’écrit à propos des thèmes (le territoire, la famille, la culture/identité) discutés avec les 

jeunes que nous avons rencontrées. 

Nos raisons de mobiliser la littérature autochtone sont bien résumées par l’écrivaine et universitaire 

autochtone, Lee Maracle : « le récit s’avère le moyen le plus sensé et le plus convaincant de présenter les 

pensées et les valeurs qu’un peuple a pu accumuler176 ». Dans la revue Recherche amérindienne au Québec, 

la chercheure Isabella Huberman résume la pensée de Maracle voulant qu’il n’existe pas de distinction 

claire entre la théorie et le récit : les histoires et les théories se situent sur le même plan de production de 

savoir. Selon Maracle, « une histoire, qu’elle vienne du quotidien ou de la poésie est préférable à une 

théorisation hors du contexte de l’expérience177 ».  

2.2.5.3 Le choix des œuvres autochtones comme outils d’analyse 

Il importe à ce stade d’expliquer le choix des œuvres. Nous l’avons vu, l’incursion dans l’univers autochtone, 

et particulièrement innu, par l’entremise du documentaire ou de la fiction, visait en partie à combler un 

manque, soit l’impossibilité de séjourner sur le terrain de la recherche en raison des contraintes relatives 

à la pandémie de COVID-19 qui sévissait au moment de notre recherche. Mais plus encore, nous 

cherchions des interlocuteur.trices crédibles pour analyser les propos des jeunes à l’aune de savoirs et de 

propos similaires aux leurs. Pour y parvenir, nous nous sommes donc mise en mode veille systématique à 

propos de tout ce qui se produisait et s’était produit au Québec depuis les années 2010 par les 

Autochtones et qui étaient susceptibles de faire écho aux thèmes abordés avec les jeunes. Autant sur les 

moteurs de recherche traditionnels178 que sur les sites comme Espaces autochtones179 ou encore dans les 

collections de courts métrages180 , nous avons utilisé les mots clés et recherché les thèmes qui rejoignaient 

ceux au cœur de la recherche notamment : enfants autochtones, territoire, famille, culture, identité, 

intérêt de l’enfant, etc. À l’affût des nouveautés en matière de littérature autochtone, ces dernières 

années, nous avons « lu autochtone » bien au-delà du mois de juin comme le suggère le mouvement181. 

 
176 I. Huberman, « Compte rendu de [Nous sommes des histoires : réflexions sur la littérature autochtone, Marie-
Hélène Jeannotte, Jonathan Lamy et Isabelle St-Amand, dir., Montréal, Mémoire d’encrier, 2018, 276 p.] » (2019) 
49 :1 Recherches amérindiennes au Québec, à la p 97 en ligne : https://www-erudit-
org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/fr/revues/raq/2019-v49-n1-raq05082/1066765ar.pdf à la p 97. 
177 Ibid., à la p 97.  
178 Site de la bibliothèque de l’UQAM, Google scholar, Google. 
179 https://ici.radio-canada.ca/espaces-autochtones. 
180 https://evenementswapikoni.ca/. 
181 https://www.jelisautochtone.ca/ 

https://www-erudit-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/fr/revues/raq/2019-v49-n1-raq05082/1066765ar.pdf%20à%20la%20p.%2097
https://www-erudit-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/fr/revues/raq/2019-v49-n1-raq05082/1066765ar.pdf%20à%20la%20p.%2097


 

94 

En plus d’écouter les balados, téléséries (en français et en anglais)182, sans oublier les films de fiction ou 

documentaires183 dont les thématiques étaient en tout ou en partie en corrélation avec les sujets traités 

lors des rencontres avec les jeunes. Bien que chaque nation autochtone ait ses propres codes et 

particularités, les thèmes du territoire, de la famille et de la culture/identité présentent des similitudes 

d’un groupe à l’autre. Ces points communs nous ont permis d’affiner notre compréhension de la façon 

dont ces dimensions sont perçues par les communautés en général et pour les Innus en particulier. 

Enfin, bien que nous soyons soucieuse de mettre les écrits et la parole des Autochtones au premier plan 

pour poser un regard sur les résultats, nous ne faisons pas l’impasse sur les travaux que d’autres 

chercheur.es allié.es ont menés avant nous sur des thématiques similaires à celles qui font l’objet de nos 

travaux. Ainsi, parmi les sources documentaires complémentaires à notre terrain de recherche, nous avons 

abondamment puisé dans les écrits scientifiques produits par Guay et ses collègues dont les travaux de 

recherche se sont déroulés au sein de la communauté d’Uashat mak Mani-uteam sur les thèmes que nous 

avons abordés avec les jeunes Innues.  

À la suite de notre terrain de recherche réalisé en 2021 et à une première analyse (à partir des rencontres 

avec les jeunes Innues), un ouvrage traitant des jeunesses autochtones au Québec est paru en 2024 sous 

la direction de la professeure Natasha Blanchet Cohen et de la doctorante d’origine Wendat Véronique 

Picard184. Ce livre, malgré qu’il ne se penche pas spécifiquement sur le point de vue des jeunes au sujet de 

l’intérêt de l’enfant, a, par ailleurs, constitué un outil complémentaire pour analyser nos résultats. Certains 

propos des participantes se reflètent dans le discours des jeunes Autochtones mis de l’avant dans cet 

ouvrage. Qu’il s’agisse de l’attachement au territoire, de la sauvegarde des langues autochtones, de 

l’importance des liens intergénérationnels ou de la nécessité que soit entendue la voix des jeunes, les 

recherches menées avec « les jeunesses autochtones du Québec » corroborent et consolident nos 

constats.  

Enfin, nous nous sommes intéressée à la littérature scientifique accessible sur les bases de données 

universitaires185 en y recherchant les mêmes mots clés mentionnés précédemment.  

 
182 https://aptnlumi.ca/#/https ://ici.radio-canada.ca/ohdio, https ://ici.tou.tv/ 
183 Guillaume Sylvestre, Matimekush (2023), 52 m, https://www.onf.ca/. 
184 Natasha Blanchet Cohen et Véronique Picard, Les jeunesses autochtones au Québec, décolonisation, fierté et 
engagement, PUL, Mondes Autochtones, 2024. 
185 https://bibliotheques.uqam.ca 

https://ici.radio-canada.ca/ohdio
https://www.onf.ca/


 

95 

Ces sources documentaires ont été intégrées aux résultats par une mise en dialogue entre les propos des 

jeunes et ce qui est ressorti de ces sources à propos des mêmes thèmes.  

2.2.6 Mise en œuvre de la recherche 

La réalisation de cette recherche a été grandement facilitée par le partenariat de recherche entre la 

communauté innue et la professeure Guay. Cette collaboration a fortement contribué à déterminer le 

choix du terrain de recherche. À titre d’assistante de recherche, nous avons visité à quelques reprises la 

communauté et avons développé une compréhension des différents aspects du contexte sociopolitique 

et économique, des caractéristiques démographiques de la population et de son mode de vie. Tous ces 

éléments apparaissent comme des facteurs ayant facilité la réalisation de cette recherche. Enfin, 

rappelons que la volonté d’associer les enfants à la réflexion découle d’une préoccupation formulée par la 

responsable du Centre de santé et de services sociaux de la communauté. Par le fait même, l’accès au 

terrain nous était déjà assuré, de même que la légitimité et la pertinence du projet pour l’ensemble des 

acteur.trices de ce partenariat. Mais plus encore, la dimension relationnelle et la collaboration avec les 

adultes innues ont été fondamentales dans la réalisation de cette recherche.  

La prochaine partie porte sur les modalités de mise en œuvre de la recherche, en particulier de la collecte 

de données auprès de jeunes Innues. La première partie retrace les changements que nous avons dû 

opérer en raison de la crise sanitaire (2.2.6.1). La seconde porte sur la méthode de collecte de données 

retenue (2.2.6.2). La dernière décrit les aspects associés précisément à la collecte de données (2.2.6.3).  

2.2.6.1 Les aléas de la pandémie 

Nous avons déjà expliqué que la recherche participative avec les peuples autochtones requière une 

présence soutenue sur le terrain. Cette présence est nécessaire pour acquérir une connaissance du milieu 

et de ses particularités, afin d’établir de rapports de confiance avec les participant.es, mais aussi avec les 

partenaires locaux186. Ces étapes signifient un investissement temporel et organisationnel187 important. 

De même, la flexibilité constitue un atout de taille, non seulement chez les participant.es, mais également 

 
186 Bennett et Blackstock, supra note 34, à la p 2.  
187 Maïtena Armagnague-Roucher et Isabelle Rigoni, « Saisir le point de vue de l’enfant. Enquêter sur la participation 
socioscolaire des élèves migrants » (2016) 20 Recherches qualitatives, à la p 324, en ligne : <recherche-
qualitative.qc.ca/documents/files/revue/hors_serie/HS-20/rq-hs-20-armagnague-rigoni.pdf>. 



 

96 

chez les partenaires communautaires qui doivent, en plus de prendre part à la recherche, poursuivre la 

prestation des services dans leurs communautés188.  

Or ces principes n’ont pu être rencontrés comme prévu. Bien que nous ayons déjà effectué quelques 

séjours au sein de la communauté dans le cadre de la recherche principale sur la gouvernance innue en 

protection de la jeunesse, la connaissance approfondie du terrain, des partenaires et des jeunes n’a pu se 

faire de façon optimale par une présence physique et soutenue dans la communauté lors de la cueillette 

de données. Les circonstances sanitaires hors de notre contrôle ont imposé de nombreux 

réaménagements, beaucoup de flexibilité, de patience et de créativité.  

Au début de la démarche, il était convenu d’avoir recours à la méthode Photovoice pour soutenir la collecte 

de données. La méthode qualitative et participative Photovoice emploie la photographie et la narration 

comme outil d’expression qui permet de susciter la prise de pouvoir des participant.es et d’opérer des 

changements sociaux au sein de leur groupe ou de leur communauté189.  

Or, il a fallu mettre le projet en veilleuse. Il était autorisé, pendant quelques mois à l’été 2020, de voyager 

entre les régions du Québec et de rassembler quelques personnes à l’intérieur des maisons, mais les règles 

ne furent pas les mêmes dans la plupart des communautés autochtones. À Uashat mak Mani-utenam, à 

l’instar d’autres communautés, on a redoublé de prudence pour protéger tous ses membres, dont les 

Aîné.es. La communauté a rouvert ses portes aux non-résident.es à la mi-juin 2021, alors que l’ensemble 

des régions du Québec était « en zones jaunes ou vertes ». Avant cette date, des guérites étaient postées 

à l’entrée des deux communautés (Uashat et Maliotenam) et tous les non-résident.es ou toute personne 

arrivant d’une autre région devait effectuer une quarantaine et se prêter à des tests de dépistage.  

En décembre 2020, nous avons tenté, en accord avec le partenaire de recherche, d’ajuster notre stratégie 

méthodologique, autour du photovoice, en proposant des modalités de rencontres virtuelles et 

individuelles. Les jeunes membres du Comité Puamun mak Uitsheukan, dont la mission était la défense 

des droits des enfants de la communauté, avaient démontré leur intérêt à participer au projet. Or, lors de 

la première entrevue prétest réalisée en janvier 2021, la participante a émis des réserves quant à l’idée 

 
188 Ibid.  
189 Lyne Douville et al., « La démarche Photovoice à titre d’outil de changement social auprès des jeunes de la rue » 
(2017) 145 Intervention à la p 45, en ligne : Revue Intervention <revueintervention.org/wp-
content/uploads/2017/05/ri_145_2017.1_douville_et_al.pdf>.  



 

97 

d’aller prendre des photos seule dans la communauté : elle ne savait pas quoi photographier à propos des 

thèmes et s’est dite finalement moins motivée à participer au projet.  

À la suite de cette rencontre, nous avons discuté avec les partenaires innus et l’intervenante du comité et 

il est devenu évident que l’idée d’un Photovoice en mode individuel avec une prise de photos extérieures 

n’était pas une option judicieuse. Nous avons convenu qu’étant donné la saison d’hiver, et notre incapacité 

à les accompagner et à les réunir (toujours en raison de la COVID-19), il valait mieux penser à une autre 

stratégie.  

2.2.6.2 L’entrevue de groupe et le groupe de parole 

En février 2021, de retour à notre table à dessin, nous nous sommes mise à la recherche d’une méthode 

de groupe plus adéquate pour les circonstances, en laissant tomber la photographie comme principale 

source de données. Les objectifs de la recherche sont restés les mêmes, mais la stratégie de collecte de 

données a été modifiée pour être davantage en harmonie avec la réalité des jeunes et le contexte 

entourant la pandémie. 

À la suite de discussions avec le partenaire, nous avons opté pour la technique de l’entrevue de groupe 

(toujours en mode virtuel) à laquelle nous avons greffé certains éléments de la technique des groupes de 

parole 190 . Cette option a également été validée avec les jeunes en mars 2021, avant d’entamer la 

démarche avec les participantes du Comité Puamun qui compose une partie de notre échantillon. Nous y 

reviendrons. 

Avant de détailler la manière de collecter les données auprès des participantes, nous ferons un survol des 

conditions que les chercheur.es jugent les plus propices pour effectuer des rencontres de groupes avec 

des jeunes. 

 
190 Garine Papazian-Zohrabian, Caterina Mamprin, Vanessa Lemire, Alyssa Turpin-Samson et Ray Aoun, Mener des 
groupes de parole en contexte scolaire, guide pour les enseignants et les professionnels. 2018 en ligne : 
https://sherpa-recherche.com/wp-content/uploads/Mener-des-groupes-de-parole-en-contexte-scolaire.pdf) . 
Joelle Papillon, « La solidité des filles chez Naomi Fontaine » (2019) 119 Tangence 41, <doi.org/10.7202/1065667ar>. 



 

98 

Reconnue comme une technique de collecte polyvalente, l’entrevue de groupe est facilement 

complémentaire à d’autres méthodes qualitatives ou quantitatives191. Une étude datant de 2020192, sur 

l’utilisation de l’entrevue de groupe avec les jeunes, fait état des avantages et des défis. L’un des éléments 

d’intérêt soulevé par les auteurs consiste en « la richesse et la profondeur » de l’information recueillie qui, 

grâce aux interactions entre les membres du groupe, permet de récolter davantage de données que la 

somme des contenus réunis à la suite d’une succession d’entrevues individuelles193.  

Utilisée auprès des jeunes, l’entrevue de groupe saisit de manière plus approfondie leur point de vue et la 

façon dont ils comprennent les enjeux relatifs à la recherche donnée. Positionnées en tant que premières 

personnes concernées, elles deviennent alors les plus aptes à dépeindre et à témoigner de leur réalité194. 

L’entrevue de groupe permet aussi la dilution du pouvoir entre les adultes et les participant.es et entre les 

participant.es eux-mêmes. Le fait d’être plus nombreux enlève un certain poids sur les épaules des jeunes. 

Ils peuvent s’exprimer à leur rythme et ont moins le réflexe de formuler des réponses « parfaites » pour 

répondre aux attentes des adultes. Cette pression étant diminuée, les jeunes peuvent généralement 

s’exprimer plus librement et sincèrement dans une ambiance empreinte de collégialité195.  

Pouliot et ses collaboratrices précisent que le fait d’être en groupe rendrait les jeunes plus à l’aise de parler 

de sujets sensibles, notamment les problèmes qu’ils peuvent vivre au sein de leurs familles. Le fait 

d’aborder ces sujets en groupes leur fait parfois réaliser qu’ils ne sont pas seuls et qu’il y a une certaine 

normalité à vivre des difficultés familiales, même particulièrement pénibles. Il n’est d’ailleurs pas rare 

qu’un esprit d’entraide naisse dans le groupe à la suite de ces échanges196. Tous ces éléments concordent 

particulièrement avec les objectifs de la recherche partenariale dont nous avons discuté plus tôt et 

répondent aux impératifs de souplesse et de partage égalitaire de pouvoir qui doivent régner dans les 

recherches avec les enfants et les jeunes, dont les jeunes Autochtones.  

 
191 Ève Pouliot, Danielle Maltais, Geneviève Côté, Anne-Lise Lansard, « Donner une voix aux jeunes à la suite d’une 
catastrophe : enjeux et stratégies concernant l’utilisation de l’entrevue de groupe comme technique de collecte de 
données », dans Isabel Côté, Kévin Lavoie, Renée-Pier Trottier-Cyr, dir., La recherche sur l’enfant : défis éthiques et 
innovations méthodologiques, Québec, Presses de l’Université Laval, 2020, 413, à la p 416. 
192 Ibid. 
193 Ibid., à la p 416. 
194 Ibid., à la p 416. 
195 Ibid., à la p 417. 
196 Ibid., à la p 417. 



 

99 

Quant aux défis qu’il est possible de rencontrer lors des entrevues de groupe, les auteurs soulignent la 

possible présence « de comportement inhibé ou, à l’inverse, perturbateur d’un enfant 197  ». Ces 

comportements possibles pourraient porter certains jeunes à moins participer ou à se rallier 

systématiquement à l’opinion des participant.es plus volubiles. Nous verrons l’importance d’être à 

l’écoute et d’offrir des outils d’expression alternatifs pour s’assurer que tous et toutes soient à l’aise et 

que leur point de vue puisse s’exprimer librement. 

Au sujet de la composition du groupe, on recommande de ne pas excéder 6 à 8 jeunes. En ce qui a trait à 

la durée des rencontres pour les enfants d’environ 14 ans, les avis divergent, mais de manière générale il 

n’est pas recommandé de mener des rencontres de moins de 60 minutes et de ne pas excéder les 90 

minutes198. Quant à la mixité, les auteurs soulignent que certaines thématiques sont plus susceptibles 

d’inhiber les participant.es selon les sujets abordés199. 

Nous avons aussi puisé quelques éléments à la technique des groupes de parole qui favorise les échanges 

verbaux, tout en offrant un espace de créativité aux participant.es. L’objectif premier du groupe de parole 

vise la prise de parole libre de toutes les personnes participantes sur une même thématique. L’écoute doit 

se faire dans le respect du droit de parole de chacun.e, le non-jugement face aux propos tenus par les 

autres et ne constitue pas une forme d’évaluation ni une thérapie de groupe. Issues d’approches 

psychopédagogiques et psychosociales, les recherches entourant la technique du groupe de parole 

insistent sur l’importance de mobiliser des outils créatifs comme forme d’expression en support aux 

espaces d’expression verbale, notamment par le dessin. Le modèle de groupe de parole qui nous a inspirée 

a été développé par des professionnel.les en éducation qui voulaient mener une recherche-action avec de 

jeunes réfugiés syriens200. À la suite de cette recherche, l’équipe a développé un modèle de rencontres 

adapté à des groupes scolaires d’âge primaire et secondaire en collaboration avec un groupe de recherche 

multidisciplinaire en éducation.  

La méthode du groupe de parole est une forme très souple d’entrevue de groupe et permet de s’adapter 

au contexte, à la composition des participant.es et d’y intégrer, si les participant.es le souhaitent, certaines 

 
197 Ibid., à la p 418 
198 Ibid., à la p 422. 
199 Ibid., à la p 421. 
200 Garine Papazian-Zohrabian, « Les jeunes réfugiés et les enfants de la guerre à l’école québécoise », dans Maryse 
Potvin et al., dir., La diversité ethnoculturelle, religieuse et linguistique en éducation : Théorie et pratique, Montréal, 
Fides Éducation, 2016, 183. 



 

100 

formes d’expression créative, littéraire ou artistique. Dans le cadre de cette recherche, nous avons retenu 

certains éléments de ce guide et les avons adaptés en fonction des thématiques, de la réalité du terrain et 

des recommandations des partenaires201. Par exemple, nous avons mis à la disposition des participantes 

des crayons de couleur, du papier et du fusain afin qu’elles puissent, au-delà ou à la place de la parole, 

s’exprimer par le dessin ou par écrit.  

2.2.6.3 La collecte de données  

La collecte de données est une étape cruciale dans la recherche qualitative. Dans cette section, nous 

faisons état de notre manière de travailler en respect des recommandations des chercheur.es qui 

travaillent en groupe avec les jeunes. Nous exposons quelques détails sur les moyens de recrutement 

(2.3.3.4.1), la composition de l’échantillon et sur le recrutement des participantes (2.3.3.4.2). Nous 

abordons ensuite les questions relatives au déroulement de la collecte (2.3.3.4.3), au fonctionnement des 

rencontres (2.3.3.4.4). Nous terminons cette section en faisant état des thématiques abordées et des 

médiums utilisés (2.3.3.4.5).  

Moyen de recrutement et échantillon 

En accord avec le Protocole de recherche des Premières Nations du Québec et du Labrador 202, le partenaire 

de la recherche a été l’unique responsable du recrutement des participantes203. Ce recrutement s’est 

effectué sur une base volontaire. Pour participer à la recherche, les jeunes devaient résider au sein de la 

communauté, être membres de la bande et être âgées entre 14 et 18 ans. Nous souhaitions au départ 

recruter une vingtaine de participant.es, selon un échantillon non probabiliste volontaire204. Les aléas dus 

à la situation sanitaire ont toutefois restreint la capacité de recrutement. Les moyens choisis pour en faire 

la promotion ont également dû être adaptés pour les mêmes raisons. Si au départ il était prévu de faire la 

promotion de la recherche par l’entremise de la radio, d’affiches, de médias sociaux et autres moyens 

 
201 Papazian-Zohrabian et al., supra note 188. 
202 Assemblée des Premières Nations du Québec-Labrador, « Protocole de recherche des Premières Nations au 
Québec et au Labrador » (2014), en ligne : Comité d’éthique de la recherche pour les projets étudiants 
<cerpe.uqam.ca/wp-content/uploads/sites/29/2016/08/Protocole-de-recherche-des-Premieres-Nations-au-
Quebec-Labrador-2014.pdf>. 
203 Ibid., à la p 19. 
204 Jean-Pierre Beaud, « L’échantillonnage », dans Benoît Gauthier, dir., Recherche Sociale : De la Problématique à la 
Collecte des Données, 4e éd, Québec, Presses de l'Université du Québec, 2003, 211, à la p 223.  



 

101 

inhérents au « bouche-à-oreille », la nécessité de faire les rencontres dans le respect des règles sanitaires 

a restreint le champ des possibles.  

Ainsi, il a été convenu de constituer deux groupes distincts. Le premier groupe était composé de six jeunes 

filles membres du Comité Puamun mak Uitsheuakan. Mis sur pied à l’automne 2020, ce groupe était 

rattaché aux activités de mise en place d’un futur Centre de pédiatrie sociale (CPS) en communauté. Avec 

leur intervenante, les participantes avaient déjà mené plusieurs rencontres sur la défense des droits des 

enfants et organisé certaines activités en ce sens dans la communauté. Nous avons commencé les 

rencontres thématiques avec ses membres entre mars et juin 2021. Préalablement à ces rencontres, nous 

avions rencontré le groupe de manière informelle à deux reprises : en décembre 2020 afin de faire 

connaissance et expliquer les objectifs du projet ; en février 2021, afin de vérifier l’intérêt de participer à 

la démarche en excluant la dimension Photovoice. Parmi les six participantes du départ, trois sont restées 

actives et présentes à chacune des trois rencontres thématiques (printemps 2021) en plus de prendre part 

à la rencontre-bilan (juin 2021).  

Nous avons également recruté un autre groupe de participantes de 14 à 18 ans afin de constituer un 

échantillon plus diversifié et représentatif des jeunes d’Uashat et de Maliotenam. Le partenaire de la 

recherche a réuni ce second groupe avec le concours du responsable de l’animation des activités scolaires 

de l’école secondaire Manikanetish d’Uashat. Au total, 10 jeunes filles ont participé à ces rencontres à 

l’école Manikanetish. Certaines revenaient d’une rencontre à l’autre, d’autres pas, et de nouveaux visages 

se greffaient au fil des rencontres qui se sont déroulées d’avril à juin au printemps 2021.  

Au cours du processus de recherche, nous avons rencontré 16 jeunes innues réparties entre les deux 

communautés d’Uashat et de Maliotenam. Certaines vivent en famille d’accueil alors que la majorité 

habite avec les parents biologiques. Sept d’entre elles ont participé à l’ensemble des rencontres et 10 

étaient présentes à la rencontre finale205. Nous avons respecté les barèmes proposés par les expert.es 

pour l’entrevue de groupe, tant au niveau du temps consacré à chacune des rencontres que sur le nombre 

de participantes dans les groupes.  

Chacun des groupes a participé à quatre rencontres (trois rencontres dans leur groupe distinct et une 

rencontre commune où les deux groupes étaient réunis). Malgré les efforts du partenaire pour recruter 

 
205 Quatre jeunes habitent Maliotenam et 6 habitent Uashat. 



 

102 

une mixité de participant.es, la totalité des participantes rencontrées s’identifie au genre féminin206. À cet 

égard, le nombre restreint de jeunes personnes ayant participé à la recherche de même que la composition 

uniquement féminine constituent des limites en termes de transférabilité des données de même qu’un 

biais potentiel lié à l’analyse centrée exclusivement sur le point de vue de jeunes filles.  

Bien que ne faisant pas partie de l’échantillon à proprement parler, un adulte était présent à chaque 

rencontre de groupe. Il s’agit de l’animatrice du Comité Puamun mak Uitsheuakan et du responsable des 

activités parascolaires de l’école secondaire Manikanetish. Enfin, une Aînée responsable du local culturel 

de cette même école a également pris part à la dernière rencontre. 

Structure des rencontres de groupe 

Au cours des rencontres, les participantes ont partagé leur point de vue sur la meilleure manière de 

prendre soin et de protéger les enfants et les familles au sein de leur communauté à partir de thèmes qui, 

comme nous l’avons vu au chapitre 1, définissent l’intérêt de l’enfant et de la famille innue. Il s’agit de la 

famille, du territoire, de la culture et de l’identité. Ces thèmes sont présents dans la définition de l’intérêt 

de l’enfant proposée par les adultes de la communauté et inscrite dans la politique familiale. Nous avons 

repris ces grands thèmes, lesquels ont permis d’orienter les axes de la politique familiale élaborée par les 

membres de la communauté.  

Chacun des deux groupes a été rencontré à trois reprises. Chaque rencontre portait sur un thème en 

particulier. La première touchait la famille, la deuxième le territoire et la troisième réunissait le thème de 

la culture et de l’identité. Enfin, les deux groupes ont participé ensemble à une quatrième rencontre qui 

visait à faire un retour sur ce que les participantes avaient fait ressortir dans chacun des grands thèmes et 

à élaborer un message commun à transmettre aux adultes et aux décideurs de la communauté (voir les 

schémas aux annexes A et B ).  

 
206 Il est intéressant de constater que dans les écrits de Naomi Fontaine, les filles occupent une place particulière 
quant à leur rapport à la communauté et à la survue identitaire. Dans un article portant sur l’œuvre de Naomi 
Fontaine, Joelle Papillon se penche effectivement sur cette dimention en mentionnant entre autres : « Au cœur des 
deux romans se dressent des personnages de filles solides […] Chez Fontaine, les filles innues — et particulièrement 
les jeunes mères — sont présentées comme des créatrices de communautés, les gardiennes de l’avenir de la nation. » 
Dépeignant sa communauté, Fontaine pose un regard juste sur cet intérêt particulier qu’ont les filles et les jeunes 
femmes comme « des créatrices » de la communauté et c'est ce que nous avons pu observer également au fil de nos 
rencontres. (Papillon, supra note 188 à la p 41). 



 

103 

Les trois premières rencontres des deux groupes se sont déroulées par le biais de la plateforme Zoom 

pendant environ 1 h 30. Les participantes étaient réunies dans un même local de manière distanciée et en 

portant le masque, alors que nous animions depuis Montréal. La quatrième rencontre de validation a eu 

lieu en personne dans le local culturel de l’École Manikanetish et a duré un peu plus d’une heure.  

Déroulement des rencontres 

Comme mentionné, chacune des rencontres portait sur un thème particulier (famille, territoire, 

culture/identité). Nous avons coanimé l’ensemble des rencontres avec l’intervenante du Comité Puamun 

(incluant les rencontres à l’école secondaire Manikanetish et la rencontre commune finale). Le fait que 

cette dernière soit Innue et déjà connue des participantes a constitué un atout de taille dans le processus 

de collecte de données et dans la rétroaction des rencontres. Dans ce processus de coconstruction des 

connaissances 207 , une rencontre de préparation était prévue avec l’intervenante avant chacune des 

rencontres. Bien que nous ayons assumé le « leadership » dans l’animation et le déroulement, 

l’intervenante n’hésitait pas à clarifier certaines questions à approfondir, certains enjeux propres à la 

communauté et à la vie des familles, et à relancer la discussion au besoin. À la suite de chacun des 

entretiens avec les participantes, une rencontre était prévue avec l’intervenante. Cette précieuse 

collaboration a permis d’ajuster les questions, de montrer davantage de flexibilité dans la manière 

d’animer et de collecter les données en plus d’avoir une rétroaction en profondeur sur les enjeux qui 

touchent les familles de la communauté208. Le fait que l’intervenante soit elle-même Innue, membre de la 

communauté et soucieuse du bien-être et les droits des enfants de sa collectivité nous a permis de mener 

une recherche véritablement incarnée et collée aux enjeux vécus par les enfants et les familles d’Uashat 

mak Mani-utenam.  

L’animation des rencontres avec le deuxième groupe s’est faite de manière similaire. Toutefois, en plus de 

l’intervenante du premier groupe (Comité Puamun), le responsable des activités scolaires de l’école 

Manikanetish était également présent. Même s’il est allochtone, et donc un non-membre de la 

communauté, il s’est, tout comme l’intervenante, révélé préoccupé par le bien-être des enfants et des 

jeunes Innus. Il s’est montré particulièrement motivé à prendre part au projet. Conscient que les élèves 

 
207 Lyne Kurtzman et Eve-Marie Lampron, « Coconstruire des connaissances féministes : L’exemple du Service aux 
collectivités de l’Université du Québec à Montréal, 37 :2 Nouvelles Questions Féministes, à la p 16. 
208 Evelyne Jean-Bouchard, « Les processus de coconstruction des connaissances dans la recherche féministe en droit, 
petit bilan des contraintes et défis », dans Myriam Gervais et Louise Lafortune, dir., Coconstruction en recherche 
partenariale : perspectives féministes, Montréal, JFD Éditions, 2024, à la p 111. 



 

104 

n’avaient eu que très peu ou pas d’activités de groupe au cours de l’année scolaire en raison de la 

pandémie, il était d’autant plus persuadé du bien-fondé de les inciter à participer à la recherche. En plus 

d’avoir participé au recrutement des jeunes, l’animateur scolaire était présent à chacune des trois 

rencontres virtuelles à l’école Manikanetish. Bien au fait de la réalité des jeunes en présence, il n’a pas 

hésité à prendre la parole pour les mettre à l’aise ou pour relancer certains aspects de la thématique 

abordée. À la suite de chacune des rencontres de l’école secondaire, l’animateur, l’intervenante et moi-

même demeurions « en ligne » pour faire une rétroaction de ce qui venait de se dire et de se produire 

avec les participantes. Les notes prises lors de ces échanges ont été fort précieuses au moment de l’analyse 

des données. 

La quatrième rencontre a eu lieu sous forme d’atelier et a réuni les participantes du Comité Puamun et 

celles du groupe de l’école secondaire Manikanetish. Cette rencontre avait pour objectif de valider les 

données recueillies en nous assurant que les thématiques ressorties à la suite d’une pré-analyse étaient 

significatives et fidèles aux discussions du groupe. Nous avons eu la chance de prendre part à cette 

rencontre en personne à la suite d’une période de confinement à Sept-Îles et à la confirmation de deux 

tests négatifs à la COVID-19. À cette occasion, nous étions réunis dans le local culturel de Manikanetish.  

Notons au passage l’importance que revêt pour les participant.es le lieu des rencontres lors d’entrevue de 

groupe, soit l’environnement physique, la familiarité des lieux et la convivialité qu’il offre. Pouliot et ses 

collègues affirment que l’école fréquentée par les participants est particulièrement propice pour mener 

des rencontres, car ils sont « chez eux ». Cela contribuerait à diluer les rapports de pouvoir entre les 

participant.es et les chercheur.es209. Or, il importe que les participant.es, même à l’école, ne se sentent 

pas « comme à l’école » c’est-à-dire évalué.es ou sommé.es de donner la bonne réponse aux questions 

des chercheur.es. En ce sens, nous nous sommes employée, avant chacune des rencontres, à faire ce 

rappel afin que les participantes donnent des réponses spontanées, qu’elles respectent les points de vue 

de chacune et qu’elles ne se sentent pas obligées d’être en accord avec l’opinion de leurs paires.  

Ainsi, lors de cette dernière rencontre, l’accueil était assuré par l’Aînée responsable du local culturel. Bien 

connue des gens de la communauté et des élèves, Mme Laurette Grégoire est une ancienne enseignante 

très impliquée auprès des jeunes, des enfants et des familles. Les intervenant.es responsables des deux 

groupes respectifs (Comité Puamun et école Manikanetish) étaient également sur place. Des collations et 

 
209 Ibid., à la p 422. 



 

105 

des rafraîchissements étaient offerts, ce qui a contribué à installer une ambiance sécurisante et conviviale. 

Lors de cette rencontre commune, nous étions ravi.es d’avoir l’occasion de nous rencontrer en personne 

pour la première fois.  

Thématiques abordées et médiums utilisés lors des rencontres 

Afin de briser la glace et pour nous plonger au cœur de la thématique, nous avons, au début de chacune 

des trois premières rencontres, présenté une courte vidéo en lien direct avec le thème du jour. Nous avions 

le souci de présenter des films créés par et avec des Innus dont certains se passaient dans la communauté 

d’Uashat mak Mani-utenam. Nous avons notamment sélectionné des films créés avec le studio Wapikoni 

mobile210, Nametau innu211 en plus de présenter la bande-annonce du film Je m’appelle humain212. Ces 

courtes vidéos qui portaient sur la famille, le territoire, la culture et l’identité ont servi à engager la 

discussion. Dans un premier temps, nous sommes revenues sur les vidéos, leur signification et le message 

porté pour ensuite entrer plus en profondeur dans le cœur du sujet.  

Lors de ces rencontres, du matériel d’art, des feuilles et des crayons étaient mis à la disposition des 

participantes. Elles étaient invitées, de manière volontaire, à illustrer par un dessin ou à l’écrit ce que ces 

thématiques respectives représentaient pour elles. À chacune des rencontres, que ce soit sur l’heure du 

diner ou au souper, un repas était offert aux participantes qui avaient l’occasion de décider à l’avance ce 

qu’elles souhaitaient manger lors de la rencontre suivante.  

Afin de relancer la discussion et dans le but de donner une certaine profondeur aux thématiques abordées, 

nous avons, lors de certaines rencontres, fait référence à des auteur.trices innu.es qui abordent ces sujets 

dans leurs œuvres littéraires ou cinématographiques. Nous avons notamment fait référence aux écrits de 

Naomi Fontaine213, native d’Uashat, dont l’un des romans, Kuessipan, a été adapté au cinéma et que 

certaines participantes avaient visionné. Naomi Fontaine a également signé le roman Manikanetish qui 

 
210 http://www.wapikoni.ca. 
211  Nametau innu : mémoire et connaissance du Nitassinan, un site spécifique à la nation innue où des Aînés 
transmettent leur savoir-faire et leur culture à des plus jeunes. En ligne : <nametauinnu.ca/fr/accueil>. 
212  Kim O’Bomsawin, « Je m’appelle humain » (9 septembre 2020), Maison4tiers, en ligne (vidéo) : 
<youtube.com/watch  ?v=WymW9Q5qCBw>. 
213 Manikanetish est le nom de l’école secondaire d’Uashat et raconte l’histoire d’une professeure de francais au 
secondaire. Originaire de la communauté, celle-ci tente de développer des liens avec ses élèves à travers le théâtre. 
Kussepian raconte le quotidien de jeunes femmes et de leur entourage dans la communauté d’Uashat Mak Mani-
utenam. Shuni est une lettre que l’autrice innue, Naomi Fontaine, adresse à son amie allochtone qui s’apprête a venir 
travailler dans la communauté. Celle-ci expose ses connaissances de sa communauté, de son visage et de sa culture. 



 

106 

porte sur son passage en tant que professeure à leur école secondaire à Uashat. Nous avons aussi évoqué 

les écrits de la poétesse Joséphine Bacon, et de la regrettée An Antane Kapesh214 première autrice innue, 

en plus de faire référence à l’œuvre littéraire du journaliste et écrivain innu Michel Jean215.  

Nous avons abordé un grand thème par séance distincte afin que les rencontres ne soient ni trop chargées 

ni trop longues. Or, il est indéniable que ces concepts sont tous interreliés et ne peuvent être appréhendés 

de manière étanche et distincte les uns des autres. Nous verrons dans la partie portant sur les résultats et 

l’analyse que les jeunes ont abordé indistinctement chacun des thèmes à toutes les rencontres, en 

insistant sur l’importance du territoire comme étant le berceau et le fil conducteur entourant la famille 

innue, sa culture et ses particularités. En ce sens, si le traitement et l’analyse de données ont été faits, 

dans un premier temps, selon les thèmes abordés dans chacune des rencontres distinctes, nous avons, 

dans un second temps, dû repenser le codage, étant donné que les thèmes se chevauchaient.  

La stratégie d’analyse : l’analyse thématique 

Le volume de données n’étant pas trop important, l’analyse thématique est apparue la plus appropriée au 

contexte de la recherche et à sa finalité. Selon les principes de Paillé et Muchielli, nous avons souscrit aux 

deux fonctions principales de l’analyse thématique : « la saisie de l’ensemble des thèmes du corpus » et 

« la capacité de tracer des parallèles ou de documenter des oppositions ou divergences entre les thèmes ». 

Le tout en vue de faire émerger un « panorama »216.  

Nous avons opté pour une analyse thématique par support papier (sans logiciel informatique de type 

NVivo). Lorsque le matériel à analyser n’est pas trop volumineux, ce type d’analyse figure parmi les 

techniques préconisées par Paillé et Muchielli. Cette technique permettait un contact privilégié et une 

flexibilité à l’égard de nos données :  

Il s’agit de transcrire les entretiens ou de colliger les documents de façon à pouvoir ensuite y 
noter directement les thèmes. Les avantages sont surtout ceux du contact physique avec le 

 
214 An Antane Kapesh, Eukuan nin matshi-manitu innushkueu-Je suis une Maudite sauvagesse, Mémoire d’Encrier, 
2019 et An Antane Kapesh, Qu'as-tu fait de mon pays ? Tanite nan etutamin nitassi ?, édité par Naomi Fontaine, 
Montréal, Mémoire d’Encrier, 2020.  
215 Michel Jean, Kukum, Montréal, Libre Expression, 2019. 
216  Pierre Paillé et Alex Muchielli, en ligne : <https://www-cairn-info.proxy.bibliotheques.uqam.ca/analyse-
qualitative-en-sciences-humaines-et-social--9782200614706-page-235.htm>.  

https://www-cairn-info.proxy.bibliotheques.uqam.ca/analyse-qualitative-en-sciences-humaines-et-social--9782200614706-page-235.htm
https://www-cairn-info.proxy.bibliotheques.uqam.ca/analyse-qualitative-en-sciences-humaines-et-social--9782200614706-page-235.htm


 

107 

corpus et de la flexibilité du support. Pour plusieurs, le fait de manipuler […] les copies 
thématisées est en effet cognitivement aidant217. 

Nous avons d’abord fait la transcription intégrale des verbatims. Nous avons relevé les thèmes principaux, 

procédé à un ensemble de sous-thématiques et fait ressortir ceux qui nous apparaissaient les plus 

significatifs et complémentaires218. Nous avons créé des dossiers thématiques et sous-thématiques dans 

lesquels nous avons répertorié des extraits annotés et classés, selon les thématiques prédéterminées 

celles qui ont émergé. Nous avons favorisé une méthode à partir d’un « modèle mixte », c’est-à-dire 

qu’une partie des catégories était prédéterminée (territoire, famille, culture/identité), tout en laissant 

place à ce que d’autres catégories émergent au moment de l’analyse219. 

Nous avons retenu les citations les plus représentatives des propos des participantes. Sans faire l’impasse 

sur les observations qui ne faisaient pas l’unanimité, nous avons d’une part laissé place aux nuances ou 

aux désaccords et relevé ce qui semblait faire consensus. Nous n’avons pas corrigé le style ni la syntaxe. 

Or, malgré un souci de suivre rigoureusement les règles relatives à « l’enquête220 » et de fonctionner de 

manière systématique, à l’instar des notions transmises par Blanchet et Gotman, notre stratégie d’analyse 

ne s’est pas réalisée exactement comme planifiée :  

Ce phasage constitue un schéma idéal, rarement utilisé dans les faits sous une forme aussi 
rigoureusement séquentielle. En premier lieu parce que la réflexion se poursuit tout au long 
de l’enquête et opère le plus souvent par allers et retours d’une phase à l’autre, tout entretien 
pouvant suggérer des hypothèses dont on cherchera des indices au cours des entretiens 
suivants, et venir ainsi infléchir le guide initial d’entretien221. 

Contrairement au questionnaire, dont on connaît par avance le monde de référence ou la nature des 

informations recherchées, l’entretien ouvre le dialogue vers des expériences concrètes menant à la 

production de discours222 .  

 
217 Pierre Paillé et Alex Muchielli, L’analyse qualitative et sciences humaines et sociales, 5e édition, Paris, Armand 
Collin, 2021, à la p 273. 
218 Ibid., à la p 271. 
219 Robert Mayer et al., Méthodes de recherche en intervention sociale, Montréal, Gaëtan Morin éditeur, 2000, à la p 
166. 
220 Alain Blanchet et Anne Gotman, L’enquête et ses méthodes : l’entretien, 3e éd., Paris, Nathan, 2015, p. 35. 
221 Ibid. 
222 Ibid., p. 37. 



 

108 

Nous avons également favorisé un processus : « d’itération entre le chercheur et les participants durant le 

travail même d’analyse223  », c’est-à-dire qu’après une pré-analyse thématique, nous avons vérifié sa 

validité non seulement auprès du partenaire, mais également auprès des participantes à la recherche. 

Cette validation a permis d’ajuster le travail et d’en accroître la validité224.  

2.2.7 Les considérations éthiques 

Cette section soulève certains éléments dont il faut tenir compte sur le plan éthique dans la recherche 

avec les Autochtones (2.2.7.1). Étant donné que l’une des particularités de cette recherche a consisté à 

interroger les enfants innues sur les questions relatives à leur intérêt, nous abordons les enjeux éthiques 

à considérer dans la recherche avec les enfants et les modalités alternatives pour rendre le processus de 

consentement plus accessible (2.2.7.2). De plus, nous témoignons de l’importance pour les chercheur.es 

d’effectuer une démarche réflexive lorsqu’il s’agit de recherche avec des membres issus des peuples 

autochtones. À cet égard, nous partagerons certaines des réflexions qui nous ont accompagnée lors de ce 

parcours de recherche, notamment sur les questions entourant la recherche engagée (2.2.2.7.3).  

2.2.7.1 L’éthique de la recherche en contexte autochtone 

L’éthique « est avant tout une question de relations et d’engagement envers l’autre225 ». Or, l’engagement 

dans la recherche participative avec les peuples autochtones pose ses propres enjeux éthiques226. À 

l’intersection de deux types de populations qualifiées de populations « vulnérables » ou « sensibles » par 

les comités institutionnels de la recherche, on retrouve notamment les enfants et les peuples 

autochtones227. Les participantes se retrouvant dans ces deux « catégories », nous avons dû nous pencher 

 
223 Des avancées en analyse qualitative : pour une transparence et une systématisation des pratiques, en ligne : 
<http://www.recherche-
qualitative.qc.ca/documents/files/revue/edition_reguliere/numero26(1)/mukamurera_al_ch.pdf>, à la p 112. 
224 Ibid., à la p 113. 
225Femmes autochtones du Québec, Lignes directrices en matière de recherche avec les femmes autochtones, Suzy 
Basile, Femmes autochtones du Québec inc., 2012, à la p 3. 
226 Assemblée des Premières Nations du Québec et du Labrador, « Protocole de recherche des Peuples autochtones 
au Québec et au Labrador » (2014), en ligne : Comité d’éthique de la recherche pour les projets étudiants impliquant 
des êtres humains, <cerpe.uqam.ca/wp-content/uploads/sites/29/2016/08/Protocole-de-recherche-des-Premieres-
Nations-au-Quebec-Labrador-2014.pdf>.  
227 Canada, Groupe en éthique de la recherche, Énoncé de politique des trois conseils : Éthique de la recherche avec 
des êtres humains – EPTC 2 (2018), Ottawa, Gouvernement du Canada, 2018, à la p 9, en ligne : 
<ethics.gc.ca/fra/policy-politique_tcps2-eptc2_2018.html> [EPTC 2]. 

http://www.recherche-qualitative.qc.ca/documents/files/revue/edition_reguliere/numero26(1)/mukamurera_al_ch.pdf
http://www.recherche-qualitative.qc.ca/documents/files/revue/edition_reguliere/numero26(1)/mukamurera_al_ch.pdf


 

109 

sur la question en consultant les documents qui portent, d’une part, sur l’éthique avec les enfants et, 

d’autre part, sur l’éthique avec les personnes participantes des Premiers peuples.  

Ces dernières années, les universités ont établi des paramètres précis pour encadrer la recherche avec les 

Autochtones 228 . Ces règles, désormais bien claires, assurent d’éviter que surviennent des pratiques 

douteuses ou irrespectueuses rencontrées par le passé.  

Dans l’histoire récente, les recherches menées en contexte autochtone ont souvent accordé une plus 

grande importance au regard du chercheur sur les populations étudiées qu’à la voix des personnes 

participantes elles-mêmes. Comme le soulignent Blodgett et ses collaborateurs, les perspectives 

eurocentristes229 des chercheurs ont fréquemment prévalu sur les façons de voir et de comprendre des 

Autochtones « à » l’étude. « As a consequence, Indigenous voices and those from other marginalized 

communities have been largely silenced within academic domains230. » En plus d’octroyer peu d’espace 

aux participant.es lors des différents stades de la recherche, les communautés bénéficiaient bien peu de 

retombées à la suite de ces projets231.  

Pour rompre avec cette tendance, des protocoles232 de recherche et des moyens ont été développés pour 

décoloniser la recherche233, notamment les principes de propriété, contrôle, accès et possession (PCAP®) 

des peuples autochtones qui visent à contrôler les données de la collecte à la diffusion et La Boîte à outils 

des principes de recherche en contexte autochtone. Nous avons tenu compte de ces balises par l’entremise 

d’une collaboration et d’un dialogue soutenus avec le partenaire communautaire et les intervenant.es à 

toutes les étapes de la recherche. 

Si la recherche avec les peuples autochtones connaît une évolution considérable et possède ses propres 

paramètres, il en va de même pour celle avec les enfants.  

 
228 Ibid.  
229 Amy T Blodgett et al., « May the Circle Be Unbroken » (2011) 35 :3  Social Science and Medicine, à la p 264. 
230 Ibid. 
231 Ibid. 
232 EPTC 2, supra note 225. 
233  Lisa Rey Thomas et al., « Community-Based Participatory Research in Indian Country : Definitions, Theory, 
Rationale, Examples, and Principles », dans Michelle Sarch et al., dir., American Indian and Alaska Native children and 
mental health : Development, context, prevention, and treatment, Santa Barbara, Praeger, 2011, à la p 165.   



 

110 

2.2.7.2 Les considérations éthiques dans la recherche avec les enfants 

Rappelons que les participantes à cette recherche devaient être âgées entre 14 ans et 18 ans. Elles sont 

donc considérées comme des enfants, mais peuvent, à compter de 14 ans, consentir à prendre part à une 

recherche sans l’autorisation de leurs parents234. Ainsi ces mineures sont en développement, mais tout de 

même aptes à répondre aux exigences reliées au consentement : 

Un grand nombre de personnes légalement inaptes à décider sont néanmoins capables 
d’exprimer leurs désirs de façon intelligible, même si cette expression ne répond pas à toutes 
les exigences relatives au consentement […] Parmi les personnes qui sont en mesure 
d’exprimer leur assentiment ou leur dissentiment figurent : les personnes dont la capacité 
décisionnelle est en développement, comme les enfants, dont la capacité de jugement et 
l’autonomie sont en voie de maturation235. 

Par ailleurs, l’article 3.12 du EPTC 2 ajoute que pour certains groupes de personnes, le consentement écrit 

constitue une barrière à la participation, particulièrement pour certains groupes qui peuvent être rebutés 

et ébranlés dans leur sentiment de confiance lorsqu’on leur impose la signature d’un formulaire.  

Dans certains types de recherches et pour certains groupes ou certaines personnes, le 
consentement écrit et signé peut être perçu comme une tentative de légaliser ou de 
formaliser le processus de consentement, les participants concernés y voyant l’expression 
d’un manque de confiance de la part du chercheur236.  

Dans ces cas, le consentement verbal, la poignée de main, les notes de terrain peuvent constituer des 

alternatives au consentement par signature237.  

Notre expérience a montré qu’il s’agissait effectivement d’une approche plus conviviale et rassurante que 

de procéder au consentement de manière orale. Par exemple, lors de la première entrevue prétest, alors 

que nous tentions d’utiliser la méthode Photovoice à distance, la participante, plutôt détendue et 

participative depuis le début de la rencontre, nous est apparue nerveuse et moins à l’aise au moment où 

nous avons partagé l’écran (via Zoom) afin de lui résumer, document à l’appui, les paramètres entourant 

 
234 « Le mineur de 14 ans et plus peut néanmoins consentir seul si, de l’avis du CER compétent, la recherche ne 
comporte qu’un risque minimal et que les circonstances le justifient », Ministère de la santé et des services sociaux 
du Québec, « Éthique de la recherche » (dernière modification le 27 mars 2023), en ligne : 
<msss.gouv.qc.ca/professionnels/ethique/ethique-de-la-recherche/recherche-portant-sur-des-personnes-
mineures-ou-majeures-inaptes/>.  
235 EPTC 2, supra note 225, article 3.10 à la p 49. 
236 Ibid., article 3.12 à la p 51. 
237 Ibid., à la p 51. 



 

111 

le consentement à la recherche. À la suite de cette expérience, nous avons décidé de nous appuyer sur 

l’article 3.12 de l’EPTC 2 en demandant de manière orale le consentement des participantes à la première 

rencontre et lorsqu’une participante se joignait au groupe en cours de processus. Nous avons alors pris 

soin de bien expliquer les paramètres entourant le consentement libre et éclairé, de même que la 

possibilité de quitter le projet en tout temps. Sans escamoter cette étape cruciale de la recherche, le fait 

de l’expliquer simplement et de vive voix a participé à l’aisance des participantes à se joindre au projet.  

2.2.7.3 Une éthique d’engagement  

Les manières singulières de concevoir la recherche et le rôle de tous les acteur.trices qui prennent part à 

la recherche participative sont aussi des enjeux éthiques. Comme mentionné, la clarification du rôle de la 

chercheuse est primordiale, particulièrement si elle est allochtone238.  

Il s’agit alors de reconnaître d’abord ses origines, sa propre histoire, ses biais culturels et sa posture (en 

anglais standpoint). Donald décrit ainsi cette préparation : « [e]thical relationality is an ecological 

understanding of human relationality that does not deny difference, but rather seeks to understand more 

deeply how our different histories and experiences position us in relation to each other239 ».  

S’intéressant à l’épistémologie autochtone, Ellington abonde dans le même sens quant à l’importance de 

« l’introspection240 » du chercheur dont le vécu et le contexte expérientiel ne sont pas exempts de biais. 

De ce fait, ils ont nécessairement une influence sur la manière dont se bâtissent ses connaissances et se 

présentent ses résultats : 

Le point de vue du chercheur sur ce qu’est la réalité (ontologie) et comment il peut arriver à 
connaître cette réalité (épistémologie) aura un impact sur les façons d’acquérir des 
connaissances sur cette réalité (méthodologie). […] Dans ce processus, le chercheur est 
impliqué activement et est d’ailleurs considéré comme l’un des participants. Il doit décrire 
clairement ses motivations, les personnes l’ayant influencé dans son processus ainsi que ses 
inspirations241. 

 
238Christiane Guay, Le savoir autochtone dans tous ses états : Regards sur la pratique singulière des intervenants 
sociaux innus d’Uashat mak Mani-Utenam, Québec, Presses de l’Université du Québec, 2017, à la p 22. 
239 Dwayne Donald, « Indigenous Métissage : a decolonizing research sensibility » (2012) 25 :5 International Journal 
of Qualitative Studies in Education à la p 535. 
240 Ellington, supra note 32 à la p 116.  
241 Ibid., p. 116.  



 

112 

Tout au long du processus, nous avons eu la préoccupation de demeurer, autant que possible, consciente 

de notre statut de non-Autochtone et socialisée par droit étatique québécois et canadien. Ces 

particularités étaient constamment sujettes à entraver notre interprétation de la réalité autochtone : un 

univers qui nous est nouveau et dans lequel nous n’avons pas évolué.  

Il est à-propos, et tout particulièrement dans la recherche en contexte autochtone, de se présenter comme 

chercheure, de révéler quels contextes nous ont façonnée et quels a priori sont susceptibles d’influer sur 

notre recherche et tout particulièrement sur l’analyse de nos résultats.  

Pour notre part, c’est à l’aune de notre statut d’étudiante au doctorat, également diplômée aux études 

supérieures en travail social et ayant un parcours professionnel d’intervenante et d’agente de 

développement que nous nous situons académiquement et professionnellement.  

D’autres marqueurs culturels et identitaires nous caractérisent et influent sur notre analyse et sur sa 

présentation. Femme, mère, cisgenre, allochtone, francophone, vivant en milieu urbain dans des 

conditions privilégiées242. Il va sans dire que nos marqueurs identitaires, notre âge et notre vécu diffèrent 

en plusieurs points de ceux des jeunes Innues qui vivent en communauté et qui ont pris part à la recherche.  

Ainsi notre «  univers interprétatif243 » est forgé à la fois des influences théoriques et pratiques qui ont 

marqué notre parcours, mais également par celles liées à notre histoire, à notre univers culturel, à notre 

« classe sociale » et à ce que les sociologues qualifient d’habitus244.  

Nous avons pris le temps et les moyens nécessaires de mieux connaître et de comprendre les réalités que 

vivent les Innus d’Uashat mak Mani-utenam avant d’entamer les rencontres. Les séjours dans la 

communauté, le développement d’amitiés, de même que les nombreuses lectures, écoutes et 

visionnements de documents portés par des Innus, nous ont permis de mieux saisir leurs particularités et 

leur manière de voir le monde. Mais plus encore, et il s’agit de la dimension la plus significative, la 

démarche de terrain s’est effectuée exclusivement en collaboration avec des intervenantes innues vivant 

dans la communauté. Ainsi, malgré les différences marquées entre notre vécu et celui des Innus, nous 

 
242  Catherine Foisy, « Les personnes privilégiées devraient-elles se taire ? » (20 février 2023), en ligne : 
<atelier10.ca/nouveauprojet/article/les-personnes-privilegiees-devraient-elles-se-taire>.  
243 Paillé et Muchielli, supra note 215 à la p 172.  
244 Pierre Bourdieu, Esquisse d’une théorie de la pratique, précédé de Trois études d’ethnologie kabyle, Paris, Seuil, 
2000 à la p 282.  



 

113 

nous sommes engagée dans une démarche sincère d’apprentissage et d’écoute afin de produire une 

analyse qui soit le plus possible respectueuse de la réalité245.  

Par ailleurs, la recherche de terrain et l’investissement dans des relations soutenues auprès d’une 

population donnée peuvent nous faire perdre une part d’objectivité dans le processus de recherche. Ainsi, 

il fallait trouver une forme d’équilibre qui se situait quelque part entre l’immersion totale et la référence 

unique à nos schèmes ou à notre « culture » allochtone. Autrement dit, nous n’avons pas tenté de 

« devenir Autochtone » (en anglais « going native »)246, mais nous nous sommes employée, au mieux, à ne 

pas mettre de l’avant des alternatives qui n’auraient pas eu de résonance pour les jeunes, étant donné les 

caractéristiques qui séparent nos identités et nos vécus respectifs. Le processus de rétroaction auprès des 

partenaires innus et des jeunes a été un des moyens de rester en phase avec leurs aspirations et leurs 

manières de fonctionner.  

De plus, nous étions soucieuse de demeurer honnête et transparente quant à nos intentions de départ à 

mener ce projet. Notre souhait était de contribuer, aussi modestement soit-il, à mieux faire connaître le 

point de vue des enfants et qu’ultimement le projet de gouvernance mené par les adultes de la 

communauté en tienne compte.  

Le désir de contribuer un tant soit peu à l’accompagnement des membres de la communauté vers un 

modèle de gouvernance qu’ils auront choisi en incluant les enfants à la démarche constitue une certaine 

forme d’engagement par rapport à ce sujet de recherche.  

Ainsi, à l’instar de Max Weber247, nous considérons que la neutralité axiologique ne peut exister. Nous 

croyons nous situer un peu là où Pierre Bourdieu autorise le chercheur ou la chercheuse à entretenir une 

certaine forme de parti pris à l’égard des résultats de la démarche. Autrement dit, il arrive que les 

 
245  Sam McKegney, « Stratégies d’engagement éthique : lettre ouverte aux spécialistes non autochtones de la 
littérature autochtone », dans Jeannotte, Lamy et St-Amand, supra note 144 à la p 159.  
246 « The term “going native” refers to the danger for ethnographers to become too involved in the community under 
study, thus losing objectivity and distance. » Karen O’Reilly, « Going ‘Native’ », dans Karen O’Reilly, dir., Key Concepts 
in Ethnography, Sage publications, 2009, en ligne : <methods.sagepub.com/book/key-concepts-in-
ethnography/n16.xml>. 
247 Max Weber, « Quatrième essai : essai sur le sens de la  ‘neutralité axiologique’ dans les sciences sociologiques et 
économiques », dans Max Weber, Essais sur la théorie de la science, traduit par Julien Freund, Paris, Librairie Plon, 
1965, 2, essai no 4, à la p 16.  



 

114 

personnes qui mènent la recherche souhaitent arriver aux mêmes résultats que la population qui prend 

part à l’étude :  

Le chercheur peut aussi remplir une fonction positive en contribuant à un travail collectif 
d’intervention politique […] le savoir engagé, « scholarship with committment », c’est-à-dire 
une politique d’intervention dans le monde politique qui obéisse, autant que possible, aux 
règles en vigueur dans le champ scientifique248.  

Nous l’avons dit, nous avons tenté de ne pas nous positionner à outrance dans un engagement de type 

partisan auprès de la communauté innue d’Uashat mak Mani-utenam. La prise de conscience de notre 

statut et de nos préconceptions nous a été utile pour analyser, avec une certaine forme de recul, le terrain 

et les données. La discussion avec nos directrices de recherche plus expérimentées dans la recherche 

empirique sur des sujets dits « sensibles » nous a également permis de nous éloigner des émotions 

éprouvées envers les participantes à la recherche et les données recueillies auprès d’elles. 

En somme, notre « engagement » dans la recherche avec les peuples autochtones ne constitue pas un 

défaut pour les partisans du paradigme autochtone en recherche, étant donné l’objectif d’utilité ou de 

transformation sociale qu’elle revêt. Pour Ellington :  

La recherche a une finalité pragmatique et ne doit donc se faire qu’avec l’optique de donner 
de l’espoir, de promouvoir la transformation et le changement social auprès des peuples 
autochtones qui sont historiquement, politiquement et socialement opprimés249. 

L’importance de mobiliser les enfants autochtones autour des systèmes de justice qui les desservent a été 

mise en lumière dans cette dernière section. Le contexte interdisciplinaire de la recherche partenariale 

nous a invitée à témoigner de la pertinence de mener une recherche en droit avec les moyens empiriques 

habituellement employés dans la recherche sociale. En tenant compte des règles sanitaires et de la 

sécurisation culturelle, nous avons décrit les ajustements effectués en cours de recherche. À cette fin, 

nous avons mis en place des moyens éthiques et opportuns pour favoriser l’expression d’enfants innus sur 

les questions relatives à leur intérêt.  

 
248 Pierre Bourdieu, Pour un savoir engagé, Paris, Liber-raison d’agir, 2001, aux pp 33-40. 
249 Ellington supra note 32, à la p 114. 



 

115 

Le chapitre 3 présente les résultats de la recherche en regard des grandes thématiques que nous avons 

mobilisées pour favoriser l’expression des jeunes Innues sur la manière dont elles souhaitent qu’on prenne 

soin des enfants et des familles de leur communauté. 



116 

CHAPITRE 3 

PRÉSENTATION ET ANALYSE DES RÉSULTATS 

Ce troisième chapitre présente les résultats, les analyse et ultimement répond à la question de recherche 

initiale. Il est utile de rappeler que l’objectif de la recherche est de développer une compréhension de la 

notion d’intérêt de l’enfant telle que conçue par les jeunes innues de la communauté d’Uashat mak Mani-

utenam. La question de recherche est : en quoi le point de vue de jeunes de la communauté d’Uashat mak 

Mani-utenam sur la famille, le territoire, la culture et l’identité nous renseigne-t-il sur le sens que prend le 

concept de l’intérêt de l’enfant dans l’ordre juridique innu ? À partir du cadre conceptuel du pluralisme 

juridique, nous avons favorisé une méthodologie permettant de répondre à cette question. La méthode 

du groupe de parole a été mobilisée pour recueillir le point de vue des jeunes lors de rencontres collectives. 

Des écrits universitaires, de même que des œuvres de fiction et autres littératures autochtones ont permis 

de faire écho à leurs propos.  

Nous abordons en premier lieu le thème du Nitassinan [territoire] qui constitue un facteur de protection 

hautement significatif pour les jeunes. Ces dernières proposent divers moyens pour préserver ou pour 

développer leur rapport au territoire, afin d’assurer le bien-être des enfants et des familles de leur 

communauté (3.1). Intrinsèquement liés au territoire, les éléments qui se rapportent à la culture et à 

l’identité innue suivent cette première thématique. Nous constatons le caractère à la fois pluriel et abstrait 

que constituent ces thématiques à leurs yeux. Par leur statut, leur culture, leurs traditions et leur 

descendance, les jeunes évoquent dans quelles mesures ces éléments forgent leur identité (3.2). La famille 

innue, au même titre que pour la majorité des familles issues des Premiers peuples, revêt un caractère 

inclusif par des liens relationnels qui s’observent bien au-delà de la famille nucléaire (3.3). La dernière 

partie porte plus particulièrement sur les défis et les enjeux observés par les jeunes dans leur communauté 

et sur les solutions qu’elles envisagent pour y remédier (3.4).  

Le discours des jeunes sur chaque thématique1 a été en grande partie mis en relation avec les propos 

d’Autochtones s’étant exprimés oralement ou à l’écrit sur les mêmes thèmes. En choisissant de faire 

dialoguer les jeunes Innues avec des adultes autochtones, nous nous inscrivons dans le paradigme de la 

 
1 Certaines jeunes ont souhaité conserver leur prénom, d’autres se sont choisi un nom fictif. 



 

117 

justice épistémique2 qui, rappelons-le, consiste à mettre au premier plan le discours d’individus3 ou de 

catégories de personnes4 dont le contenu (ou la parole) est historiquement moins reconnu ou discrédité5.  

Rappelons la définition que les adultes d’Uashat mak Mani-utenam ont adoptée dans le cadre de récents 

travaux de recherche :  

L’intérêt de l’enfant innu consiste à le mettre au cœur de toutes les décisions qui le 
concernent et à respecter son rythme et ses choix. L’intérêt de l’enfant innu englobe l’intérêt 
de sa famille, de sa communauté et de sa nation. L’intérêt de l’enfant innu, qui est 
profondément ancré dans le Nitassinan, est indissociable de la préservation et de la 
protection de son identité, de sa culture, de sa langue et du maintien des pratiques culturelles 
innues6. 

Nous l’avons mentionné, la vision des adultes autochtones, à propos de l’intérêt de l’enfant, est de plus 

en plus reconnue des milieux juridiques et a fait l’objet de publications scientifiques et informelles. Sans 

prétendre à une étude comparative, il sera enrichissant de découvrir en quoi la pensée des jeunes Innues 

rejoint, se distingue ou innove de celle des adultes autochtones. Il sera par la même occasion intéressant 

de situer le point de vue des jeunes par rapport à la notion de l’intérêt de l’enfant selon l’État québécois.  

La parole des jeunes rencontrées constitue le matériau premier pour tenter de répondre à la question de 

recherche. Nous comparons et discutons ces résultats avec la littérature qui porte sur des objets similaires. 

Comme mentionné précédemment, les résultats sont présentés en faisant écho à des écrits ou à des 

témoignages autochtones7, notamment la littérature innue qui a permis un accès privilégié à une meilleure 

 
2 La justice épistémique, parfois désignée comme injustice épistémique a été mise au jour et conceptualisée par la 
chercheure britanique Miranda Fricker dont l’ouvrage Epistemic Injustice : Power and the Ethics of Knowing, Oxford, 
Oxford University Press, 2007, constitue une référence de premier plan en la matière. 
3 Amandine Catala, Epistemic Injustice : Power and the Ethics of Knowing, Oxford, Oxford University Press, 2007, à la 
p 32. 
4 Emmanuelle Dufour, Des histoires à raconter : d’Ani Kuni à Kiuna, Les mémoires graphiques en tant qu’outils de 
rencontre réflexive et conversationnelle avec les réalités autochtones et allochtones du Québec, thèse de doctorat, 
département d’éducation artistique, Université Concordia, à la p V.  
5 Renate Eigenbrod, « Colmater les brèches ou résoudre la quadrature du cercle », dans Marie-Hélène Jeanotte, 
Jonathan Lamy et Isabelle St-Amand, dir., Nous sommes des histoires, réflexions sur la littérature autochtone, 
Montréal, Mémoire d’encrier, 2018, à la p 132. 
6 Cette définition est inscrite dans la politique familiale des services d’aide à l’enfance et à la famille d’Uashat mak 
Mani-utenam – Innu Takuaikan Uashat mak Mani-utenam (ITUM). (2022). Akuniutakan : TSHETSHI 
TSHITAUASSIMINUAT TAHTANITE TSHITSHINAT Pour que nos enfants restent chez nous. Uauitshitun, Centre de santé 
et de services sociauxd’Uashat mak Mani-utenam.  
7 « Les arts narratifs autochtones remettent en question les mythes qui persistent dans les sociétés dominantes à 
travers l’Île de la Tortue. Ce faisant, les textes littéraires déploient des expressions de la souveraineté autochtone, 

 



 

118 

connaissance de ce peuple et de sa culture. Ces références nous servent de point d’appui et de caisse de 

résonance pour alimenter la discussion.  

Des écrits universitaires rédigés par des allochtones et portant sur les thèmes centraux de cette recherche 

sont également mis en dialogue avec les résultats obtenus. Nous avons intégré les résultats de la recherche 

à la discussion.  

3.1 Le Nitassinan [territoire] : un lien à préserver  

« Le territoire est le cœur battant de nos identités, de nos croyances et de nos traditions8. » 

Autrefois appelé Montagnais par les Européens, le peuple innu s’est depuis réapproprié son nom qui 

signifie « êtres humains » en innu-aimun9. Le territoire innu, que ses habitants désignent par le terme 

Nitassinan10, est occupé par les Innus depuis des millénaires et comprend aujourd’hui une population de 

plus de 25 000 personnes. Il s’agit de la nation autochtone la plus importante du Québec11. Sept des neuf 

communautés innues longent la côte nord du fleuve Saint-Laurent, alors que les deux autres sont 

respectivement situées au Lac Saint-Jean et à Matimekosh Lac John tout près de Shefferville. C’est à partir 

de 1876, avec la Loi sur les Indiens, que les Innus ont peu à peu été déplacés et installés dans des réserves12, 

qu’on appelle plus justement communautés13. Sur le plan géographique, deux communautés innues sont 

situées au Labrador et neuf au Québec. Parmi elles, on retrouve la communauté d’Uashat mak Mani-

utenam sur la Côte-Nord aux côtés de la ville de Sept-Îles. En novembre 2022, la population inscrite à 

 
c’est-à-dire qu’ils déstabilisent la légitimité même de l’État de la colonie de peuplement en s’attachant à des 
méthodes, des connaissances et des perspectives autochtones. Non seulement les œuvres illustrent des incarnations 
de cette souveraineté, mais encore, comme nous le verrons, elles produisent certains savoirs qui nous permettent 
de la concevoir autrement » (Isabella Huberman, Histoires souveraines : Poétiques du personnel dans les littératures 
autochtones au Québec, Montréal, Les Presses de l’Université de Montréal, 2023, à la p 14). 
8 Kim O’Bomsawin et Marie-Andrée Gill, « Laissez-nous raconter, épisode 1 : Le territoire », Terre Innue, 2022, 52 
minutes, à 3m 51s, en ligne : <ici.tou.tv/laissez-nous-raconter/S01E01?lectureauto=1>. 
9 Myriam St-Gelais, Une histoire de la littérature innue, Imaginaire Nord et Institut Tshakapesh, 2022, à la p 1.  
10 https://www.thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/innu-montagnais-naskapi 
11 https://www.quebec.ca/gouvernement/portrait-quebec/premieres-nations-inuits/profil-des-nations/innus 
12 Le terme « réserve » doit être employé avec prudence puisqu’il décrit un outil de colonisation. Bien qu’il figure 
toujours dans la Loi sur les Indiens, les Peuples autochtones préfèrent le terme communauté. Le terme « réserve » 
renvoie à une terre qui a été réservée par le gouvernement fédéral à l’usage d’une Première Nation. Ces terres ne 
représentent qu’une petite partie des territoires traditionnels que les Peuples autochtones possédaient avant la 
colonisation.  
13 St Gelais, supra note 9. Selon Guay, Ellington et Vollant, bien qu’il figure dans la Loi sur les Indiens et qu’il peut être 
utile de l’utiliser pour décrire des réalités historiques, il est préférable d’utiliser le terme « communauté » pour 
décrire des réalités contemporaines.  

file:///C:/Users/willj/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.Outlook/MAWGRLL3/ici.tou.tv/laissez-nous-raconter/S01E01%3flectureauto=1


 

119 

Uashat mak Mani-utenam comptait près de 5000 personnes14. Cette Première Nation innue se divise en 

deux communautés distinctes, celle d’Uashat et celle de Mani-utenam, appelée également Maliotenam. 

Située à 16 km de distance, la première fut créée en 1925 par le gouvernement fédéral, alors que 

Maliotenam le fut en 194915. Auparavant nomades, les Innus d’Uashat mak Mani-utenam vivaient de la 

chasse, de la pêche, du piégeage, de la trappe et de la cueillette16. La langue, innu-aimun, de même que la 

culture, l’innu aitun, continuent de s’exprimer à Uashat mak Mani-utenam et au sein de l’ensemble de la 

Nation innue17. 

Le territoire constitue un élément fondateur pour les Autochtones en général et pour les Innus en 

particulier. Il est impossible de parler de la famille innue sans se référer au territoire puisqu’il est la source 

de leur mode de vie ancestral. Dans un premier temps, il est question de l’intérêt que les jeunes portent 

aux traditions, aux valeurs et au souhait qu’elles ont que celles-ci leur soient transmises par les activités 

en territoire (3.1.1). De même, les jeunes identifient les bienfaits et les attributs qu’offre le territoire pour 

favoriser un mode de vie sain en famille (3.1.2). Cette partie se termine en traitant des défis législatifs et 

financiers relatifs à l’accès au territoire (3.1.3). 

3.1.1 Le territoire comme vecteur de transmission des valeurs 

Mon histoire et l’histoire de ma nation sont écrites dans le territoire, sont écrites dans les 
rivières dans la toponymie des lacs. Je suis le territoire et le territoire est moi.  

Donc c’est une relation sacrée. Pour nous, on ne peut pas être autochtone,  
on ne peut pas être Innu sans Nitassinan18.  

On pourrait croire que l’attrait du territoire et les histoires reliées concernent et intéressent davantage les 

Aîné.es, qui l’ont mieux connu, mais il n’en est rien. Au fil de nos rencontres, nous avons constaté que les 

jeunes sont littéralement habitées par le territoire et les activités qu’on y pratique. Qu’elles aient été 

élevées dans les traditions innues ou qu’elles aient très peu de connaissances dans le domaine, chacune a 

 
14 Ministère des relations Couronne-Autochtones et Affaires du Nord Canada, Population inscrite : Innu Takuaikan 
Uashat Mak Mani-Utenam, 2024, en ligne : <fnp-ppn.aadnc-
aandc.gc.ca/fnp/Main/Search/FNRegPopulation.aspx?BAND_NUMBER=80&lang=fra>. 
15  Société de développement économique Uashat mak Mani-utenam, « Portrait régional d’Uashat mak Mani-
utenam », en ligne : <sdeum.ca/portrait-
regional/#:text=La%20communauté%20innue%20de%20Sept,a%20été%20implantée%20en%201949>. 
16 St-Gelais, supra note 9 à la p 1. 
17 Serge Bouchard et Marie-Christine Lévesque, Le Peuple rieur : hommage à mes amis innus, Montréal, Lux Éditeur, 
2017, à la p 23.  
18 https://ici.tou.tv/laissez-nous-raconter/S01E01?lectureauto=1 (5 :27 minutes). 

https://ici.tou.tv/laissez-nous-raconter/S01E01?lectureauto=1


 

120 

exprimé son attirance et son désir de découvrir ou de se « reconnecter » au territoire. Cet attrait s’est 

exprimé autant d’un point de vue historique et identitaire qu’au niveau de la connaissance concrète des 

activités qu’on y exerce. Toutefois, c’est avant tout dans la comparaison de la vie de leurs ancêtres avec la 

leur que les jeunes expriment le mieux leur respect pour la vie de leurs ancêtres.  

Pour identifier les différences entre la vie d’aujourd’hui et celle d’avant, les jeunes parlent d’emblée de la 

débrouillardise qui était de mise au temps de la vie en territoire et qui est toujours d’actualité lorsqu’elles 

y retournent. Ce passé pas si lointain fait en sorte que ces jeunes en parlent encore avec beaucoup 

d’admiration. Elles réalisent l’écart entre leur mode de vie et celui de leurs arrière-grands-parents :  

Je vais être reconnaissante parce qu’aujourd’hui tu peux tout avoir aujourd’hui tu peux 
commander ta bouffe, tu peux prendre de l’eau au robinet tout est facile en ce moment. Mais 
si tu y vas [en territoire] ça ne va pas être facile, tu vas aller chercher de l’eau, tu dois faire 
par toi-même toutes les affaires. (Kathy) 

Chacune des thématiques a été introduite, on l’a vu, par un documentaire portant sur la vie des Innu.es et 

réalisé par des Innu.es. Dans le cas du territoire, nous avons visionné Ashuanipi-visite du territoire 

montrant des familles innues faire du portage et visiter un ancien cimetière au lac Ashuanipi. À la suite du 

visionnement, les jeunes ont spontanément partagé leur intérêt à pratiquer ce type d’activité.  

Je pense juste à faire le portage. (Kathy) 

Chasser, pêcher, se promener. (Tessia) 

L’apprentissage des savoirs traditionnels suscite également de l’intérêt. De manière générale, elles sont 

curieuses de connaître leur histoire, les traditions, d’apprendre l’art innu et les techniques liées à la vie sur 

le territoire. Certaines se désolent de ne pas pouvoir en profiter plus souvent et de ne pas savoir comment 

s’y prendre : 

Apprendre ce que nos ancêtres ont déjà vécu, ce qu’ils ont fait dans le temps. […] apprendre 
ça, parce qu’on ne sait même pas faire ça. (Kathy) 

Moi ça serait plus les arts innus qui m’intéresseraient, comment ils travaillent le bois, 
comment ils travaillent les peaux, c’est ça que j’aimerais apprendre là, mais on n’apprend pas 
ça. (Brooke) 

L’importance de la transmission par les Aîné.es a été évoquée à plusieurs reprises. Cette passation 

comprend à la fois les valeurs, les savoirs et les pratiques traditionnelles qui proviennent du territoire et 



 

121 

qui s’acquièrent par la parole ou par imitation. En définitive, c’est la culture qui est transmise à travers ses 

dimensions19.  

Ces façons de faire sont portées par la famille et proviennent des rapports et des pratiques issus 

historiquement des groupes de chasse. Ce sont les valeurs, les savoirs et les pratiques traditionnelles qui 

ont assuré la survie des Innus en territoire20. En témoigne la romancière et native d’Uashat Naomi Fontaine, 

dans la préface du livre d’An Antane Kapesh21 : 

Marcher, chasser, dépecer, afin de nourrir les vieux et les enfants. Faire des gestes millénaires 
qui ont permis la survivance. Se réapproprier les récits anciens pour les transmettre aux petits 
ours qui naitront22.  

Certaines ont des chalets familiaux en forêt et fréquentent le territoire sur une base régulière, ce qui leur 

permet d’expérimenter des pratiques traditionnelles. D’autres sont allées en territoire avec l’école et ont 

été initiées à certaines de ces façons de faire. Qu’elles soient fréquentes ou occasionnelles, les expériences 

en territoire suscitent leur enthousiasme et elles décrivent ce qu’elles aiment dans ce type d’activité :  

Ah moi j’en ai vu un ours cette semaine : un ours ! J’ai vu un renard, j’ai vu un loup. Un gros 
orignal aussi, c’est dans l’bois. (Aisha) 

Couper du bois. J’aime ça quand c’est manuel. Ça, c’est plus artisanal, on avait fait ça une fois 
avec un gars, on avait fait des mini-haches avec des roches puis du bois. (Brooke) 

L’une des particularités que les jeunes attribuent au territoire se situe au niveau de l’apprentissage et de 

l’éducation des enfants qui se faisaient autrefois principalement par l’observation des Aîné.es par les plus 

jeunes. Comme le précise Rosa :  

Ah oui je viens de remarquer quelque chose. À l’époque il ne fallait pas trop poser de question, 
tu devais juste regarder parce que sinon tu étais comme tannant là. (Rosa)  

 
19 Catherine Sigouin, La place et le rôle des grands-mères Inuit dans les relations familiales intergénérationnelles, 
mémoire de maîtrise, en travail social, Université du Québec à Montréal, 2010 [non publié], à la p 29.  
20 Benoit Éthier, « Pluralisme juridique et contemporanéité des droits et des responsabilités territoriales chez les 
Atikamekw Nehirowisiwok » (2016) 40 :2 Anthropologie et Sociétés, à la p 180. 
21 Les ouvrages d’An Antan Kapesh ont été traduits par la regrettée chercheuse et anthropologue allochtone José 
Mailhot.  
22 An Antane Kapesh, Qu'as-tu fait de mon pays ? Tanite nan etutamin nitassi ?, édité par Naomi Fontaine, Montréal, 
Mémoire d’Encrier, 2020, à la p 7. 



 

122 

Brooke abonde dans le même sens :  

Avant tu apprenais plus sur la vie que maintenant.  

Ayant étudié l’œuvre de Naomi Fontaine, Isabella Huberman corrobore cette idée de transmission 

silencieuse, par imitation, où les gestes des Aîné.es ont davantage d’utilité que les mots :  

La transmission du savoir [par les Ainé.e.s] est sentie plutôt que purement cognitive et 
l’apprentissage a lieu en utilisant une pluralité de fonctions cognitives et émotionnelles. […] 
L’étudiant doit […] entrer dans un rythme de vie quotidienne avec un-e ainé-e, afin d’arriver 
à déceler les valeurs traditionnelles23.  

De la même manière, Myriam St-Gelais, rapportant les propos de l’écrivaine Leanne Betasamosake 

Simpson, témoigne de l’importance de la transmission des relations affectives chez les Autochtones, 

lesquelles sont plus rarement véhiculées par la parole et les connaissances intellectuelles24, mais passe 

plutôt par la voix du corps : « l’être physique et émotionnel, l’énergie spirituelle et l’intellect25 ». 

Cette manière d’éduquer et d’apprendre par observation est directement issue des modes 

d’apprentissages sur le territoire et se distingue de celles des non-Autochtones qui se traduisent 

généralement par les écrits et par la parole 26. Le désir d’apprentissage par l’expérimentation rejoint le 

discours des jeunes qui se disent curieuses d’en apprendre davantage sur les manières de vivre en 

territoire. 

Ce mode d’apprentissage comporte une dimension rassurante. Bien que, de nos jours, ces connaissances 

soient moins reliées à la survie physique qu’à la survie identitaire, il n’en demeure pas moins que la 

maîtrise de ces savoirs constitue pour elles une forme de sécurité. 

Bien moi ce qui fait que je me sens en sécurité c’est qu’on m’apprend comment était la vie 
d’autrefois, le cueillage, la chasse, la pêche, je me dis que c’est rassurant parce que si un jour 

 
23 Isabella Huberman, « Les possibles de l’amour décolonial : Relations, transmission et silences dans Kuessipan de 
Naomi Fontaine » (2016) 13 :2 Voix plurielles, aux pp 118-119.  
24 St-Gelais, supra note 9, à la p 66. 
25 Léanne Betasamosake Simpson, Danser sur le dos de notre tortue : La nouvelle émergence des Nishnaabeg, 
Montréal, Varia, 2018, à la p 54.  
26  Christiane Guay et Lisa Ellington, « L’éducation des enfants chez les Innus d’Uashat mak Mani-utenam : des 
pratiques à reconnaître et à valoriser » (2021) 61 :1 Service social, à la p 58. 



 

123 

je me perds ou qui se passe quelque chose j’vas savoir quoi faire, j’vas avoir des trucs. Pis ce 
qui fait que je me sens moins faible. Je me sens plus forte avec ça. (Utussmash)  

Dans son conte Tanite Nene Etutamin Nitassi ? Qu’as-tu fait de mon pays ?, l’écrivaine innue An Antane 

Kapesh explique, à travers les yeux du grand-père, sa préoccupation de transmettre les savoirs essentiels 

à son petit-fils :  

Les seules choses qu’il [le grand-père] pensait à enseigner à son petit-fils étaient les choses 
importantes qui leur étaient nécessaires pour vivre. Il lui expliquait à quoi ressemblent les 
poissons et les animaux à quatre pattes et lui enseignait les noms qu’on leur donne27.  

Ainsi, bien que ces connaissances ne soient plus vitales pour subvenir à leurs besoins de base, les jeunes 

considèrent que ces apprentissages (chasse, pêche, cueillette, etc.) constituent encore des éléments 

rassurants qui ont le potentiel de contribuer à leur épanouissement.  

À ce titre, une étude de terrain menée en territoire avec de jeunes Autochtones témoigne du réconfort et 

du sentiment de sécurité que les jeunes ont éprouvé au contact des Aîné.es. Élisabeth Fast et ses collègues 

ont rapporté que les jeunes y avaient notamment vécu un sentiment d’inclusion, d’accessibilité, de 

reconnexion, d’apprentissages et de transformation28. Cette transformation par le territoire a également 

été évoquée par des adultes innus dans une étude portant sur ce même thème29. 

En somme, le partage des savoirs traditionnels constitue l’une des pierres angulaires de la transmission 

identitaire et culturelle. Bien que les jeunes souhaitent en apprendre davantage sur la vie de leurs ancêtres, 

elles ont une idée assez précise de la manière dont se déroulait leur quotidien, du moins des défis qu’ils 

devaient surmonter. Elles sont bien conscientes qu’à certains égards, la vie n’était pas aussi simple 

qu’aujourd’hui. Leur discours fait ressortir le respect qu’elles ont à l’endroit de ce mode de vie. Par 

exemple, Galdys précise :  

Ils se débrouillaient. Ils n’avaient pas besoin de technologie comme nous autres pour se 
débrouiller, y avaient besoin du bois puis de la pierre. 

 
27 Kapesh, supra note 22, à la p 13. 
28 Elizabeth Fast et al., « Restoring Our Roots : Land-Based Community by and for Indigenous Youth » (2021) 16 :2 
Intl J of Indigenous Youth 120, à la p 126. 
29 Christiane Guay et Catherine Delisle-L’Heureux, « Le territoire, source de guérison : récits d’expérience des Innus 
d’Uashat mak Mani-utenam » (2019) 49 :1 Recherches amérindiennes au Québec, à la p 69. 



 

124 

Elles insistent sur le fait que, de nos jours, malgré l’abondance, nous ne sommes jamais satisfaits. Lorsque 

les Innus vivaient sur le territoire, les besoins de base étaient comblés, alors qu’aujourd’hui sédentaires, 

ils chercheraient à en obtenir toujours davantage (Rosa). 

Apprendre ce que nos ancêtres ont déjà vécu, ce qu’ils ont fait dans le temps. C’était le fun 
tu avais besoin de rien, tu n’avais pas besoin d’avoir de l’argent, tout se trouvait dans la nature 
puis tu ne pouvais pas t’ennuyer. (Gladys) 

Les propos de Rosa et de Gladys vont de pair avec ceux de la poétesse innue Joséphine Bacon qui considère 

également que la vie d’avant était plus simple. Dénuée d’ennui, elle entraînait moins d’insatisfactions : 

À un moment donné, il y a une nostalgie qui s’installe quand tu vois que, finalement, être 
sédentaire ce n’est pas si too much que ça, que ça t’amène plus de problèmes d’être toujours 
à la même place. Tu sais, quand tu marchais tout le temps, quand tu bougeais tout le temps, 
tu n’avais pas le temps d’être déprimé, d’être bipolaire ou d’avoir toutes ces maladies qu’on 
connaît aujourd’hui. Tu marchais la terre, c’est la terre qui guidait ta vie, avec tes rêves. Le 
sédentarisme nous a gaspillés, beaucoup30.  

Dans la série documentaire Laissez-nous raconter, réalisée par la documentariste abénakise Kim 

O’Bomsawin, et qui porte sur les onze Nations autochtones du Québec31, l’une des intervenantes fait écho 

aux propos des jeunes au sujet des insatisfactions courantes de nos jours et qui ne se retrouvaient pas 

lorsque les Innus vivaient dans le bois :  

Aujourd’hui ça nous en prend beaucoup pour nous contenter, autrefois, nous avions peu, 
mais nous étions fiers de ce que nous avions32. 

Les recherches qui témoignent de la vie des Innus en territoire précisent que les valeurs de respect, de 

partage et d’entraide33 qui y régnaient étaient directement liées à leur mode de vie34. Le fait de fréquenter 

le territoire permet aux Innus de se reconnecter aux valeurs ancestrales. Les jeunes y découvrent son 

 
30  Joséphine Bacon, « L’innu-aimun : une langue en marche » (24 juillet 2018), en ligne : 
<trahir.wordpress.com/2018/07/24/bacon-innu-aimun/>, à la p 6. 
31 Abénakis, Anicinape, Atikamekw, Eeyou, Wendat, Naskapis, Innus, Mi’gmaq, Kanien'kehà:ka, Wolastoqiyik, Inuit 
32 Laissez-nous raconter, épisode 1, Le territoire, productions Terre innue, 15 :07 minutes. Kim O’Bomsawin et Marie-
Andrée Gill, « Laissez-nous raconter, épisode 1 : Le territoire », Terre Innue, 2022, 52 minutes, à 15m 07s, en ligne : 
<ici.tou.tv/laissez-nous-raconter/S01E01?lectureauto=1>. 
33 Jean-Paul Lacasse, Les innus et le territoire : Innu Tipenitamun, Québec, Septentrion, 2004, à la p 56.  
34 Christiane Guay et Lisa Ellington, « Le territoire comme levier d’intervention sociale auprès des jeunes Innus à 
Uashat mak Mani-utenam » (2021) 32 :1 Nouvelles pratiques sociales, à la p 356. 

file:///C:/Users/willj/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.Outlook/MAWGRLL3/ici.tou.tv/laissez-nous-raconter/S01E01%3flectureauto=1


 

125 

importance pour la survie ou la vie en territoire35 et constatent à leur tour que les valeurs se sont effritées 

depuis que les Innus ne vivent plus dans le Nitassinan. 

Il y avait plus de respect avant envers la nature puis envers les humains, entre nous. (Gladys)  

La famille était respectée ! (Rosa) 

Ce respect, qui découle, à leurs dires, de l’entraide qui était de mise lors de la vie en territoire, trouve 

également écho dans les écrits de Naomi Fontaine dans Shuni :  

Il suffit d’une nuit dans une tente de prospecteur pour imaginer, pour peu qu’on ait de 
l’imagination, ce qu’était le vrai travail des nomades. Abattre les arbres, les ébrancher, des 
troncs de la bonne longueur, de la bonne solidité. La centaine de branches de sapin à cueillir. 
En faire un tapis. Et monter cette tente qu’il faudra aussitôt démonter. Une nuit suffit. Pour 
le respect36. 

Les jeunes évoquent également l’importance de l’entraide et la force des liens qui caractérisaient la vie en 

forêt, alors que les hommes et les femmes devaient travailler de concert et qu’ils jouaient des rôles 

essentiels et complémentaires : 

Avant, il y avait des liens plus serrés, 1000 fois plus serrés. Parce qu’avant il fallait qu’ils 
travaillent ensemble, faire le portage, construire les tentes… [Aujourd’hui] les femmes 
peuvent se débrouiller seules, les hommes aussi. Il y a moins d’entraide. (Brooke)  

[Aujourd’hui] c’est chacun pour soi. (Rosa) 

Ces thématiques ont également fait l’objet de recherches au cours des dernières années : 

La nation innue était, au moment du Contact, une société égalitaire, en ce sens que femmes 
et hommes détenaient des statuts équivalents; […] Qu’il s’agisse d’activités de subsistance, 
de décisions relatives au déménagement de la bande ou de tout autre projet collectif, femmes 
et hommes possédaient un pouvoir égal dans le processus de prise de décision; leur apport 
dans le fonctionnement de la société, mesuré par la division du travail, se révélait similaire : 
il existait une division sexuelle du travail, comme dans bien des sociétés, mais les activités 
d’un sexe n’étaient pas valorisées au détriment de celles de l’autre37.  

 
35 Christiane Guay et Catherine Delisle-L’Heureux, « Le territoire, source de guérison » supra note 29, à la p 70. 
36 Naomi Fontaine, Shuni, Montréal, Mémoires d’Encrier, 2020, à la p 61.  
37 Carole Mailloux, La position et l’engagement des femmes de deux communautés innues , thèse de doctorat en 
sciences humaines appliquées, 2004, [non publiée], à la p 7.  



 

126 

Jean-Paul Lacasse évoque l’aspect du travail d’entraide qui prévalait en territoire, alors que les hommes 

et les femmes s’épaulaient pour assurer la survie du clan38.  

Les jeunes entretiennent une certaine nostalgie du temps où l’entraide mutuelle constituait non 

seulement une valeur forte, mais un élément vital pour la survie des Innus, sans pourtant avoir connu 

l’époque du nomadisme. 

Bref, au cœur de leur discours, les jeunes insistent d’abord et avant tout sur les valeurs issues du territoire 

telles que le respect, le partage, l’entraide qui régnaient au temps de leurs ancêtres et qui, pour emprunter 

les mots de Bacon, constituent « la trame de leur identité39 ».  

3.1.2 Les bienfaits et les attributs du territoire pour favoriser un mode de vie sain 

Plusieurs participantes ont parlé des bienfaits des séjours sur le territoire. Pour elles, le territoire est 

synonyme de ressourcement, de proximité en famille, de fierté identitaire et de l’éloignement de la 

consommation. La première partie traite des bienfaits que le territoire fournit en termes de ressourcement 

et de rapprochements familiaux (3.1.2.1). La deuxième partie porte sur le bien-être que procure le 

territoire et en quoi il constitue un frein à la consommation d’alcool et de drogue (3.1.2.2). La dernière 

section met en lumière la relation ambiguë que les jeunes entretiennent avec la technologie et le fait que 

le territoire leur permet de faire une pause (3.1.2.3).  

3.1.2.1 Le territoire comme lieu de ressourcement et de rapprochements familiaux  

Chez les Premiers peuples, l’idée du territoire comme espace de ressourcement a été largement 

documentée. C’est particulièrement le cas pour les Innus dont le mode de vie nomade consistait alors à 

vivre à la fois du territoire et en territoire. Malgré les chambardements vécus, les Innus continuent 

d’entretenir un attachement inextricable et persistant avec ce dernier40. 

 
38 Jean-Paul Lacasse, supra note 32 à la p 131.  
39 Joséphine Bacon dans https://ici.tou.tv/laissez-nous-raconter/S01E01?lectureauto=1 (7 :31 min) Kim O’Bomsawin 
et Marie-Andrée Gill, « Laissez-nous raconter, épisode 1 : Le territoire », Terre Innue, 2022, 52 minutes, à 7m 31s, en 
ligne (vidéo) : <ici.tou.tv/laissez-nous-raconter/S01E01?lectureauto=1>. 
40 Bouchard et Lévesque, supra note 17 à la p 66.  

https://ici.tou.tv/laissez-nous-raconter/S01E01?lectureauto=1
file:///C:/Users/willj/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.Outlook/MAWGRLL3/ici.tou.tv/laissez-nous-raconter/S01E01%3flectureauto=1


 

127 

Une étude portant sur la guérison en territoire chez les Innus d’Uashat mak Mani-utenam reflète cette 

réalité41. Des adultes de la communauté ont témoigné de ses propriétés bénéfiques et du « bien-être42 » 

qu’il offre. Ce même discours se retrouve chez les jeunes. Le ressourcement prend pour elles plusieurs 

dimensions et ne signifie pas de ne rien faire, mais plutôt de bénéficier de la paix que procurent les activités 

liées à la vie en forêt. Cette dimension explique pourquoi certaines se sont inscrites dans un séjour de 

groupe en territoire.  

Bien comment on appelle ça ? C’est pour me ressourcer. (Kathy)  

Partir en ressourcement en forêt. (Brooke) 

Genre un chalet, un petit chalet dans le bois là, se ressourcer. (Gladys) 

Naomi Fontaine parle du territoire avec des mots qui évoquent la paix que sa fréquentation entraîne :  

Nutshimit43, c’est l’intérieur des terres, celle de mes ancêtres […] Nutshimit, un rituel pour les 
chasseurs de caribou. Un air pur dont les vieux ne peuvent se passer […] Nutshimit, un terrain 
inconnu, mais non hostile pour celui qui y cherche le repos de l’esprit […] Nutshimit, pour 
l’homme confus c’est la paix. Cette paix intérieure qu’il cherche désespérément44.  

Auparavant constitués en groupes de chasse familiaux, les Innus ont, de tout temps, chassé et pêché sur 

le vaste territoire du Nitassinan45. Le territoire leur assurait la subsistance par le partage du produit de la 

chasse et l’entraide46. Si les membres de la communauté cultivent encore aujourd’hui la valeur d’entraide, 

c’est sur le territoire qu’elle s’exprime le mieux puisqu’elle favorise les bonnes relations et les 

rapprochements familiaux. Les jeunes en témoignent :  

[sur le territoire] tu es plus avec ta famille, ça te rapproche, ça nous rapproche. (Aïsha) 

 
41 Guay et Delisle l’Heureux, « Le territoire, source de guérison », supra note 29 à la p 63. 
42 Ibid., à la p 64.  
43 Dans la langue innue, il est question du Nitassinan et du Nutshimit. Nitassinan désigne le territoire traditionnel des 
Innus en Amérique du Nord et, plus précisément au Québec, il englobe le territoire des 9 nations innues. Le Nutshimit, 
quant à lui, désigne l’intérieur des terres, la forêt (https://petapan.ca/page/nitassinan). 
44 Naomi Fontaine, Kuessipan, Montréal, Mémoire d’encrier, 2013, à la p 63. 
45 Jean-Paul Lacasse, « Le territoire dans l’univers innu d’aujourd’hui » (1996) 40 :110 Cahiers de géographie du 
Québec, à la p 193. 
46 Ibid., p. 189. 



 

128 

Là-bas tu n’as plus rien puis tu vas plus [dans le sens de davantage] être avec ta famille. […] 
[le territoire] ça rapproche plus les familles. (Kathy) 

L’étude menée avec les adultes de la communauté, et qui portait sur le territoire, a donné lieu à des 

discours similaires. Selon Guay et Delisle-L’Heureux, le territoire offre aux Innus l’occasion de se retrouver 

en famille dans des relations d’authenticité qu’ils ne retrouvent pas de manière aussi marquée lorsqu’ils 

sont dans la communauté47. Le témoignage d’une mère rejoint les propos des jeunes : 

En forêt, j’étais bien. J’aimais le fait que c’était [...] un lieu de rencontre familiale où tout le 
monde était disponible pour tout le monde. Nous n’avions pas d’autres distractions ni de 
problèmes. [...] Ce que j’aime, c’est la présence. Nous y sommes allés pendant la semaine de 
relâche et je suis plus présente envers mes enfants tout comme mon conjoint l’est davantage 
envers moi et moi envers lui. (Une mère)  

Kathy aborde une dimension intéressante à l’effet que la présence en territoire entraîne nécessairement 

une forme de solidarité où personne n’est oisif ni mis à l’écart : 

[sur le territoire] tout le monde s’implique. Si tu fais le ménage, il faut que tu le fasses en gang. 
Il n’y en a pas un qui ne peut rien faire. Tout le monde le fait, il faut que ce soit égal avec tout 
le monde. Quand on parle, on parle aussi de ne pas mettre quelqu’un à part, il faut qu’il soit 
avec nous autres, on est toujours groupés. On ne peut pas laisser une personne à part là. 
(Kathy) 

Des propos similaires ont été tenus par des adultes de cette même communauté. En témoigne cet 

intervenant :  

Dans la forêt, tout le monde fait sa part, tout le monde met la main à la pâte : l’un va à la 
chasse au gibier, l’autre met des collets à lièvre, l’autre va pêcher. Chacun sait quoi faire (Un 
intervenant en réadaptation)48. 

Dans Shuni, Fontaine décrit l’importance des relations qui régnaient autrefois en territoire et que l’on peut 

observer, encore aujourd’hui, chez le peuple innu :  

L’importance que l’on accorde aux relations est restée aussi solide qu’elle l’était autrefois, 
lorsque dans la forêt, vivre en clan était une question de survie. Aujourd’hui encore, il vaut 

 
47 Guay et Delisle l’Heureux, « Le territoire, source de guérison », supra note 29 à la p 67. 
48 Ibid. 



 

129 

mieux soigner ses amitiés que son brushing, ou même sa maison. Crois-moi, dans une telle 
société, l’exclusion était insupportable49.  

Spécifiant que le territoire constituait alors le socle de la solidarité et de l’entraide familiale, Guay et 

Ellington en arrivent aux mêmes constats : la fréquentation du territoire contribue à retisser les liens avec 

la nature, mais également avec la famille50.  

La fréquentation du territoire constitue également une source de fierté pour les jeunes. Ce lien avec le 

territoire et les activités pratiquées est intimement lié à la fierté identitaire qui se développe en le 

fréquentant. Des études ont démontré que les activités de ressourcement en territoire impliquant des 

activités traditionnelles comme la chasse, la cueillette, le canot ou encore la préparation de campement 

ont des bénéfices directs sur le développement de la fierté identitaire des Autochtones51. Selon Guay, 

Jolicoeur et Ellington, cette relation au territoire constitue un facteur de protection de premier plan pour 

les enfants innus52.  

En phase avec ces constats, les jeunes rencontrées témoignent de la fierté qu’elles ressentent lorsqu’elles 

arrivent à se procurer elles-mêmes de la nourriture issue du territoire : 

[Quand tu vas sur le territoire] tu te sens fière de manger ce que tu as pêché ou chassé. (Aïsha) 

Tu te sens fière parce que c’est toi qui l’as pêché [le poisson], c’est toi qui as été patient pour 
l’attendre. Ton poisson si tu vas le pêcher il est meilleur que si tu vas l’acheter dans le magasin, 
il va plus être frais qu’au magasin. (Kathy) 

Si les séjours en territoire riment avec ressourcement, rapprochement, entraide et fierté, ils permettent 

également de rompre avec des habitudes moins « saines » qui s’observent davantage en communauté. 

 
49 Fontaine, Shuni supra note 35 à la p 106. 
50 Guay et Ellington. «Le territoire comme levier» supra note 33 à la p 365.  
51  Catherine Degnen, Healing Sheshatshit : Innu identity and community healing, Mémoire de maîtrise en 
anthropologie, Université McGill, 1996 [non publié] ; Adrian Tanner, « The Origins of Northern Aboriginal Social 
Pathologies and the Quebec Cree Healing Movement », dans Laurence J. Kirmayer et Gail Guthrie Valaskakis, dir., 
Healing traditions : the mental health of Aboriginal peoples in Canada, Vancouver, University of British Colombia 
Press, 2009, à la p 249. 
52 Christiane Guay, Fanny Jolicoeur et Lisa Ellington, « Une gouvernance innue de protection de la jeunesse pour 
préserver et développer l’identité des enfants innus », dans Pierre Noreau et al., dir., La jeunesse au carrefour de la 
famille, de la communauté, du droit et de la société, Montréal, Éditions Thémis, 2021, à la p 195. 



 

130 

3.1.2.2 Le territoire pour s’éloigner de la consommation 

La consommation d’alcool et de drogue est une problématique sociale importante au sein des 

communautés autochtones. Conséquence directe des pensionnats autochtones et de la sédentarisation 

forcée, la consommation engendrerait la plupart des problèmes liés à la violence familiale et à la 

négligence53. Or, le territoire, en agissant comme lieu de ressourcement et de rapprochements familiaux, 

participe à prévénir la consommation d’alcool et de drogue. Les jeunes rencontrées adhèrent également 

à cette vision. Selon les participantes, ces habitudes de consommation n’avaient pas lieu d’être jadis et, 

comme le mentionne Aisha, ne sont, encore aujourd’hui, pas coutume lorsque les Innus font des séjours 

en forêt. Le Nitassinan constitue à cet égard un rempart rassurant :  

En forêt tu es loin de la drogue puis tu es loin de l’alcool. (Aisha) 

Le territoire est considéré pour plusieurs membres comme un lieu de guérison et permet l’éloignement 

de la consommation. Une recherche menée auprès des adultes innus d’Uashat mak Mani-utenam abonde 

dans le même sens54. Comme le disait un des participants :  

Le territoire est là quand on a besoin de guérison, quand on a un problème de consommation 
ou quoi que ce soit. […] je crois que ça a guéri presque tout55.  

À travers les mots de sa narratrice principale, Michel Jean atteste les propos d’Aisha, en soutenant que 

l’alcool n’a jamais fait partie des séjours en territoire. Il ajoute que les problèmes d’alcool sont arrivés une 

fois que les Innus, dépossédés de leurs habitudes et de leur milieu de vie, se sont trouvés désœuvrés56. 

Les travaux de Lacasse montrent eux aussi la distinction marquée entre les habitudes de consommation 

des Innus en fonction de leur milieu de vie. Le juriste précise que lorsqu’ils étaient dans le Nutshimit, les 

Innus étaient occupés du matin au soir, contrairement aux moments où ils demeuraient sur la côte où un 

certain ennui s’observait, particulièrement chez les hommes57. Malgré le changement radical de mode de 

 
53 Innu Takuaikan Uashat mak Mani-Utenam, Mémoire ITUM P-1174 M-033 présenté à la Commission d’enquête sur 
les relations entre les Autochtones et certains services publics, Sept-Îles, 2018, en ligne : 
<cerp.gouv.qc.ca/fileadmin/Fichiers_clients/Documents_deposes_a_la_Commission/P-1174_M-033.pdf>, à la p 7 ; 
An Antane Kapesh, Eukuan nin matshi-manitu innushkueu-Je suis une Maudite sauvagesse, Montréal, Mémoire 
d’encrier, 2019, à la p 107; Michel Jean, Kukum, Montréal, Libre Expression, 2019, à la p 173. 
54 C. Guay et Delisle C L’Heureux, (2019). « Le territoire, source de guérison », supra note 29 à la p 69.  
55 Ibid. 
56 Pointe Bleue s’appelle aujourd’hui Mashteuiatsh. Il s’agit d’une communauté innue située au Saguenay–Lac-Saint-
Jean au Québec. 
57 Lacasse, supra note 32 aux pp 137-138. 

https://www.cerp.gouv.qc.ca/fileadmin/Fichiers_clients/Documents_deposes_a_la_Commission/P-1174_M-033.pdf


 

131 

vie et des habitudes de consommation observables dans la communauté, en guise de respect pour celui-

ci58, les Innus n’emportent pas d’alcool lorsqu’ils vont en territoire. Fontaine exprime ainsi cette habitude :  

Ici, la terre est sacrée. Les hommes ne viennent pas y boire, les jeunes non plus. Le silence fait 
du bien à celui qui l’écoute et parfois même, on peut entendre le saumon qui remonte la 
rivière59.  

En somme, les jeunes, comme les adultes, considèrent unanimement le territoire comme un lieu de 

rassemblement qui les éloigne des dépendances et des soucis du quotidien et, par conséquent, participe 

au bien-être des jeunes et à leur sécurité. 

3.1.2.3 La vie sur le territoire comme prise de conscience du rôle ambigu de la technologie 

Lors des rencontres, le thème de la technologie et des réseaux sociaux a été au cœur des échanges portant 

sur le territoire. Cela n’a rien de surprenant quand on sait que des études ont révélé60 que les Autochtones, 

en plus grande proportion que l’ensemble des Canadiens, sont de grands utilisateurs de technologies 

médias particulièrement dans leur utilisation des réseaux sociaux.  

Cet engouement pour la technologie et les réseaux sociaux s’explique par les avantages qu’ils procurent, 

notamment sur les plans de la démocratisation des cultures autochtones auprès d’un plus grand nombre 

de personnes :  

Ils se créent ainsi une identité un peu plus commune, permettant de s’inscrire dans la 
modernité tout en prônant des aspects de leurs cultures ancestrales comme la langue, les 
danses, l’art, etc. […]. Plusieurs membres des peuples autochtones utilisent également les 
médias sociaux pour tenter de sensibiliser les allochtones à certains faits ou réalités 
historiques les concernant61.  

 
58 Fontaine, Kuessipan, supra note 43 à la p 66.  
59 Ibid., à la p 45. 
60 Jérôme Gill-Couture, « Les Autochtones à fond sur les réseaux sociaux », Radio-Canada (29 décembre 2022), en 
ligne : <radio-canada.ca/espaces-autochtones/1945133/medias-sociaux-autochtones-tiktok-facebook> (84 % des 
Autochtones utilisent des réseaux sociaux, contre 75 % des Canadiens. Cette différence est particulièrement 
marquante sur les applications TikTok (38 % contre 25 %) et Snapchat (37 % contre 21 %)) chiffres tirés du rapport 
par l'Observateur des technologies médias (OTM). 
61 Radio Canada Espace Autochtones ; Radio-Canada, « Point du jour : Les réalités autochtones se font connaître sur 
les réseaux sociaux » (1er février 2021), en ligne (audio) : <radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/point-du-
jour/segments/entrevue/341545/autochtones-premieres-nations-reseaux-sociaux-tiktok>.  

file:///C:/Users/willj/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.Outlook/MAWGRLL3/.radio-canada.ca/espaces-autochtones/1945133/medias-sociaux-autochtones-tiktok-facebook


 

132 

Katherine Labrecque a mené une étude auprès de jeunes femmes atikamekw (18 à 30 ans) en 2015. Ces 

dernières percevaient les réseaux sociaux comme une opportunité et une fenêtre de partage de leur 

culture62. 

Or, si les jeunes rencontrées reconnaissent les avantages de la technologie, dont l’ouverture privilégiée 

sur le monde, elles portent également un regard critique sur celle-ci et admettent ses limites. Par exemple, 

tout en reconnaissant qu’elle comporte certains avantages, Rosa constate que les liens familiaux sont 

parfois malmenés par la technologie :  

Bien, aujourd’hui il y a plus de technologie qu’il y avait avant […] On a perdu ces liens qu’on 
avait avant, mais aujourd’hui il y a la technologie ! Je ne suis pas concentrée envers vous 
autres, je suis concentrée dans mon cell. Mais c’est bien aussi d’être en ce moment, je sais 
que je me contredis, mais c’est bien parce que maintenant tu peux parler avec quelqu’un 
d’autre qui vit en Chine en Russie ou en France. (Rosa) 

Kathy pose, elle aussi, un regard critique envers les écrans et admet volontiers préférer se retrouver dans 

le territoire :  

[…] aujourd’hui t’as les réseaux sociaux pis tu t’ennuies, t’as rien à faire, tu restes dans ta 
chambre, tu regardes ton téléphone à un moment donné tu t’ennuies, moi je m’ennuie en 
regardant mon téléphone je ne sais pas quoi faire après […] Mais dans le bois, […] je sais quoi 
faire. J’ai envie de jouer avec n’importe quoi. Je vais commencer à me fabriquer de quoi ou 
je vais commencer à aller faire une marche, mais ici c’est pas la même chose, je me sens pas 
autant à l’aise dans la ville que quand j’suis dans le bois. 

Malgré les avantages qu’apportent ces moyens de communication pour l’expression des voix autochtones 

dans l’espace public, certaines jeunes d’Uashat mak Mani-utenam rencontrées perçoivent les réseaux 

sociaux et sa dépendance plutôt comme une forme de menace. Kathy insiste sur cette idée et plaide en 

faveur du territoire pour atténuer le phénomène et prendre congé des écrans : 

Tout le monde est content, ils rient [en territoire], mais quand tu es ici [dans la communauté] 
tout le monde est dans son téléphone. […]Mais si tu m’envoyais avec ma famille dans le bois, 
il n’y aurait plus de téléphone, je pense qu’on parlerait, on rirait et on serait plus connectés 
que quand on est dans la ville. En ville, ton enfant va être connecté tout le temps dans sa 

 
62 Katherine Labrecque, Jeunesse en mouvement : relations au monde et pratiques culturelles chez les jeunes femmes 
de Manawan,mémoire de maîtrise en anthropologie, Université Laval, 2015 [non publié], à la p iii.  



 

133 

Pace 4, des jeux ou en train de parler avec ses amis dans le téléphone […] toujours en train 
de faire ça. (Kathy) 

Les participantes y voient une possible dérive et s’inquiètent, comme le disent Rosa et Kathy, de la perte 

des liens familiaux authentiques qui existaient en territoire avant la venue de la technologie. Elles 

évoquent aussi l’ennui qu’une surutilisation peut entraîner au bout du compte. 

Les glissements entraînés par les réseaux sociaux ont également fait l’objet de reportages. Dans celui mené 

en mai 2023 au Nunavik, Jessica Nadeau63 tirait des conclusions similaires, notamment au niveau de 

l’inuktitut que les élèves maîtrisent de moins en moins à force de fréquenter des plateformes de diffusion 

en anglais. Les enseignant.es et les parents s’inquiètent également de l’utilisation que font les jeunes Inuits 

de leurs appareils jusqu’au petit matin. Selon les intervenant.es, les plateformes numériques affectent la 

motivation et la concentration des jeunes à l’école. Par-dessus tout, c’est la perte d’intérêt pour leur 

propre culture qui inquiète. Annie-Ann Gaspard Kudluk, une jeune éducatrice spécialisée, témoigne de ce 

fossé qui se creuse entre les jeunes et les Aîné.es :  

Les enfants aujourd’hui sont plus intéressés par les choses modernes, ils sont plus intéressés 
par leur iPhone que par ce que les Ainé.es ont à raconter. Ils ne communiquent plus aussi 
facilement avec les Ainé.es à cause de la barrière de la langue64.  

Rassurante, l’intervenante spécifie toutefois que plusieurs membres du village de Kangirsuk, du nord du 

Nunavik au Québec, à 230 km au nord du Kuujjuak, se préoccupent de cette situation et mettent en place 

des moyens pour atténuer ce phénomène et en tirer profit, notamment par l’utilisation de plateformes en 

Inuktitut.  

Une étude menée en 2023 par l’Institut national de la santé publique (INSPQ) corrobore ces propos 

nuancés et ambivalents à propos des médias sociaux et des jeunes Autochtones. Si la conclusion insiste 

sur le manque de données actuelles pour dégager un portrait exhaustif de la situation, il n’en demeure 

pas moins qu’elle tire en quelque sorte le même bilan que Rosa, à savoir que les technologies permettent 

l’expression sans frontières des voix autochtones, mais elle identifie également les dérives que son 

 
63 Jessica Nadeau, « L’Inuktitut s’effrite sous le poids de la modernité », Le Devoir (29 mai 2023), A pp 1 et 8.  
64 Ibid.  



 

134 

utilisation engendre, notamment en termes d’isolement social, d’accès à des contenus inquiétants et de 

diminution de contacts familiaux65. 

En définitive, le discours des jeunes s’ajoute à celui des adultes de la communauté en pointant du doigt 

l’utilisation de la technologie comme l’un des éléments risquant d’effriter les relations familiales et par 

conséquent de nuire à leur bien-être. Enfin, bien que les jeunes et les moins jeunes soient au diapason 

quant aux nombreux bénéfices des séjours en territoire, ils se désolent de constater que son accès n’est 

pas aussi simple pour l’ensemble des Innus.  

3.1.3 Une volonté d’accéder au territoire 

Dans cette section, il sera d’abord question de l’appropriation du territoire par l’État québécois et des 

conséquences sur les Innus (3.1.3.1). Suivent les défis actuels quant à l’accès au territoire pour les familles 

(3.1.3.2). 

3.1.3.1 L’appropriation du territoire par l’État québécois 

Les participantes ont déploré que le territoire et les activités en forêt ne soient pas accessibles à tout le 

monde. Elles ont dénoncé, d’une part, l’appropriation par les non-Autochtones de leurs espaces et, d’autre 

part, les difficultés d’accès physique et financier aux terres de leurs ancêtres. Elles regrettent qu’il n’y ait 

pas assez souvent de sorties en forêt et que les déplacements pour y accéder soient trop dispendieux. Elles 

ont émis le souhait que ces séjours soient plus abordables, d’autant plus qu’elles rappellent qu’il s’agit, à 

l’origine, du territoire des Innus. Les propos de Brooke reflètent bien l’état d’esprit partagé par les jeunes :  

Avant on pouvait prendre n’importe quelle terre, s’installer dessus, mais là on peut plus. Les 
Innus on ne peut plus tellement exprimer notre liberté.  

Delisle-L’Heureux fait état de l’« empiètement territorial » dont les Innus ont dû faire les frais. Cet 

empiètement physique et législatif a donné lieu à plusieurs conflits entre les gouvernements et les Innus : 

 
65 Institut national de la santé publique, Jeunes Autochtones, santé, mieux-être et médias sociaux : une étude de 
portée, par Catherine Fournier, Gouvernement du Québec, 2023, à la p 31.  



 

135 

hydroélectricité, saumon, projets miniers, pour ne nommer que ceux-ci. Ces conflits territoriaux sont 

marqués par des rapports de force défavorables aux Innus face à l’État québécois66. 

Les propos de Brooke résonnent aussi dans ceux de Michel Jean qui raconte, par le biais de son personnage 

principal, la perte de la forêt de ses ancêtres, en raison d’ambitions économiques de l’État québécois :  

En haut, les bûcherons coupaient notre forêt, et ceux-là se chargeaient de la transporter vers 
l’usine de pulpe. Qui avait l’autorité de faire cela sans même nous demander notre avis67 ?  

Dans une allocution prononcée en juillet 2018, Joséphine Bacon expliquait que le territoire n’était pas, à 

l’origine, une possession des Innus puisqu’il appartenait à tous. Elle explique l’origine du terme Nitassinan 

qui serait venu plus tard afin de « revendiquer et de négocier » la terre innue : 

Ce n’était jamais « c’est ma chasse », « c’est ma rivière », « c’est mon lac », « c’est ma 
montagne ». Il n’y avait pas ce genre de possessif, ce genre de possession, parce que la terre 
n’appartenait à personne. Par contre, on avait un respect pour elle, car c’est elle qui nous 
nourrit et qui nous soigne donc, on n’avait pas ça [N]itassinan. Le possessif « notre terre », ça, 
c’était quelque chose qu’on n’utilisait jamais. C’est devenu [N]itassinan à cause de la politique. 
C’est un mot politique, [N]itassinan, finalement68. 

Abondant dans le même sens, Jean-Paul Lacasse fait référence à la vision innue du monde et au lien avec 

la terre qu’il qualifie de « globalisante et unifiée ». Étant intrinsèquement lié à la nature, à la terre et aux 

animaux, le territoire n’a jamais été envisagé par les Innus comme une propriété individuelle. Selon 

Lacasse, malgré le fait que les Innus emploient un titre collectif pour désigner la gestion du territoire, 

aucun mot innu n’existe pour désigner la notion de propriété de la manière dont on l’entend dans le Code 

civil69. 

3.1.3.2 Les défis de l’accès au territoire et ses formes de fréquentation 

Les questions économiques ont aussi été abordées par les jeunes pour parler de l’accès au Nitassinan qui 

n’est pas égal pour toutes les familles : 

 
66 Catherine Delisle-L’Heureux, De l’engagement communautaire à la défense du territoire : les voix politiques des 
femmes innues face à l’exploitation minière, mémoire de maîtrise en anthropologie, Université de Montréal, 2015 
[non publié], à la p 24. 
67 Jean, Kukum, supra note 52 à la p 169.  
68 https://trahir.wordpress.com/2018/07/24/bacon-innu-aimun/ Bacon, à la p 5. 
69 Lacasse, Les innus et le territoire…, supra note 32 à la p 37. 



 

136 

Ce n’est pas toutes les familles qui peuvent monter dans l’bois, ce n’est pas tous les parents 
qui ont un chalet. (Aisha) 

Il y en a qui n’ont pas d’argent, puis y ont pas de chalet puis ils n’ont rien. (Tessia) 

J’aimerais que le territoire soit plus accessible. (Brooke) 

Qu’il coûte moins cher. [...] Imagine que tu vas à Schefferville, ton billet il te coûte cher. (Rosa) 

Comme le disent les jeunes, l’accessibilité au territoire n’est pas la même pour toutes les familles. Elle 

dépend de plusieurs facteurs qui limitent les occasions d’y séjourner : « les ressources économiques, le 

temps disponible, l’âge des enfants, l’accessibilité des territoires de chasse familiaux, la maîtrise des 

pratiques de survie70 » constituent de multiples freins pour y accéder. 

Les conditions socioéconomiques des membres des peuples autochtones sont proportionnellement plus 

difficiles que pour l’ensemble de la population québécoise71. Dans ce contexte, on ne peut s’étonner du 

fait que plusieurs familles n’ont pas ou peu de possibilités d’aller sur le territoire et de faire des séjours en 

forêt. Le manque d’accès au territoire pose certains défis dans les apprentissages que les jeunes 

aimeraient développer. Par exemple, Brooke souhaiterait pouvoir disposer des matériaux qu’on retrouve 

en forêt afin de faire de l’art innu : 

Moi je sais comment faire les trucs, mais y manque juste le matériel, je sais comment travailler 
les choses le bois, les os, y manque juste le matériel, mais c’est dur d’en trouver surtout que 
tu ne peux pas vraiment aller chercher un arbre dans la forêt puis repartir comme ça là.  

Ces propos de Brooke sont appuyés par l’ancien directeur du Musée Shaputuan, Réginald Vollant, qui 

identifie les limites des apprentissages culturels innus dans un contexte extérieur à la forêt : 

Pour transmettre exactement les gestes traditionnels de la culture innue, ça prend des 
espaces. Ça prend un lac, ça prend des rivières, ça prend une montagne, ça prend des arbres 

 
70 Annalisa D’Orsi, « Conservation et innovation : Les articulations contemporaines de la tradition innue » (2013) 43 :1 
Recherches amérindiennes au Québec, à la p 75. 
71 Christiane Guay, Lisa Ellington et Nadine Vollant, Ka Nikanitet : pour une pratique culturellement sécuritaire de la 
protection de la jeunesse en contextes autochtones, coll. « Problèmes sociaux et interventions sociales », Québec, 
Presses de l’Université du Québec, 2022, à la p 66 [Guay, Ellington et Vollant, Ka Nikanitet]. 



 

137 

alentour pour respirer les odeurs du sapinage. On a appris comme ça. […] Ici, dans le musée, 
ce n’est pas évident d’amener un lac à l’intérieur, d’amener une rivière72.  

Quant aux formes de fréquentation du territoire, les jeunes qui ont un mode de vie contemporain ne 

souhaitent pas nécessairement faire un retour radical et vivre en tentes sur le territoire. Elles sont plutôt 

d’avis qu’un équilibre entre la vie en communauté et la vie en territoire serait l’option la plus intéressante. 

En définitive, elles aimeraient pouvoir choisir d’aller en forêt lorsqu’elles le souhaitent afin de profiter de 

ses bienfaits. 

Moi j’aimerais ça vivre dans un chalet, juste, vivre, avoir des arbres autour de moi, tout ça. 
J’aime les arbres. (Brooke) 

Bien j’aimerais avoir comme Brooke l’a dit, mais être ici à la fois genre avoir les deux, mais tu 
ne peux pas avoir les deux… (Rosa) 

Ce défi d’accessibilité a également été mis en lumière par Fast et ses collaborateurs. Que ce soit chez les 

jeunes Autochtones qui vivent en milieu urbain ou ceux qui vivent dans des communautés éloignées des 

grands centres, certains éléments ont notamment été rapportés comme étant des freins à leur accès au 

territoire : les coûts, le transport, les horaires d’école ou de travail, l’absence de relations avec les Aîné.es73.  

La fréquentation du territoire et les apprentissages qu’il permet pour les jeunes sont importants. En 

définitive, nous retenons que les jeunes sont très sensibles à la fréquentation du territoire des Innus. D’une 

part, pour les bienfaits et les facteurs de protection nommés, mais aussi pour les apprentissages, la 

préservation de leur culture, le ressourcement, le rire, le rapprochement familial et l’éloignement de la 

consommation et des technologies. Constatant que toutes les familles n’ont pas les mêmes moyens et les 

mêmes accès au territoire, elles considèrent qu’il est primordial que le territoire redevienne un lieu aisé à 

fréquenter pour tous les membres de leur communauté.  

L’attrait pour le territoire et la transmission des savoirs sont d’intérêt commun et font écho aux résultats 

d’études sur le sujet. Cet attrait s’explique par le fait que le territoire constitue un facteur de protection 

parce qu’il porte en lui les valeurs véhiculées depuis des millénaires par les Innus et qui aujourd’hui 

assurent leur survie culturelle et identitaire. On comprend mieux la raison pour laquelle, dans leur 

définition de l’intérêt de l’enfant, les adultes de la communauté insistent sur le fait que l’intérêt de l’enfant 

 
72 A. D’Orsi, supra note 69 à la p 82. 
73 Fast et al., supra note 28 à la p 128. 



 

138 

est « profondément ancré dans le Nitassinan ». Tout comme pour leurs aîné.es, le territoire et sa 

fréquentation facilitent leur protection. Autrement dit, ces propos révèlent la profondeur du lien qui les 

relie au territoire. Ce qu’elles nous disent renvoie au sentiment de sécurité qui émane de lui. En ce sens, 

l’intérêt de l’enfant innu a pour assise première l’importance d’entretenir la relation au territoire dans 

toutes ses composantes.  

La vie en territoire est à la source des éléments qui, pour les Innus, se rapportent à la culture et à l’identité. 

Nous verrons que ces thèmes puisent en grande partie leurs racines dans ce mode de vie qui prévalait 

autrefois, mais pas seulement.  

3.2 La culture et l’identité innues 

La culture et l’identité innues se traduisent notamment par des pratiques familiales, de même que par des 

normes, des valeurs, une langue et des activités reliées au mode de vie en territoire. Si la culture et 

l’identité innues sont intimement liées à la vie sur le Nitassinan, elles sont également transmises par les 

Aîné.es et par l’ensemble des membres de la communauté. Nous nous penchons essentiellement sur la 

perception des jeunes Innues de leur culture, de leur identité et du sentiment qu’elles entretiennent à cet 

égard. Nous abordons en premier lieu des éléments qui, selon elles, constituent les contours de la culture 

et de l’identité (3.2.1), en mettant en perspective le fait que cette appartenance culturelle et identitaire 

peut faire l’objet de préjugés et de discrimination (3.2.2). 

3.2.1 Être Innu, c’est un statut, une culture, une descendance, une langue 

Nous avons introduit le sujet par le visionnement d’une vidéo réalisée par des Innu.es. Ainsi, à la suite du 

visionnement de Ma fierté74, où une jeune Innue présente les éléments culturels de son quotidien, nous 

avons demandé aux participantes ce que cela signifiait pour elles que d’être Innues. 

Les réponses ont été variées et partaient d’un sentiment parfois mitigé par rapport à la fierté qu’elles 

éprouvent en lien avec leur culture et leur identité :  

 
74  Kassandra Vollant, « Ma fierté », Wapikoni mobile et Manon Barbeau, 2019, en ligne : 
<lafabriqueculturelle.tv/capsules/11967/ma-fierte-realise-par-kassandra-vollant-celebrer-la-fierte-et-l-identite-
autochtone>.  



 

139 

Moi, c’est vraiment juste les parents, la carte innue, le statut d’Indien. Pour moi, c’est juste 
ça, c’est juste mes parents. (Brooke)  

Pour moi, chaque famille dans nos communautés est différente. Dans ma famille, mes grands-
parents ont toujours été présents, mais c’est ma mère qui m’a appris tout ce que je sais. Mon 
vrai père n’a jamais été réellement là. Mon beau-père m’a prise sous son aile. Mes parents 
n’ont jamais eu de problèmes de consommation. Pour ma part, j’ai eu une très belle enfance, 
nous sommes une famille du bois et de sportifs. J’ai grandi dans mes racines autochtones. 
(témoignage écrit, Aisha) 

J’sais pas, une culture, une langue […] Ma famille, ma génération, la descendance… mes 
ancêtres. (Gladys) 

Pour moi, la culture innue… Le seul truc pour connaître la culture innue, c’est de la vivre ! Va 
dans les forêts, fais-toi une tente, reste isolé. (Brooke) 

Comme le précise Brooke, il est bien plus facile de vivre la culture que de la décrire. Traiter de la culture 

et de l’identité comporte certains enjeux. Ces thèmes plus abstraits sont plus difficiles à définir et à 

distinguer l’un de l’autre. En effet, comme nous le rappellent Brodeur-Girard et Laoun, ces notions qui 

touchent à l’identité et à l’appartenance sont malléables et non statiques :  

[ces notions] sont susceptibles de faire l’objet de multiples définitions et interprétations, si 
bien qu’il est nécessaire de concevoir l’identité ́non pas comme une caractéristique statique 
possédée de manière absolue par chaque individu, mais plutôt comme un principe 
constamment renégocié ́dans un contexte social mouvant, qui ne peut être pleinement saisi 
qu’à l’aide d’une perspective relationnelle75.  

Afin de susciter la discussion, nous avons, entre autres, demandé quelles différences elles pouvaient faire 

entre les Innus et les non-Innus.  

Dans un premier temps, Kathy a fait ressortir certains traits culturels qui, selon elle, distinguent les Innus 

des « Blancs »76. Elle a entre autres parlé des règles qu’elle trouve parfois inutiles chez les allochtones 

notamment autour de la table où il faut demander avant de quitter le repas. Elle en profite aussi pour 

mentionner que les « Blancs » sont parfois inutilement trop stricts :  

 
75 Sébastien Brodeur-Girad et Eve Laoun, « La formulation des critères d’appartenance à la communauté par les 
Autochtones : Enjeux de droit et de pouvoir », dans Stéphane Guimont Marceau, Jean-Olivier Roy et Daniel Salée, 
dir., Peuples autochtones et politique au Québec et au Canada : Identités, citoyenneté et autodétermination, Québec, 
Presses de l’Université du Québec, 2020, à la p 81.  
76 Les jeunes emploient souvent le terme « Blancs » pour parler des non-Innus, en particulier des Québécois. 



 

140 

On dirait qu’ils font des règles pour rien. (Kathy)  

Finalement, elle précise que les Innus n’ont pas la même mentalité que les non-Innus. 

On ne pense pas de la même façon, nous on est plus des personnes qui partagent. Eux sont 
tout seuls et ils sont capables de se débrouiller seuls, mais nous autres on est toujours obligés 
d’être en gang. Nous autres, on est toujours là pour tout le monde. (Kathy) 

Sans se prononcer, les autres ont approuvé les propos de Kathy par des hochements de tête et des rires. 

Au-delà des distinctions, qui portent sur des manières de se comporter ou de penser, les jeunes ont insisté 

sur un ensemble de pratiques qui les caractérisent, dont plusieurs sont étroitement associées à la vie sur 

le territoire : la chasse (Utussmash, Brooke), aller dans le bois, en forêt (Gladys) et partir en ressourcement 

(Brooke, Gladys), l’artisanat (Gladys), faire des portages (Kathy), la cueillette de petits fruits et la pêche 

(Utussmash), la couture – perlage (Rosa), aller dans les Pow wow (Kathy, Utussmash).   

Au sujet des pow-wow, l’autrice et journaliste malécite Édith Bélanger considère qu’ils constituent des 

rassemblements significatifs et essentiels pour les peuples autochtones. À la fois sacrés, objet de résilience, 

et de célébration, les Premières Nations voient dans les pow-wow un moment de réunion où il est possible 

d’exprimer leur fierté, tout en saluant le courage des anciens et la joie de tenir ce type de rituel en plein 

air77. Abondant dans le même sens, ces participantes se sont dit très attirées par les pow-wow : 

[…] c’est vraiment la meilleure sensation, tu es unie avec plein d’inconnus pis on dirait que tu 
les connais là ils ont la même passion ils dansent pour leur communauté pour leur famille. 
Quand on commence à danser on dit toujours que le premier pas c’est pour toi, le deuxième 
pour ton père, pour ton grand-père puis de plus en plus c’est ta communauté, ta ville, c’est 
vraiment c’est cool là quand même ! (Utussmash) 

Regarder un pow-wow! Elles sont belles, elles dansent, puis tu sais qu’elles sont fières. Elles 
sont toujours contentes après avoir fini leur danse. C’est beau ! (Kathy) 

Énoncés différemment, mais avec le même esprit, les propos des jeunes se retrouvent dans les écrits de 

Fontaine qui décrit avec admiration le sentiment et la fierté que lui inspirent les pow-wow, élément clé 

d’une distinction culturelle : 

 
77 Edith Bélanger, « Un été sans pow-wow », Radio-Canada (20 juillet 2020), en ligne : <radio-canada.ca/espaces-
autochtones/1721042/pow-wow-edith-belanger-danse-spirituel-regalia-autochtone>.  



 

141 

Le battement de tambour fait lever les femmes en premier. Se suivent les unes les autres, 
dansent un pied en avant, l’autre légèrement replié […] Laissent le chant approfondir chaque 
mouvement, chaque pas qui se veut lent, les mains près du corps. Souriant. Le cercle se forme 
intuitivement […]. Les jeunes se laissent conduire, imitent leurs parents. Le cercle est 
immense, les chaises vides. Puis le tambour ralentit. Les pas s’estompent. On applaudit le 
vieux et le chant du passé. Les regards se croisent, les yeux fiers. Le désir d’être soi78. 

Cette notion de fierté des jeunes liée aux activités traditionnelles est aussi abordée dans l’ouvrage de 

Blanchet-Cohen et Picard. Abordant les notions de fierté et d’espoirs, des jeunes Autochtones parlent des 

activités qui les ont aidés à se reconnecter à leur identité. C’est le cas d’une jeune Wendat qui témoigne 

de sa reconnexion à sa culture et des activités qui l’y ont menées de 13 à 22 ans :  

À 15 ans, j’étais au cercle de danse de pow-wow à Wendake. En écoutant le tambour, quelque 
chose a résonné en moi. Ça faisait si longtemps que je n’avais pas vibré au rythme des 
tambours, éprouvé cette sensation de liberté de vivre. C’est à ce moment que j’ai décidé de 
prendre la responsabilité de mon propre bonheur et de cesser de jouer à la victime : j’allais 
danser79.  

En plus des attitudes, des activités traditionnelles et des rituels qu’elles attribuent à leur culture, les jeunes 

considèrent que l’identité innue passe également par leur langue : l’innu-aimun. Bien qu’elles croient 

fermement en la nécessité que la langue innue reste vivante, elles se désolent de ne pas bien la connaître. 

La plupart des participantes connaissent les rudiments de la langue innue, car elle est enseignée à l’école. 

Or, malgré leur intérêt, aucune d’elles n’a mentionné la maîtriser.  

Pour les jeunes, l’intérêt pour la langue innue est palpable et l’inquiétude qu’elle soit en déclin constitue 

un enjeu considérable sur le plan identitaire. L’enseignement de l’innu dans les établissements scolaires 

et les organismes locaux est d’autant plus indispensable, étant donné que leurs parents n’ont pas toujours 

le temps, la connaissance ou le réflexe de leur parler en Innu (Brooke, Gladys, Kathy, Rosa)80. En définitive, 

les jeunes déplorent le fait que l’innu-aimun ne leur soit pas transmis avec plus de rigueur à la maison et 

à l’école : 

Oui, il manquerait aussi de nous parler beaucoup innu, parce que notre langue elle fait ça [fais 
un signe de pente descendante] on dirait. Tout descend, presque personne ne parle, il n’y a 
pas tant de jeunes qui parlent. J’ai un ami qui parle mieux que moi, mais après mes autres 

 
78 Fontaine, Kuessipan supra note 43 à la p 43.  
79 Natasha Blanchet Cohen et Véronique Picard, Les jeunesses autochtones au Québec, décolonisation, fierté et 
engagement, Québec, PUL, 2024, à la p 114. 
80 St-Gelais supra note 9 à la p 72. 



 

142 

amis ils ne parlent pas tant innu […]. Bien, on dirait que c’est plus important qu’ils nous 
apprennent. (Kathy) 

Les jeunes aimeraient oser davantage parler leur langue d’origine, mais elles craignent de commettre des 

erreurs en l’employant. C’est notamment le cas de Shelby et Kathy qui expriment craindre qu’on puisse 

rire d’elles.  

C’est aussi le cas de Matiu, un musicien innu de Maliotenam, qui parle de cette gêne qu’il a de ne pas 

maîtriser la langue de ses ancêtres. Il considère que la proximité avec Sept-Îles et l’omniprésence de la 

« technologie » y sont pour quelque chose. L’artiste partage son inquiétude concernant la perte de la 

langue au gré de la disparition des Aîné.es de sa communauté. Puis, tout comme les jeunes rencontrées, 

il déplore son niveau de connaissance de la langue innue qui constitue à ses yeux un facteur de protection 

identitaire de premier plan81. 

Cette même appréhension se retrouve chez les jeunes rencontrés dans le cadre de recherches sur les 

jeunesses autochtones au Québec. Blanchet-Cohen et Picard expliquent notamment cette difficulté de 

transmission des langues autochtones par les parents, les politiques des pensionnats et par les autres 

restrictions imposées par les pouvoirs publics de l’époque82. Les chercheures rapportent le malaise de 

jeunes Autochtones de ne pas maîtriser leur langue d’origine : « Les jeunes affirment d’ailleurs que de ne 

pas parler leur langue leur cause une certaine angoisse, voire un conflit identitaire83. » 

Les recherches menées par Donna Patrick abondent dans le même sens et appréhendent l’utilisation des 

langues autochtones d’un point de vue historique, politique et social. Selon la chercheuse, l’usage des 

langues autochtones a l’avantage de nourrir ou de préserver l’identité et la culture 84 . Malgré leur 

maladresse à la parler et les craintes de moqueries qui peuvent en résulter, les témoignages précédents 

nous confirment l’intérêt des jeunes Innues d’apprendre l’innu-aimun et de protéger par le fait même leur 

culture. 

 
81 Matiu, « Innu-aimi ma ! (Parle innu !) », La Presse (9 avril 2023), en ligne :<lapresse.ca/contexte/2023-04-09/carte-
blanche-a-matiu/innu-aimi-ma-parle-innu.php#>.  
82 Blanchet Cohen et Picard, supra note 78 à la p 6. 
83 Ibid. 
84 Donna Patrick, « Les langues autochtones en péril au Canada » (2007) 31 :1 Anthropologie et Société, à la p 128.  



 

143 

Bien que des efforts soient déployés avec plus de conviction depuis quelques années pour sauver la culture 

innue par l’enseignement de sa langue, ce désir de prioriser son apprentissage ne date pas d’hier et 

continue de préoccuper les jeunes et de les animer. La perte de la langue constituait déjà, il y a plus de 

quarante ans, une inquiétude centrale pour les Innus. Dans la première édition de son livre Eukuan nin 

Matshi-Manitu innushkueu/Je suis une maudite sauvagesse, An Antane Kapesh parlait déjà avec conviction 

de l’importance d’une immersion totale en innu pour les enfants, pendant au moins cinq années 

consécutives85. Kapesh déplorait alors le manque de volonté politique du gouvernement de sauvegarder 

les langues autochtones en évoquant le déséquilibre entre les moyens investis par le gouvernement : 

« beaucoup de moyens étaient mis en œuvre pour que les enfants apprennent le français alors que très 

peu d’efforts étaient faits en sens inverse pour que les jeunes apprennent leur langue maternelle86 ».  

On peut toutefois se réjouir d’une tendance observée au cours des dernières années. Les jeunes 

Autochtones sont de plus en plus nombreux à prendre l’initiative d’apprendre une langue autochtone 

comme langue seconde. Selon les données de Statistique Canada, la proportion d’Autochtones en 

apprentissage de leur langue d’origine a augmenté de 11,1 % entre 2016 et 202187. 

3.2.2 Être Innu ça veut aussi dire être confronté aux préjugés et à la discrimination 

Si les participantes reconnaissent les particularités culturelles qui caractérisent les Innus, et plus 

particulièrement les activités et la langue qui y sont rattachées, certaines ont un sentiment ambivalent 

quant à leur fierté face à leur identité.  

Lorsque nous avons demandé aux jeunes ce qui les rendait fières dans le fait d’être Innues, certaines 

exprimaient ce sentiment avec peu de conviction, alors que d’autres, ne maîtrisant pas la langue, avaient 

plus de mal à ressentir un sentiment d’appartenance marqué envers la culture innue.  

Bien je ne suis pas fière puis je ne suis pas mécontente d’être Innue c’est : je suis ce que je 
suis. (Brooke)  

Pour être honnête, je ne suis pas fière d’être Innue en vrai […] je sais pas, je ne veux pas dire 
que c’est une langue difficile c’est… je ne me sens pas être Innue en vrai… (Shelby) 

 
85 An antan Kapesh, Je suis une maudite sauvagesse, supra note 52, à la p 81.  
86 Ibid., à la p 83. 
87 Statistiques Canada (2021) https://www150.statcan.gc.ca/n1/pub/42-28-0001/2021001/article/00004-fra.htm. 



 

144 

On peut comprendre le sentiment mitigé de jeunes qui ne maîtrisent pas la langue, étant donné 

l’importance qu’elles lui accordent comme vecteur de leur identité. Ce sentiment trouve également sa 

source dans le fait que les jeunes ne se sentent pas toujours bien au contact des allochtones. À cet égard, 

quelques unes témoignent de comportements racistes qu’elles subissent parfois lorsqu’elles vont à 

l’extérieur de la communauté. Nous leur avons demandé comment elles se sentent lorsqu’elles sortent de 

la communauté, par exemple lorsqu’elles vont à Sept-Îles ou à Québec : 

OK ! Je me sens observée. (Rosa) 

On m’a traitée de sauvage, retourne dans ton coin « osti de sauvage », là je me dis retourne 
dans ton pays coloni[ali]ste ! mais je n’ai pas dit ça là… (Gladys) 

Certaines ont été victimes de profilage racial. Lorsqu’elles sont allées à Sept-Îles, elles ont senti qu’on les 

soupçonnait de vouloir faire du vol à l’étalage : 

Moi, y avait […], un gardien, au Walmart il n’arrêtait pas de me suivre, j’avais mon argent, 
mon 20 dollars, je l’ai dépensé, là je me suis retournée y avait le gardien, il me suivait là. 
(Gladys) 

Oui, ça c’est tannant quand tu te fais observer, exemple tu as un sac à dos, tu vas sentir un 
regard, ce n’est pas la première fois quand je vais en ville ça me fait ça. Ça m’est déjà arrivé 
2-3 fois parce que j’étais avec quelqu’un, on regardait les choses, on voyait une madame qui 
nous suivait. (Rosa)  

Cette discrimination décrite par les jeunes est largement documentée dans la littérature. Qu’il s’agisse de 

véhiculer des préjugés, des stéréotypes, de faire du profilage racial 88  ou encore d’effectuer de la 

discrimination indirecte en mettant en œuvre une norme de manière indifférenciée, toutes ces attitudes 

conduisent à un sentiment d’exclusion89.  

D’autres éléments font parfois en sorte que les jeunes se sentent moins fières d’être Innues. Même si elles 

en comprennent l’origine (pensionnats), la consommation d’alcool ou de drogue chez certains adultes de 

leur communauté entraîne des inquiétudes et parfois un sentiment de honte (Shelby, Gladys, Kathy, 

 
88 Guay, Ellington et Vollant, Ka Nikanitet, supra note 69, aux pp 60-61. À ce titre, Guay et ses collègues donnent en 
exemple la Loi sur la protection de la jeunesse, qui lorsqu’elle est appliquée sans adaptation et de manière neutre 
aux Autochtones « produit des effets discriminatoires » (voir à la p 61). 
89 Commission des droits de la personne et des droits de la jeunesse, Profilage racial et discrimination systémique 
des jeunes racisés, Commission des droits de la personne et des droits de la jeunesse, Québec, 2011, en ligne : 
<cdpdj.qc.ca/storage/app/media/publications/Profilage_rapport_FR.pdf>, à la p 15.  

https://cdpdj.qc.ca/storage/app/media/publications/Profilage_rapport_FR.pdf


 

145 

Brooke). Autrement dit, le fait de côtoyer des personnes qui consomment beaucoup à la maison ou dans 

la rue les rend mal à l’aise, et entraîne des effets négatifs sur leur sentiment de fierté, mais aussi de sécurité. 

Nous y reviendrons (3.4).  

Nous avons évoqué le désir des jeunes de développer davantage leur fierté identitaire, notamment en 

acquérant une meilleure connaissance de la langue innue. Si elles arrivent aisément à identifier des 

éléments ou des traits qui relèvent de leur culture, des aspects les rendent mal à l’aise au niveau de leur 

identité, notamment la méconnaissance de la langue ou de certaines pratiques traditionnelles innues. Les 

comportements racistes ou discriminatoires que certaines d’entre elles ont subis peuvent aussi, à certains 

égards, nuire à leur fierté identitaire. Enfin, le regard qu’elles posent sur les difficultés de consommation 

de certains membres de leur famille et de la communauté vient également porter ombrage à leur 

sentiment de fierté.  

Les jeunes souhaitent que cette fierté passe par le retour à leurs racines et à des apprentissages multiples 

afin de se réapproprier leur langue et leur histoire. Tout comme les adultes, elles souhaitent s’éloigner de 

la honte et réapprendre ce qui a été enlevé à leurs aîné.es, afin de retrouver un sentiment d’appartenance 

à leur culture et à leur identité90.  

Viviane Michel, ex-présidente de Femmes autochtones du Québec, exprime sa reconnaissance d’avoir été 

élevée selon les valeurs inhérentes à son peuple : 

Je suis chanceuse d’avoir grandi avec les miens, d’avoir grandi avec les valeurs des peuples 
autochtones, de mon peuple. Je suis Innue, ce mot dans ma langue veut simplement dire 
« être humain ». On nous a donné plusieurs noms –Aborigènes, Autochtones, Amérindiens, 
Montagnais –, mais on s’est réapproprié notre identité en nous appelant tout simplement 
Innu, qui veut seulement dire « être humain »91. 

Pour les jeunes, la fierté d’être Innues passe par les mêmes canaux que ce que décrit Michel, c’est-à-dire 

la connaissance de leurs racines et que la famille ou l’école leur transmette des savoirs par divers moyens.  

 
90 Kim O’Bomsawin et Marie-Andrée Gill, « Laissez-nous raconter, épisode 2 : L’identité », Terre Innue, 2022, 52 
minutes, à 3m 30s, en ligne (vidéo) : <ici.tou.tv/laissez-nous-raconter/S01E01?lectureauto=1>. 
91 Viviane Michel, « Femmes autochtones du Québec : Le personnel et le politique à la sauvegarde des droits du 
territoire », dans Stéphane Guimont Marceau, Jean-Olivier Roy et Daniel Salée, dir., Peuples autochtones et politique 
au Québec et au Canada : Identités, citoyenneté et autodétermination, Québec, Presses de l’Université du Québec, 
2020, à la p 33. 

file:///C:/Users/willj/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/Content.Outlook/MAWGRLL3/ici.tou.tv/laissez-nous-raconter/S01E01%3flectureauto=1


 

146 

Le discours des jeunes rejoint encore une fois celui des adultes quant à l’importance de revitaliser la 

culture innue. Un extrait de la définition de l’intérêt de l’enfant nous confirme cette préoccupation 

commune :  

l’intérêt de l’enfant innu, qui est profondément ancré dans le Nitassinan, est indissociable de 
la préservation et de la protection de son identité, de sa culture, de sa langue et du maintien 
des pratiques culturelles innues92.   

Les propos des jeunes témoignent d’une identité culturelle qui les distingue des autres, notamment les 

allochtones et que celle-ci est liée, non seulement à des valeurs, des normes, des pratiques traditionnelles 

issues du territoire, mais également à la préservation de la langue innue. Préserver la langue constitue un 

facteur de protection identifié par les participantes pour le bien-être des enfants, des familles, de la 

communauté et de la nation.  

Si la culture innue s’enracine dans le mode de vie et les activités reliées à la vie en territoire93, les valeurs 

et les pratiques issues de ce dernier influent encore aujourd’hui sur les familles et le mode de vie des Innus, 

y compris celui des jeunes.  

3.3 Une conception singulière de la famille 

Malgré le fait que les pratiques éducatives des peuples autochtones, des Inuits et des Métis aient été 

bouleversées par la société dominante, la modernité et la sédentarisation, la protection et l’éducation des 

enfants demeurent, encore aujourd’hui, une responsabilité collective des membres de la famille élargie et 

de la communauté94. Nous constaterons de quelle manière la famille innue est perçue et vécue par les 

jeunes. Voyons d’abord les grandes valeurs qui la caractérisent (3.3.1), de même que sa composition (3.3.2) 

et la vision des jeunes de la famille et du rôle qu’elle devrait jouer auprès des enfants (3.3.3). Enfin, nous 

dressons un aperçu de la manière dont les jeunes envisagent les rôles sociaux et les rapports de sexe au 

sein de leur communauté (3.3.4).  

 
92 Innu Takuaikan Uashat mak Mani-utenam (ITUM). (2022). Akuniutakan : TSHETSHI TSHITAUASSIMINUAT 
TAHTANITE TSHITSHINAT Pour que nos enfants restent chez nous. Uauitshitun, Centre de santé et de services sociaux 
d’Uashat mak Mani-utenam. 
93 Christiane Guay, Sébastien Grammond et Catherine Delisle-L’Heureux, « La famille élargie, incontournable chez les 
Innus » (2018) 64 :1 Service Social à la p 108.  
94 Ibid., à la p 109.  



 

147 

3.3.1 La famille : ancrée solidement dans les valeurs innues 

La famille constitue l’une des assises les plus importantes de l’apprentissage des savoirs, de la langue et 

des histoires familiales95, mais également des valeurs innues96. Les valeurs guident les choix et les actions 

du peuple innu : elles sont au fondement de la famille et au cœur de sa définition97. 

Le discours des jeunes fait ressortir l’importance des valeurs innues. D’entrée de jeu, elles mettent de 

l’avant ces valeurs lorsqu’on leur demande ce qui leur vient en tête en pensant à la famille. Ainsi, pour 

bien des jeunes, la famille renvoie d’abord et avant tout à : l’entraide, le partage, le respect, l’humour, la 

confiance, la joie et la solidarité (Aisha, Rosa, Gladys). 

Le respect, le partage et l’entraide constituent des valeurs phares qui marquent leur discours quand elles 

parlent de la famille :  

ll y a beaucoup de partage, dans nos familles on partage avec tout le monde puis on est 
généreux envers tout le monde, j’ai remarqué ça dans notre communauté qu’il y avait 
beaucoup d’entraide […]. Tout le monde a quelque chose à donner à quelqu’un d’autre […]. 
On est plus accueillants, cool. (Kathy) 

On ne calcule pas. (Gladys) 

Dans la communauté, tout le monde s’aide, tout le monde s’aime bien, tout le monde se 
connaît […]. (Utussmash)  

Les travaux de Lacasse appuient ce discours à propos de la générosité légendaire du peuple où personne 

n’est mis de côté. Liée à la survie en forêt, cette générosité demeure présente encore aujourd’hui. Les 

Innus continuent à partager et à s’entraider dans la vie quotidienne : « Quand un visiteur se présente, on 

lui offre spontanément à boire et à manger. Il faut tout mettre de côté, par exemple le travail planifié, 

pour lui tenir compagnie98. » 

Guay met également en lumière ces valeurs chères au peuple innu. Dans son ouvrage qui porte sur les 

pratiques des intervenants sociaux innus, les personnes rencontrées témoignent de l’importance de ces 

 
95 St-Gelais, supra note 9, à la p 75.  
96 Guay, Grammond et Delisle l’Heureux, « La famille élargie», supra note 92 à la p 106. 
97  Christiane Guay et Lisa Ellington, « L’éducation des enfants chez les Innus d’Uashat mak Mani-utenam : des 
pratiques à reconnaître et à valoriser » (2022) 67 :1 Service social, à la p 58.  
98 Lacasse, «Innus et territoire», extrait de témoignage de Marie Tshernish 1988 : 5, supra note 32, à la p 56.  



 

148 

valeurs pour guider leurs interventions : « J’ai été élevée par une Innue. Avec des valeurs innues qui ont 

façonné mon éducation […]. Le respect, l’entraide, la famille; ce sont des valeurs qui m’ont toujours 

accompagnée (Nadine)99. » 

Comme dans la plupart des communautés autochtones, les valeurs d’accueil et de partage s’observent 

chez les Innus par certaines règles tacites de la vie quotidienne. L’une d’elles consiste à entrer chez les 

gens sans frapper. Si l’une des participantes le déplore (Brooke), la plupart considèrent qu’il s’agit d’un 

trait accueillant propre aux Innus (Rosa, Gladys, Kathy). 

C’est également ce qu’avait observé la regrettée José Mailhot au cours de ses travaux d’ethnologue et de 

traductrice innu-français. À l’occasion de rencontres de familles à domicile, elle avait noté :  

Chez les Innus du Labrador, les portes sont pourtant toujours ouvertes et les gens sont 
toujours ravis d’avoir des visiteurs. On peut très bien entrer sans frapper à la porte, s’asseoir 
sur une chaise près de l’entrée – ou bien demeurer debout s’il n’y a aucun siège et rester là 
en silence jusqu’à ce que la conversation s’engage100.  

Mailhot témoigne du fait qu’elle a toujours été reçue « comme on reçoit la parenté101 ». Cette tendance 

observée par l’ethnologue, entre les années 1960 et 1980, est toujours d’actualité et constitue un trait 

distinctif de ce peuple. 

En somme, les valeurs de partage, de respect et d’entraide sont au cœur de la vie familiale des Innus. Elles 

définissent et façonnent la manière dont les jeunes conçoivent la famille.  

3.3.2 La famille innue, c’est tout ce qui nous relie  

On l’a vu, la famille innue est conçue de manière circulaire ; les relations s’étendent bien au-delà de la 

famille biologique et nucléaire102. À ce titre, la conception de la famille des jeunes ne diffère pas de celle 

des adultes. Pour elles, la famille innue est nombreuse et elle ne se limite pas aux liens du sang. 

 
99 Christiane Guay, Le savoir autochtone dans tous ses états, regards sur la pratique singulière des intervenants 
sociaux innus d’Uashat mak Mani-utenam, Québec, Les Presses de l’Université du Québec, 2017, à la p 77.  
100 José Mailhot, Shushei au pays des Innus, Montréal, Mémoire d’Encrier, 202,1 à la p 127.  
101 Ibid., à la p 126. 
102 Guay, Ellington et Vollant, Ka Nikanitet, supra note 69, à la p 13.  



 

149 

Ces jeunes femmes sont issues de modèles familiaux diversifiés et composent avec des réalités différentes. 

Par exemple, certaines vivent avec leurs parents biologiques, alors que d’autres ont vécu en famille 

d’accueil ou chez leur grand-mère. Certaines qualifient leur famille de « familles d’accueil » et ont une 

fratrie mixte. Des variations sur les plans socioéconomiques sont également observées ainsi que sur celui 

de la transmission de la langue et de la culture innue dans leurs foyers respectifs. Malgré ces différents 

modèles familiaux, une constante a été observée : elles sont toutes issues de familles nombreuses103. En 

effet, cette particularité, qui nous a d’emblée frappée, ne semblait guère constituer un trait notoire à leurs 

yeux, étant donné que la grande majorité des foyers de la communauté sont constitués de plusieurs 

enfants. Elles décrivent la composition de leur famille avec enthousiasme :  

Ma mère a peut-être eu 10 enfants […] [elle compte sur ses doigts], bien elle en a eu 11, mais 
les 3 autres sont partis, euh 8, fait que dans le fond il y a 8 enfants chez nous. (Brooke) 

Moi ? Ça dépend parce que tu as le chez-moi qui est ma famille puis tu as le chez-moi qui est 
ma maison. Dans ma maison on est moins nombreux : OK. Chez moi, j’ai mon frère, ma grande 
sœur qui va partir puis ma p’tite sœur puis moi, puis y a 2 gars qu’on garde on est famille 
d’accueil temporaire. Faque on est 5 chez nous, puis y en a 3 autres mes demi-frères, mais je 
les considère comme mes vrais frères. Mon grand frère il est en dehors de la réserve, mon 
autre frère il est aussi en dehors de la réserve ils vivent en ville, mon 3e frère vit à Shipit avec 
sa grand-mère. Tu as le chez nous ma maison pis t’as le chez nous en général [gestes à l’appui]. 
(Rosa) 

Les deux ensemble [en parlant de la famille du côté de son père et de sa mère] on est à peu 
près une vingtaine. Ouais on est 5 chez moi avec le bébé. Chez mon père, y a tous ses enfants, 
ensuite on en a pris 2. (Tessia) 

Les parents et les grands-parents ne sont pas les seuls à faire partie de la famille. Pour les jeunes, la famille 

comprend également les membres de la famille élargie (Rosa, Utussmash), dont certains vivent tous 

ensemble : 

Il y en a qui sont familles d’accueil, il y en a qui gardent les enfants des autres, il y en a qui 
gardent leurs parents comme leurs grands-parents. Des fois, ça peut être 4 générations [sous 
le même toit]. (Kathy) 

 
103Au même titre que les statistiques le dépeignent chez les Autochtones, les jeunes que nous avons rencontrées 
sont également issues de familles nombreuses (voir Ministère de la Famille du Québec, « Les familles d’identité 
autochtone et les familles mixtes au Québec : qui sont-elles et comment se comparent-elles aux autres familles ? » 
(2021) 8 :3 Bulletin Quelle famille, en ligne : <mfa.gouv.qc.ca/fr/publication/Documents/Bulletin-Quelle-Famille-
vol8n3.pdf> à la p 5. 



 

150 

Il ne faut donc pas s’étonner que les jeunes ne fassent pas de distinction entre les demi-frères et les demi-

sœurs ni les enfants adoptés par rapport aux enfants biologiques. D’ailleurs, c’est là une des particularités 

qu’elles considèrent comme typiquement innues. 

Moi je trouve que les Autochtones ils ne comptent pas les demi-sœurs ou les demi-frères. 
(Gladys) 

Demi-sœurs pis demi-frères ça n’existe pas. […] moi ma mère elle ne les a pas tous portés 
dans son ventre, mais elle les considère comme ses enfants. (Rosa) 

Si, pour une participante, la famille se résume à ses parents biologiques, la majorité a une vision plutôt 

extensible de la famille qui ne s’arrête pas au lien du sang. Les amis et même les voisins font partie de la 

famille, ils constituent des personnes de confiance à qui on peut se confier (Brooke).  

La communauté, la famille ça ne s’arrête pas juste à mon grand-père, ma grand-mère, ça peut 
aller loin. Comme moi, mes grands-parents quand ils rencontrent des cousins, ils me disent 
ça s’est ton grand-oncle, faut que tu prennes soin de lui aussi, faque pour moi je trouve que, 
dans la communauté, une famille ça ne s’arrête pas jusqu’à un grand-père ou une grand-mère 
c’est tout ce qui nous relie. Même que la famille, ça ne veut pas dire que c’est juste par le lien 
du sang. (Utussmash) 

Naomi Fontaine évoque elle aussi la notion de famille élargie, même celle qu’on découvre au fil du temps 

et qui nous était jusqu’alors étrangère. Cette famille a le potentiel de nous apporter un sentiment de 

sécurité : « Tous les jours, j’apprenais que j’étais parente avec un nouvel inconnu […] la généalogie qui 

s’allongeait. Être liée à tous par tous104. » 

Aussi, comme pour Utussmash, la famille c’est : « tout ce qui nous relie ». Cette réflexion fait écho à la 

conception circulaire de la famille. « Tout ce qui nous relie » signifie les liens relationnels élargis avec les 

membres de la communauté, mais également la façon de voir le monde qui comprend un lien au territoire 

et aux valeurs de respect et d’entraide duquel elles émanent105. 

La famille élargie est une véritable façon de vivre au quotidien, pas seulement un concept. Puisque les 

Autochtones ont généralement des enfants à un plus jeune âge que les non-Autochtones (5 à 7 fois avant 

 
104 Naomi Fontaine, Manikanetish, Montréal, Mémoire d’encrier, 2013, à la p 32. 
105 Guay, Ellington et Vollant, Ka Nikanitet, supra note 69 à la p 14. 



 

151 

l’âge de 20 ans)106 et que les Aîné.es occupent une place de premier plan dans la vie des familles (14,8 % 

des enfants vivent avec au moins un grand-parent 107 ), l’observation de Kathy, à l’effet que quatre 

générations des membres d’une famille vivent souvent dans la même maison, prend ici tout son sens. On 

comprend de surcroît que cette réalité n’est pas uniquement due à un manque de logements, mais qu’il 

s’agit de poursuivre les liens d’entraide et d’éducation intergénérationnels, comme c’était le cas lorsqu’ils 

vivaient en territoire.  

3.3.3 Les responsabilités multigénérationnelles des femmes pour le bien-être des familles  

Le discours des jeunes sur la famille met de l’avant une vision plutôt positive de la famille. Elle est 

importante et joue un rôle de protection. Pour les jeunes, la famille, c’est : 

Là où tu te sens acceptée, ou tu te sens accueillie. (Gladys) 

Quand tu as besoin d’aide, ils sont là pour toi, quand tu ne te sens pas bien tu peux aller les 
voir, tu peux tout leur dire. (Rosa) 

Magique, c’est unique. (Grégoire)  

Je cours, je marche, je bondis, je saute, je parle, je crie, je nage, c’est ma famille qui m’a appris 
tout ça. Et quand je tombe, ils me relèvent et, grâce à eux, j’avance. (Témoignage écrit108, 
Rosa) 

Si la famille représente un lieu où les jeunes se sentent en sécurité, la plupart n’hésitent pas à dire que ce 

sont d’abord les femmes qui ont la responsabilité de prendre soin des enfants. 

Certes, les femmes ne sont pas les seules à le faire. Les pères et les membres de la fratrie jouent également 

un rôle. Brooke, par exemple, mentionne que les enfants aussi prennent soin des plus petits en les gardant 

ou en leur faisant à manger. C’est d’ailleurs un rôle qu’elle dit assumer en gardant ses sœurs et en leur 

faisant à souper. Toutefois, à la question, qui prend soin des enfants ? Les mères revenaient le plus souvent 

(Rosa, Brooke, Galdys, Kathy). 

 
106  Statistiques Canada 2021 Les jeunes Autochtones au Canada <https://www150.statcan.gc.ca/n1/pub/42-28-
0001/2021001/article/00004-fra.htm> dans Blanchet Cohen et Picard, supra note 78, à la p 5. 
107 Statistiques Canada 2021 Les jeunes Autochtones au Canada cité dans ibid. 
108 Comme mentionné, les jeunes pouvaient aussi s’exprimer par le dessin ou à l’écrit lors des rencontres de groupe 



 

152 

Le discours des jeunes rejoint, ici encore, la littérature. Chez les Autochtones, ce sont les parents109, et en 

particulier les mères, les grands-mères et même les arrière-grands-mères 110  qui prennent soin et 

protègent les enfants 111. Dans certains cas, ces dernières font figure de sécurité et de réconfort.  

Moi j’ai été élevée par ma grand-mère, mon arrière-grand-mère. Puis ma grand-mère, elle 
gardait ma mère aussi. Ma grand-mère a tellement aidé beaucoup de gens. Une grand-mère 
est tout le temps-là pour sa famille. Je ne sais pas si c’est la même chose pour tout le monde, 
mais moi ma grand-mère je l’appelais niga puis niga ça veut dire maman puis pourquoi on 
l’appelle niga ? C’est la maman de tout le monde parce que quand tu vas là-bas elle est tout 
le temps accueillant[e] elle va toujours te donner à manger elle va toujours prendre soin de 
toi puis toujours être aux petits soins avec toi, puis elle va toujours être là. C’est ça que j’ai eu 
moi. (Kathy) 

Cette générosité et cette dévotion dont Kathy fait état en parlant de sa grand-mère trouvent une 

résonance dans les écrits de Fontaine qui, dans Kuessipan, évoque le souvenir de sa grand-mère :  

On l’appelait Tshukuminu, comme si elle était la grand-mère de tout le monde. Ce n’était pas 
une grand-mère comme les autres. Elle ne laissait pas passer le temps […] elle nourrissait ses 
petits-enfants. Dévouée à son mari […]. Parfois elle riait, elle était belle […] le rire de ma 
grand-mère restera gravé à jamais dans mon enfance112. 

La littérature portant sur le rôle des Aînées, et particulièrement celui des grands-mères autochtones, 

révèle qu’elles sont souvent partie intégrante de la vie de leurs enfants et de leurs petits-enfants113. 

Couramment considérées comme des mères, au même titre que les mères biologiques, leur rôle est 

valorisé et consiste aussi à prendre soin et à éduquer leur descendance114. Au regard de la littérature, nous 

pouvons ajouter qu’au-delà de leur famille biologique, les grands-mères autochtones prennent soin des 

membres de leurs communautés et constituent des courroies de transmission des savoirs115.  

 
109 Guay, Grammond et Delisle-L’Heureux, « La famille élargie», supra note 92, à la p 111.  
110 Sigouin, supra note 19, à la p 55.  
111 Femmes autochtones du Québec, Recherche complémentaire sur les pratiques traditionnelles et coutumières de 
garde ou d’adoption des enfants dans les communautés autochtones du Québec, Groupe de travail sur l’adoption 
coutumière dans les communautés autochtones - Justice Québec, Kahnawake, 2010, à la p 9.  
112 Fontaine, Kuessipan supra note 43 à la p 81  
113 Sigouin supra note 19 à la p 24. 
114 Ibid., à la p 26. 
115  Suzy Basile, Le rôle et la place des femmes atikamekw dans la gouvernance du territoire et des ressources 
naturelles, thèse de doctorat en sciences de l’environnement, Université du Québec en Abitibi-Témiscamingue, 2017 
[non publiée], à la p 86.  



 

153 

Selon St-Gelais, les Aîné.es ont un rôle important à jouer pour les Innus autant dans les soins quotidiens 

que dans la transmission des connaissances ancestrales. En plus de combler des apprentissages qui ne 

peuvent se faire en forêt, la transmission par les Aîné.es apporte un sentiment de valorisation, tout en leur 

assurant une place de choix au sein des familles et des communautés116. 

Pour Guay, Grammond et Delisle L’Heureux, les grands-mères font partie intégrante de la famille innue. 

Des participants adultes innus d’Uashat mak Mani-utenam exprimaient cette réalité117 : 

Ma grand-mère a joué et joue encore un rôle important dans ma vie. Je vais régulièrement lui 
rendre visite avec mon garçon. […] Elle joue un rôle de réconfort. Elle a eu 14 enfants et elle 
a vécu dans le bois (Kateri)118. 

Ma grand-mère, c’était la bonté incarnée ! Sa porte n’était jamais barrée et elle l’ouvrait à 
quiconque se promenait dehors et avait faim. Tout le monde était bienvenu chez elle 
(Rosanne)119. 

Chez les Innus, il n’est donc pas rare que trois ou quatre générations vivent sous le même toit. Cette 

composition permet aux enfants d’être éduqués et pris en charge par diverses personnes qui, chacune à 

sa manière, et selon sa génération, vont prendre soin de la descendance. Par ailleurs, ces relations 

intergénérationnelles sont parfois bidirectionnelles, en ce sens où, comme le disait Brooke, les enfants 

n’hésitent pas à donner un coup de main aux adultes pour prendre soin des plus petits ou encore en 

s’occupant, à leur manière, de leurs grands-parents120. 

Sans que les Aîné.es soient nécessairement leurs grands-parents biologiques, leur rôle est valorisé et est 

rassurant. Le témoignage d’une Aînée de la communauté d’Uashat mak Mani-utenam en fait foi :  

Quand je pense au bien-être et à la sécurité des enfants, je pense à la présence des Ainé.e.s 
et à celle de la communauté. Quand un enfant vit des difficultés, les membres de la famille 
élargie viennent tempérer les choses et l’enfant peut toujours compter sur la présence des 

 
116 St-Gelais, supra note 9 à la p 74. 
117 Guay, Grammond et Delisle-L'Heureux, « La famille élargie», supra note 92, à la p 108. 
118 Ibid., à la p 112. 
119 Ibid., à la p 112. 
120 Ibid., à la p 103.  



 

154 

membres de la communauté. Dans une petite communauté, tout le monde se connaît. On 
fait tous partie de la famille d’un enfant121.  

Le discours des jeunes s’apparente à celui de la littérature et au point de vue des adultes sur le fait que 

l’éducation et le bien-être des enfants sont une responsabilité collective où les Aîné.es et particulièrement 

les grands-mères jouent un rôle déterminant pour le bien-être, l’éducation et la sécurité des enfants.  

Lorsqu’elles se projettent hypothétiquement comme parents, comme mères, les participantes partagent 

certains aspects qu’elles souhaiteraient mettre de l’avant pour que leurs enfants se sentent bien. Elles 

voudraient être à l’écoute de leurs enfants, leur parler et les accompagner dans leurs passions.  

Tu leur parles ! […] tu fais ce qu’ils veulent genre leur passion si y aiment voyager bien tu 
voyages, s’ils veulent chanter ils chanteront là [elle est emballée] […] ce que je veux dire ils 
sont libres de vivre leurs passions. (Rosa) 

En se projetant comme parents, les jeunes souhaitent être à l’affût des besoins et être « à l’écoute » des 

passions ou des désirs de leurs enfants pour « respecter leurs choix ». Cette dimension, qui met l’accent 

sur la liberté, l’autonomie et le rythme de chacun, est également au cœur de la vision des adultes innus 

d’Uashat mak Mani-utenam à propos de l’intérêt de l’enfant : « L’intérêt de l’enfant innu consiste à le 

mettre au cœur de toutes les décisions qui le concernent et à respecter son rythme et ses choix. » Nous 

verrons plus loin que cette réflexion partagée entre les générations se présente pour les jeunes comme 

une aptitude à bonifier de la part des parents et adultes qui les entourent.  

Par ailleurs les jeunes souhaiteraient offrir des conditions de vie simples, mais agréables à leurs enfants : 

posséder une maison convenable, des vêtements nécessaires et la possibilité de faire des voyages :  

Ce que je vais faire avec mes enfants, je vais leur donner ce qu’il faut pour vivre, de l’argent 
de poche […] avoir une maison simple, un quartier cool avec des bons enfants. (Brooke) 

J’essaierais d’être bien financièrement, pour pouvoir lui acheter des affaires qu’il me 
demande, qu’il a besoin d’acheter. Des voyages, voyager. Des temps je voyais les autres partir 
voyager et moi j’étais là chez nous tsé. Je ne sais pas… voyager, des vêtements des affaires de 
même… une meilleure maison. (Gladys) 

 
121 Témoignage de Laurette Grégoire Ainée de Mani-utenam dans Guay, Ellington et Vollant, Ka Nikanitet, supra note 
69 à la p XVII. 



 

155 

En résumé, lorsqu’elles se voient adultes et parents, elles souhaitent que leurs enfants aient le nécessaire 

pour que la vie puisse suivre son cours et pour que leurs enfants puissent s’épanouir sans trop de soucis 

d’ordre matériel. On l’a dit, les conditions de vie, de logements et le revenu des familles vivant en 

communautés autochtones (dont celle d’Uashat mak Mani-utenam) sont le plus souvent précaires par 

rapport à l’ensemble du Québec122. Ces difficultés sont perceptibles dans les propos des jeunes. Sans les 

nommer d’emblée, on devine qu’elles le ressentent et qu’elles souhaiteraient offrir de meilleures 

conditions de vie à leurs éventuels enfants. 

Par ailleurs, parmi les choix futurs, certaines souhaiteraient pouvoir rompre avec le modèle de femme ou 

de mère qui est le plus souvent représenté chez les Innus. 

3.3.4 Une conception des rôles sociaux et de genre qui évolue 

Si les jeunes Innues reconnaissent d’emblée que les mères et les grands-mères s’occupent davantage des 

enfants, et qu’à plusieurs égards elles apprécient et admirent cette dévotion, il n’en demeure pas moins 

que certaines remettent en question le rôle actuel des femmes et ne souhaitent pas reproduire 

intégralement ce modèle. Elles aspirent à des rapports plus égalitaires entre les hommes et les femmes et 

entre les filles et les garçons :  

Il y a encore dans les personnes âgées qui disent que la femme c’est elle qui fait à manger, 
qui va garder les enfants, l’homme, lui y travaille dehors puis c’est juste ça. […] quand y a des 
marches puis tout j’embarque là-dedans. J’aimerais que la femme soit égale de l’homme 
parce qu’on est tous des êtres humains. Ce n’est pas à cause que l’homme parle plus fort que 
la femme est faible. Des fois, c’est la femme qui est plus forte que l’homme. Pour accoucher, 
c’est la femme la plus forte ! (Kathy) 

Âgée de 91 ans, Alanis Obomsawin s’identifie en partie au portrait des Aînées que dépeint Kathy. La 

cinéaste abénaquise témoigne de son expérience alors qu’elle était plus jeune, lorsqu’en tant que mère et 

membre d’une Première Nation, il a fallu travailler dur sur tous les fronts. Sa profession ne l’a pas 

exemptée des responsabilités et des tâches familiales :  

Vous savez, je suis une personne âgée et j’ai eu beaucoup de batailles à mener. Pour moi, le 
féminisme, c’était la famille, les hommes, les enfants tout le temps. Tout était une bataille. 
En vieillissant et en travaillant ailleurs, je me suis aperçue que d’être une femme apportait 

 
122 IRIS Recherche, Portrait des inégalités socioéconomiques touchant les Autochtones au Québec, Julia Posca (17 
janvier 2018), en ligne : IRIS-recherche.qc.ca : https://iris-recherche.qc.ca/publications/portrait-des-inegalites-
socioeconomiques-touchant-les-autochtones-au-quebec/?_sft_category=inegalites 

https://iris-recherche.qc.ca/publications/portrait-des-inegalites-socioeconomiques-touchant-les-autochtones-au-quebec/?_sft_category=inegalites
https://iris-recherche.qc.ca/publications/portrait-des-inegalites-socioeconomiques-touchant-les-autochtones-au-quebec/?_sft_category=inegalites


 

156 

son lot de soucis. En faisant partie d’une Première Nation, on subit du racisme sur plusieurs 
niveaux. Et le fait d’être une femme n’aidait pas non plus à ma condition123. 

Kathy, qui en a long à dire sur le sujet, souhaite voir des changements dans les rapports entre les hommes 

et les femmes, particulièrement en ce qui a trait à son avenir potentiel de mère :  

Ça devrait changer certain parce que moi si c’est pour m’occuper de mes enfants chaque jour 
puis faire à manger pour mon chum, puis mon chum il ne fait rien puis il va juste travailler… 
si tu voulais faire un enfant avec moi bien faut que tu t’en occupes avec moi, je ne suis pas 
toute seule à avoir fait un enfant. (Kathy) 

Mikuan, une élève de Manikanetish dans le roman du même nom, explique à sa professeure les difficultés 

qu’elle rencontre avec son copain depuis qu’ils vivent à Uashat avec leur enfant : 

Oui j’aime ça [être une mère et vivre à Uashat], mais c’est pas toujours facile. Quand j’arrive 
à l’appartement et que je me rends compte que mon chum a rien fait. Pas le ménage, pas la 
cuisine, pas la vaisselle. Pis en plus je dois m’occuper du souper de mon garçon. Des fois, j’ai 
juste envie de retourner à Pakua Shipi124. 

Si ce type de changement est souhaité dans la vie familiale au quotidien, certaines jeunes notent 

également le rôle plus limité des filles dans les activités traditionnelles lors des séjours sur le territoire  

Je pense qu’avec les gars, c’est plus diversifié parce que c’est des gars. Les filles c’est moins…, 
ils nous apprenaient à cuisiner. (Brooke) 

Ce discours qui exprime un désir d’égalité des rôles entre les femmes et les hommes s’apparente à 

première vue à celui défendu par les non-Autochtones quant aux revendications pour une représentation 

plus juste des femmes, notamment dans la sphère privée, publique et politique. Si des jeunes se disent 

davantage préoccupées par l’égalité des sexes dans leur quotidien actuel et pour leur vie future, la 

littérature montre que les femmes autochtones d’âge adulte sont généralement peu portées à défendre 

un discours contre le patriarcat. Le discours des féministes autochtones pointe davantage du doigt le 

colonialisme et le racisme 125  pour expliquer les relations d’oppression qu’elles peuvent subir 126 . La 

 
123 Ismaël Houdassine, « Femmes et Autochtones : à chacune son féminisme », Radio-Canada (8 mars 2019) en ligne : 
<radio-canada.ca/nouvelle/1157112/femmes-autochtones-feminisme-journee-internationale-
femme#:text=Elles%20s%27appellent%20Alanis%20Obomsawin,franchise%20leur%20vision%20du%20féminisme>.  
124 Fontaine, Manikanetish, supra note 103 à la p 51. 
125 Sarah Nickel et Emily Snyder, « Féminismes autochtones au Canada », L’encyclopédie canadienne, 2019, en ligne : 
<thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/feminismes-autochtones-au-canada>.  
126 Joyce Green, Making Space for Indigenous Feminism, 2nd ed, Black Point, Fernwood Publishing, 2017, à la p 9.   



 

157 

chercheure Cyndy Wylde, originaire de la communauté de Pikogan, en constitue un exemple. Dans son 

essai Émergence insoumise, Wylde dénonce le racisme systémique qui perdure à l’endroit des femmes 

autochtones127. Partant de son propre vécu et de celui des membres de sa communauté, son essai traite 

de racisme systémique et des violences subies par les femmes autochtones. Désireuse de susciter des 

changements et des réflexions, elle donne en exemple la manière dont sont traitées les femmes 

autochtones, notamment à Val-d’Or. Elle poursuit sa réflexion sur les enjeux avec lesquels composent les 

femmes autochtones en dénoncant, entre autres, la surreprésentation de femmes autochtones en prison. 

La chercheure, qui a travaillé en milieu correctionnel pendant 25 ans, témoigne du fait que les femmes 

autochtones sont peu crues, invisibilisées et non reconnues, même lorsqu’elles accomplissent des exploits. 

Face aux représentants de l’État, elles n’ont que très peu de chances et de crédibilité : « dans l’imaginaire 

national, la femme autochtone est un être intrinsèquement déviant 128  ». Passant en revue d’autres 

exemples où les femmes ont fait les frais des pouvoirs publics (soins de santé, dépossession territoriale) 

Wylde insiste sur la responsabilité des gouvernements et du système judiciaire face aux injustices, 

violences et difficultés vécues par les femmes autochtones129. 

En raison de ses différences de points de vue et d’objectifs, le mouvement féministe des allochtones 

semble parfois éloigné́ des priorités des femmes autochtones. Ce mouvement féministe véhicule une 

critique du patriarcat qui oppose souvent les hommes et les femmes dans la recherche de solutions, alors 

que pour la plupart des femmes autochtones, c’est le système colonialiste (tel que dénoncé par Cindy 

Wylde), plus que les hommes, qui est au cœur de leurs revendications. Cette différence repose sur une 

donnée fondamentale : les femmes autochtones veulent revenir à un âge d’or d’égalité́ hommes-femmes 

dans leurs nations. Le fonctionnement égalitaire et complémentaire du passé a été détruit par l’imposition 

colonialiste du système patriarcal. Du côté des féministes occidentales, les femmes se battent depuis des 

décennies contre ce système patriarcal, en espérant pouvoir créer un système égalitaire, sans référent 

historique égalitaire, cependant130.  

En raison de leur histoire et de l’approche collective qui prévaut chez les Premiers peuples, les femmes 

seraient moins portées à tenir un discours sur la lutte entre les sexes qui, selon elles, serait susceptible de 

 
127 Cyndy Wylde, Émergence insoumise, réflexions sur la persistance du racisme systémique envers les femmes 
autochtones, Wendake, Hannenorak, 2024, à la page couverture. 
128 Ibid., à la p 38. 
129 Ibid., à la p 52. 
130Aurélie Arnaud, « Féminisme autochtone militant : quel féminisme pour quelle militance ? » (2014) 27 :1 Nouvelles 
pratiques sociales, DOI : <10.7202/1033627ar> à la p 213. 



 

158 

créer des tensions au sein de la famille et de la communauté : « plaçant les femmes et les hommes en 

compétition, voire en opposition131 », plutôt que dans une approche consensuelle.  

Enfin, chez les femmes autochtones, le discours sur la maternité et les responsabilités qui y sont liées sont 

souvent vus positivement et d’un point de vue de résistance puisque leur signification va au-delà des 

tâches domestiques et familiales. Selon Udel, la maternité confère aux femmes autochtones une 

responsabilité collective qui s’étend souvent au-delà de leurs enfants biologiques et leur fournit, par la 

même occasion, le privilège et l’opportunité de participer à la survie culturelle de leur peuple132.  

Bien que certaines jeunes tiennent un discours qui, à première vue, s’apparente davantage à celui de 

femmes non autochtones (quant à leur désir d’égalité avec les garçons et avec les hommes lorsqu’elles se 

projettent dans l’avenir), il ne faut pas perdre de vue que les racines à l’origine de ce qu’elles perçoivent 

comme une iniquité et les problèmes qui en découlent sont issus d’un modèle colonial et patriarcal imposé 

par les non-Autochtones133. Rappelons que la lutte des femmes pour leur reconnaissance et pour l’égalité 

n’avait pas lieu d’être en territoire, étant donné que les rôles y étaient complémentaires et respectivement 

valorisés. Qu’elles reconnaissent ou non l’origine des inégalités hommes-femmes chez les Innus, il n’en 

demeure pas moins que les jeunes filles aspirent à un meilleur équilibre dans les rapports de sexe qui 

prévalent au sein de leur communauté.  

Elles souhaitent que les responsablités, notamment autour des tâches ménagères et des soins aux enfants, 

ne soient pas reléguées aux femmes et aux filles. Ces changements d’habitudes permettraient plus 

aisément d’élargir les horizons et de se consacrer à d’autres projets ou occupations. En ce sens, les 

participantes considèrent qu’il est dans l’intérêt de l’enfant et des familles de leur communauté de 

favoriser le développement de rapports égalitaires entre les hommes et les femmes et entre les filles et 

les garçons. Nous verrons que cette réflexion constitue un apport original des jeunes à propos de l’intérêt 

de l’enfant, puisqu’il n’en est pas question dans la définition des adultes de leur communauté, ni dans 

celles répertoriées dans les lois autochtones en vigueur dans d’autres groupes autochtones du Canada. 

 
131  Marie-Iris Légaré, « Femmes autochtones : au-delà d’une solidarité de papier » (février 2013), en ligne : 
<cjf.qc.ca/revue-relations/publication/article/femmes-autochtones-au-del-dune-solidarite-de-papier/>.  
132 Lisa J. Udel, « Revision and Resistance : The Politics of Native Women's Motherwork » (2001) 22 :2 Frontiers: A 
Journal of Women Studies à la p 47.  
133 Miriam McNab, « Questions relatives aux femmes autochtones du Canada », L’encyclopédie canadienne, 2020, en 
ligne : <thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/questions-relatives-aux-femmes-autochtones>.  



 

159 

Nous avons montré que les jeunes véhiculent somme toute une vision plutôt positive de la famille dans 

laquelle les valeurs de respect, de partage et d’entraide sont bien présentes. Une vision qui est également 

partagée par les adultes innus134. Le discours des jeunes rejoint les résultats d’études portant sur la parenté 

élargie et particulièrement sur le rôle joué par les grands-mères pour prendre soin des familles et des 

enfants135. De même, la vision de la famille est élargie et inclusive. Elles sont à l’aise avec ces modèles 

mixtes et fières d’appartenir à des familles nombreuses à qui elles ne veulent que du bien. À nouveau, 

elles rejoignent le discours des adultes selon lequel : « l’intérêt de l’enfant innu englobe l’intérêt de sa 

famille, de sa communauté et de sa nation136 ». 

Le souhait d’un meilleur équilibre entre les responsabilités hommes-femmes constitue la seule distinction 

notable observée dans le discours des jeunes puisqu’on ne retrouve pas cette dimension dans la définition 

des adultes innus à propos de l’intérêt de l’enfant.  

Les précédentes sections ont permis d’illustrer les valeurs, les pratiques, les attachements et les 

aspirations des jeunes en relation avec les thèmes du territoire, de la culture et de la famille. Or, notre 

recherche nous a également permis de déceler certains enjeux qui viennent parfois faire ombrage à leur 

bien-être et à celui des familles de leur communauté. 

3.4 Les défis et enjeux au sein de la communauté et des pistes de solutions 

Rappelons qu’à partir des thèmes du territoire, de la culture/identité et de la famille, les résultats de la 

recherche veulent mettre de l’avant le point de vue des jeunes sur les meilleures façons de prendre soin 

des enfants et des familles de la communauté d’Uashat mak Mani-utenam. Ainsi, il allait de soi de rendre 

compte non seulement des enjeux principaux soulevés par les jeunes, mais aussi des moyens identifiés 

pour les surmonter.  

Cette section est divisée en deux parties. D’abord, nous traiterons de la perception qu’ont les jeunes 

Innues des effets intergénérationnels de la colonisation et en particulier ceux des pensionnats sur les 

enfants (3.4.1). Ensuite, les jeunes proposent des pistes de solutions pour briser le cycle du traumatisme 

historique (3.4.2). Ces pistes de solutions visent non seulement à protéger les enfants, mais également à 

 
134 Guay, Grammond et Delisle l’Heureux, « La famille élargie», supra note 92 à la p 103. 
135 Sigouin, supra note 19 à la p 25. 
136 ITUM – Innus de Uashat mak-Manc-niu, Plan d’action Enfance SD (15 décembre 2020) at 6, en ligne: ITUM : 
https://www.itum.qc.ca/wp-content/uploads/2020/12/Plan-action-Enfance-SD-15dec2020_corr.pdf 

https://www.itum.qc.ca/wp-content/uploads/2020/12/Plan-action-Enfance-SD-15dec2020_corr.pdf?utm_source=chatgpt.com


 

160 

répondre aux besoins des adultes et des familles de leur communauté aux prises avec les effets de ce 

traumatisme. 

3.4.1 Les effets intergénérationnels de la colonisation sur les enfants 

Nous avons déjà fait état des politiques coloniales et de leurs effets continus sur les Premiers peuples. 

Nous avons rappelé que la Loi sur les Indiens a donné au gouvernement fédéral le pouvoir d’exercer un 

contrôle sur presque tous les aspects de la vie des Premiers peuples. Elle a permis leur sédentarisation 

forcée et obligé des milliers d’enfants autochtones à fréquenter les pensionnats, lesquels avaient pour 

objectif de « christianiser et de civiliser » les Autochtones 137 . Qualifiés de génocide culturel par la 

Commission de vérité et de réconciliation138, les pensionnats et leurs répercussions139 ont largement été 

documentés140. Les conséquences de la colonisation ont des répercussions sur le quotidien des jeunes. 

Dans cette partie, on constatera à quel point les jeunes possèdent une compréhension éclairée des 

conséquences des pensionnats (3.4.1.1). Elles soulignent également le manque d’écoute envers les 

enfants, l’insécurité et les tensions au sein de la communauté (3.4.1.2) et la crainte des services sociaux 

de la part des parents (3.4.1.3) qui, la plupart du temps, ne sont pas adaptés aux réalités des Innus (3.4.1.4).  

3.4.1.1 Une compréhension éclairée des conséquences des pensionnats 

Les jeunes sont conscientes des enjeux et des défis au sein de la communauté et en particulier des effets 

intergénérationnels liés aux conséquences des politiques coloniales qui persistent encore aujourd’hui. 

Elles sont unanimes pour dire que les problèmes que vivent leurs parents ou les adultes de la communauté 

prennent leur source dans l’histoire de la colonisation, notamment celle des pensionnats : 

Le pensionnat men, tout commence par ça. (Brooke) 

 
137 Commission de vérité et réconciliation du Canada, Le Canada, les peuples autochtones et les pensionnats : ils sont 
venus pour les enfants, Winnipeg, Commission de vérité et réconciliation du Canada, 2012, en ligne : 
<publications.gc.ca/collections/collection_2012/cvrc-trcc/IR4-4-2012-fra.pdf>, à la p 5.  
138  Québec, Commission d'enquête sur les relations entre les Autochtones et certains services publics, Écoute, 
réconciliation et progrès : rapport final, Québec, Commission d’enquête sur les relations entre les Autochtones et 
certains services publics, 2019, en ligne : <cerp.gouv.qc.ca/fileadmin/Fichiers_clients/Rapport/Rapport_final.pdf> 
[CERP, Écoute, réconciliation].  
139 Deborah Chansonneuve, Retisser nos liens : comprendre les traumatismes vécus dans les pensionnats indiens par 
les Autochtones, Ottawa, Fondation autochtone de guérison, 2005, à la p 51. 
140 Lloyd Hawkeye Robertson, « The residential school experience : Syndrome or historic trauma » (2006) 4 :1 Journal 
of Indigenous Wellbeing à la p 5.  



 

161 

Pas par le pensionnat, mais par la colonisation. (Gladys) 

Ou plutôt la séparation ! Entre parents et enfants. (Rosa) 

Blanchet-Cohen et Picard l’ont observé, les jeunes Autochtones d’aujourd’hui sont particulièrement au fait 

de la colonisation et de ses répercussions. Ils abordent ces traumatismes dans une optique d’engagement 

et de lutte pour leurs droits 141 . Les jeunes Innues parlent ouvertement et avec un certain recul des 

conséquences des pensionnats :  

Depuis que je suis jeune on m’a toujours dit y avait les pensionnats puis quand ils parlaient 
de ça je voyais que ça faisait mal à beaucoup de gens innus. (Kathy)  

Cette blessure est encore bien vive au cœur des Innus, notamment pour ceux qui ont vécu les événements. 

Le passage dans les pensionnats a causé de nombreuses séquelles aux personnes qui les ont fréquentés 

ainsi qu’à leurs parents et aux générations suivantes. Cette souffrance s’est souvent traduite par la 

consommation de drogue et d’alcool, par la dépression, par le suicide ou par des agissements qui ont mené 

à la prison. Communément appelée le « syndrome du pensionnat 142  », cette détresse physique et 

psychologique s’est transmise aux descendants et continue de faire des ravages143. Ainsi, les jeunes ne 

sont pas seulement au fait des conséquences des pensionnats, elles possèdent une compréhension assez 

juste du « traumatisme historique144 » et des effets qu’il engendre (Gladys). 

[Mes parents] n’ont jamais été dans les pensionnats, mais la plupart des Innus, leurs grands-
parents ou leurs arrière-grands-parents ont été dans des pensionnats et on sait tous que dans 
les pensionnats il ne s’est pas passé des choses magnifiques. Mais tout part de là, du mal être 
d’être Innus on va dire. Des fois, y a des gens qui sont allés dans les pensionnats ils avaient 
honte d’être Innus ils ont commencé à boire à se droguer, à fumer puis ces personnes-là ont 
eu des enfants pis ces enfants-là ils les ont frappés y ont vu leurs parents boire, faque ça a 

 
141 Blanchet Cohen et Picard, supra note 78 à la p 5. 
142 Sonia Hélie et al., Volet Peuples autochtones de l’Étude d’incidence québécoise sur les situations évaluées en 
protection de la jeunesse en 2019, Institut universitaire Jeunes en difficulté, 2022 à la p 20.   
143 Ibid.  
144  Selon Maria Yellow Horse Braveheart, 2003, le traumatisme historique est un préjudice émotionnel et 
psychologique cumulatif au cours de la vie et à travers les générations, émanant d'expériences massives de 
traumatismes de groupe ; la réponse historique au traumatisme est la constellation de caractéristiques en réaction 
à ce traumatisme. Le traumatisme historique comprend souvent la dépression, un comportement autodestructeur, 
des pensées et des gestes suicidaires, de l'anxiété, une faible estime de soi, de la colère et des difficultés à reconnaître 
et à exprimer les émotions. Elle peut inclure l'abus de substances, souvent une tentative d'éviter les sentiments 
douloureux par l'intermédiaire de l'automédication. (Maria Yellow Horse Brave Heart, « The historical trauma 
response among natives and its relationship with substance abuse : a Lakota illustration » (2003) 35 :1 The Journal of 
Psychoactive Drugs à la p 7.) 



 

162 

suivi des générations en générations jusqu’à la génération d’aujourd’hui. La génération 
d’aujourd’hui part un peu n’importe où. (Brooke) 

Cette honte d’être Innue telle qu’évoquée par Brooke a en effet été le lot de leurs aîné.es qui, 

impuissant.es, ont regretté de n’avoir su comment empêcher les autorités étatiques et l’Église de leur 

enlever leurs enfants et de les priver, par le fait même, de leur identité. Par la voix du personnage de sa 

grand-mère, Michel Jean dépeint l’impuissance que son peuple a vécue face à l’enlèvement des enfants 

innus :  

Les policiers ont emmené les jeunes jusqu’aux avions […] les embarcations sont revenues 
vides sur la rive et les avions se sont éloignés. Les moteurs ont rugi et les oiseaux de métal 
ont filé vers le large […] en emportant mes petits-enfants et tous les autres. Sur la plage, un 
sentiment de honte montait en tous ceux qui n’avaient pas trouvé la force de s’opposer à la 
volonté d’Ottawa et de Rome […]. Le lendemain un calme lourd régnait. Essayez d’imaginer 
un village vidé de ses enfants145.  

Les conséquences des pensionnats sont bien connues et reconnues par les jeunes, toutefois certaines 

souhaitent que les Innus passent par-dessus leurs traumatismes afin de s’épanouir et « aller de l’avant ». 

Brooke exprime ainsi sa pensée :  

Mais il ne faut pas tout rejeter la faute sur tout ce qu’ils [les Allochtones] nous ont fait. Aussi 
un peu assumer. Il faudrait un jour pardonner.  

Si les événements et les appels à la réconciliation entre les peuples autochtones et non autochtones sont 

généralement envisagés en regard de ce que l’État canadien doit faire pour réparer les torts causés146, le 

point de vue de Brooke se présente ici sous l’angle du pardon des Autochtones envers les non-Autochtones.  

Cette volonté de réconciliation évoquée par Brooke est intéressante, étant donné que les pensionnats ont 

des répercussions directes sur les comportements des adultes qui les entourent. Plus précisément, les 

jeunes sont inquiètes des habitudes de consommation de certains membres de leur communauté et elles 

souhaitent que les choses changent. Dans l’urgence que se dissipent les problèmes de drogue et d’alcool 

qu’elles observent autour d’elles, elles souhaitent que ces blessures soient pansées par d’autres moyens 

que les excuses des gouvernements. Ce désir est d’autant plus criant qu’elles voient que certains de leurs 

 
145 Jean, Kukum, supra note 52 aux pp 183-184. 
146 Commission de vérité et de réconciliation du Canada, Appels à l’action, Winnipeg, Commission de vérité et 
réconciliation, 2012, en ligne : <ehprnh2mwo3.exactdn.com/wp-content/uploads/2021/04/4-Appels_a_l-
Action_French.pdf> aux pp 1 à 13.  



 

163 

pairs prennent cette tangente. Elles s’inquiètent que, par imitation, ces derniers sombrent à leur tour dans 

les mêmes problèmes que les adultes. Les participantes sont particulièrement préoccupées des 

conséquences dramatiques que des excès pourraient avoir pour les familles de la communauté :  

Ça peut entraîner que les jeunes qui ont vu ça, peuvent avoir des problèmes d’addiction eux 
autres aussi. (Gladys) 

Ça devient de plus en plus dangereux pour les jeunes, y a des jeunes qui commencent à 
consommer pis tout. Ça ne consomme pas juste une affaire, mais en même temps [plusieurs 
substances à la fois] ça fait que les enfants y s’en vont à l’hôpital puis c’est dangereux parce 
qu’à un moment donné on va en trouver un qui n’aura pas eu le temps de se faire sauver là 
[…] puis après la famille va être en deuil pis elle va avoir perdu un enfant c’est quand même 
triste là quand tu es jeune tu n’as même pas vécu le quart de ta vie, tu as encore le temps de 
vivre des choses. (Kathy) 

Elles sont également à même de constater que lorsque les adultes ne vont pas chercher d’aide, cela se 

répercute directement sur les jeunes de leur génération de manière cyclique et intergénérationnelle : 

Bien il y a beaucoup de gens qui consomment et qui ne sont pas vraiment là pour leurs enfants 
parce qu’ils ont encore des problèmes à l’intérieur, puis ça va toucher un enfant là puis après 
l’enfant devient un adulte puis après ça va être à lui d’avoir des problèmes dans son cœur 
puis après ça va faire que l’enfant aussi il a vu ça, puis là ça vient toucher d’autres, puis ça 
vient nous toucher nous autres aussi sans qu’ils le sachent parce qu’ils ne voient pas qu’ils 
font du mal, pas parce qu’ils ne se voient pas. (Kathy)  

Le problème est tel que Kathy n’hésite pas à rêver d’un mode sans drogue.  

Moi, j’aimerais ça là qu’il n’y ait plus de drogue dans nos communautés, bien là j’avoue c’est 
impossible à faire, mais quand même. Il y a beaucoup de parents avec des problèmes de 
surconsommation. 

Cette volonté des jeunes de voir la réduction de la consommation dans la communauté est partagée par 

les adultes des communautés autochtones de la Côte-Nord. Désireuses de lutter contre les dépendances, 

les communautés innues (et la communauté de Wendake) se sont rassemblées pour dénoncer les 

conséquences de la drogue et les problèmes sociaux que cela engendre147. Cette coalition spontanée a 

mené à une première action en organisant une marche, en novembre 2024, qui visait à revendiquer 

davantage de services pour contrer les dépendances. Au même titre que les jeunes (voir section 3.4.1.5), 

 
147 Radio-Canada, « Dépendance, drogue : situation à Uashat-Itum » (25 novembre 2024), online: Radio-Canada : 
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/2122196/dependance-drogue-uashat-itum 

https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/2122196/dependance-drogue-uashat-itum


 

164 

les adultes souhaitent que les services soient disponibles en langue innue et selon des approches « plus 

traditionnelles148 », dont les séjours en territoire.  

En plus de souhaiter que les adultes aillent chercher de l’aide pour contrer le recours à la consommation 

de drogue ou d’alcool, les participantes ont émis le souhait de rompre avec le sentiment de culpabilité que 

leur font parfois ressentir leurs parents. Elles voudraient que les adultes les écoutent davantage et 

prennent conscience des effets de leurs comportements sur elles. 

[Les parents ne sont] pas du tout à l’écoute. (Rosa)  

Je trouve aussi que les adultes y pensent tous avoir raison. (Gladys) 

Là tu parles de ma mère là ! (Brooke) 

Puisqu’elles ont abordé la question de la culpabilisation des parents envers les enfants, nous leur avons 

demandé de quelle manière cela se traduisait ? Brooke et Rosa ont répondu en même temps :  

C’est de ta faute !  

Si je bois, c’est de ta faute si je prends de la drogue, c’est de ta faute si je me fais toute 
prendre… (Brooke) 

Rosa (ironique) :  

en fait, c’est littéralement la faute des enfants !  

Ils jettent la faute sur nous autres, nous autres on n’a rien demandé, on a juste existé. (Gladys) 

On n’a pas le droit d’exister. (Rosa) 

À nouveau, les jeunes disent souffrir du cycle qui tourne beaucoup autour de la consommation et qui 

entraîne parfois de l’impatience et des attitudes culpabilisantes des adultes envers les enfants.  

 
148 Ibid. 



 

165 

Cette réalité est également dépeinte par les enfants et les jeunes du documentaire, Ninan Auassat149. Paru 

sur les écrans montréalais en février 2025, ce documentaire, de la cinéaste Abénakise Kim O’Bomsawin, 

donne la parole aux enfants autochtones, dont plusieurs sont des Innus de Pessamit (Côte-Nord) et de 

Mashteuiatsh (Lac-Saint-Jean). Lorsqu’il est question des parents et de leurs difficultés de consommation, 

les propos de ces jeunes rejoignent ceux des participantes. Les jeunes du documentaire observent à leur 

tour que la consommation des adultes est due aux cicatrices des pensionnats : « nos parents ont mal », et 

ils s’inquiètent, eux aussi, que les adultes n’aillent pas chercher d’aide : « Ils sont isolés, ils ne parlent 

jamais, c’est ça que je trouve dommage », dit l’un d’eux. À l’instar des jeunes participantes d’Uashat mak 

Mani-utenam, les participant.es au documentaire sont certes empathiques envers les adultes, mais ils sont 

également préoccupés pour eux-mêmes et pour leur génération : « Les adultes nous abandonnent, on a 

des problèmes de confiance à cause de ça. » L’un d’entre eux propose d’ailleurs de faire une manifestation 

pour que les adultes soient plus à l’écoute et s’engagent pour les enfants.  

Il est manifeste que les difficultés vécues par les adultes ont des répercussions directes sur les enfants. Les 

jeunes l’expriment de différentes manières et s’inquiètent à l’idée que les problèmes de consommation 

des adultes, s’ils ne sont pas résolus, se transmettent à leur génération et aux suivantes150. Les problèmes 

des adultes se traduisent parfois par des attitudes désobligeantes envers les enfants. En ce sens, les jeunes 

émettent le souhait que les parents soient plus à l’écoute et qu’ils ne leur attribuent pas l’origine de leurs 

problèmes.  

Au-delà des réalités parfois difficiles qui se vivent au sein des familles, les jeunes observent plus largement 

des tensions au sein de la communauté. 

 
149 ONF, Ninan Auassat : Nous, les enfants (Kim O’Bomsawin, 2024), en ligne: ONF : https://www.onf.ca/film/ninan-
auassat-nous-les-enfants/ 
150 Brave Heart, supra note 143 à la p 14. 

https://www.onf.ca/film/ninan-auassat-nous-les-enfants/?utm_source=chatgpt.com
https://www.onf.ca/film/ninan-auassat-nous-les-enfants/?utm_source=chatgpt.com


 

166 

3.4.1.2 Insécurité et tensions au sein de la communauté 

Tout comme c’est le cas dans d’autres villes ou quartiers du Québec151, et particulièrement à Montréal152, 

le sentiment d’insécurité vécu par les jeunes est exacerbé par une recrudescence de la violence153 qu’elles 

observent, tant chez les filles que chez les garçons, depuis quelque temps au sein de leur communauté : 

Depuis un bout, je trouve que c’est dangereux ici. J’ai des amis puis mes amis me parlent de 
ce qu’ils ont vu. Puis on parle de ce qui s’est passé dans des soirées. Hier y a trois filles qui se 
sont battues, puis y a une autre fois y a 4-5 filles qui ont battu une femme… l’autre fois y a 
des filles qui couraient parce qu’il y en a un qui avait un couteau. C’est dangereux depuis un 
bout. Quand j’ai su qui avait un gars qui se promenait avec un couteau pis un autre gars avec 
une batte bin moi j’ai pu voulu sortir dehors le soir parce que c’est devenu épeurant là, c’est 
devenu que les jeunes y font ça pis… (Kathy) 

D’autres éléments rendent les jeunes inquiètes de circuler librement dans les rues. D’une part, la vitesse 

à laquelle les voitures roulent (Gladys, Brooke) et, d’autre part, la présence de chiens sans surveillance : 

Un problème dans la communauté c’est les animaux, il y en a trop. Il y a beaucoup de chiens 
et certains font peur et ils ne sont pas stérilisés, ça fait des bébés, pis des bébés, des bébés, 
des bébés puis à la fin il y a beaucoup de chiens. (Brooke) 

La consommation de drogue ou d’alcool et l’itinérance qui lui est parfois associée donnent lieu, 

particulièrement chez les hommes, à des comportements qui font peur aux jeunes femmes. Elles en 

témoignent de différentes manières :  

Peu importe où on va, on ne se sent jamais en sécurité […]. Y a les buveurs, les alcooliques 
qui sont sans abris qui sont assis par terre à demander de l’argent. Ça effraie les jeunes qui 
sortent de l’école. (Brooke) 

 
151 André Gélinas et Stéphane Wall, « Gangs de rues, fusillades et proxénétisme : il y a urgence de resserrer les 
conditions de remise en liberté pour sécuriser nos villes », Le Journal de Montréal (26 janvier 2022), en ligne : 
<journaldemontreal.com/2022/01/26/gangs-de-rues-fusillades-et-proxenetisme-il-y-a-urgence-de-resserrer-les-
conditions-de-remise-en-liberte-pour-securiser-nos-villes>.  
152 Pascal Robidas, « Violence armée : quand le crime “désorganisé” tente d’imposer sa loi », Radio-Canada (30 
novembre 2021), en ligne : <radio-canada.ca/nouvelle/1842911/gagns-rue-violence-armes-jeunes-internet>. 
153 Kristel Tardif Grenier, Chantal Lavergne et Janet Sarmiento, « Violence agie ou subie par les jeunes issus de la 
diversité culturelle : bilan de la recherche québécoise » (2016) 6 :2 Alterstice 41, DOI : <10.7202/1040631ar>, à la p 
48. Institut national de santé publique du Québec, « L’ampleur de la violence vécue en milieu autochtone », en ligne : 
<inspq.qc.ca/rapport-quebecois-sur-la-violence-et-la-sante/la-violence-vecue-en-milieu-autochtone/l-ampleur-de-
la-violence-vecue-en-milieu-autochtone>. 



 

167 

Je suis ravie d’être entourée de ma famille, tandis que les autres personnes […] bin, ils me 
font peur comme des fois […]. Beaucoup de problèmes d’alcool tout ça [elle est émue] surtout 
les vieux comme les âgés ou je ne sais pas quoi [elle pleure] je n’aime pas ça. (Shelby) 

J’ai peur des saoulons. (Aisha) 

Oui moi aussi j’ai peur des saoulons […]. Une fois j’ai marché à côté d’un passage, puis là y a 
un gars qui est sorti y avait une bière dans sa main pis y m’a sifflé dessus, j’ai full eu peur j’ai 
full marché vite. (Kathy) 

Ceux que les jeunes appellent les saoulons font également partie du paysage littéraire de Naomi Fontaine 

lorsqu’elle raconte, sans fard, les beautés et les défis de sa communauté : « la femme ne crie jamais après 

les soûlons. C’est à cause du Dépanneur planté juste derrière sa maison […] la clôture qui sépare la maison 

du stationnement n’arrête ni les soûlons ni les autres154. »  

À l’exception d’une seule jeune qui se sent à l’aise de circuler dans les rues même la nuit (Gladys), toutes 

les autres ont fait état d’un sentiment de peur et d’insécurité qui semble limiter considérablement leur 

déplacement au sein même de leur communauté155. 

Ce sentiment d’insécurité est vraisemblablement partagé par des adultes qui observent récemment une 

recrudescence de la violence à Uashat mak Mani-utenam et dans les alentours de Sept-Îles. À cet égard, 

le Conseil des Innus et la Ville ont dernièrement dénoncé la situation. Particulièrement préoccupés par la 

sécurité des jeunes et l’influence de certains groupes, des membres de la communauté ont marché à 

Uashat et devant l’école secondaire Manikanetish, en octobre 2024, afin de dénoncer cette hausse de 

violence parfois armée. Une professeure de l’école secondaire témoignait de ses inquiétudes 

« particulièrement pour les adolescentes […]. Je pense aux parents qui ont des jeunes filles, c’est épeurant. 

Ils recrutent chez nos jeunes, et ils sont vulnérables face à ça156. » 

Dans cette section, nous avons pu constater que, malgré le fait qu’il y ait beaucoup d’entraide et de respect 

mutuel entre les membres de la communauté, il y règne un sentiment de crainte à certains endroits et à 

certaines heures. Ces craintes, dont certaines sont partagées par les adultes, se ressentent notamment en 

 
154 Fontaine, Kuessipan supra note 43 à la p 101.  
155 Au moment de nos rencontres cette situation était particulièrement exacerbée en raison de la crise sanitaire et 
du couvre-feu.  
156 Radio-Canada, « Marche — écoles Uashat-Sept-Îles Innus » (18 octobre 2024), en ligne : ICI Radio-Canada : 
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/2113225/marche-ecoles-uashat-sept-iles-innus 

https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/2113225/marche-ecoles-uashat-sept-iles-innus


 

168 

raison de l’intimidation de certains hommes qui ont consommé ou encore des conflits qui surgissent entre 

les groupes de jeunes. Les jeunes sont également d’avis que des voitures roulent trop vite, et qu’il y a trop 

des chiens errants dont certains ont des comportements qui les effraient.  

Bien qu’elles identifient les personnes qui consomment comme facteur participant de leur insécurité à 

circuler dans la communauté, elles ne nourrissent pas d’animosité directement envers ces individus. 

Malgré les nombreux constats au sujet des problèmes de consommation, les participantes ne sont 

généralement pas dans le jugement. Elles expliquent les problèmes des adultes à la lumière de la 

colonisation, des pensionnats et des répercussions intergénérationnelles des interventions étatiques et 

religieuses.  

3.4.1.3 La crainte des services sociaux de la part des parents  

Nous l’avons dit, les jeunes reconnaissent les torts causés par les pensionnats, mais aussi les pratiques 

d’adoption forcées jadis liées aux services de protection de l’enfance. Elles sont à même d’évaluer leurs 

conséquences, encore aujourd’hui, sur les enfants. Selon elles, ces événements traumatiques expliquent 

en partie les réticences des adultes à recourir aux services institutionnels, dont la source principale de 

méfiance est dirigée envers la Direction de la protection de la jeunesse (DPJ) et ses intervenants. Elles 

témoignent de la crainte de leurs propres parents face à la DPJ et à la complexité du système :  

Ils ont une crainte [les parents] parce que les Blancs, dans l’histoire, mais je ne dis pas que 
tous les Blancs sont de même, mais dans le temps les Blancs c’était mal vu avec nous autres, 
puis on a trop eu peur parce que dans le temps les Blancs y ont pas vraiment été gentils avec 
les Innus quand ils sont arrivés. Mais cette peur-là est encore en dedans de chaque Innu, ou 
presque. On a tout le temps peur, on a toujours une petite crainte… faut qu’on enlève cette 
crainte-là parce que là ça devient lourd pour nos enfants aussi, eux autres c’est des gens 
normaux puis nous aussi on est des gens normaux, on est des humains. Mais on a encore une 
petite crainte, on a peur encore qu’ils nous fassent encore quelque chose comme ils nous ont 
fait dans le passé. (Kathy) 

Ma mère ne veut pas envoyer ses enfants en répit. Elle ne veut pas envoyer ses enfants à 
quelqu’un d’autre parce que c’est en lien avec la DPJ. (Brooke)  

C’est un système là. (Rosa) 

Dans le temps, y avait beaucoup de trucs comme de disparitions des enfants innus. (Kathy) 



 

169 

Les actions des pouvoirs publics ont eu des incidences néfastes sur les peuples autochtones et les 

interventions de la protection de la jeunesse n’ont pas fait exception. La Loi sur la protection de la jeunesse 

non seulement n’est pas adaptée aux réalités autochtones, mais elle produit des discriminations quand 

elle est appliquée aux familles autochtones157. Dans les faits, la méconnaissance des intervenants sociaux 

et des membres de la magistrature du rôle de protection de la famille élargie au sein des communautés 

autochtones158  a donné lieu, au cours des 30 dernières années, à un grand nombre de placements 

injustifiés d’enfants autochtones à l’extérieur des communautés. C’est ce qui explique que les parents 

restent particulièrement méfiants envers la DPJ et hésitent à consulter par peur de représailles ou par 

crainte qu’on leur enlève leurs enfants159.  

Afin d’expliquer cette crainte, l’ancienne présidente de Femmes autochtones du Québec (FAQ), Viviane 

Michel, prenait la parole au nom des siens, en 2017, à la Commission d’enquête sur les relations entre les 

Autochtones et certains services publics. 

On ne voit pas les services publics comme une aide apportée aux Autochtones, mais comme 
quelque chose de négatif. On a peur d’utiliser les services publics, on a peur de demander de 
l’aide. Le Directeur de la protection de la jeunesse (DPJ), ce n’est pas perçu comme un service 
d’aide, mais comme un enlèvement d’enfants. C’est le sentiment général dans les 
communautés autochtones160.  

Bien que ces craintes se fondent sur des faits historiques avérés et sur des actes discriminatoires envers 

les Autochtones, les jeunes considèrent que les choses ont changé, que la DPJ ne peut pas envoyer les 

enfants n’importe où et que maintenant, elle tente d’abord de demander à un membre de la famille de 

prendre en charge le ou les enfants plutôt que de les placer à l’extérieur de leur communauté d’origine 

(Kathy). Les jeunes considèrent que les adultes ne doivent plus être aussi craintifs envers ces services 

(Brooke, Kathy), mais surtout qu’il y a moyen de les adapter pour les rendre culturellement sécuritaires161.  

 
157 CERP, Écoute, réconciliation, supra note 137 à la p 193.. 
158 Guay, Grammond et Delisle-L'Heureux, C. « La famille élargie», supra note 92 à la p 115. 
159 CERP, Écoute, réconciliation, supra note 137 à la p 193.  
160  Jessica Nadeau « Des services publics perçus comme des menaces », Le Devoir (6 juin 2017, en ligne : 
<ledevoir.com/societe/500512/services-publics-et-autochtones-une-relation-a-revoir>.  
161 Il faut savoir que la communauté est responsable de l’application des mesures au sein de leur communauté et 
qu’une décision administrative a été prise il y a quelques années de ne plus évaluer de famille d’accueil allochtone, 
si bien qu’à l’heure actuelle, il n’y a presque plus d’enfants placés à l’extérieur. De plus, les jeunes sont au fait de la 
démarche de gouvernance entreprise au sein de leur communauté, ce qui peut expliquer leur vision plus modérée 
de la réalité. Voir Fanny Lévesque et Olivier Jean, « Vent de révolte des Innus contre la DPJ », La Presse (30 novembre 
2020), en ligne : <lapresse.ca/actualites/2020-11-30/cote-nord/vent-de-revolte-des-innus-contre-la-dpj.php>.  



 

170 

3.4.1.4 Des services qui ne sont pas respectueux de la culture et de la langue innues 

Malgré les nuances apportées par certaines jeunes en regard des craintes qu’ont les parents envers la DPJ, 

l’actualité fait, encore aujourd’hui, état de la discrimination et du racisme systémique envers les 

Autochtones dans les services publics162. L’histoire de Joyce Échaquan163 ayant été la plus médiatisée, il 

n’en demeure pas moins que ce type de pratique et de racisme sévit depuis longtemps dans les services 

sociaux164 et dans tous les espaces où les Autochtones et les Allochtones se côtoient165. Il ne faut donc pas 

s’étonner que les jeunes dénoncent les rapports de force inégaux dans divers secteurs et qu’elles se 

penchent tout particulièrement sur les services offerts aux enfants et aux familles.  

Si les jeunes remarquent certains efforts d’ajustements au cours des dernières années de la part de la DPJ, 

elles constatent par ailleurs que les services offerts ne sont pas toujours adaptés à leur culture. Par 

exemple, elles ne sont pas vraiment satisfaites des services d’intervention mis à leur disposition : 

Ils font juste te regarder en souriant. (Gladys)  

Elle va te regarder en souriant, elle va attendre que tu parles pis après c’est juste ça. (Brooke) 

Brooke explique qu’elle a eu trois intervenants, mais qu’avec aucun d’entre eux le processus n’a été 

concluant. À cela, Gladys réplique :  

Moi aussi, moi ils m’ont tous lâchée. Là, à la fin ils m’ont dit ah on a pu de personnel, ils m’ont 
laissée de côté, puis jusqu’à aujourd’hui je n’ai pas d’intervenant. 

Les critiques concernant les intervenants ne sont pas unanimes, certaines considèrent au contraire que la 

présence d’intervenants dans leur vie leur a redonné une bonne dose de confiance. C’est le cas de Kathy : 

 
162 La mort de Joyce Echaquan survenue en septembre 2020 dans un hôpital du Québec, dans un contexte où lui ont 
été proférés des propos racistes de la part de certaines infirmières, a mis en lumière la présence de traitements 
parfois discriminatoires à l’égard des Premiers Peuples dans des institutions québécoises de santé et de services 
sociaux (Québec, Ministère de la Santé et des Services sociaux, La sécurisation culturelle en santé et en services 
sociaux : vers des soins et des services culturellement sécurisants pour les Peuples autochtones et les Inuit, Québec, 
Ministère de la santé et des services sociaux, 2021, à la p 6).  
163 « Décès de Mme Joyce Echaquan - La coroner Géhane Kamel dépose son rapport d'enquête », Cision (1er octobre 
20), en ligne : <newswire.ca/fr/news-releases/deces-de-mme-joyce-echaquan-la-coroner-gehane-kamel-depose-
son-rapport-d-enquete-806045041.html>.  
164 Édith Bélanger, « La vie secrète des préjugés envers les Autochtones », Radio-Canada (4 novembre 2020), en 
ligne :<radio-canada.ca/espaces-autochtones/1746841/vie-secrete-prejuges-autochtones-services-sante>.  
165 Fontaine, Manikanetish, supra note 103 à la p 129.  



 

171 

Je trouve que ça s’est amélioré depuis que je suis arrivée à l’école. Quand je suis arrivée, je 
n’avais pas tellement confiance en moi. Bien, depuis que je suis arrivée ici j’ai plus confiance 
en moi. La quantité d’intervenants, plus d’aide, bien je prends cette aide-là puis ma confiance 
en moi elle a augmenté. 

En somme, les participantes constatent qu’il y a plusieurs services sociaux offerts dans la communauté, 

mais que ceux-ci gagneraient à être mieux adaptés à la réalité des Innus. 

En conclusion, il appert que les enjeux identifiés au sein de la communauté par les jeunes sont reliés à la 

sédentarisation forcée des Innus, de même qu’à l’imposition de mode de vie et de modèles d’éducation 

qui ne sont pas les leurs. Affirmant que la majorité des problèmes ont pour source les pensionnats, les 

jeunes identifient la détresse que vivent les adultes à la suite de cette tragique expérience de même que 

les conséquences intergénérationnelles qu’elle a engendrées. Les participantes expliquent très bien le lien 

entre l’expérience des pensionnats et les enjeux de consommation dans la communauté. Elles saisissent 

également le caractère intergénérationnel de cette épreuve. Elles entrevoient les effets potentiels du 

modèle que représentent les parents consommateurs pour les enfants. Elles ont, à cet égard, donné en 

exemple quelques situations où elles ont observé de jeunes personnes consommer des drogues sous 

plusieurs formes.  

De plus, les participantes se disent parfois inquiètes de circuler dans les rues en raison de la présence 

d’hommes qui boivent ou de certains conflits qui éclatent entre les jeunes. À la lumière de ces propos, 

force est de constater que le désir d’éprouver un sentiment de sécurité dans la communauté et d’y circuler 

librement revêtirait à leurs yeux un facteur de protection majeur pour leur bien-être et celui des autres. 

Ainsi, au terme de discussions où les problématiques vécues dans la communauté ont été mises au jour, 

les jeunes ont évalué que des solutions pour y arriver sont à leur portée, à condition qu’elles soient 

adaptées aux manières de faire et à la culture innues.  

3.4.2 Des pistes de solutions imaginées par les jeunes 

Comme nous l’avons vu précédemment, les jeunes ont évoqué les principales difficultés des familles et 

des enfants au sein de leur communauté. Ces difficultés ne sont pas insurmontables puisqu’elles sont 

assorties de solutions qui, à leurs yeux, peuvent remédier aux difficultés. Elles s’articulent principalement 

par la mise sur pied de services culturellement sécuritaires fondés sur l’entraide (3.4.2.1), mais également 

par plus d’écoute et d’espaces de paroles pour les jeunes (3.4.2.2).  



 

172 

3.4.2.1 Des interventions culturellement sécuritaires fondées sur l’entraide 

Depuis quelques années, la notion de sécurisation culturelle a fait surface et elle est de mise dans 

l’ensemble des services de santé et des services sociaux. Recommandation phare des dernières 

commissions d’enquêtes en relation avec les Autochtones166, cette notion mise sur l’impératif de prendre 

en considération les particularités culturelles des personnes au moment de toute intervention ou 

prestation de soins à leur égard. On l’a vu, la sécurité culturelle, c’est d’abord et avant tout un résultat 

défini par les Autochtones eux-mêmes167. 

Bien que les participantes n’aient pas explicitement fait référence au concept de sécurité culturelle, elles 

ne manquent pas d’idées pour mieux répondre aux besoins des Innus et proposent un ensemble de 

stratégies originales de nature à assurer des services culturellement sécuritaires. En passant par des 

ateliers sur les manières d’éduquer les parents à des mesures de soutien et de répit, on constate que les 

jeunes misent souvent sur l’entraide communautaire dans laquelle elles ont également un rôle à jouer. À 

ce sujet, le commentaire de Kathy est assez éloquent. Pour elle, l’aide aux individus qui ont un problème 

de consommation passe d’abord par une meilleure écoute et un plus grand réconfort :  

[ceux qui ont des problèmes de consommation] sont toujours mal entourés. Il faudrait qu’ils 
soient bien entourés avec des personnes pour les écouter. Ils ont beaucoup de douleur à 
l’intérieur alors, ils ont besoin de parler. Il faut les aider à sortir tout ce qu’ils ont à l’intérieur, 
en fait il faut les consoler. Ils consomment pour oublier. C’est des gens qui manquent de 
personnes alentour pour les écouter. Donc, il faudrait qu’il y ait des gens pour écouter les 
personnes. (Kathy)  

Cela étant dit, les jeunes considèrent que les adultes devraient reconnaître les problèmes et oser aller 

chercher de l’aide. Si elles reconnaissent que les interventions étatiques colonisatrices sont à l’origine des 

problèmes des adultes, elles souhaitent que ces derniers se mettent davantage en action afin de cheminer 

au-delà des événements à la source de leur détresse. Les sachant échaudés par les interventions étatiques, 

les jeunes croient malgré tout qu’il faut mobiliser les parents à aller chercher de l’aide. Comme l’explique 

Kathy :  

 
166 CERP, Écoute, réconciliation, supra note 137 à la p 228. 
167 Christiane Guay, Lisa Ellington et Nadine Vollant, « La sécurisation culturelle en travail social : principes de base 
et pistes d’intervention », dans Jean-Pierre Deslauriers, Jean-Martin Deslauriers et Daniel Turcotte, dir., Introduction 
au travail social, 4e éd., Québec, Presses de l’Université Laval, à paraître aux pp 3 et 4 [Guay, Ellington et Vollant, 
« sécurisation »]. 



 

173 

C’est pas mal de chercher de l’aide, puis eux autres ils [les adultes] ne le savent pas, mais il 
faudrait le dire à tout le monde, parce qu’il y a beaucoup de monde qui ne savent pas que 
chercher de l’aide c’est mieux que faire du mal. Ça n’aide pas quand la personne ne veut pas 
s’aider.  

Les participantes croient que l’amélioration du bien-être des adultes aurait un impact positif sur celui des 

enfants et sur l’ensemble de la communauté. À cet égard, elles entrevoient des moyens culturellement 

sécuritaires pour leur venir en aide.  

Les jeunes sont, à l’instar de bien des jeunes Autochtones, impliquées dans le renouvellement des 

communautés qu’elles habitent. Motivées à améliorer leur quotidien, elles sont créatives pour trouver des 

solutions à la fois innovantes et collées à leur culture168. 

J’avais en tête des familles qui recueillent les enfants pendant un temps pendant que les 
parents prennent le temps pour eux. (Rosa) 

[Des adolescents] qui font du bénévolat pour les parents, faire leur épicerie à leur place, tu 
sais quelque chose dans le genre. (Brooke) 

D’autres suggèrent de développer des espaces plus sécuritaires où les Innus seraient plus à l’aise d’aller 

chercher de l’aide. Galdys souhaite « un hôpital où les Innus se sentiraient vraiment en sécurité », et 

Brooke un « petit centre traditionnel pour innu ». Au sujet des services de protection de la jeunesse, 

Brooke précise :  

Puis la DPJ, les affaires avec eux, c’est trop compliqué. Ils pourraient faire de quoi de moins 
compliqué que ça, ou juste, ne pas être en lien avec la DPJ parce que plusieurs parents 
n’aiment pas ça, la DPJ. 

Pour rompre avec le cycle qui s’observe parfois dans les maisons de la communauté, les participantes 

souhaiteraient que les parents aient accès à des cours et à des formations : 

Des cours de parents. (Gladys) 

Pour comprendre leurs actes. [...] Qu’ils comprennent déjà [en parlant de la génération de 
ses parents] ce qu’ils ont fait aux enfants et qu’ils comprennent que les enfants, eux autres, 
ils s’en vont dans une mauvaise voie, puis s’ils ne remettent pas leurs enfants dans la bonne 

 
168 Laurent Jérôme et Natacha Gagné, Jeunesses autochtones : Affirmation, innovation et résistance dans les mondes 
contemporains, Québec, Les Presses de l’Université Laval, 2009. 



 

174 

voie bien y va arriver ce qui s’est passé avant : la drogue, l’alcool, la dépression. Faire prendre 
conscience aux adultes qu’à un moment donné on pourra plus retourner en arrière ! Parce 
qu’à un moment donné il fait bien prendre conscience que ce qui ont fait aux enfants bien… 
(Rosa) 

Ce n’était pas très bien. (Brooke) 

Oui c’est ça, puis à ce moment-là c’est trop tard s’ils veulent l’apprendre par eux-mêmes il 
faudrait déjà que quelqu’un leur apprenne que ce qu’ils font c’est mal puis comme ça il 
n’arrivera pas ce qui est arrivé. (Rosa) 

Si les jeunes n’ont pas précisé quelle entité prodiguerait lesdits cours, elles souhaiteraient que les adultes 

aient accès à des « cours de parents » pour les aider à mieux prendre soin des enfants, elles identifient 

d’autres activités qui pourraient aider les adultes à aller mieux. Le retour aux activités traditionnelles fait 

partie de leurs solutions :  

L’artisanat, aller dans le bois. (Gladys) 

Les activités innues, la chasse, partir en ressourcement en forêt. (Brooke) 

Mettons aussi, ils pourraient le faire en famille pour renouer les liens qui ont perdu tout le 
monde. (Gladys) 

Comme ce que t’as dit là toute la famille, renouer les liens sans intervenants. (Brooke)  

Les jeunes envisagent les séjours en territoire comme un moyen par excellence de reconnexion pour 

rebâtir les liens familiaux et ainsi améliorer la vie des familles. À cet égard, les résultats d’une étude menée 

au sein de la communauté ont bien fait ressortir le fait que le territoire demeure un levier pertinent pour 

intervenir auprès des familles innues. Il renforce le cercle des relations en particulier : « le renforcement 

ou le rétablissement des relations sociales et familiales qui ont été malmenées par des décennies de 

politiques colonisatrices169 ». 

Au cœur de leur discours, la langue innue revêt une grande importance. On le sait, l’importance de la 

langue est amplement documentée dans la littérature comme facteur favorisant une offre de services 

culturellement sécuritaires170. Si les jeunes souhaitent que les intervenants leur parlent davantage en innu, 

 
169 Guay et Ellington «Le territoire comme levier» supra note 33 à la p 366.  
170 Sécurisation culturelle en santé, supra note 161 à la p 7.  



 

175 

ce qu’elles entendent par-dessus tout, c’est le respect qui vient avec cette sensibilité culturelle. Brooke 

résume cette idée :  

Mettons pour les soins qu’on nous parle plus en innu. De tenir compte plus de la culture. Juste, 
peu importe où, c’est des gens qui ont plus de respect pour les Innus là.  

Afin d’atténuer les craintes de certains Innus qui, pour des raisons historiques, n’ont pas confiance aux 

intervenants non innus, des participantes suggèrent que les équipes d’intervenants soient exclusivement 

composées d’Innus.  

Il faudrait que ce soit des employés innus qui vivent dans la communauté. Il ne faut pas que 
ce soit des non-Innus là parce que quand c’est des Blancs ils arrivent puis les Innus ont peur 
tout de suite. (Kathy) 

D’autres, en revanche, émettent certaines réserves à l’égard d’une intervention exclusivement offerte par 

des Innus, étant donné que les gens se connaissent généralement bien dans la communauté. En ce sens, 

elles précisent l’importance de la diversité dans la représentation du type d’intervenant (innu et non innu) :  

Bien moi je dirais qu’il ne faudrait pas juste des employés innus parce qu’on pourrait dire : 
« hey elle c’est ma cousine », comprends-tu ce que je veux dire ? Il y aurait des conflits. (Aisha) 

Au terme de cet échange, les jeunes se sont toutefois entendues pour dire qu’il s’agirait de faire des 

équipes mixtes et de trouver un équilibre en fonction du fait que tous se connaissent dans la communauté, 

tout en s’assurant que les intervenants non innus soient respectueux de leur culture et qu’ils fassent des 

interventions en conséquence. À titre d’exemple, les intervenants non innus devraient être au fait de 

l’importance du maintien des liens familiaux dans les interventions (Kathy) et de la responsabilité de la 

famille dans le bien-être des enfants. Rappelons que si la LPJ mise en grande partie sur l’enfant et sa 

protection, la recherche de solutions devrait inclure la participation des membres de la famille élargie171. 

Face aux difficultés qu’elles observent, et pour se réapproprier l’espace et les rues de la communauté, les 

jeunes ont émis des solutions. Notamment, des campagnes de prévention des drogues (Kathy), 

l’embauche de brigadiers additionnels sur le rond-point de l’école (Brooke) et une meilleure surveillance 

à l’intérieur et autour de l’école (Rosa). Elles souhaiteraient d’ailleurs que ces derniers reçoivent une 

meilleure formation (Gladys, Brooke). D’autres encore proposent d’améliorer la justice (Rosa) et d’avoir 

 
171 Guay, supra note 98 à la p 53. 



 

176 

une meilleure surveillance policière (Gladys, Brooke). Quant à la surpopulation de chiens errants, les 

jeunes envisagent des moyens pour contrer ce phénomène : « On devrait créer une petite SPCA, genre 

autochtone pour les animaux » (Brooke).  

Enfin, aux problématiques reliées à la consommation hâtive des jeunes, les participantes émettent aussi 

de solutions. Elles songent notamment à une plus grande attention en ce sens à l’école en plus de faire 

des campagnes de sensibilisation percutantes et réalistes qui s’adressent à un jeune auditoire innu (Brooke, 

Gladys, Kathy). À nouveau, elles veulent que ces interventions soient effectuées en respect des manières 

de faire et de penser des familles innues et offertes en innu-aimun172. 

Si elles sont unanimes pour dire que les adultes qui ont des problèmes doivent aller chercher de l’aide, 

notamment pour aspirer à être des parents plus ouverts et à l’écoute, elles s’entendent également sur un 

point : les services actuels ne sont pas adaptés à la réalité des Innus, particulièrement la DPJ qui, pour des 

raisons historiques et par des pratiques d’interventions calquées sur des modèles allochtones, ne 

conviennent pas aux Innus.  

En somme, ce qu’elles nous disent, c’est qu’elles souhaitent qu’on mette en place des lieux où les Innus 

ont accès à des soins où leur culture est respectée et où ils se sentent en sécurité. Pour y arriver, les jeunes 

proposent souvent des pistes de soutien fondées sur l’entraide informelle.  

Enfin, malgré le fait qu’elles n’utilisent pas le concept ou les termes de la « sécurisation culturelle », ce 

qu’elles proposent rejoint en bonne partie l’esprit de sa définition, dont celle proposée par Guay, Ellington 

et Vollant qui insistent notamment sur l’importance « d’une posture d’humilité » de la part des 

intervenants. Cette définition insiste aussi sur le fait de reconnaître les torts causés aux Premières Nations 

et sur l’importance de « contrer les préjugés, le racisme systémique et les obstacles qui contribuent aux 

inégalités vécues par les peuples autochtones ; protéger leur identité culturelle, défendre leurs droits et 

soutenir leur pouvoir d’agir173 ». En effet, lorsque les jeunes ont fait référence aux interventions ou aux 

espaces qu’elles aimeraient voir apparaître dans la communauté, elles ont entre autres parlé du fait que 

les intervenants ne les comprenaient pas, que la DPJ était compliquée et qu’elle faisait peur aux parents. 

 
172 Lauren Baba, « Sécurité culturelle en santé publique chez les Peuples autochtones, les inuits et les métis : État des 
lieux sur la compétence et la sécurité culturelles en éducation, en formation et dans les services de santé », Prince-
George, Centre de collaboration nationale de la santé autochtone, 2013 à la p 5.  
173Guay, Ellington et Vollant, « sécurisation », supra note 167 à la p 6. 



 

177 

À nouveau, elles ont formulé le souhait que les services soient en harmonie avec la culture innue, avec la 

possibilité que ces interventions et services soient prodigués en innu-aimun.  

Ainsi, en regard des éléments issus de la littérature et qui définissent en partie la sécurisation culturelle, 

nous pouvons affirmer que, bien qu’émis en d’autres termes, il s’agit néanmoins d’un concept central 

autour duquel ont tourné les propos des jeunes et qui a fait l’objet de nos discussions thématiques.  

Comme c’est le cas pour les jeunes Autochtones d’autres communautés au Québec, les jeunes Innues 

souhaitent « prendre leur place et faire entendre leurs voix174 ». Désireuses de faire partie de la solution, 

elles souhaitent qu’on leur consacre plus de lieux physiques, d’activités sportives, culturelles et d’espaces 

de parole où on prendrait davantage en compte leurs goûts et leurs aspirations.  

3.4.2.2 Être davantage à l’écoute des jeunes, leur donner une place 

Le bien-être des jeunes et des enfants passe en grande partie par la place qu’on leur accorde au sein de la 

communauté175 . Dans la famille autochtone, on accorde, en règle générale, une place importante à 

l’enfant. Les jeunes Innues abondent dans le même sens, mais il s’avère qu’à l’instar de jeunes 

Autochtones issus d’autres communautés, elles ne sentent pas toujours écoutées176. Certaines déplorent 

le fait qu’on ne les consulte pas suffisamment : 

[…] se faire écouter nous autres les jeunes, genre nous demander ce qu’on aimerait faire 
comme activité […], pas ce que les adultes aimeraient […] qu’ils soient plus à l’écoute, parce 
que c’est souvent les adultes qui choisissent les activités. (Kathy) 

Afin que les enfants et les jeunes puissent s’épanouir davantage dans la communauté, elles ont émis le 

souhait que se déploient plus d’espaces et d’activités pour eux. Que ce soit pour ventiler sur ce qui se 

passe à la maison ou pour des loisirs, ces lieux devraient être ouverts aux jeunes de tous âges. 

 
174 Blanchet Cohen et Picard, supra note 78, à la p 1. 
175 La loi LEFJPNIM prévoit dans ses principes liés à l’intérêt de l’enfant la continuité culturelle et l’égalité réelle pour 
encadrer les services offerts aux enfants et aux familles autochtones (Services aux autochtones Canada, Projet de loi 
C-92 : La Loi concernant les enfants, les jeunes et les familles des Peuples autochtones, des Inuits et des Métis reçoit 
la sanction royale, Ottawa, SAC, 2019, en ligne :<canada.ca/fr/services-autochtones-canada/nouvelles/2019/06/la-
loi-concernant-les-enfants-les-jeunes-et-les-familles-des-premieres-nations-des-inuits-et-des-metis-recoit-la-
sanction-royale.html>). 
176 Labrecque, supra note 61 à la p 41.  



 

178 

On va dire si quelque chose se passe dans la maison puis tu veux aller te promener il n’y a pas 
vraiment de place. La maison des jeunes n’est pas tout le temps ouverte. En plus, que ce soit 
fait pour tous âges […] J’ai déjà été dans les maisons des jeunes puis il manque d’activités et 
il manque du personnel pour écouter puis faire des activités qu’on va aimer. (Kathy) 

Les participantes croient effectivement qu’il pourrait y avoir plus d’espaces et d’activités pour divertir les 

plus jeunes dans la communauté. En plus de proposer du sport et du volleyball de plage, Aisha souhaite 

qu’il y ait plus d’activités en nature :  

Ouais, aller pêcher le saumon un peu là ! j’aimerais ça dans notre communauté qu’il y ait plus 
d’activités culturelles comme pêcher au saumon ou apprendre à pêcher à la mouche parce 
que c’est pas tout le monde qui savent pêcher à la mouche.  

De la même manière, Grégoire partage son intérêt pour les activités en nature :  

Moi je suis canot pis tout le kit.  

Face à certains défis vécus au sein de leurs familles, et dans le but de s’exprimer par divers moyens, les 

jeunes sont préoccupées par le manque d’écoute, d’espaces et d’activités qui leur sont destinés au sein 

de la communauté. Encore une fois, elles sont arrivées avec une multitude de suggestions. 

Les valeurs, les aspirations, les constats et les solutions qu’envisagent les jeunes s’harmonisent et sont en 

continuité avec ce qui est proposé dans les études et écrits portant sur les thèmes similaires. Comme en 

témoigne la littérature, toutes les générations croient que la communauté constitue un groupe tissé serré 

qui valorise le respect, l’entraide et l’amour de ses enfants. Sans faire l’impasse sur les défis rencontrés au 

sein de la communauté, une volonté bien réelle et particulièrement marquée des jeunes se dessine afin 

de trouver des moyens culturellement sécuritaires d’améliorer leurs conditions d’existence et les services 

offerts. En regard des résultats issus des rencontres avec les jeunes, ajoutés aux conclusions provenant 

d’autres études menées avec des adultes innus, tout porte à croire que les conditions sont réunies pour 

faire en sorte que la communauté, dans toutes ses entités et toutes générations confondues, soit informée 

et outillée afin d’agir, en fonction de ses particularités et de ses intérêts, pour assurer le bien-être et la 

protection des enfants et des familles d’Uashat mak Mani-utenam.  

Dans la discussion que nous proposons au chapitre suivant et à la lumière des constats que nous avons 

soulevés sur la manière dont les jeunes envisagent l’intérêt de l’enfant innu, on constate qu’à l’instar des 

membres adultes issus des Premiers peuples, les jeunes Innues ont une manière toute singulière 



 

179 

d’envisager la notion de l’intérêt de l’enfant, laquelle se distingue en plusieurs points de celle proposée 

par l’État québécois. Ainsi, à l’aide de la méthodologie du groupe de parole, nous verrons comment le 

point de vue des jeunes contribue à enrichir le droit innu.  

 



180 

 

CHAPITRE 4 

DISCUSSION SUR L’INTÉRÊT DE L’ENFANT 

Le chapitre 3 a permis de mettre en valeur le point de vue de jeunes filles d’Uashat mak Mani-utenam à 

propos du territoire, de la culture, de l’identité et de la famille, en regard des valeurs, des forces, des défis 

et des solutions qu’elles entrevoient. Nous avons ainsi pu constater qu’elles possèdent une vision 

singulière sur la meilleure manière de prendre soin des enfants et de la communauté. 

Le chapitre 4 propose d’abord un rappel du pluralisme juridique et de son utilité dans un contexte où la 

notion de l’intérêt de l’enfant revêt des significations distinctes du point de vue du droit étatique et 

autochtone. D’abord, nous résumons les grandes lignes de la vision étatique et autochtone de l’intérêt de 

l’enfant et réintroduisons la définition des adultes innus sur ce concept (4.1). Suit la définition (ou le 

« message ») des jeunes sur le même sujet. Enfin, nous constatons en quoi elle s’apparente à celle des 

adultes, mais également de quelle manière elle s’en distingue (4.2). 

4.1 Le pluralisme juridique et les conceptions de l’intérêt de l’enfant 

Le pluralisme juridique permet d’approfondir la compréhension de l’ordre juridique autochtone dans un 

contexte de cohabitation entre le droit étatique et les ordres juridiques autochtones. Le paradigme du 

pluralisme juridique (deux ou plusieurs systèmes de lois qui coexistent au sein de la même sphère sociale1) 

offre un éclairage pertinent pour démontrer concrètement en quoi le droit étatique non autochtone 

cohabite bel et bien avec d’autres ordres juridiques 2 , notamment ceux issus d’une gouvernance 

autochtone en protection de la jeunesse. De plus, ce cadre conceptuel met en perspective la vision d’un 

sous-groupe constitué de jeunes de cette même communauté, laquelle vient bonifier la manière dont les 

adultes d’une même communauté appréhendent cette notion. 

 
1 Sally Engle Merry, « Legal pluralism » (1988) 22 :5 Law & Society Review à la p 870. 
2 Pour rappel, nous emprunterons la notion d’ordre juridique formulée par Benoit Éthier : « le concept d’ordre 
juridique réfère aux principes normatifs qui assurent l’entretien d’une certaine cohésion sociale et aux processus de 
production et de reproduction de ces principes menés par les acteurs et les institutions », Benoit Éthier, « Pluralisme 
juridique et contemporanéité des droits et des responsabilités territoriales chez les Atikamekw Nehirowisiwok » 
(2016) 40 :2 Anthropologie et Sociétés à la p 178. 



 

181 

Le pluralisme juridique, dans son sens le plus large, peut se résumer ainsi : « Le pluralisme juridique est à 

la fois un champ d’études et un courant théorique qui reposent fondamentalement sur la remise en cause 

du monopole de l’État dans la production du droit3. » L’une de ses fonctions consiste à remettre en 

question le droit étatique comme seule forme légitime du droit. En ce sens, les ordres juridiques 

autochtones tentent de sortir de leur statut inférieur par rapport à l’État et visent à coexister de manière 

légitime et égalitaire avec les institutions dites formelles4.  

On l’a vu, la notion de l’intérêt de l’enfant constitue une notion cardinale en droit de la famille et dans la 

LPJ. En droit de la famille, cette notion a pour but de régler des conflits privés entre les individus. Elle est 

notamment mobilisée dans les conflits entre les parents, autour de la garde d’enfants pour les questions 

de pensions alimentaires, de divorce ou en contexte d’adoption.  Cette notion sert de balise aux personnes 

qui interviennent en cour de justice : avocat.es, juges, travailleuses sociales, etc.  

Quant à la notion de l’intérêt de l’enfant dans la LPJ, elle vise à protéger les enfants dont la sécurité et le 

développement sont considérés comme compromis. Dans ce cas, c’est l’État qui intervient dans la vie de 

la famille afin de protéger l’enfant. 

Rappelons l’essentiel selon l’article 3 de la Loi sur la protection de la jeunesse :  

L’intérêt de l’enfant est la considération primordiale dans l’application de la présente loi. Les 
décisions prises en vertu de celle-ci doivent l’être dans l’intérêt de l’enfant et dans le respect 
de ses droits. Sont pris en considération, outre les besoins moraux, intellectuels, affectifs et 
physiques de l’enfant, son âge, sa santé, son caractère, son milieu familial incluant les 
conditions socioéconomiques dans lesquelles il vit, et les autres aspects de sa situation5. 

Cette notion d’intérêt de l’enfant se distingue fortement de la vision qu’en ont les Autochtones. 

Rappelons-en les grandes lignes.  

 
3 Ghislain Otis et al., Cultures juridiques et gouvernance dans l’espace francophone : présentation générale d’une 
problématique, Paris, Édition des archives contemporaines, 2010, à la p 15.  
4 Sébastien Lebel-Grenier, Pour un pluralisme juridique radical, thèse de doctorat en droit civil, Montréal, Université 
McGill, 2002 à la p 16.   
5 LPJ Art 3. 



 

182 

La notion de l’intérêt de l’enfant, selon l’État québécois, se pose essentiellement d’un point de vue 

individuel autour de l’enfant6, notamment par une cellule plus restreinte autour de lui, c’est-à-dire la mère 

et le père (ou les parents du même sexe) avec qui il développerait un attachement quasi exclusif et 

particulier. Jaccoud et ses collègues rappellent que, dans la LPJ : « L’intérêt de l’enfant prime sur les droits 

de ses parents et que les parents sont responsables, au premier chef, des soins et de l’éducation de leurs 

enfants7. »  

Or, en contexte autochtone, les notions de communauté et d’entraide l’emportent sur les considérations 

individuelles8 et la manière d’envisager l’intérêt de l’enfant n’y fait pas exception. À la dimension collective 

s’ajoute l’impératif de la survie identitaire et, par conséquent, de la continuité culturelle, laquelle fait 

partie intégrante de la conception autochtone de l’intérêt de l’enfant. Ainsi, pour les Premiers peuples, 

l’intérêt de l’enfant comprend celui de la famille, de la communauté et même de la nation. Le maintien 

des rapports familiaux et la continuité culturelle sont tout aussi importants que le bien-être affectif, 

psychologique et physique, puisque ces éléments sont interreliés. À cet égard, la Loi concernant les enfants, 

les jeunes et les familles des Peuples autochtones, des Inuits et des Métis (LEFJPNIM) définit, à l’article 

10(2), l’intérêt de l’enfant en intégrant d’une certaine manière le principe de la continuité culturelle, lequel 

est défini à l’article 9(2) :  

Lorsqu’il est tenu compte des facteurs prévus au paragraphe (3), une attention particulière 
doit être accordée au bien-être et à la sécurité physiques, psychologiques et affectifs de 
l’enfant, ainsi qu’à l’importance pour lui d’avoir des rapports continus avec sa famille et le 
groupe, la collectivité ou le peuple autochtones dont il fait partie et de préserver ses liens 
avec sa culture9. 

Pour les adultes Innus d’Uashat mak Mani-utenam :  

L’intérêt de l’enfant innu consiste à le mettre au cœur de toutes les décisions qui le 
concernent et à respecter son rythme et ses choix. L’intérêt de l’enfant innu englobe l’intérêt 
de sa famille, de sa communauté et de sa nation. L’intérêt de l’enfant innu, qui est 

 
6 Marie-Aimée Beaulac, L'intérêt de l'enfant en contexte d'adoption coutumière autochtone, mémoire de maîtrise en 
droit, Université de Montréal, 2020 [non publié] à la p 98. 
7 Mylène Jaccoud et al., « Le pluralisme juridique en contexte atikamekw nehirowisiw dans le secteur pénal et la 
protection de la jeunesse » (2018) 48 :1 Revue générale de droit 91, à la p 99. 
8 Norbert Rouland, dans Jean-Paul Lacasse, Les innus et le territoire : Innu Tipenitamun, Québec, Septentrion, 2004, 
à la p 111. 
9 PL C-92 Loi concernant les enfants, les jeunes et les familles des Peuples autochtones, des Inuits et des Métis, 1re 
sess, 42e leg, 2019, art. 10 (3) (sanctionné le 21 juin 2019), en ligne : <parl.ca/DocumentViewer/fr/42-1/projet-loi/C-
92/sanction-royal>. 



 

183 

profondément ancré dans le Nitassinan, est indissociable de la préservation et de la 
protection de son identité, de sa culture, de sa langue et du maintien des pratiques culturelles 
innues. 

Nous avons cherché à connaître le point de vue de jeunes Innues sur cette même notion. Ainsi, le 

pluralisme juridique, comme cadre conceptuel, permet de postuler qu’il y a au sein des communautés 

autochtones des ordres juridiques qui coexistent avec le droit étatique avec un degré plus ou moins 

important d’indépendance selon les cas. Ces ordres juridiques autochtones ont toujours existé, 

nonobstant leur reconnaissance de la part de l’État. Or, en matière d’aide à l’enfance, le droit étatique 

formalise la reconnaissance d’un ordre juridique autochtone autonome.  

Ainsi, à la lumière de nos résultats, le pluralisme juridique nous invite à tenir compte non seulement du 

point de vue des adultes autochtones, mais également de celui de jeunes Autochtones.  

4.2 L’intérêt de l’enfant par les jeunes Innues  

Cette recherche tente de capter de manière empirique la façon dont les jeunes Innues conçoivent la notion 

de l’intérêt de l’enfant. Si elle est au cœur du droit étatique de la famille, cette notion constitue également 

le socle du système de gouvernance innu en matière de protection de l’enfance.  

Sachant que les adultes innus de la communauté d’Uashat mak Mani-utenam avaient préalablement mis 

de l’avant une conception de l’intérêt de l’enfant, nous voulions mettre en lumière cette même notion du 

point de vue de jeunes, par l’entremise de rencontres de groupes. Nous avons tenté d’illustrer en quoi la 

conception des jeunes se distingue et approfondit ce qui a déjà été formulé à la fois par l’État, mais aussi 

par les Autochtones en général et les Innus d’âge adulte vivant dans leur communauté.  

Quelques définitions s’imposent. Puisque le terme « intérêt de l’enfant » est une terminologie provenant 

de la société majoritaire10, nous ne l’avons pas utilisée comme tel avec les jeunes innues. Nous avons 

plutôt opté pour les termes « prendre soin », « protéger » « s’occuper » et autres expressions qui ont trait 

à la prise en charge, aux bons soins et à la sécurité des enfants et des familles. Comme le souligne Éthier, 

« entamer le dialogue à partir des terminologies occidentales n’est peut-être pas la démarche souhaitable 

en vue de donner une place réelle aux épistémologies et aux ontologies autochtones11 ». Le concept même 

 
10 Hadley Friedland et Val Napoléon, « Gathering the Threads : Developing a Methodology for Researching and 
Rebuilding Indigenous Legal Traditions » (2015) 1 :1 Lakehead Law Journal à la p 16.  
11 Éthier, supra note 2 à la p 181.  



 

184 

de l’intérêt de l’enfant provient des lois canadiennes et québécoises. Cette notion est transposée dans un 

système de pensée qui, sans nécessairement employer ce terme, mobilise le concept de manière générale, 

afin de marquer ses particularités et son indépendance. Autrement dit, les Autochtones sont en quelque 

sorte contraints d’utiliser ce concept qui désigne une notion cardinale en protection de l’enfance pour 

faire reconnaître et mettre en place leur propre système d’aide à l’enfance et à la famille.  

Au terme des rencontres et en collaboration avec les partenaires innus, nous avons organisé un rendez-

vous à l’école Manikanetish12 afin de valider et de discuter avec les jeunes des résultats de la recherche en 

reprenant chacun des thèmes discutés et des propos qu’elles avaient émis à leur sujet. En réunissant les 

deux groupes que nous avions rencontrés respectivement à trois reprises, nous avons co-construit un 

« message » résumant leur manière d’envisager la meilleure manière de prendre soin des enfants innus.  

La vision des jeunes Innues, à propos de l’intérêt de l’enfant, ne correspond pas à celle de l’État québécois. 

Tout aussi imprégnées d’une vision collective et d’un sentiment d’urgence de préserver leur culture et leur 

identité, les jeunes sont plutôt au diapason avec leurs aîné.es et s’éloignent de la vision individualiste des 

gouvernements en place. Mais en quoi le regard des jeunes se distingue-t-il ? Et comment permet-il 

d’approfondir le message des adultes innus ?  

Prendre soin des enfants innus suppose : 

 de prendre soin de leur bien-être, mais aussi de celui des parents, des familles et de tous les 
membres de la communauté; le bien-être des parents et des adultes est intimement lié au 
bien-être des enfants et des jeunes ;  

 que chaque enfant se sente partie intégrante de la famille et qu’il y soit bien accueilli, peu 
importe les liens de filiation ou d’adoption qui l’unissent à sa famille ;  

 que les enfants et les jeunes se sentent en sécurité, autant dans leur famille que dans la 
communauté, d’établir ou de maintenir des rapports harmonieux entre tous les Innus, au sein 
et au-delà des frontières de nos communautés respectives ;  

 que l’accès aux services soit suffisant et stable; et que les services soient respectueux de la 
culture innue ; 

 de les écouter, de les entourer et de les rassurer; leur offrir des espaces de parole autant dans 
la communauté qu’au sein de la famille, les laisser prendre des décisions et respecter leurs 
choix ; 

 
12 École secondaireManikanetish située dans la communauté d’Uashat.  



 

185 

 de développer, préserver et faire rayonner la fierté des enfants, des jeunes et des familles par 
l’apprentissage de notre histoire, de notre langue, de nos savoirs et de nos pratiques 
ancestrales et de rendre les séjours réguliers et accessibles à tous en territoire ;  

 d’encourager le développement de relations égalitaires entre les hommes et les femmes et 
entre les filles et les garçons ;  

 enfin, prendre soin des enfants innus, ça veut dire préserver les valeurs si chères à notre 
peuple telles que la famille, l’entraide, l’ouverture, la solidarité, le respect, l’écoute, la 
confiance, la générosité, la joie et l’humour. 

Pour les jeunes rencontrées (et au-delà des éléments relatifs à la sécurité physique et psychologique des 

enfants), ce bien-être doit comprendre le développement d’une fierté identitaire. Celle-ci doit se 

développer par l’apprentissage des éléments reliés à la culture et ne peut se faire que par des rapports 

continus de l’enfant avec sa famille et sa communauté13. 

Bien que certains aspects du message des jeunes soient inédits, plusieurs éléments s’inscrivent en 

continuité avec les travaux des auteur.trices que nous avons mentionné.es au sujet des particularités 

autochtones liées à l’intérêt de l’enfant. 

Par exemple, les recherches de Guay et de ses collègues sur les Innus montrent l’importance de la famille 

élargie, où l’adoption coutumière est perçue comme un moyen d’entraide et de maintien des liens avec la 

parenté. De même, les propos des jeunes Innues sur leur attachement au territoire trouvent un écho dans 

plusieurs ouvrages, notamment ceux de Lacasse, Bouchard et Lévesque ainsi que dans les travaux de Guay, 

Grammond et Delisle-L’Heureux, qui soulignent le rôle du territoire comme espace de guérison pour les 

Innus. 

Le message des jeunes se reflète aussi dans les recherches de la juriste Anne Fournier, qui montre 

l’importance pour les Autochtones d’avoir accès à des services sociaux adaptés à leur langue et à leur 

culture. Par ailleurs, les documentaires et récits produits par des Autochtones eux-mêmes résonnent avec 

les préoccupations des jeunes, notamment en ce qui concerne le passé colonial, la place centrale de la 

famille et de la communauté ainsi que l’attachement au territoire. Enfin, le sentiment de bien-être ressenti 

à travers les rassemblements culturels intergénérationnels, comme les pow-wow, illustre également cette 

connexion profonde avec la culture et les traditions autochtones. 

 
13 LEFJPNIM art 10 l’intérêt de l’enfant. 



 

186 

Les travaux récents de Blanchet-Cohen et Picard sur les jeunesses autochtones du Québec traitent aussi 

de ces éléments, notamment l’expression de la voix des jeunes dans des lieux variés et sur diverses 

tribunes. À l’instar des jeunes que nous avons rencontrées, les témoignages de cette « jeunese 

autochtone » sont empreints de leur fierté identitaire et de l’importance de la cultiver en se reconnectant 

aux activités culturelles particulières à leur peuple d’origine.  

Nous constatons par ailleurs que dans le message général, la manière de concevoir la notion de l’intérêt 

de l’enfant, sans la contredire, se démarque de celle des adultes innus. La définition des jeunes va plus 

loin, s’appuyant sur des droits qui engagent les responsabilités des différents cercles qui les entourent, 

tels que les familles (immédiates et élargies), les membres de la communauté, les institutions et l’État. 

Cette conception s’aligne avec la Déclaration des droits des enfants des Premières Nations qui souligne la 

nécessité de protéger les enfants et de leur offrir les soins appropriés. Elle met également l’accent sur 

l’importance pour les enfants de grandir dans l’apprentissage de leur histoire, de leur culture et de leur 

langue notamment. Le message des jeunes se rapporte aussi à la Déclaration des Nations unies sur les 

droits des peuples autochtones, particulièrement au sujet du droit des familles et des communautés « de 

conserver la responsabilité partagée de l’éducation, de la formation, de l’instruction et du bien-être de 

leurs enfants, conformément aux droits de l’enfant 14  ». En somme, même si elles ne le disent pas 

ouvertement et selon les mêmes termes, les participantes ont une compréhension assez fine de leurs 

droits en tant que jeunes Autochtones. Voyons chacune des affirmations. 

Prendre soin des enfants innus suppose de : prendre soin de leur bien-être, mais aussi de celui des parents, 

des familles et de tous les membres de la communauté ; le bien-être des parents et des adultes est 

intimement lié au bien-être des enfants et des jeunes. 

Ce premier constat propose une manière originale de donner un sens concret à l’idée d’interdépendance 

entre l’intérêt de l’enfant et celui de la communauté. Or, cette idée va encore plus loin que celle dépeinte 

par les adultes innus : « l’intérêt de l’enfant englobe l’intérêt de sa famille, de sa communauté et de sa 

nation [...] ». Le constat des jeunes est unique, d’une part parce qu’il sous-entend que les parents ont 

besoin d’aide (par leur compréhension fine du traumatisme historique en lien aux pensionnats) et, d’autre 

part, parce qu’il affirme le souhait que leurs parents guérissent et se portent bien. Si les parents vont bien, 

 
14 Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones, AGNU, 61e sess, Doc NU A/61/49 (2007), Rés 
AG 61/295,16 à la p 3.  



 

187 

cela rejaillira sur les enfants. En ce sens, les jeunes filles ont, par différents moyens, exprimé le désir que 

les adultes aillent chercher de l’aide pour leur propre bien-être, mais aussi pour l’ensemble de la 

communauté. Selon les jeunes, cette aide pourrait se traduire sous forme d’écoute, d’éducation, de 

thérapies ou autres moyens de guérison culturellement sécuritaires pour les aider à apaiser : « la douleur 

à l’intérieur » (Kathy) et être ainsi mieux disposés à transmettre de belles choses à leurs enfants. En résumé, 

l’intérêt des enfants est intimement lié au bien-être de leurs familles et de leur communauté.  

Bien que les propos des jeunes trouvent généralement une résonance dans la Déclaration des droits des 

enfants des Premières Nations de l’APNQL ou encore dans la Déclaration des Nations unies sur les droits 

des peuples autochtones (DNUDPA), ce constat d’interdépendance entre le bien-être des parents et celui 

des enfants est inédit et ne se reflète dans aucune charte ni déclaration. En ce sens, il s’agit d’une 

contribution singulière des jeunes Innues par et pour les Innus au sujet de l’intérêt de l’enfant.  

Prendre soin des enfants innus, ça veut aussi dire que : chaque enfant se sente partie intégrante de la 

famille et qu’il y soit bien accueilli, peu importe les liens de filiation ou d’adoption qui l’unissent à sa 

famille. 

Cette affirmation montre la primauté que les jeunes accordent à la famille élargie, notamment à l’idée de 

responsabilité collective des membres de la communauté pour assurer la protection et le bien-être des 

enfants. Ayant expliqué le caractère futile que revêt pour les Innus la notion de demi-frères et sœurs, 

l’adoption, ou autre lien non biologique : « Demi-sœurs pis demi-frères ça n’existe pas » (Gladys, Brooke, 

Rosa, Kathy, Tessia), les jeunes ont bien campé leur position sur la question. Ainsi, comme indiqué à 

l’article 3 de la Déclaration des droits des enfants des Premières Nations de l’APNQL, les jeunes ont aussi 

une vision très ouverte des liens de filiation et expriment leur souhait de demeurer dans leur communauté 

et non placés à l’extérieur :  

Nos enfants ont droit à un nom et à leur identité; ils ont le droit de demeurer avec leurs 
parents biologiques et de ne pas en être séparés et de connaître leur famille élargie, leur 
communauté, et leur nation; tout cela est important pour leur sentiment d’appartenance et 



 

188 

leur épanouissement en tant que membres productifs, ainsi que pour la survie de nos peuples, 
nations et cultures15.  

Cette prémisse renvoie également à une pratique traditionnelle, celle du nikupaniem/nikupanishkuem 

(garde coutumière), bien vivante au sein de la communauté16. D’une certaine manière, on peut dire que 

la préoccupation des jeunes demeure liée à l’article 14 de la Déclaration des droits des enfants des 

Premières Nations de l’APNQL quant à l’importance de prendre les moyens nécessaires et adaptés à leur 

culture pour améliorer leur bien-être, en l’occurrence par des pratiques de garde ou d’adoption 

coutumière. Des efforts doivent être faits pour assurer « le placement des enfants chez des parents ou 

d’autres membres de la communauté au moyen des pratiques de garde ou d’adoption coutumière au 

besoin pour la santé des jeunes et des enfants17 ».  

En ce sens, les jeunes adhèrent à la notion d’entraide communautaire où les parents substituts peuvent 

venir en aide aux parents biologiques pour « aider les parents d’origine qui sont incapables de [s’]occuper 

[des enfants] et afin d’aider les enfants eux-mêmes18 », les participantes connaissent ce droit coutumier 

et souhaitent pouvoir en bénéficier. Autrement dit, malgré le fait qu’elles n’emploient pas ces termes 

juridiques, elles choisissent le droit innu et affirment ni plus ni moins que l’intérêt de l’enfant signifie de 

bénéficier du système juridique nikupaniem/nikupanishkuem. 

Prendre soin des enfants innus signifie de s’assurer que les enfants et les jeunes se sentent en sécurité 

autant dans leur famille que dans la communauté ; d’établir ou de maintenir des rapports harmonieux 

entre tous les Innus, au sein et au-delà des frontières de nos communautés respectives.  

 
15Assemblée des Peuples autochtones du Québec-Labrador, « Déclaration sur les droits des enfants des Peuples 
autochtones » (2014), en ligne : 
<fncaringsociety.com/sites/default/files/French%20-%20Declaration%20of%20the%20Rights%20of%20FN%20Child
ren%20AFNQL.pdf> <www.cssspnql.com/docs/default-source/centre-de-
documentation/cadre_11x17_apnql_droits_enfants_fra_webCCF3E9325BE048A4C72D7486.pdf?sfvrsn=2>.  
16 Sébastien Grammond et Christiane Guay, « Comprendre la normativité innue en matière d’“adoption” et de garde 
coutumière » (2016) 61 :4 McGill Law Journal à la p 885. Voir aussi Commission de la santé et des services sociaux 
des Peuples autochtones du Québec et du Labrador, « Adoption et tutelle coutumières », en ligne : 
<cssspnql.com/adoption-et-tutelle-
coutumieres/#:text=Il%20s'agit%20d'une,autonomie%20gouvernementale%20des%20Premières%20Nations>: « Il 
s’agit d’une pratique familiale et communautaire qui permet de soutenir et de protéger l’enfant, ses parents et le 
reste de sa famille, sans intervention du tribunal. Depuis toujours, l’adoption et la tutelle coutumières font partie des 
droits et des compétences d’autonomie gouvernementale des Peuples autochtones. Elles font partie intégrante de 
la vie et de la culture des familles et des communautés. » 
17 Assemblée des Peuples autochtones du Québec-Labrador, supra note 15. 
18 Grammond et Guay, supra note 16 à la p. 13. 

http://www.cssspnql.com/docs/default-source/centre-de-documentation/cadre_11x17_apnql_droits_enfants_fra_webCCF3E9325BE048A4C72D7486.pdf?sfvrsn=2
http://www.cssspnql.com/docs/default-source/centre-de-documentation/cadre_11x17_apnql_droits_enfants_fra_webCCF3E9325BE048A4C72D7486.pdf?sfvrsn=2


 

189 

À nouveau, les jeunes touchent à une dimension qui n’avait pas été abordée par les adultes puisqu’elles 

ont, à plusieurs reprises, fait mention de l’importance de se sentir bien et en sécurité dans les rues de 

Uashat et de Maliotenam. La majorité des participantes se sentent insécures à l’idée de sortir de chez elles, 

de se promener dans les rues ou encore d’aller à Maliotenam lorsqu’elles viennent d’Uashat ou 

inversement. La présence de revendeurs, de personnes intoxiquées ou de chiens errants est notamment 

à l’origine de ces insécurités. En ce sens, on constate ici que l’intérêt de l’enfant va encore plus loin que le 

cercle des relations familiales, il comprend également le maintien de relations sociales et communautaires 

sécuritaires. Si les jeunes considèrent la communauté comme une grande famille, il va également de soi 

que cette grande famille prenne soin de ses enfants. Ainsi, l’importance de prévenir le harcèlement, 

l’intimidation, la criminalité et autres facteurs insécurisants autour des écoles et dans les rues fait partie, 

selon elles, des éléments à tenir compte pour le bien-être des enfants et des familles. À cet égard, la notion 

de responsabilité collective pour la sécurité des enfants s’apparente à celle de l’article 11 de la Déclaration 

des droits des enfants des Premières Nations de l’APNQL : 

Le traitement des enfants et leur bien-être, conformément aux droits énoncés dans la 
présente déclaration, relèvent de la responsabilité de l’ensemble de la communauté et de la 
nation, et cette responsabilité s’étend à tous les enfants qui habitent dans nos communautés 
indépendamment de leur appartenance ou de la durée de notre résidence, ainsi qu’à tous 
nos membres, où qu’ils soient19. 

Prendre soin des enfants innus, ça veut aussi dire que l’accès aux services soit suffisant et stable ; et que 

les services soient respectueux de la culture innue.  

Comme mentionné auparavant, les jeunes ont rapporté plusieurs éléments relatifs aux interventions et 

aux services offerts dans la communauté. Par exemple, lorsqu’il s’est agi des intervenant.es elles ont, d’une 

part, mentionné que leur manière de faire n’était pas adéquate : « Elle va te regarder en souriant, elle va 

attendre que tu parles pis après c’est juste ça » (Brooke) et, d’autre part, que l’instabilité des intervenants 

n’aidait en rien : « Moi aussi, moi ils m’ont tous lâchée. Là, à la fin ils m’ont dit ah on a pu de personnel, ils 

m’ont laissée de côté, puis jusqu’à aujourd’hui je n’ai pas d’intervenant » (Gladys). Rappelons également 

que les jeunes ont mentionné l’inadéquation des services de la DPJ : « ils pourraient faire de quoi de plus 

simple » et de la crainte des parents envers cette institution (Brooke). Elles ont proposé des alternatives 

plus collées aux façons de faire des Innus. Se proposant elles-mêmes comme partie prenante de la solution, 

 
19 Ibid. 



 

190 

elles suggèrent que les jeunes donnent un répit et un coup de main aux familles pour faire des commissions, 

du gardiennage ou autres petites tâches utiles. 

Si la définition des adultes ne fait pas mention de la dimension de services culturellement pertinents, la 

Déclaration de l’APNQL est davantage en phase avec la vision des jeunes puisqu’elle fait référence au 

principe de Jordan 20  en précisant, à l’article 15, l’importance « d’assurer l’accès à des services 

culturellement adaptés pour chaque enfant des peuples autochtones sans entrave ou délai dus à des 

conflits juridictionnels ou à des différends financiers21 ». Pour sa part, la Déclaration des Nations unies 

pour les droits des peuples autochtones (DNUDPA) spécifie, en d’autres termes, le discours des jeunes au 

sujet de l’accès à centre d’aide et des médecines traditionnelles :  

Les peuples autochtones ont droit à leur pharmacopée traditionnelle et ils ont le droit de 
conserver leurs pratiques médicales, notamment de préserver leurs plantes médicinales, 
animaux et minéraux d’intérêt vital. Les Autochtones ont aussi le droit d’avoir accès, sans 
aucune discrimination, à tous les services sociaux et de santé22.  

L’intérêt des enfants innus serait également associé à l’accès à des soins et à des services culturellement 

sécuritaires. 

Prendre soin des enfants innus signifie également de les écouter, de les entourer et de les rassurer ; leur 

offrir des espaces de parole autant dans la communauté qu’au sein de la famille, les laisser prendre des 

décisions et respecter leurs choix.  

Cette notion d’autonomie, de choix et d’espace de prise de parole est mentionnée en partie dans la 

définition des adultes innus. Si les adultes avaient déjà mentionné l’importance de : « mettre l’enfant au 

cœur de toutes les décisions qui le concerne et de respecter son rythme et ses choix », les jeunes en ont 

long à dire sur le sujet et souhaitent que ce principe s’actualise avec plus de force autant dans leurs 

relations avec la parenté que dans les lieux où il est possible de s’exprimer ou d’être écouté. C’est 

notamment en se projetant comme parents qu’elles ont parlé de l’importance d’être à l’affût des besoins 

 
20 « Le principe de Jordan est un principe des droits de la personne établi par le Tribunal canadien des droits de la 
personne (TCDP) pour veiller à ce que les enfants des Premières Nations ne soient pas confrontés à des lacunes, à 
des retards ou à des refus d'accès aux services gouvernementaux en raison de leur identité d'enfants des Premières 
Nations. Le principe de Jordan a été nommé en mémoire de Jordan River Anderson, un jeune garçon de la Norway 
House Cree Nation au Manitoba ». Source : https://www.sac-isc.gc.ca/fra/1568396042341/1568396159824 
21 Ibid. 
22 Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones, supra note 14, article 24 à la p 19.  



 

191 

des enfants, d’être davantage à leur écoute. Elles souhaitent également être plus souvent consultées sur 

les activités.  

En ce sens, la manière dont les jeunes font référence à leur espace dans la famille et dans la communauté 

est plus explicite que celle des adultes : au-delà des principes ou des valeurs innues qui sous-tendent 

l’écoute et l’autonomie des enfants, les jeunes ont jumelé des revendications et des moyens concrets de 

matérialiser cette prise de parole et cette autonomie.  

Prendre soin des enfants innus suppose de développer, de préserver et de faire rayonner la fierté des 

enfants, des jeunes et des familles par l’apprentissage de notre histoire, de notre langue, de nos savoirs 

et de nos pratiques ancestrales et de rendre les séjours réguliers et accessibles à tous en territoire.  

Cette partie du message rejoint très bien l’idée qui se retrouve dans la définition des adultes de l’intérêt 

de l’enfant, selon laquelle : « l’intérêt de l’enfant innu […] est indissociable de la préservation et de la 

protection de son identité, de sa culture, de sa langue et du maintien des pratiques culturelles […] ». Même 

si certaines participantes ont déploré que leurs parents ne leur transmettent pas ces savoirs ou qu’ils ne 

leur parlent pas suffisamment en innu, il apparaît évident que pour celles issues de familles demeurées 

plus proches des activités et de la langue issues du territoire, le sentiment de fierté identitaire est palpable. 

Ici aussi, la façon de voir l’intérêt de l’enfant du point de vue des jeunes rejoint celle de la Déclaration des 

droits des enfants des Premières Nations de l’APNQL puisqu’on retrouve des « arguments » similaires à 

l’article 12 :  

L’intérêt de l’enfant et le respect des besoins et des droits de l’enfant comprennent l’intérêt 
de la famille, de la communauté et de la nation, et visent tout particulièrement la protection 
de l’identité, de la culture, des activités traditionnelles et de la langue23.  

Quant à la DNUDPA, elle spécifie à l’article 11 :  

Les peuples autochtones ont le droit d’observer et de revivifier leurs traditions culturelles et 
leurs coutumes. Ils ont notamment le droit de conserver, de protéger et de développer les 
manifestations passées, présentes et futures de leur culture24…  

 
23 Ibid. 
24 Ibid., article 11, à la p 11. 



 

192 

et à l’article 13 :  

Les peuples autochtones ont le droit de revivifier, d’utiliser, de développer et de transmettre 
aux générations futures leur histoire, leur langue, leurs traditions orales, leur philosophie, 
leur système d’écriture et leur littérature, ainsi que de choisir et de conserver leurs propres 
noms pour les communautés, les lieux et les personnes25.  

Au regard de leur message qui s’harmonise avec les articles de la Déclaration de l’APNQL et de la DNUDPA, 

les jeunes font appel à la responsabilité des adultes de leur transmettre ces connaissances pour lesquelles 

elles ont un intérêt sincère, notamment lorsqu’il s’agit de la langue, des activités et des savoirs 

traditionnels issus du territoire.  

Guay, Ellington et Vollant appuient ces constats et témoignent du rapport intrinsèque entre le territoire 

et l’identité innue pour toutes les générations. Les autrices rapportent les propos de Vincent qui, au terme 

d’une étude menée en 2009 auprès d’Innus, a constaté que l’amour du territoire transcende les âges : 

« Au cours de cette enquête, le territoire s’est […] révélé être l’objet des préoccupations premières non 

seulement des Ainés, mais de toutes les catégories d’âge, pour diverses raisons, mais principalement pour 

des raisons culturelles et identitaires26. » Guay et ses collègues ajoutent que la dimension territoriale 

constitue « le principal marqueur identitaire27 » pour les Premiers peuples. L’importance accordée au 

territoire constitue un élément vital pour leur survie28. 

Ainsi, le bien-être et l’intérêt de l’enfant innu s’apparentent à ceux des adultes dans cette relation désirée 

avec le territoire de leurs ancêtres. Les jeunes revendiquent, toutefois, le droit d’y séjourner 

indépendamment des revenus respectifs des familles innues.  

Prendre soin des enfants innus, ça veut aussi dire d’encourager le développement de relations égalitaires 

entre les hommes et les femmes et entre les filles et les garçons.  

 
25 Ibid., point 13. 
26 Sylvie Vincent (2009), dans Christiane Guay, Lisa Ellington et Nadine Vollant, Ka Nikanitet : pour une pratique 
culturellement sécuritaire de la protection de la jeunesse en contextes autochtones, coll. Problèmes sociaux et 
interventions sociales, Québec, Presses de l’Université du Québec, 2022, à la p 267. 
27 Guay, Ellington et Vollant, supra note 26 à la p 11. 
28 Sylvie Vincent, « Se dire innu hier et aujourd’hui : l’identité est-elle territoriale ? », dans Natacha Gagné, Thibault 
Martin et Marie Salün, dir., Autochtonies : vues de France et du Québec, Québec, Les Presses de l’Université Laval, 
2009, à la p 261.  



 

193 

Cette affirmation sur l’importance de développer des relations égalitaires entre les hommes et les femmes 

est inédite. Ni la définition des adultes innus ni la Déclaration des droits des enfants des Premières Nations 

de l’APNQL ne font référence à cette dimension. Quant à la Déclaration des Nations Unies sur les droits 

des peuples autochtones (DNUDPA), si elle n’est pas très explicite, elle vient toutefois préciser au point 2 

de l’article 22 :  

Les États prennent des mesures, en concertation avec les peuples autochtones, pour veiller à 
ce que les femmes et les enfants autochtones soient pleinement protégés contre toutes les 
formes de violence et de discrimination et bénéficient des garanties voulues29.  

Et à l’article 22 : « Tous les droits et libertés reconnus dans la présente Déclaration sont garantis de la 

même façon à tous les Autochtones, hommes et femmes30. »  

Lorsqu’il est question chez les Autochtones de relations, d’entraide, de valeurs, de la famille et de la 

communauté, le discours est généralement englobant et similaire d’un peuple à l’autre. Bien qu’on 

reconnaisse à certains égards le rôle particulier des grands-mères ou des femmes dans les communautés31, 

il est rare qu’on effectue une analyse de genre : on insiste davantage sur l’aspect collectif plutôt 

qu’individuel ou encore sur l’importance du rôle des Aîné.es.  

Or, si les jeunes reconnaissent, elles aussi, les dimensions d’entraide collective, elles ont par ailleurs 

observé certaines inégalités entre les femmes et les hommes dans leur communauté. Comme mentionné 

auparavant, si l’analyse des féministes autochtones est principalement anticoloniale et qu’elle se traduit 

par des luttes contre les discriminations issues de la Loi sur les Indiens32, celle des jeunes se vit « ici et 

maintenant ». Leurs aspirations sont pragmatiques en ce sens où elles ne font pas référence à l’origine des 

inégalités qu’elles observent : les jeunes souhaiteraient plutôt voir ces inégalités dissipées afin de ne pas 

se retrouver, au même titre qu’elles l’observent chez leurs aînées, avec la majorité des tâches domestiques 

et la responsabilité du soin aux enfants. En somme, s’il est indéniable que les inégalités qu’elles observent 

proviennent d’un modèle imposé par les Allochtones, il n’en demeure pas moins qu’au quotidien, les 

 
29  DNUDPA point 22 à la p 18 <https://www.un.org/development/desa/indigenouspeoples/wp-
content/uploads/sites/19/2018/11/UNDRIP_F_web.pdf>  
30 Ibid., article 44 à la p 29. 
31  Christiane Guay, « Les familles autochtones : des réalités sociohistoriques et contemporaines aux pratiques 
éducatives singulières » (2015) 141 Intervention à la p 22. 
32 Sébastien Brodeur-Girard, « “Recherches amérindiennes au Québec” et l’épopée juridique des Premiers Peuples » 
(2020) 50 :3 Recherches amérindiennes au Québec, à la p 162 DOI : <10.7202/1088590ar>. 

https://www.un.org/development/desa/indigenouspeoples/wp-content/uploads/sites/19/2018/11/UNDRIP_F_web.pdf
https://www.un.org/development/desa/indigenouspeoples/wp-content/uploads/sites/19/2018/11/UNDRIP_F_web.pdf


 

194 

jeunes filles considèrent qu’il est dans leur intérêt de voir des changements concrets quant aux rôles 

hommes-femmes au sein de leur communauté. Pour elles, le respect de leur intérêt passe inévitablement 

par la valorisation des rôles hommes-femmes égalitaires et complémentaires. 

Prendre soin des enfants innus consiste à préserver les valeurs si chères à notre peuple telles que la 

famille, l’entraide, l’ouverture, la solidarité, le respect, l’écoute, la confiance, la générosité, la joie et 

l’humour. 

Les valeurs chères aux Premiers peuples proviennent du territoire. Ces valeurs sont bien documentées et 

il en a été question de manière transversale dans cette recherche : la communauté, la famille, la liberté de 

choix, l’entraide, le respect, la transmission de la culture, de la langue et de l’identité. S’agissant des Innus 

en particulier, des recherches menées avec des adultes d’Uashat mak Mani-utenam33 en sont arrivées aux 

mêmes constats quant aux valeurs sur lesquelles repose l’intérêt de l’enfant. Des récits d’expériences 

recueillis auprès d’une douzaine d’adultes de la communauté à propos des pratiques d’adoption 

coutumière ont mis en lumière les principes cardinaux au cœur du bien-être des enfants et des familles. 

On y apprend que, de tout temps, les Innus ont pris soin des enfants et des familles en fonction des 

circonstances, des capacités de tout un chacun de façon informelle et consensuelle34. Ainsi, l’institution 

juridique innue du nikupaniem/nikupanishkuem35 est à l’origine du principe de l’intérêt de l’enfant et est 

basée sur les valeurs innues qui s’appliquent encore aujourd’hui et dans toutes les sphères du quotidien :  

Le n[i]kupaniem/n[i]kupanishkuem fait partie du système juridique innu. Il est fondé sur : des 
valeurs de respect, d’entraide et de partage, ainsi que sur le concept de famille élargie ; la 
prémisse que les membres de la famille élargie possèdent les compétences pour trouver par 
eux-mêmes la solution la plus appropriée pour assurer le bien-être de leurs enfants ; l’idée 
que tant la nation innue que les membres de la famille élargie ont des devoirs et obligations 
envers les enfants. Ils contribuent tous au bien-être et à la protection de leurs enfants. 
Ensemble, ils font partie du cercle de la famille et le renforcent36. 

Nous avons mentionné à quel point les jeunes filles étaient en phase avec ces valeurs innues au même 

titre que leurs aîné.es et qu’elles envisagent elles aussi la famille de manière élargie sans tenir compte des 

liens de filiation d’ordre biologique. Bien que ces valeurs soient implicites et reconnues chez les Innus de 

 
33 Garmmond et Guay, supra note 16 à la p 905. 
34 Ibid., à la p 899. 
35 Institution juridique innue que les non innus appellent adoption coutumière. Ibid. 
36 Christiane Guay et Sébastien Grammond, « ne kupaniem/ne kupanishkuem : La garde coutumière chez les Innus 
d’Uashat mak Mani-Utenam »(fiche synthèse), Innu Takuaikan Uashat mak Mani-utenam, 2019. 



 

195 

toutes les générations, les jeunes ont, au surplus, insisté sur une autre dimension qu’elles reconnaissent à 

leur peuple : le rire, l’humour, la joie et le fait d’être « cool ». Si les regrettés Serge Bouchard et Marie-

Christine Lévesque mentionnent cette caractéristique directement dans le titre de leur livre (Le peuple 

rieur, hommage à mes amis innus37), d’autres ont également fait mention de ce trait/valeur chez les Innus. 

Des documentaires 38 , des balados 39  et d’autres références 40  en témoignent et constituent des 

caractéristiques à la fois autoproclamées par les Innu.es, mais également remarquées par les non-Innu.es, 

et ce, depuis fort longtemps :  

[L]es Indiens ont toujours combattu par le ridicule ce qui leur paraissait menacer le plus leur 
existence. Le Jésuite Lejeune en faisait déjà la remarque à ses supérieurs il y a près de 350 
ans : « Je ne croy pas qu’il y aye de nation sous le soleil plus mocqueuse et plus gausseuse 
que la nation des Montagnais ». [...] On comprend alors à la fois la difficulté ́ d’exporter 
l’humour et le peu de cas qu’ont fait les observateurs des groupes indiens de l’humour qu’on 
y pratique pourtant abondamment. Comprendre l’humour d’un peuple, c’est en même temps 
avoir intimement accès aux ressorts cachés de son discours culturel. Rémi Savard41.  

Les jeunes Innues sont conscientes de cet aspect qui les caractérise. L’humour, la joie, le fait d’être « cool » 

constituent en ce sens une distinction identitaire dont elles sont fières et qu’il leur importe de chérir pour 

le bien-être des enfants et des familles de leur communauté. 

Au terme de ce message, on constate que les jeunes apportent une contribution originale, tout en 

proposant des moyens de mettre en œuvre leurs aspirations. De plus, leur discours permet à la fois 

d’élargir et de raffiner la conception des adultes d’Uashat mak Mani-utenam sur les meilleurs moyens de 

prendre soin des enfants et des familles.  

 
37 Serge Bouchard et Marie Christine Lévesque, Le peuple rieur hommage à mes amis Innus, Montréal, Lux éditeur, 
2017. 
38 Tammy Henein Mestenapeo, « Innu Papu, les innus qui rient », Natashkuan, Wapikoni Mobile, 2010, en ligne 
<https ://vimeo.com/162436557>. Kassandra Vollant, « Ma fierté », Wapikoni mobile et Manon Barbeau, 2019, en 
ligne : <lafabriqueculturelle.tv/capsules/11967/ma-fierte-realise-par-kassandra-vollant-celebrer-la-fierte-et-l-
identite-autochtone>. 
39 Matiu Ringuette et Ève Ringuette, « On n’est pas des sauvages », Terre Innue et de Radio CKAU, en ligne : <radio-
canada.ca/ohdio/balados/8457/pas-des-sauvages/536199/tradition-ancestrale-tradition-aine-jeune>.  
40 Bernard Andrès, « L’humour “sauvage” : notes sur l’esprit des Montagnais en 1634 » (2013) 67 Les Cahiers des dix 
1, DOI : < 10.7202/1024246ar>.  
41 Ibid., à la p 1.  



 

196 

Ces constats viennent nourrir l’idée selon laquelle, en contexte autochtone, le pluralisme juridique ne 

s’observe pas uniquement dans des rapports entre l’État et les Autochtones, mais qu’il existe bel et bien 

différentes façons de concevoir la notion d’intérêt de l’enfant au sein d’une même communauté42.  

Pour Brodeur-Girard et Laoun :  

Le cadre étatique canadien – par exemple le gouvernement fédéral qui, à travers la Loi sur les 
Indiens, s’ingère dans la gestion interne des communautés et leur financement forme l’une 
de ces structures, mais les communautés créent et mobilisent également un ensemble de 
normes qui relèvent de leurs propres traditions juridiques (Christie, 2007b; Borrows, 2016). Il 
y a ainsi coexistence d’une pluralité́ de normes qui agissent en même temps sur le territoire 
de la communauté́. Dans ce contexte, il importe de se pencher sur la manière dont les 
communautés articulent leur rapport à la citoyenneté́ et établissent leurs propres critères 
d’appartenance sous l’influence de facteurs et enjeux sociaux, économiques, politiques, 
juridiques, etc.43.  

Si différentes influences viennent expliquer la pluralité des points de vue au sein même d’une 

communauté, dans le cas qui nous occupe, la vision des jeunes et des adultes, bien que distincte, ne reflète 

pas de dualité par rapport à la notion de l’intérêt de l’enfant proposée par l’État.  

Partant du fait que les visions intergénérationnelles des Innu.es à propos de l’intérêt de l’enfant soient 

complémentaires et s’enrichissent mutuellement, il serait possible de proposer une version améliorée de 

la définition des adultes en y incorporant les dimensions identifiées par les jeunes. La mise en relation de 

ces visions pourrait être une contribution concrète pour la communauté d’Uashat mak Mani-utenam. La 

nouvelle définition pourrait prendre la forme suivante :  

L’intérêt de l’enfant innu : 

 consiste à le mettre au cœur de toutes les décisions qui le concernent et à respecter son rythme et 
ses choix afin qu’il se sente écouté, entouré et rassuré ; 

 est favorisé par la préservation et la promotion des valeurs innues telles que la famille, l’entraide, 
l’ouverture, la solidarité, le respect, l’écoute, la confiance, la générosité, la joie et l’humour. Il 
englobe l’intérêt et le bien-être de sa famille, de sa communauté et de sa nation et comprend des 

 
42 Sébastien Brodeur-Girard et Eve Laoun, « La formulation des critères d’appartenance à la communauté par les 
Autochtones : Enjeux de droit et de pouvoir », dans Stéphane Guimont Marceau, Jean-Olivier Roy et Daniel Salée, 
dir., Peuples autochtones et politique au Québec et au Canada : Identités, citoyenneté et autodétermination, Québec, 
Presses de l’Université du Québec, 2020, à la p 82. 
43 Ibid. 



 

197 

relations sociales et communautaires sécuritaires ainsi que la valorisation des rôles hommes-
femmes égalitaires et complémentaires ; 

 suppose d’avoir accès à des soins et des services stables et culturellement sécuritaires et de pouvoir 
bénéficier du système juridique du nikupaniem ; 

 est profondément ancré dans l’accès au Nitassinan. Il est indissociable de la préservation et de la 
protection de son identité, de sa culture, de sa langue et du maintien des pratiques culturelles 
innues. 

Cette définition illustre le fait que, malgré leurs différences, la vision des adultes et des jeunes Innues 

s’additionne et est représentative des intérêts intergénérationnels des membres de la communauté, c’est-

à-dire une vision collective où l’importance du bien-être des enfants est liée à l’ensemble des membres et 

où la responsabilité du bien-être des enfants s’étend au-delà des parents biologiques. Que ce soit dans le 

lien qui les relie au territoire, à leur culture, à leur langue, à la famille, à leurs valeurs et au désir de 

préserver leur identité innue, les visions des jeunes et des adultes cohabitent et se complètent44.  

Par ailleurs, les définitions de l’intérêt de l’enfant, qu’elles émanent de l’État ou des Autochtones, doivent 

guider et soutenir les prises de décision dans la pratique. En intégrant la vision des jeunes, on intègre non 

seulement le point de vue des principaux intéressés, mais on appuie par le fait même la revendication d’un 

meilleur financement de services préventifs. Les lois en elles-mêmes, notamment la LEFJPNIM, ne 

changeront pas la donne sans des moyens financiers conséquents et octroyés de manière pérenne. C’est 

d’ailleurs ce qu’avançait la directrice de la Société de soutien à l’enfance et à la famille des Premières 

Nations du Canada, Cindy Blackstock, dans son discours sur la décision du tribunal des droits de la 

personne (décision sur les services discriminatoires) : « Nous devons nous assurer que le gouvernement 

du Canada traite réellement les enfants équitablement. Pas seulement aujourd’hui, mais après-demain et 

l’année d’après45. »  

En intégrant les dimensions du message des jeunes à la définition des adultes, on bonifie non seulement 

la définition des adultes, mais on lui donne une dimension supplémentaire, celle d’un droit créance où le 

point de vue des destinataires du droit contribue à changer les politiques afin de rendre effectifs les droits 

 
44 M. Jaccoud, M.-È. Sylvestre, A. Fournier, C. Coocoo, M.-A. Denis-Boileau et M.-C. Barbeau-Leduc, « Le pluralisme 
juridique en contexte atikamekw nehirowisiw dans le secteur pénal et la protection de la jeunesse »(2018) 48 : 1, 
Revue générale de droit, à la p 100. 
45 Alessa Passafiume, « La Cour fédérale approuve le règlement de 23 milliards pour les enfants autochtones », La 
presse canadienne (24 octobre 2023). 



 

198 

sociaux les concernant46. Bien qu’il l’aborde par une approche plus individualiste, le résumé de Warrin du 

droit créance en clarifie la conception. Il en conçoit l’essence comme : « la construction juridique de 

l’usager comme créancier, pour lequel l’administration doit sans cesse améliorer son service47 ». En droit 

de la personne, et de manière plus globale, ce type de droit est associé au pouvoir d’exiger une 

intervention positive des États48.  

Rendant effectifs un droit et les moyens de l’accès au droit, le droit créance, contrairement aux droits et 

libertés, nécessite donc une intervention étatique pour que s’actualise « un objectif social autonome49 ». 

Autrement dit, en matière de droits économiques et sociaux, le droit créance exige une intervention de 

l’État pour assurer sa mise en œuvre et sa protection. Cela inclut la protection de l’intérêt supérieur de 

l’enfant50.  

Puisque le discours des jeunes Innues est en continuité avec celui de leurs aîné.es, il est utile de rappeler 

que les jeunes ont, par le fait même, une vision distincte de l’intérêt de l’enfant par rapport à celle de l’État 

québécois. Comme leurs aîné.es, elles considèrent que les Autochtones sont les mieux placés pour 

identifier et mettre de l’avant des moyens pour prendre soin de leurs familles et de leurs enfants. Tout 

comme chez les adultes, les éléments qui figurent à la LEFJPNIM sont aussi repris par les jeunes. Ces 

préoccupations communes se rapportent notamment à la continuité culturelle et à la langue.  

Cependant, le discours des jeunes se démarque de celui des adultes innus par l’idée que pour tenir compte 

de l’intérêt de l’enfant, il faut aller au-delà des principes défendus. Dépasser les principes signifie pour 

elles de s’assurer qu’il y ait, pour tous les membres de la communauté d’Uashat mak Mani-utenam, des 

services de qualité, culturellement sécuritaires et suffisants qui y soient associés. Les jeunes sont en 

quelque sorte déjà engagées et actives puisqu’elles proposent des idées et des solutions en phase avec la 

manière de vivre et de voir le monde de leur peuple. En effet, on l’a vu, certains éléments soulevés par les 

jeunes se dessinent davantage sous une forme de revendication et de défense de droits.  

 
46 Philippe Warrin, « Les droits-créances aux usagers : rhapsodie de la réforme administrative » (2002) 51/52 Droit et 
Société à la p 438. 
47 Ibid. 
48 Laurence Gay, « La notion de “droits-créances” à l'épreuve du contrôle de constitutionnalité » (2004) 16 Cahiers 
du Conseil constitutionnel à la p 148.  
49 Ibid. 
50 Vie-publique.fr, « Quels sont les différents types de droits des citoyens ? » (4 septembre 2023), en ligne : <vie-
publique.fr/fiches/23866-quels-sont-les-differents-types-de-droits-des-citoyens>.  



 

199 

Dans la mesure où le discours des jeunes se superpose à celui des adultes, le recours au cadre théorique 

du pluralisme juridique offre la possibilité d’engager un dialogue internormatif entre les différents ordres 

juridiques où les groupes autochtones « utilisent le système de justice comme une plateforme de 

revendication pour la reconnaissance de leurs propres ordres juridiques par le droit étatique51 ».  

Ainsi, la voix des jeunes vient réaffirmer le besoin de mettre de l’avant une définition autochtone de 

l’intérêt de l’enfant renouvelée et de la formaliser. Ledoux rappelle que cette reconnaissance a tout intérêt 

à se faire de manière réciproque entre les ordres juridiques en présence. Il ne s’agit pas pour les 

Autochtones de quémander une reconnaissance de l’État, mais bien de poser un dialogue qui ne soit pas 

déséquilibré. Le recours au pluralisme juridique permet cette recherche de rapports équilibrés :  

comme l’horizon de signification dans laquelle s’inscrit l’identité individuelle et culturelle de 
chacun se construit au fil d’un dialogue avec les autres, les termes de la reconnaissance ne 
doivent pas être préconçus de manière à s’exprimer uniquement dans le langage de celui qui 
reconnaît, mais doivent plutôt s’élaborer dans un engagement mutuel à définir ensemble les 
modalités de la reconnaissance réciproque. Une reconnaissance unilatéralement définie 
risque de s’embourber dans une méconnaissance de l’autre qui ferait ultimement violence à 
sa dignité humaine et aux fondements de son identité52. 

À la lumière du pluralisme juridique, doter la communauté d’une gouvernance distincte d’aide à l’enfance 

et à la famille constitue un moyen privilégié de mettre en œuvre ces principes. Cela en fonction de valeurs 

innues et des grandes lignes qui ressortent à la fois de cette recherche avec les jeunes Innues, mais aussi 

des travaux effectués au préalable avec les adultes d’Uashat mak Mani-utenam et d’autres nations 

autochtones. 

N’ayant pas la même façon de voir le monde, il est tout naturel qu’un peuple puisse se doter d’un 

fonctionnement juridique et d’un langage qui corresponde à sa culture et à ses aspirations.  

Ces conclusions ajoutent des arguments à ceux selon lesquels il est nécessaire de penser différemment la 

question de l’aide à l’enfance et à la famille en contexte autochtone et que le recours au pluralisme 

 
51 Jacinthe Ledoux, Sur les traces des wampums devant les tribunaux canadiens : réflexion sur l’état du dialogue 
internormatif entre traditions juridiques autochtones et étatique, mémoire de maîtrise en droit, Université McGill, 
avril 2016, à la p 13.  
52 Ibid. 



 

200 

juridique, en ce qu’il permet de tenir compte du discours des premiers concernés, constitue une avenue 

de choix pour y arriver. 



201 

CONCLUSION 

Les questions entourant la gouvernance autochtone en protection de la jeunesse ont connu une nette 

évolution depuis le début de ce projet de thèse en 2017. On n’a qu’à penser à l’entente conclue entre le 

Conseil de la Nation atikamekw (CNA) et le gouvernement du Québec en vertu de l’article 37.51 de la 

protection de la jeunesse qui a confirmé, en 2018, le Système d’intervention d’autorité atikamekw (SIAA)2. 

L’année suivante, en 2019, la Commission d’enquête sur les relations entre les Autochtones et certains 

services publics (CERP), communément appelée « Commission Viens », a également été significative pour 

les Premiers peuples afin de contrer leur surreprésentation dans le système de la protection de la 

jeunesse3. Mais c’est au niveau fédéral que les changements se sont révélés les plus importants pour les 

peuples autochtones, les Inuits et les Métis avec la mise en place de la LEFJPNIM4 qui, rappelons-le, affirme 

le droit des peuples autochtones à l’autonomie gouvernementale en matière de service à l’enfance et à la 

famille. La constitutionnalité de cette loi a été reconnue par la Cour suprême du Canada le 9 février 2024. 

La nouvelle a été accueillie avec espoir et vigilance par les Premiers peuples et la Nation innue5, dont la 

communauté d’Uashat mak Mani-utenam qui, au cours de l’année 2025, souhaite implanter sa Loi innue 

de bienveillance « Tshisheuatishitau 6  » en matière de services à l’enfance et à la famille selon les 

paramètres de la LEJFPIM. Plus précisément, le 18 février 2025, le Conseil de bande d’Uashat mak Mani-

utenam a officialisé l’adoption de la Loi Tshisheuatishitau en matière d’aide à l’enfance et à la famille. 

Cette loi doit entrer en vigueur à l’automne 20257. Le point de vue des jeunes innues que nous avons 

rencontrées doit, en principe, être pris en compte dans la mise en œuvre de cette loi dont l’avènement 

 
1 Au moment de la signature de l’entente, il s’agissait de l’article 37.5 de la LPJ, remplacé en 2022 par l’article 131.20 
de la section IV (Ententes en matières Autochtones). 
2 Atikamekw Sipi, Conseil de la Nation Atikamewk, Entente conclue entre le Conseil de la nation Atikamekw (CNA) et 
le Gouvernement du Québec en vertu de l’article 37.5 de la Loi sur la protection de la jeunesse, janvier 2018. 
3  Commission d’enquête sur les relations entre les Autochtones et certains services publics 
<www.cerp.gouv.qc.ca/fileadmin/Fichiers_clients/Documents_deposes_a_la_Commission/P-038.pdf>. 
4 Services aux Autochtones Canada, Projet de loi C-92 : La Loi concernant les enfants, les jeunes et les familles des 
Peuples autochtones, des Inuits et des Métis reçoit la sanction royale, Ottawa, SAC, 2019, en ligne : 
<canada.ca/fr/services-autochtones-canada/nouvelles/2019/06/la-loi-concernant-les-enfants-les-jeunes-et-les-
familles-des-premieres-nations-des-inuits-et-des-metis-recoit-la-sanction-royale.html>). 
5 Décision de la Cour suprême du Canada concernant la Loi concernant les enfants, les jeunes et les familles des 
Peuples autochtones, des Inuits et des Métis, Communiqué de presse de la nation Innue, Nitassinan, le 9 février 2024, 
signé par les chefs des différentes nations innues au Québec. 
6 Signifie bienveillance en langue innue. 
7 https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/2141890/uashat-mani-utenam-dpj-protection-autochtones? 



 

202 

confirme juridiquement la présence d’ordres juridiques autochtones « comme source valide en droit 

canadien8 ».  

Au terme de cette recherche qui visait justement à connaître le point de vue des enfants innus sur la 

meilleure manière de prendre soin des enfants et des familles de la communauté d’Uashat mak Mani-

utenam, nous constatons que ces jeunes filles ont une conception de l’intérêt de l’enfant qui, dans certains 

cas, s’inscrit dans la continuité de celle qui prévaut chez les adultes autochtones et, dans d’autres, est à 

l’avant-garde de la vision qu’en ont leurs Aîné.es puisqu’elles y ajoutent une dimension plus pragmatique 

et des moyens pour accompagner les principes défendus.  

Si les enjeux liés à la gouvernance autochtone en protection de la jeunesse ont évolué depuis le début de 

cette recherche, l’espace accordé à l’expression des jeunes des Premières Nations a lui aussi connu des 

transformations. Bien que notre approche auprès des enfants autochtones reste inédite dans le domaine 

de la recherche en droit, il est manifeste qu’en moins de dix ans, l’accès à une meilleure compréhension 

des intérêts et aspirations des jeunes Autochtones s’est accru. Ceux-ci utilisent désormais divers médiums 

et tribunes pour faire entendre leur voix, ce qui témoigne d’un élargissement de l’espace qui leur est dédié.  

En prenant acte de la parole de jeunes Autochtones du Québec, nous constatons que leur discours 

présente de nombreuses similitudes avec celui des jeunes Innues rencontrées. Pensons notamment à la 

connaissance de leur histoire, à leur compréhension des séquelles laissées par les pensionnats ainsi que le 

désir de se reconnecter à leur langue, à leurs pratiques et à leur culture. Les jeunes aspirent également à 

voir leurs parents recevoir un soutien à travers des services adaptés à leur réalité culturelle. Profondément 

ancrées dans leur identité tout en étant tournées vers l’avenir, ces jeunes revendiquent leurs droits et 

expriment, par divers moyens, leur espoir d’un avenir meilleur pour elles-mêmes et pour les générations 

à venir. 

Les éléments de contexte présentés au premier chapitre ont permis de distinguer les points de vue de 

l’État et des adultes autochtones au sujet du concept de l’intérêt de l’enfant. L’importance de tenir compte 

de l’opinion des Autochtones s’inscrit dans un contexte de surreprésentation des enfants autochtones au 

sein des régimes de protection de la jeunesse. L’analyse de la littérature présentée en début de thèse a 

 
8 Geneviève Motard, citée dans Simon Filiatrault, « Protection de l’enfance autochtone : que retenir de la décision 
de la Cour suprême ? » Radio-Canada (14 février 2024), en ligne : <https ://ici.radio-canada.ca/espaces-
autochtones/2049053/cour-supreme-protection-enfance-autochtone-autonomie-oguvernementale>. 



 

203 

permis d’observer que cette surreprésentation s’explique historiquement par les pratiques coloniales qui 

systématiquement ont réprimé les manières de voir le monde et les pratiques familiales des Premiers 

peuples. 

Les distinctions que nous avons décrites quant aux perspectives individualiste et collective adoptées 

respectivement par l’État et les Premiers peuples, concernant l’intérêt de l’enfant, témoignent d’une 

pluralité de visions et de moyens que peuvent emprunter différents sous-groupes pour concevoir une 

même notion. C’est dans cette perspective que fut décrit et mobilisé, au second chapitre, le pluralisme 

juridique comme cadre conceptuel justifiant notre choix d’intégrer le point de vue des jeunes Innues à 

propos de l’intérêt de l’enfant. À la lumière des thèmes du territoire, de la culture, de l’identité et de la 

famille, les propos des jeunes nous ont renseignée sur la meilleure manière de prendre soin des enfants 

et des familles de leur communauté. Cette démarche de recherche partenariale inspirée du principe du 

« par, pour et avec » a pris une forme originale, dans la mesure où la recherche en droit à partir d’une 

notion juridique (en l’occurrence l’intérêt de l’enfant) s’appréhende plus rarement de manière 

participative et emprunte encore moins souvent une approche où la parole revient aux premiers 

concernés. Un tel angle méthodologique, assorti d’un cadre d’analyse se rapportant au pluralisme 

juridique, a permis de dégager le point de vue d’un sous-groupe directement concerné par la question de 

l’intérêt de l’enfant.  

Nous avons fait ressortir les grandes conclusions auxquelles en arrivent les jeunes quant aux manières 

dont elles souhaiteraient que l’on prenne soin des enfants et des familles de leur communauté. Pour 

l’essentiel, ces conclusions se résument par le fait :  

 Que le bien-être des parents et des adultes est intimement lié à celui des enfants et des jeunes. 
En cela, les jeunes Innues ont dit souhaiter que les adultes prennent soin d’eux-mêmes et qu’ils 
aillent chercher de l’aide ;  

 Que chaque enfant se sente partie intégrante de la famille et qu’il y soit bien accueilli, peu importe 
les liens de filiation ou d’adoption qui l’unissent à sa famille ; 

 Que les enfants et les jeunes puissent se sentir en sécurité, autant dans leur famille que dans la 
communauté ;  

 Que tous les Innu.es puissent établir et maintenir des rapports harmonieux au sein et au-delà des 
frontières de leurs communautés respectives ; 



 

204 

 Que l’accès aux services soit suffisant et stable et que les services soient respectueux de la culture 
innue ; 

 D’offrir aux jeunes des espaces de parole autant dans la communauté qu’au sein de la famille, et 
de leur laisser prendre des décisions en respectant leurs choix ; 

 De faire rayonner la fierté des enfants, des jeunes et des familles par l’apprentissage de l’histoire, 
de la langue, des savoirs et des pratiques ancestrales en plus de rendre les séjours réguliers et 
accessibles à tous en territoire ; 

 D’encourager le développement de relations égalitaires entre les hommes et les femmes et entre 
les filles et les garçons ; 

 De préserver les valeurs chères au peuple innu telles que la famille, l’entraide, l’ouverture, la 
solidarité, le respect, l’écoute, la confiance, la générosité, la joie et l’humour. 

Si ces résultats sont le reflet original de ce que les jeunes Innues revendiquent spécifiquement pour les 

familles d’Uashat mak Mani-utenam, les dimensions identitaires, la culture, le lien au territoire et la 

conception familiale sont généralement en continuité avec les instruments normatifs étatiques et 

supraétatiques que sont respectivement la Loi concernant les enfants, les jeunes et les familles des 

Premières Nations, des Inuits et des Métis (LEJFPIM) et la Déclaration des Nations Unies sur les droits des 

enfants des Peuples autochtones (DNUDPA) qui impliquent des obligations envers les peuples autochtones.  

Tout en reconnaissant leur apport original, nous avons également observé que le point de vue des jeunes 

ne se présente pas comme un ordre juridique spontané ou autonome, puisqu’il est influencé par l’État. 

Sous l’angle du pluralisme juridique, il sera intéressant de se demander à quel point le droit étatique est 

influencé par le point de vue des Autochtones ? Et dans quelle mesure le droit étatique influe-t-il à son 

tour sur le point de vue des jeunes Autochtones ?  

Dans le contexte de cette recherche, le recours au pluralisme juridique n’a pas constitué d’abord un 

instrument d’analyse, mais il a surtout permis de réfléchir aux interactions entre les ordres juridiques en 

présence. Les résultats permettent d’illustrer la possibilité qu’émerge de ces aménagements la 

pollinisation de concepts et de définitions. Toutefois, bien que certaines données soient difficilement 

vérifiables, l’apport du travail des jeunes Innues pour leur communauté se révèle quant à lui très concret : 

les résultats sont significatifs et pourront être utiles aux membres de leur communauté. En effet, dans le 

contexte du partenariat avec la communauté, tant au sujet de la recherche avec les jeunes que dans la 

recherche générale à laquelle cette dernière était rattachée (sur le développement de la loi innue de 



 

205 

bienveillance)  les grands constats et les solutions envisagées par les jeunes ont été partagés avec les 

partenaires au fur et à mesure mesure du processus. Ainsi, la démarche partenariale ne s’observe pas 

uniquement au fil d’arrivée : ce que nous avons fait ensemble à chacune des étapes a eu des répercussions 

sur les « résultats ». 

Au moment d’écrire ces lignes, la Loi innue est adoptée, mais elle n’est pas encore en vigueur. Les grands  

constats des jeunes se retrouvent dans la  politique familiale adoptée en 2022 qui constitue les assises de 

la loi. Au cours des prochains mois, les propos des jeunes pourront, sous la forme que privilégiera la 

communauté, être intégrés à la Loi innue de bienveillance « Tshisheuatishitau ». Puisque la communauté 

a elle-même formulé le désir de connaître le point de vue de ses enfants sur ce qu’ils considèrent être dans 

leur intérêt, il ne fait aucun doute que la définition dégagée par les jeunes à propos de l’intérêt de l’enfant 

renforce, affine et rehausse celle des adultes. Cela, tout en proposant des moyens concrets de l’actualiser 

au quotidien et de faire valoir le droit innu en matière de services à l’enfance et à la famille. D’après les 

membres de la communauté, la mise à jour de ces services devra se réaliser, comme l’indique la politique 

familiale, dans un esprit de « bienveillance » et dans l’objectif « que nos enfants restent chez nous ». 

Au-delà de leur utilité pour les membres de la communauté d’Uashat-mak Mani-utenam, les résultats de 

cette recherche ont le potentiel d’être utiles aux acteur.trices des milieux sociojuridiques. En leur 

permettant de mieux comprendre la vision qu’ont les Autochtones du concept de l’intérêt de l’enfant, les 

juges et autres intervenant.es pourront mieux saisir le sens qu’il revêt et qu’ils doivent dorénavant 

mobiliser en matière d’aide à l’enfance et à la famille. Que ce soit dans le cadre de cette thèse ou d’une 

recherche comparable menée ailleurs, on peut considérer la participation des jeunes comme porteuse 

d’un potentiel de droit-créance, en ce qu’elle leur ouvre la possibilité de contribuer activement à la 

transformation ou à la mise en œuvre des politiques qui les concernent directement. 

Il est manifeste que les recherches qui seront effectuées à l’avenir avec des jeunes d’autres communautés 

que celle d’Uashat mak Mani-utenam se déploieront selon des contextes spécifiques. Or, nous considérons 

l’importance de s’intéresser à la parole des jeunes dans la recherche en droit. En ce sens, nous espérons 

que cette thèse constituera une source d’inspiration pour des projets de recherches aux visées similaires, 

à l’initiative de la communauté. 

Cependant, si les attentes sont grandes et les espoirs sont permis depuis l’avènement de la LEJFPIM, une 

question demeure au terme de cette thèse : comment la cohabitation des ordres juridiques étatiques 



 

206 

fédéral, provinciaux et autochtones pourra-t-elle s’aménager au sein d’une même constitution ? À l’instar 

d’autres groupes autochtones, les jeunes Innues ont indiqué comment elles envisagent le meilleur intérêt 

de l’enfant et sa mise en œuvre. Or, seuls le temps et l’expérience nous révéleront de quelle manière ces 

aspirations pourront se déployer.



207 

ANNEXE A 

SCHÉMA DES ENTRETIENS DE GROUPE 

Rencontre préliminaire 

Durée : environ 30 minutes 

Avant d’entreprendre la série de rencontres, nous avons prévu reprendre contact avec les groupes de 

jeunes afin de rappeler les objectifs du projet, de présenter les nouvelles modalités de fonctionnement et 

d’obtenir le consentement des participants à prendre part à la recherche. Cette rencontre se fera 

virtuellement. 

Rencontre 1 – THÈME LA FAMILLE  

Durée : environ 1 h 30 

- Informer qu’on va enregistrer la réunion. 

1. Introduction 

Accueil des participants – rappel des objectifs de la recherche et présentation du déroulement et de la 

thématique abordée de cette première rencontre. 

- Demande de consentement (verbal) 

2. Vidéoclips 

Introduction des vidéoclips qui portent sur la famille en résumant le contenu que nous nous apprêtons à 

regarder.  

Les enfants (Wapikoni, 2010, 04:05) http://www.wapikoni.ca/films/les-enfants  

La famille vue par Stanley Vollant (Radio-Canada, 2017, 02:08) 

https://www.youtube.com/watch ?v=PE3lMdgGITg  

3. Retour sur les vidéoclips 

http://www.wapikoni.ca/films/les-enfants
https://www.youtube.com/watch ?v=PE3lMdgGITg


 

208 

J’aimerais savoir quels sont les mots, les idées ou les images qui vous viennent à l’esprit quand vous pensez 

à la famille ? 

Au besoin pour lancer la discussion donner des exemples :  

Qui compose ou fait partie de la famille ? Quelles sont les valeurs au sein de la famille ? Les forces 

et les difficultés vécues pas les familles ?  

Maintenant, j’aimerais vous entendre (si ça n’a pas été abordé) sur la manière dont la famille contribue 

ou pas à prendre soin et à protéger les enfants dans la famille. 

C’est quoi pour vous le rôle de la famille ? 

Au besoin pour lancer la discussion donner des exemples :  

Qui prend soin ou soutient les enfants et les jeunes dans la famille ? Comment est-ce que la famille 

protège ou devrait protéger les enfants ?  

Avant de terminer notre rencontre, ou pendant celle-ci, vous pouvez dessiner ou écrire sur ce que 

représente pour vous la famille. 

Si vous le souhaitez, vous pouvez me faire parvenir votre dessin ou vos écrits par courriel (photo prise à 

partir de leur téléphone cellulaire). 

Conclusion/rappel de la prochaine rencontre 

Remerciements 

Rencontre 2 – THÈME LE TERRITOIRE 

Durée : environ 1 h 30 

1. Introduction 



 

209 

Accueil des participants – rappel des objectifs de la recherche, du déroulement et de la thématique 

abordée de cette deuxième rencontre. 

2. Vidéoclips 

Introduction de la vidéo qui porte sur le territoire en résumant le contenu que nous nous apprêtons à 

regarder  

Présenter d’abord le film Visite du territoire. Ensuite Je m’appelle Humain peut être pendant qu’elles 

dessinent ou écrivent. 

o Je m’appelle Humain – (Maison 4:3 et Terre innue – bande-annonce du documentaire, 2020, 01:50) 
o https ://www.youtube.com/watch ?v=WymW9Q5qCBw 

o Visite du territoire : Ashuanipi (Nametau Innu, s.d.) 06:07) 
http ://www.nametauinnu.ca/fr/culture/territoire/detail/48/168 

3. Retour sur les vidéoclips  

Comment avez-vous trouvé les films ? + de lien avec contenu films.  

Avez-vous déjà fait des activités ou des séjours dans le Nitassinan/territoire ? Quels sont les mots, les idées 

ou les images qui vous viennent à l’esprit quand vous pensez au territoire ? C’est quoi pour vous un séjour 

en forêt ? 

Est-ce que vous avez déjà fait des activités en nature ? Qu’est-ce que vous avez aimé ? Sinon aimeriez vous 

ça ? Que feriez-vous comme type d’activité ?  

C’est quoi pour vous la différence entre la vie en territoire et la vie en communauté ? 

Trouvez-vous que c’est plus sécuritaire de vivre en communauté qu’en territoire ? Pourquoi ?  

Selon vous, Qu’est-ce qui distingue la vie en communauté autochtone par rapport à la vie en communauté 

allochtone ? 

Qu’est-ce que ça signifie pour vous être en sécurité ?  

Vous sentez-vous en sécurité dans la communauté au sein des familles ?  

Quels sont les gestes qui vous font vous sentir en sécurité ?  

https://www.youtube.com/watch?v=WymW9Q5qCBw
http://www.nametauinnu.ca/fr/culture/territoire/detail/48/168


 

210 

Des choses à garder à ce niveau-là dans la communauté ? Des choses à améliorer pour le bien-être des 

enfants des jeunes et des familles ? 

Avant de terminer notre rencontre, ou pendant celle-ci, vous pouvez dessiner ou écrire sur ce que 

représente pour vous le territoire. 

Si vous le souhaitez, vous pouvez me faire parvenir votre dessin ou vos écrits par courriel (photo prise à 

partir de leur téléphone cellulaire). 

4. Conclusion/rappel de la prochaine rencontre/Remerciements 

Rencontre 3 – THÈME MA CULTURE/MON IDENTITÉ 

Durée : environ 1 h 30 

1. Introduction 
Accueil des participants – rappel des objectifs de la recherche, présentation du déroulement de la 

rencontre et de la thématique de cette troisième rencontre. 

2. Vidéoclips 
Introduction du vidéoclip qui porte sur la culture/l’identité en résumant le contenu que nous nous 

apprêtons à regarder. 

o Ma fierté (Wapikoni, 2018, 03:53)  
http://www.wapikoni.ca/movies/ma-fierte-my-pride 

3.  Retour sur le vidéoclip  

J’aimerais vous entendre sur ce que l’identité et la culture innues représentent pour vous. Quels sont les 

mots, les idées ou les images qui vous viennent à l’esprit quand vous pensez à l’identité et la culture innues ?  

Au besoin pour lancer la discussion donner des exemples :  

o Ça veut dire quoi pour toi être une Innue ? (Qu’est-ce qui fait que tu es Innue ? Qu’est-ce qui te 

caractérise, particularités ?) 

http://www.wapikoni.ca/movies/ma-fierte-my-pride


 

211 

o Est-ce que vous ressentez une fierté à être une jeune Innue ? Pourquoi ? 

o Si oui, qu’est-ce qui les rend fières ? Sinon qu’est-ce qui les gêne ? 

Maintenant, j’aimerais vous entendre (si ça n’a pas été abordé) sur la manière dont les pratiques 

culturelles contribuent à prendre soin et à protéger les enfants ? 

On parle beaucoup de sécurité culturelle. C’est quoi pour vous vous sentir en sécurité dans votre culture ? 

Comment on pourrait améliorer les services, les actions pour que vous vous sentiez en sécurité ?  

Est-ce qu’il y a des manières d’aider les familles, les parents pour que les enfants se sentent bien ? 

o De quelle manière vous souhaitez que la culture soit préservée ? 

Comment faire pour « résister », faire connaître, aimer, la culture et l’identité innues dans la communauté 

et à l’extérieur ? (Lecture extraits de Shuni de Naomi Fontaine).  

Avant de terminer notre rencontre, ou pendant celle-ci, vous pouvez dessiner ou écrire sur un ou des 

éléments qui vous rappellent qui vous êtes et d’où vous venez.  

Si vous le souhaitez, vous pouvez me faire parvenir votre dessin par courriel (photo prise à partir de leur 

téléphone cellulaire). 

4. Conclusion/rappel de la prochaine rencontre : date à venir/Remerciement 

  



 

212 

ANNEXE B 

RENCONTRE DE VALIDATION 

Rencontre 4 – LA PLACE DES ENFANTS ET DES JEUNES DANS LA COMMUNAUTÉ1 
 
Durée : environ 1h30 
 
1. Introduction et accueil des participantes (lieu physique ou virtuel à déterminer) 
 
2. Rappel des objectifs du projet et du déroulement de la rencontre 
Je rappelle que le but de la recherche est de donner aux jeunes un rôle d’ambassadeurs afin d’outiller la 
communauté sur les meilleures façons de prendre soin des jeunes et des enfants dans le respect de la 
culture innue, selon la vision qu’ils en ont et sur la manière de la mettre de l’avant. J’explique que leur 
participation va permettre à la communauté de connaître le point de vue des jeunes sur la meilleure 
manière de prendre soin et de protéger les enfants et d’en tenir compte dans le développement des 
services qui leur sont offerts ainsi qu’à leur famille. 
 
J’explique que le but de la rencontre d’aujourd’hui est de leur permettre de s’entendre sur un message à 
transmettre aux adultes de la communauté sur les meilleures manières de prendre soin des jeunes et des 
enfants innus. 
 
3. La diffusion du message 
 
En ce qui a trait aux services sociaux plus particulièrement, les éléments et idées d’action seront transmis 
à Uauatshitun et pris en considération dans la mise en œuvre du programme de bienveillance innu (loi) 
qui viendra en aide aux enfants et aux familles de la communauté. 
 
D’abord, nous ferons un retour sur ce que vous avez dit à propos de la meilleure manière de prendre soin 
et de protéger des enfants lors des 3 premières rencontres sur les thèmes (famille, territoire, 
identité/culture). 
 
 
4. Retour sur ce que les participants ont dit sur les 3 thèmes 
Je partage et je valide avec le groupe ce que j’ai entendu et retenu de mes rencontres en fonction des 
grands thèmes (un support visuel sera développé pour rendre compte de leur point de vue). 

• La famille 

 
1 Canevas préliminaire à déterminer selon les paramètres entourant la pandémie. À partir de ces grands constats est-
ce que ça vous donne des idées sur ce que vous aimeriez dire aux adultes au sujet de la manière de prendre soin et 
de protéger les enfants et les jeunes dans la communauté ? Quel message souhaitez-vous envoyer aux adultes et aux 
décideurs de la communauté ? Je laisse de l’espace aux participantes pour s’exprimer en groupe afin de faire émerger 
un consensus. Je valide sur la base de ce consensus le message qu’elles souhaitent envoyer à la communauté. Le 
Message porté par les jeunes sera en en fonction de ce qu’elles auront dit dans les chacune des rencontres. Pour la 
rencontre du 10 juin, il pourrait y avoir une liste de solutions « concrètes » d’actions à poser pour répondre à l’intérêt 
des enfants, des jeunes et des familles innues ET une définition de l’intérêt de l’enfant ou un grand message qui 
résume ce qu’elles souhaitent. 



 

213 

• Le lien au territoire 

• La culture/l’identité 
 
5. Synthèse et ajouts 
Ce que les jeunes disent sur l’intérêt de l’enfant innu : la meilleure manière de prendre soin d’eux, des 
enfants et de leurs familles sous forme de message. 
 
6. Validation et discussion 
Je demande aux jeunes si elles sont à l’aise avec le message proposé à partir de tout ce qu’elles ont dit. 
 
7. Évaluation 
Remerciements et évaluation de l’ensemble du processus de recherche. Retour sur ce qu’elles ont aimé, 
moins aimé, ce qu’elles aimeraient voir comme une suite possible. 
 
 
8. Tirage d’un prix de participation 
 
 

 

  



 

214 

ANNEXE C 

FORMULAIRE DE CONSENTEMENT 

Titre du projet :  Projet Accès au droit et à la justice (ADAJ) 

Titre du sous-projet :  La gouvernance du système de protection de la jeunesse comme 
condition de l’accès à la justice pour les Autochtones : accompagner la 
communauté innue d’Uashat mak Mani-utenam 

Cochercheurs :  Christiane Guay, professeure, UQO, responsable du chantier 

 Pierre Noreau, professeur, UDM, responsable du partenariat ADAJ 

Collaboratrices innues :  Nadine Vollant, directrice des services sociaux, Uauitshitun 

 Helena Grégoire-Fontaine, chef de service Uauitshitun 

Professionnelle de recherche : Lisa Ellington, étudiante au doctorat, ULaval 

Assistante de recherche : Fanny Jolicoeur, étudiante au doctorat, UQAM 

Dans le cadre d’un projet de recherche portant sur la gouvernance innue de protection de la jeunesse, nous 

sollicitons ta participation au projet de recherche en titre. Ce projet est subventionné par le CRSH. L’objectif 

de la recherche est de mettre sur pied un système de protection de la jeunesse innu qui respecte les 

valeurs et les pratiques culturelles des Innus. Dans ce projet, nous souhaitons donner aux jeunes un rôle 

d’ambassadeurs afin d’outiller la communauté sur les meilleures façons de prendre soin des jeunes et des 

enfants dans le respect de la culture innue, selon la vision qu’ils en ont et sur la manière de la mettre de 

l’avant. Ta participation à ce projet de recherche consiste à participer à 4 ateliers de groupe. Au cours de 

ces rencontres tu seras amené à partager ton point de vue sur la meilleure manière de prendre soin et 

de protéger les enfants innus au sein de ta communauté à partir de 3 grands thèmes : la famille, le 

territoire et la culture/identité. Les 3 premières rencontres de groupe, d ’une durée d’environ 1 h 30 

chacune, se dérouleront de manière virtuelle via la plateforme Zoom. La 4e rencontre, d’une durée 

d’environ 1h30, portera sur la place des enfants et des jeunes dans la communauté et se déroulera 

idéalement en présentiel au sein de la communauté. Lors de ces rencontres, différentes activités, à la 

fois créatrices et visuelles, te permettront d’identifier les enjeux et les défis que pose le bien-être des 

enfants innus. Ta participation aidera à produire des connaissances utiles et concrètes pour améliorer 

les services sociaux qui sont destinés aux enfants et aux familles de la communauté.  

Les données recueillies dans le cadre de ce projet seront traitées de façon anonyme, cependant, dans ce 

type d’étude, il est impossible de garantir ta confidentialité. En effet, il est toujours possible que l’on puisse 

te reconnaître en fonction des propos que tu auras émis. Cela dit, un des principes qui guide la recherche 

en contexte autochtone est que les connaissances produites par la recherche n’appartiennent pas 

seulement au chercheur, mais également aux participants. En conséquence, si tu le souhaites, tu peux 

consentir à être identifié comme tel dans les travaux issus de cette recherche.  

 



 

215 

Les données recueillies, sous forme audio, dessins ou de photos, seront conservées, de manière 

sécuritaire, sur les ordinateurs de l’équipe de recherche et seuls les membres de l’équipe y auront accès. 

Les données seront conservées pour une période de cinq ans. Elles feront également l’objet d’une analyse 

secondaire dans le cadre de l’étude menée par Fanny Jolicoeur (Département de droit de l’Université du 

Québec à Montréal) qui porte sur l’intérêt de l’enfant, vu par et pour les enfants innus d’Uashat mak Mani-

utenam. À cet effet, les mêmes règles d’éthique que pour le présent projet seront respectées. Enfin, les 

résultats de la recherche feront également l’objet d’articles et de conférences ainsi que d’une présentation 

aux membres de la communauté d’Uashat mak Mani-utenam. 

Ta participation à ce projet de recherche se fait sur une base volontaire. Tu es entièrement libre de participer 

ou non, et de te retirer en tout temps sans préjudice. Il n’y a aucun risque associé à cette étude. Le seul 

inconvénient majeur est le temps passé à participer au projet. Il n’y a aucune compensation d’ordre 

monétaire. Ta participation est précieuse. Elle permettra de contribuer à enrichir la réflexion sur le 

développement d’approches communautaires originales et adaptées aux besoins d’Uashat mak Mani-

utenam, permettant d’assurer la sécurité et le développement des jeunes Innus. 

Si tu as des questions concernant ce projet de recherche, tu peux communiquer avec Christiane Guay, Si tu 

as des questions concernant les aspects éthiques de ce projet, tu peux communiquer avec : André 

Durivage, président du Comité d’éthique de la recherche de l’Université du Québec en Outaouais. 

Ta signature atteste que tu as clairement compris les renseignements concernant ta participation au projet 

de recherche et indique que tu acceptes d’y participer. En conséquence, tu ne devras jamais hésiter à 

demander des éclaircissements ou de nouveaux renseignements au cours du projet. Après avoir pris 

connaissance des renseignements concernant ta participation à ce projet de recherche, tu apposes ta 

signature signifiant que tu acceptes librement d’y participer. Le formulaire est signé en deux exemplaires et 

tu en conserves une copie. 

J’accepte d’être identifié dans les travaux issus de cette recherche :  Oui ____, non _____ 

J’accepte que les photos ou les dessins ainsi que les réalisations produites dans  

le cadre de l’atelier servent à une exposition communautaire :  OUI ____, non _____ 

Consentement à participer au projet de recherche 
 
Nom du participant : ___________________ Signature du participant : ________________ 

Date : __________ Date : ______________ 

 
Nom du chercheur : ____________________ Signature du participant : ________________ 

 

  



 

216 

BIBLIOGRAPHIE 

LÉGISLATION 

AGNU, 14e sess, Doc NU A/RES/1386(XIV) (1959), Rés 1386.  
AGNU, 44e sess, Doc NU A/RES/44/25 (1989) Annexe.  
Child, Family and Community Service Act, RSBC 1996, c 46.  
Children and Family Services Act, SNS 1990, c 5. 
Code civil du Bas-Canada de 1866. 
Code civil du Québec, RLRQ c CCQ-1991. 
Conseil des Atikamekw d’Opitciwan, Loi de la protection sociale atikamekw d’Opitciwan, 2022 en ligne : 

<sac-isc.gc.ca/DAM/DAM-ISC-SAC/DAM-SOCIAL/STAGING/texte-
text/notices_requests_act_respecting_first_nations_inuit_metis_LPSAO_1643317226312_fra.pdf>.  

Cowessess First Nation, Miyo Pimatisowin Act, 2010. 
Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones, AGNU, 61e sess, Doc NU A/61/49 

(2007), Rés AG 61/295. 
Entente visant à établir un régime particulier de protection de la jeunesse pour les membres des 

communautés de Manawan et de Wemotaci entre le Conseil de la Nation atikamekw et le 
gouvernement du Québec, 2018. 

Loi concernant les enfants, les jeunes et les familles des Peuples autochtones, des Inuits et des Métis, 
L.C. 2019, ch. 24. 

Loi modifiant le Code civil et d’autres dispositions législatives en matière d’adoption et de communication 
de renseignements, L.Q. 2017, c. 12. 

Loi sur la protection de la jeunesse, RLRQ c P-34.1. 
Loi sur les Indiens, LRC 1985, c I-5. 
Loi sur les services à l’enfance et à la famille, LRO 1990, c C-11. 
Wabaseemoong Independent Nations, Customary Care Code, 2017, en ligne (pdf) : 

<wabaseemoong.ca/wp-content/uploads/WIN-Customary-Care-Code.pdf>. 

JURISPRUDENCE 

C. (G.) c. V.-F. (T.), [1987] 2 R.C.S. 244.  
Catholic Children’s Aid Society of Metropolitan Toronto c. M. (C.), [1994] 2 R.C.S. 165. 
In The Matter of A Hearing Under the “Child and Family Services Act, SS 1989-90, c C-7.2, 2021 SKQB 2. 
R. c. Sparrow, [1990] 1 RCS 1075. 
Racine v Woods, [1983] 2 SCR 173. 
Renvoi à la Cour d’appel du Québec relatif à la Loi concernant les enfants, les jeunes et les familles des 

Peuples autochtones, des Inuits et des Métis, 2022 QCCA 185.  
Renvoi relatif à la Loi concernant les enfants, les jeunes et les familles des Peuples autochtones, des Inuits 

et des Métis¸ 2024 CSC 5. 



 

217 

MONOGRAPHIES 

Baba, Lauren, Sécurité culturelle en santé publique chez les Peuples autochtones, les inuits et les métis : 
État des lieux sur la compétence et la sécurité culturelles en éducation, en formation et dans les 
services de santé, Prince-George, Centre de collaboration nationale de la santé autochtone, 2013. 

Basile, Suzy, Nancy Gros-Louis, Karine Gentelet, Boîte à outils des principes de la recherche en contexte 
autochtone, 3e éd, Commission de la santé et des services sociaux du Québec et du Labrador, 
Université du Québec en Abitibi-Témiscamingue, Université du Québec en Outaouais et Réseau 
DIALOG, 2021. 

Bennett, Marlyn et Cindy Blackstock, Le rôle historique de la colonisation à travers la Loi sur les Indiens, les 
pensionnats et le système de bien-être de l’enfance, Société de soutien à l’enfance et à la famille des 
Premières Nations du Canada, 2002. 

Betasamosake Simpson, Léanne, Danser sur le dos de notre tortue : La nouvelle émergence des Nishnaabeg, 
Montréal, Varia, 2018. 

Blanchet, Alain et Gotman, Anne, L’enquête et ses méthodes : l’entretien, 3e éd., Paris, Nathan, 2015. 
Blanchet-Cohen, Natasha et Véronique Picard, Les jeunesses autochtones au Québec, décolonisation, fierté 

et engagement, Québec, Les Presses de l’Université Laval, Mondes Autochtones, 2004. 
Borrows, John, La constitution autochtone du Canada, Québec, Presses de l’Université du Québec, 2020. 
Borrows, John, Chartrand, Larry,Fitzgerald, Oonagh.F, and Schwartz, Riza. Braiding legal orders : 

implementing the United Nations Declaration on the Rights of Indigenous Peoples, Waterloo, CIGI 
Press, 2019. 

Bouchard, Serge et Marie-Christine Lévesque, Le Peuple rieur : hommage à mes amis innus, Montréal, Lux 
Éditeur, 2017. 

Bourassa, Luce, La parole de l’enfant en matière de garde, Markham, LexisNexis Canada, 2007. 
Bourdieu, Pierre, Esquisse d’une théorie de la pratique, précédé de Trois études d’ethnologie kabyle, Paris, 

Seuil, 1972. 
Bourdieu, Pierre, Pour un savoir engagé, Paris, Liber-raison d’agir, 2001. 
Chansonneuve, Deborah, Retisser nos liens : comprendre les traumatismes vécus dans les pensionnats 

indiens par les Autochtones, Ottawa, Fondation autochtone de guérison, 2005. 
Côté, Isabel, Kévin Lavoie et Renée-Pier Trottier-Cyr, La recherche centrée sur l’enfant : Défis éthiques et 

innovations méthodologiques, Québec, Les Presses de l’Université Laval, 2020. 
Danic, Isabelle, Julie Delalande et Patrick Rayou, Enquêter auprès d’enfants et de jeunes : objets, méthodes 

et terrains de recherche en sciences sociales, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2006. 
Fontaine, Naomi, Kuessipan, Montréal, Mémoire d’encrier, 2013. 
Fontaine, Naomi, Manikanetish, Montréal, Mémoire d’encrier, 2013. 
Fontaine, Naomi, Shuni, Montréal, Mémoires d’Encrier, 2020. 
Fricker, Miranda, Epistemic Injustice : Power and the Ethics of Knowing, Oxford, Oxford University Press, 

2007. 
Godrie, Baptiste et Marie Dos Santos, dir., Injustices épistémiques, vol. 49, no 1, Montréal, Les Presses de 

l’Université de Montréal, printemps 2017. 
Grammond, Sébastien, Aménager la coexistence les peuples autochtones et le droit canadien, Bruxelles et 

Montréal, Bruylant et Les Éditions Yvon Blais, 2003. 
Green, Joyce, Making Space for Indigenous Feminism, 2e éd, Black Point, Fernwood Publishing, 2017. 
Guay, Christiane, Le savoir autochtone dans tous ses états, regards sur la pratique singulière des 

intervenants sociaux innus d’Uashat mak Mani-utenam, Québec, Presses de l’Université du Québec, 
2017. 



 

218 

Guay, Christiane, Lisa Ellington et Nadine Vollant, Ka Nikanitet : pour une pratique culturellement 
sécuritaire de la protection de la jeunesse en contextes autochtones, coll. « Problèmes sociaux et 
interventions sociales », Québec, Presses de l’Université du Québec, 2022. 

Huberman, Isabella, Histoires souveraines : Poétiques du personnel dans les littératures autochtones au 
Québec, Montréal, Les Presses de l’Université de Montréal, 2023. 

Jean, Michel, Kukum, Montréal, Libre Expression, 2019.  
Jeannotte , Marie-Hélène, Jonathan Lamy et Isabelle St-Amand, dir., Nous sommes des histoires : réflexions 

sur la littérature autochtone, Montréal, Mémoire d’encrier, 2018. 
Jérôme, Laurent et Natacha Gagné, Jeunesses autochtones : Affirmation, innovation et résistance dans les 

mondes contemporains, Québec, Presses de l’Université Laval, 2009. 
Johnston, Patrick, Native children and the child welfare system, Toronto, Canadian Council on Social 

Development in association with James Lorimer & Co., 1983. 
Julien, Gilles et Hélène Sioui Trudel, Tous responsables de nos enfants : un appel à l’action, Montréal, 

Bayard Canada Livres, 2009. 
Kapesh, An Antane, Qu’as-tu fait de mon pays ? Tanite nan etutamin nitassi ?, édité par Naomi Fontaine, 

Montréal, Mémoire d’Encrier, 2020. 
Kapesh, An Antane, Eukuan nin matshi-manitu innushkueu-Je suis une Maudite sauvagesse, Montréal, 

Mémoire d’Encrier, 2019. 
Kimmerer, Robin Wall, Braiding sweetgrass : Indigenous Wisdom, Scientific Knoledge, and the Teatching 

of Plants, Milkweed Editions, 2013. 
Lacasse, Jean-Paul, Les Innus et le territoire : Innu tipenitamun, Québec, Septentrion, 2004. 
Mailhot, José, Shushei au pays des Innus, Montréal, Mémoire d’Encrier, 2021. 
Mayer Robert, Francine Ouellette, Marie-Christine Saint-Jacques et Daniel Turcotte, Méthodes de 

recherche en intervention sociale, Montréal, Gaëtan Morin éditeur, 2000. 
Miles, Matthew B. et A. Micheal Huberman, Analyse des données qualitatives, 2e éd, Bruxelles, De Boeck 

Supérieur, 2003. 
Milloy, John S., A national crime : The Canadian government and the residential school system, 1879 to 

1986, Winnipeg, University of Manitoba Press, 2017. 
Otis, Ghyslain, Cultures juridiques et gouvernance dans l’espace francophone : présentation générale d’une 

problématique, Paris, Édition des archives contemporaines, 2010. 
Otis, Ghyslain, Jean Leclair et Sophie Thériault, La vie du pluralisme juridique, Paris, LGDJ Droit et société, 

2022. 
Paillé, Pierre et Alex Muchielli, L’analyse qualitative en sciences humaines et sociales, 5e éd, Malakoff, 

Armand Colin, 2021. 
Panasuk, Anne, Auassat : à la recherche des enfants disparus, Québec, Édito, 2021. 
Poitras, Karoline, Louis Mignault et Dominique Goubau, L’enfant et le litige en matière de garde : regards 

psychologiques et juridiques, Québec, Presses de l’Université du Québec, 2014. 
Provost, Mario, Droit de la protection de la jeunesse, 2e éd, Markham, LexisNexis, 2019. 
Rocher, Guy, Étude de la sociologie du droit et de l’éthique, 2e éd, Montréal, Éditions Thémis, 2016.  
Rocher, Guy, Introduction à la sociologie générale, 3e éd, Montréal, Éditions Hurtubise HMH ltée, 1992. 
Rocher, Guy et Yan Senechal, Traité de sociologie et des ordres juridiques, Montréal, Éditions Thémis, 2021. 
Saint-Jacques, Marie-Christine, Robitaille Caroline, Saint-Amand Annick et Lévesque Silvie, Séparation 

parentale, recomposition familiale : enjeux contemporains, Québec, Presses de l’Université du 
Québec, 2016. 

St-Gelais, Myriam, Une histoire de la littérature innue, Montréal, Imaginaire Nord et Institut Tshakapesh, 
2022. 

Tessier, Hélène, La psychanalyse américaine, Collection « Que sais-je ? », Paris, Presses Universitaires de 
France, 2005. 



 

219 

Tuhiwai Smith, Linda, Decolonizing Methodologies : Research and Indigenous Peoples, 3e éd, Londres, Zed 
Books, 2021. 

Womack, Craig S, Red on Red : Native American Literacy Separatism, Minneapolis, University of Minnesota 
Press, 1999. 

Wylde, Cyndy, Émergence insoumise, réflexions sur la persistance du racisme systémique envers les 
femmes autochtones, Wendake, Hannenorak, 2024. 

CHAPITRES D’OUVRAGES COLLECTIFS 

Anadón, Marta, « La recherche participative, une préoccupation toujours vivace », dans Marta Anadón, 
dir., La recherche participative : Multiples regards, Québec, Presses de l’Université du Québec, 2007. 

Beaud, Jean-Pierre, « L’échantillonnage », dans Benoît Gauthier, dir., Recherche Sociale : De la 
Problématique à la Collecte des Données, 4e éd, Québec, Presses de l’Université du Québec, 2003, à 
la p 211. 

Bibeau, Gilles et Denise Noël, « Gouvernance et santé mentale : la place des jeunes dans les communautés 
autochtones », dans Andrée Lajoie, dir., Gouvernance autochtone : aspects juridiques, économiques 
et sociaux, Montréal, Thémis, 2007, à la p 187. 

Blackburn, Carole, « The treaty relationship and settler colonialism in Canada », dans Dittmar Schorkowitz, 
John R. Chávez et Ingo W. Schröder, dir., Shifting Forms of Continental Colonialism : Unfinished 
Struggles and Tensions, Singapour, Palgrave MacMillan, 2019, aux pp 415-435. 

Brodeur-Girad, Sébastien et Eve Laoun, « La formulation des critères d’appartenance à la communauté 
par les Autochtones : Enjeux de droit et de pouvoir », dans Stéphane Guimont Marceau, Jean-Olivier 
Roy et Daniel Salée, dir., Peuples autochtones et politique au Québec et au Canada : Identités, 
citoyenneté et autodétermination, Québec, Presses de l’Université du Québec, 2020, à la p 105. 

Chartier, Daniel, « La réception critique des littératures autochtones. Kuessipan de Naomi Fontaine », dans 
Gilles Dupuis et Klaus-Dieter Ertler, dir., À la carte : le roman québécois (2010-2015), Frankfurt am 
Main, Peter Lang, 2017, à la p 167. 

Dolbec, André, « La recherche action », dans Benoît Gauthier, dir., Recherche sociale : de la problématique 
à la collecte des données, 4e éd, Québec, Presses de l’Université du Québec, 2004, à la p 505. 

Eigenbrod, Renate, « Colmater les brèches ou résoudre la quadrature du cercle », dans Marie-Hélène 
Jeanotte, Jonathan Lamy et Isabelle St-Amand, dir., Nous sommes des histoires, réflexions sur la 
littérature autochtone, Montréal, Mémoire d’encrier, 2018. 

Flamand, Sipi, « La nouvelle gouvernance autochtone des communautés jusqu’au fédéral, en passant par 
les Nations et le provincial », dans Stéphane Guimont Marceau, Jean-Olivier Roy et Daniel Salée, dir., 
Peuples autochtones et politique au Québec et au Canada : Identités, citoyenneté et 
autodétermination, Québec, Presses de l’Université du Québec, 2020 aux pp 49-56. 

Gaudreau-Desbiens, Jean-François, Steyn Elisabeth, Leclair Jean et Brodeur-Girard Sébastien et al., « Partie 
2 : La famille », dans Ghislain Otis, dir., Contributions à l’étude des systèmes juridiques autochtones 
et coutumiers, Québec, Presses de l’universités Laval, 2018.  

Grammond, Sébastien, « L’identité métisse saisie par le droit », dans Stéphane Guimont Marceau, Jean-
Olivier Roy et Daniel Salée, dir., Peuples autochtones et politique au Québec et au Canada : Identités, 
citoyenneté et autodétermination, Québec, Presses de l’Université du Québec, 2020.  

Guay, Christiane, Fanny Jolicoeur et Lisa Ellington, « Une gouvernance innue de protection de la jeunesse 
pour préserver et développer l’identité des enfants innus », dans Pierre Noreau, Goubeau 
Dominique, Saint-Jacques Marie-Christine et Shauna Van Praagh.dir., La jeunesse au carrefour de la 
famille, de la communauté, du droit et de la société, Montréal, Éditions Thémis, 2021. 



 

220 

Guay, Christiane, Fanny Jolicoeur et Nadine Vollant, « La gouvernance autochtone des services de 
protection de la jeunesse : un enjeu d’accès à la justice », dans Pierre Noreau, Dominique Goubeau, 
Marie-Christine Saint-Jacques, Shauna Von Pragh, Valentine Fau, Caroline Robitaille, dir., 22 
chantiers sur l’accès au droit et à la justice, Cowansville, Yvon Blais, 2020. 

Guay, Christiane, Lisa Ellington et Nadine Vollant, « La sécurisation culturelle en travail social : principes 
de base et pistes d’intervention », dans Jean-Pierre Deslauriers, Jean-Martin Deslauriers et Daniel 
Turcotte, dir., Introduction au travail social, 4e éd., Québec, Presses de l’Université́ Laval, à paraître, 
aux pp 299-316. 

Guay, Christiane, Nadine Vollant et Lisa Ellington, « Shisheuatishitau – Soyons dans la bienveillance : le 
projet de gouvernance des services d’aide à l’enfance à la famille des Innus d’Uashat mak Mani-
utenam », dans Pierre Noreau, dir., À la recherche d’un monde juridique accessible : enjeux, résultats 
et horizons du projet ADAJ, Thémis, à paraître.  

Jean-Bouchard, Evelyne, « Les processus de coconstruction des connaissances dans la recherche féministe 
en droit, petit bilan des contraintes et défis », dans Myriam Gervais et Louise Lafortune, dir., 
Coconstruction en recherche partenariale : perspectives féministes, Montréal, JFD Éditions, 2024, à 
la p 111. 

Kok, Anton, « Legal Academics and Progressive Politics in South Africa : Moving Beyond the Ivory Tower - 
A Reply to Tshepo Madlingozi », dans Karine van Marle, dir., Pulp Fictions : A space for dialogue, No. 
2, Pretoria, Pretoria University Law Press, 2006. 

Madlingozi, Tshepo, « Legal Academics and Progressive Politics in South Africa : Moving Beyond the Ivory 
Tower », dans Karine van Marle, dir., Pulp Fictions : A space for dialogue, 2e éd, Pretoria, Pretoria 
University Law Press, 2006, à la p 1. 

Maracle, Lee, « Oratoire : Accéder à la théorie », dans Marie-Hélène Jeanotte, Jonathan Lamy et Isabelle 
St-Amand, dir., Nous sommes des histoires, réflexions sur la littérature autochtone, Montréal, 
Mémoire d’encrier, 2018, aux pp 7-11. 

Martin, Olivier, « Analyse quantitative », dans Serge Paugam, dir., Les 100 mots de la sociologie, 2e éd, 
Paris, Presses universitaires de France, 2017. 

McKegney, Sam, « Stratégies d’engagement éthique : lettre ouverte aux spécialistes non autochtones de 
la littérature autochtone », dans Marie-Hélène Jeanotte, Jonathan Lamy et Isabelle St-Amand, dir., 
Nous sommes des histoires, réflexions sur la littérature autochtone, Montréal, Mémoire d’encrier, 
2018, à la p 152. 

Michel, Viviane, « Femmes autochtones du Québec : Le personnel et le politique à la sauvegarde des droits 
du territoire », dans Stéphane Guimont Marceau, Jean-Olivier Roy et Daniel Salée, dir., Peuples 
autochtones et politique au Québec et au Canada : Identités, citoyenneté et autodétermination, 
Québec, Presses de l’Université du Québec, 2020, aux pp 33-48. 

Mollen Dupuis, Mélissa, « Pour un territoire inclusif, semer des graines et démanteler des barrages », dans 
Stéphane Guimont Marceau, Jean-Olivier Roy et Daniel Salée, dir., Peuples autochtones et politique 
au Québec et au Canada : Identités, citoyenneté et autodétermination, Québec, Presses de 
l’Université du Québec, 2020, aux pp 195-214. 

Napoleon, Val et Hadley Friedland, « Indigenous Legal Traditions : Roots to Renaissance », dans Markus D. 
Dubber et Tatjana Hornle, dir., The Oxford Handbook of Criminal Law, Oxford, Oxford University 
Press, 2014, aux pp 1-20. 

Nicoleau, Gilda, « Anthropologie du droit et recherche action », dans Stéphane Pessina Dassonville, dir., 
Le statut des peuples autochtones : À la croisée des savoirs, Paris, Karthala, 2012. 

O’Reilly, Karen, « Going “Native” », dans Karen O’Reilly, dir., Key Concepts in Ethnography, Londres, Sage 
publications, 2009, en ligne : <methods.sagepub.com/book/key-concepts-in-
ethnography/n16.xml>. 



 

221 

Otis, Ghyslain, « Les figures de la théorie pluraliste dans la recherche juridique », dans Ghyslain Otis, dir., 
Méthodologie du pluralisme juridique, Éditions Karthala, Paris, 2012. 

Otis, Ghislain, Séverine Bellina, Jean Leclair et Sophie Thériault, « Introduction générale : L’étude des 
systèmes juridiques autochtones et ses enjeux », dans Ghislain Otis, dir., Contributions à l’étude des 
systèmes juridiques autochtones et coutumiers, Québec, Les Presses de l’Université Laval, 2018, 
DOI :<10.2307/j.ctv1g246k6>, aux pp 1-16. 

Papazian-Zohrabian, Garine, « Les jeunes réfugiés et les enfants de la guerre à l’école québécoise », dans 
Maryse Potvin, Marie-Odile Magnan et Julie Larochelle Audet., dir., La diversité ethnoculturelle, 
religieuse et linguistique en éducation : Théorie et pratique, Montréal, Fides Éducation, 2016, à la p 
183. 

Pouliot, Eve, D. Turcotte, M.-C. Saint-Jacques et Dominique Goubau, « Les représentations sociales de la 
compétence parentale une comparaison des perspectives sociale et judiciaire », dans Karine Poitras, 
Claire Baudry et Dominique Goubau, dir., L’enfant et le litige en matière de protection : psychologie 
et droit, Québec, Presses de l’université du Québec, 2016, aux pp 58-89. 

Pouliot, Eve, Danielle Maltais, Geneviève Côté, Anne-Lise Lansard, « Donner une voix aux jeunes à la suite 
d’une catastrophe : enjeux et stratégies concernant l’utilisation de l’entrevue de groupe comme 
technique de collecte de données », dans Isabel Côté, Kévin Lavoie, Renée-Pier Trottier-Cyr, dir., La 
recherche sur l’enfant : défis éthiques et innovations méthodologiques, Québec, Les Presses de 
l’Université Laval, 2020, à la p 413.  

Richard, Kenn, « On the Matter of Cross-Cultural Aboriginal Adoptions », dans Ivan Brown et Chaze. F., 
Fuchs, D., Lafrance, J., McKay, S., & Thomas Prokop, S, dir., Putting a human face on child welfare : 
Voices from the Prairies, Prairie Child Welfare Consortium/Center of Excellence for Child Welfare, 
2007.  

Sasseville, Michel « La pratique de la philosophie dans une communauté de recherche », dans Michel 
Sasseville, dir., La pratique de la philosophie avec les enfants, 3e éd, Québec, Les Presses de 
l’Université Laval, 2009, à la p 17. 

Scott, Janys, « Conflict between Human Rights and Best Interests of Children : Myth or Reality ? », dans 
Elaine E. Sutherland et Lesley-Annes Barnes MacFarlane, dir., Implementing article 3 of the United 
Nations Convention of the Right of the Child : Best Iterests, Welfare and Well being, Cambridge, 
Cambridge University Press, 2016, aux pp 67-80. 

Tanner, Adrian, « The Origins of Northern Aboriginal Social Pathologies and the Quebec Cree Healing 
Movement », dans Laurence J. Kirmayer et Gail Guthrie Valaskakis, dir., Healing traditions : the 
mental health of Aboriginal peoples in Canada, Vancouver, University of British Colombia Press, 
2009, aux pp 249-271. 

Thomas, Lisa Rey, Denis Donovan, M. Little Robin, Wing Sigo et Price Donna, « Community-Based 
Participatory Research in Indian Country : Definitions, Theory, Rationale, Examples, and Principles », 
dans Michelle Sarch, Paul Spicer, Patricia Farrell et Hiram E. Fitzgérald, dir., American Indian and 
Alaska Native children and mental health : Development, context, prevention, and treatment, Santa 
Barbara, Praeger, 2011, à la p 165.  

Vincent, Sylvie, « Se dire innu hier et aujourd’hui : l’identité est-elle territoriale ? », dans Natacha Gagné, 
Thibault Martin et Marie Salün, dir., Autochtonies : vues de France et du Québec, Québec, Les 
Presses de l’Université Laval, 2009, aux pp 261-273. 

Visvanathan, Shiv, « La quête de justice cognitive », traduit par Florence Piron, dans Florence Piron, Samuel 
Regulus et Marie Sophie Dibounje Madiba, dir., Justice cognitive, libre accès et savoirs locaux : pour 
une science ouverte juste, au service du développement local durable, Québec, Éditions science et 
bien commun, 2016 en ligne : 
<scienceetbiencommun.pressbooks.pub/justicecognitive1/chapter/en-quete-de-justice-
cognitive/>. 



 

222 

Weber, Max, « Quatrième essai : essai sur le sens de la “neutralité axiologique” dans les sciences 
sociologiques et économiques », dans Max Weber, Essais sur la théorie de la science, traduit par 
Julien Freund, Paris, Librairie Plon, 1965, à la p 2. 

ARTICLES DE REVUES 

Andrès, Bernard, « L’humour “sauvage” : notes sur l’esprit des Montagnais en 1634 » (2013) 67 Les Cahiers 
des dix 1, DOI : <10.7202/1024246ar>.  

Arbiol, Jennifer, Oranze Gura, Elisa Mae et Cece Laurence, « Hope for the Future : Indigenous Children 
Perspectives about Education » (2020) 12 :3 International Journal of Humanities and Social Sciences 
1. 

Armagnague-Roucher, Maïtena et Isabelle Rigoni, « Saisir le point de vue de l’enfant. Enquêter sur la 
participation socioscolaire des élèves migrants » (2016) 20 Recherches qualitatives 311, en ligne : 
<recherche-qualitative.qc.ca/documents/files/revue/hors_serie/HS-20/rq-hs-20-armagnague-
rigoni.pdf>. 

Arnaud, Aurélie, « Féminisme autochtone militant : quel féminisme pour quelle militance ? » (2014) 27 :1 
Nouvelles pratiques sociales 211, DOI : <10.7202/1033627a>. 

Artis, Julie E., « Judging the best interests of the child : judges’ accounts of the tender years doctrine » 
(2004) 38 :4 Law & Society Review 769. 

Audet, Véronique, « Les chansons et musiques populaires innues : contexte, signification et pouvoir dans 
les expériences sociales de jeunes Innus » (2005) 35 :3 Recherches amérindiennes au Québec 31, 
DOI : <doi.org/10.7202/1081918ar>. 

Audoux, Christine et Anne Gillet, « Recherche partenariale et co-construction de savoirs entre chercheurs 
et acteurs : l’épreuve de la traduction », Revue Interventions économiques en ligne : http:// 
journals.openedition.org/interventionseconomiques/1347 ; DOI : https://doi.org/10.4000/ 
interventionseconomiques.1347, à la p 3. 

Ball, Jessica, « Indigenous fathers’ involvement in reconstituting “circles of care” » (2010) 45 :1-2 American 

Journal of Community Psychology 124. 
Belley, Jean-Guy, « L’État et la régulation juridique des sociétés globales ; Pour une problématique du 

pluralisme juridique » (1986) 18 Sociologie et sociétés 11. 
Bernheim, Emmanuelle, « De l’existence d’une norme de l’anormal. Portée et valeur de la recherche 

empirique au regard du droit vivant : une contribution à la sociologie du droit » (2011) 52 :3/4 
Cahiers de droit 461. 

Blackstock, Cindy, Cross Terry, George John, Brown Ivan et Formsma Jocelyn, « Reconciliation in Child 
Welfare : Touchstones of Hope for Indigenous Children, Youth, And Families » (2006), First Nations 
Child & Family Caring Society of Canada 
<fncaringsociety.com/sites/default/files/Touchstones_of_Hope.pdf>. 

Blanchet, Jennifer et Karine Poitras, « Les pratiques professionnelles des experts en matière de garde et 
de droits d’accès » (2018) 39 :3 Revue québécoise de psychologie 27, DOI : <10.7202/1058183ar>. 

Blanchet-Cohen, Natasha, Zora McMillan et Margo Greenwood, « Indigenous Youth Engagement in 
Canada’s Health Care » (2011) 9 :11 Pimatisiwin : J Aboriginal & Indigenous Community Health 87, 
en ligne : <journalindigenouswellbeing.com/media/2018/12/5_Blanchett-Cohen-1.pdf>. 

Blodgett, Amy T., Peltier Duke, Robert Schinke et A. FisherLeslie, « May the Circle Be Unbroken » (2011) 
35 :3 Journal of Sport and Social Issues, 20.  

Bousquet, Marie-Pierre, « L’histoire scolaire des autochtones du Québec : un chantier à défricher » (2017) 
46 :2 Recherches amérindiennes au Québec 117. 



 

223 

Bowlby, John, « Attachment and loss : Retrospect and prospect » (1982) 52 :4 American Journal of 
Orthopsychiatry 664.  

Brodeur-Girard, Sébastien, « Recherches amérindiennes au Québec et l’épopée juridique des Premiers 
Peuples » (2020) 50 :3 Recherches amérindiennes au Québec 161, <10.7202/1088590ar >. 

Caldwell, Johanna et Sinha Vandna « (Re) Conceptualizing Neglect : Considering the Overrepresentation 
of Indigenous Children in Child Welfare Systems in Canada » (2020) 13 :2 Child Indicators Research 
481, <doi.org/10.1007/s12187-019-09676-w>. 

Carrel Marion, « Pluralité des savoirs et puissance des injustices épistémiques : L’enjeu du pilotage et de 
la validation des démarches participatives » (2024) SociologieS 3. 

Choate, Peter, W. Kohler, Taylor, Cloete, Felicia, CrazyBull, Brandy, Lindstrom Desi et Tatoulis Parker, 
« Rethinking Racine v Woods from a Decolonizing Perspective : Challenging the Applicability of 
Attachment Theory to Indigenous Families Involved with Child Protection » (2019) 34 :1 La Revue 
Canadienne Droit et Société 55, <10.1017/cls.2019.8>. 

Costanzo, P. « Un rendez-vous manquéavec l’accès à la justice : le projet d’un tribunal unifié de la famille 
au Québec » (2023) 52-1 Revue de droit de l’université de Sherbrooke 173. 

Cyr, Francine, « Débat sur la garde partagée : vers une position plus nuancée dans le meilleur intérêt de 
l’enfant » (2008) 33 :1 Santé Mentale au Québec 235.  

D’Orsi, Annalisa, « Conservation et innovation : Les articulations contemporaines de la tradition innue » 
(2013) 43 :1 Recherches amérindiennes au Québec 69, <10.7202/1024475ar >. 

Da Silva Guerreiro, Joao, Karine Poitras, Dianne Casoni et Philippe Leclerc, « La preuve psychologique 
devant les tribunaux : barrières communicationnelles et épistémiques » (2018) 39 :3 Revue 
québécoise de psychologie 7, <doi.org/10.7202/1058182ar>. 

Dandurand, Renée B., « Famille, état et structuration d’un champ familial » (1995) 27 :2 Sociologie et 
Sociétés 103, <10.7202/001165ar>. 

Dembele, Moriké et Ibrahima Traoré, « Enquêter avec et auprès des jeunes en difficulté en contexte 
africain : une démarche méthodologique par le bas » (2017) 18 Sociétés et jeunesses en difficulté, 
<journals.openedition.org/sejed/8443#text>. 

Di Tomasso, Lara et Sandrina de Finney, « A Discussion Paper on Indigenous Custom Adoption Part 1 : 
Severed Connections – Historical Overview of Indigenous Adoption in Canada » (2015) 10 :1 La 
Revue des enfants et des familles des Premiers peuples 7.  

Dion, Jacinthe, Jennifer Hains, Amelie Ross et Delphine Collin-Vezina, « Pensionnats autochtones : impact 
intergénérationnel » (2016) 25 Enfance familles générations 1. 

Donald, Dwayne, « Indigenous Métissage : a decolonizing research sensibility » (2012) 25 :5 Intl J 
Qualitative Studies in Education 535, <10.1080/09518398.2011.554449>. 

Douville, Lyne, Alexa Dubé, Myriam Emery et Ariane Normand, « La démarche Photovoice à titre d’outil 
de changement social auprès des jeunes de la rue » (2017) 145 Intervention 43, en ligne : 
<revueintervention.org/wp-content/uploads/2017/05/ri_145_2017.1_douville_et_al.pdf>. 

Drapeau, Sylvie,  Saint-Jacques Marie-Christine, Poitras Karine, Turcotte Geneviève, Turcotte Daniel et 
Moisan Sylvie, « Protéger les enfants à l’aide des durées maximales d’hébergement : qu’en pensent 
les acteurs des centres jeunesse ? » (2012) 24 :2 Nouvelles pratiques sociales 48. 

Dumais, Lucie, « La recherche partenariale au Québec : tendances et tensions au sein de l’université » 
(2011), SociologieS, en ligne : <journals.openedition.org/sociologies/3747>. 

Dupret, Baudouin, « Pluralisme juridique, pluralité de droits et pratiques juridiques : théories, critiques et 
reformulation praxéologique » (2019) 49 :2 Revue générale de droit 591, <10.7202/1068530ar >. 

Ellington, Lisa, « Vers une reconnaissance de la pluralité des savoirs en travail social, le paradigme 
autochtone en recherche » (2019) 36 :1 R Canadian Social Work Review 105, 
<doi.org/10.7202/1064663ar>. 



 

224 

Éthier, Benoit, « Pluralisme juridique et contemporanéité des droits et des responsabilités territoriales 
chez les Atikamekw Nehirowisiwok » (2016) 40 :2 Anthropologie et Société 177, 
<10.7202/1037517ar >. 

Euillet, Séverine, « Enjeux psychologiques des supports utilisés en recherche auprès d’enfants accueillis en 
protection de l’enfance » (2017) 18 Sociétés et jeunesses en difficulté, en ligne : 
<journals.openedition.org/sejed/8287>. 

Fast, Elisabeth, Levefre Mélanie, Reid Christophe, Wahsontiioshta Deer, Swiftwolfe, Dakota, Clark Moe, 
Boldo Vicky, Mackie Juliet et Mackie Rupert , « Restoring Our Roots : Land-Based Community by and 
for Indigenous Youth » (2021) 16 :2 International Journal of Indigenous Health 120. 

Fournier, Anne, « L’adoption coutumière autochtone au Québec : quête de reconnaissance et 
dépassement du monisme juridique » (2014) 41 :2 Revue générale de droit 703, 
<10.7202/1026937ar>. 

Fournier, Anne, « De la Loi sur la protection de la jeunesse au Système d’intervention d’autorité atikamekw 
(SIAA) - La prise en charge d’une nation pour assurer le bien-être de ses enfants » (2016) 25 Enfances 
Familles Générations 1, <doi.org/10.7202/1039502ar>. 

Fournier, Cathy, Elizabeth Fast, Suzanne Stewart et Esha Mahabir, « Systemic disruptions : decolonizing 
indigenous, research ethics using indigenous Knowledges » (2023) 19 :3 Research Ethics 325. 

Friedland, Hadley et Val Napoléon, « Gathering the Threads : Developing a Methodology for Researching 
and Rebuilding Indigenous Legal Traditions » (2015) 1 :1 Lakehead Law Journal 16.  

Friedman, Lawrence M., « The Law and Society Movement Essay » (1985) 38 :3 Stanford Law Review 763. 
Gagnon-Dion, Marie-Hélène, Jacinthe Rivard et Céline Bellot, « L’expérience des jeunes Autochtones pris 

en charge par la protection de la jeunesse : Entre déracinement et émancipation » (2017) 64 :1 
Service social 79. 

Gay, Laurence, « La notion de “droits-créances” à l’épreuve du contrôle de constitutionnalité » (2004) 16 
Cahiers du Conseil constitutionnel 148.  

Gélineau, Lucie et Sophie Dupéré, « Participatory action research : The woven collective analysis approach 
to recognize experiential knowledge of poverty » (2024) 22 :1 Action Research 32. 

Godbout, Élisabeth, Claudine Parent et Marie-Christine Saint-Jacques, « Le meilleur intérêt de l’enfant 
dont la garde est contestée : enjeux, contexte et pratiques » (2014) 20 Enfances familles générations 
168.  

Godrie, Baptiste, Sylvia Bissonnette, Maxime Boucher et Pierre Chaput, « Injustices épistémiques et 
recherche participative : un agenda de recherche à la croisée de l’université et des communautés » 
(2020) 13 :1 Gateways: International Journal of Community Research and Engagement 1. 

Godrie, Baptiste et Marie Dos Santos, « Présentation : inégalités sociales, production des savoirs et de 
l’ignorance » (2017) 49 :1 Sociologie et Sociétés 7.  

Goodman, A., M. Snyder et K. Wilson, « Exploring Indigenous youth perspectives of mobility and social 
relationships : A Photovoice approach » (2018) 62 : 3 The Canadian Geographer/Le Géographe 
Canadien, aux pp 314‑325.  

Grammond, Sébastien, « Federal legislation on Indigenous child welfare in Canada (Part 1) » (2018) 28 The 
Journal of Law and Social Policy 132. 

Grammond, Sébastien et Christiane Guay, « Comprendre la normativité innue en matière d’“adoption” et 
de garde coutumière » (2016) 61 :4 McGill Law Journal 885. 

Grammond, Sébastien et Christiane Guay, « Les enjeux de la recherche concernant l’enfance et la famille 
autochtones » (2016) 25 Enfance et famille autochtones, <10.7202/1039496ar>. 

Gray, Paul, Terri Libesman, Brittany Methews et Madeleine McCracken, « Volume 18, Issue (1) : Special 
Edition of the First Peoples Child & Family Review » (2023) 18 :1 First Peoples Child & Family Revue 
1. 



 

225 

Guay, Christiane, « Les familles autochtones : des réalités sociohistoriques et contemporaines aux 
pratiques éducatives singulières » (2015) 141 Intervention 17. 

Guay, Christiane et Catherine Delisle-L’Heureux, « Le territoire, source de guérison : récits d’expérience 
des Innus d’Uashat mak Mani-utenam » (2019) 49 :1 Recherches amérindiennes au Québec 63.  

Guay, Christiane et Lisa Ellington, « Le territoire comme levier d’intervention sociale auprès des jeunes 
Innus à Uashat mak Mani-utenam » (2021) 32 :1 Nouvelles pratiques sociales, 355, 
<10.7202/1080885ar>. 

Guay, Christiane et Lisa Ellington, « L’éducation des enfants chez les Innus d’Uashat mak Mani-utenam : 
des pratiques à reconnaître et à valoriser » (2022) 67 :1 Service social 57, <10.7202/1087191ar >. 

Guay, Christiane et Sébastien Grammond, « À l’écoute des peuples autochtones ? : Le processus 
d’adoption de la “loi 125” » (2010) 23 :1 Nouvelles pratiques sociales 99. 

Guay, Christiane et Sébastien Grammond, « Les enjeux de l’application des régimes de protection de la 
jeunesse aux familles autochtones » (2012) 24 :2 Nouvelles pratiques sociales 67. 

Guay, Christiane et Sébastien Grammond, « Comprendre la normativité innue en matière d“adoption” et 
de garde coutumière » (2016) 61 :4 McGill Law Journal 885 

Guay, Christiane et Thibault Martin, « L’ère/l’aire de la gouvernance autochtone : le territoire en 
question » (2008) 31 :3 Canadian Journal of Regional Science 637. 

Guay, Christiane, Emmanuelle Jacques et Sébastien Grammond. « La protection des enfants autochtones, 
se tourner vers l’expérience américaine pour contrer la surreprésentation » (2014) 31 :2 Canadian 
Social Work Review 195 . 

Guay, Christiane, Sébastien Grammond et Catherine Delisle-L’Heureux, « La famille élargie, 
incontournable chez les Innus » (2018) 64 :1 Service Social 103. 

Hawkeye Robertson, Lloyd, « The residential school experience : Syndrome or historic trauma » (2006) 4 :1 
Journal of Indigenous Wellbeing 1. 

Hordyk, Shawn Renee, « This Feels Like School!” Revisiting Assent and Motivation » in Research with Child 
Participants », (2017) 34 :6 Child and Adolescent Social Work Journal, 583-595. 

Huberman, Isabella, « Les possibles de l’amour décolonial : Relations, transmission et silences dans 
Kuessipan de Naomi Fontaine » (2016) 13 :2 Voix plurielles 111. 

Jaccoud, Mylène, Marie-Eve Sylvestre, Anne Fournier, Christian Coocoo, Marie-Andrée Denis-Boileau et 
Marie-Claude Barbeau-Leduc, « Le pluralisme juridique en contexte atikamekw nehirowisiw dans le 
secteur pénal et la protection de la jeunesse » (2018) 48 :1 Revue générale de droit 91, 
<10.7202/1049315ar> . 

Jean-Bouchard, Évelyne, « Une histoire de droits : jeu d’acteurs et pluralisme juridique en république 
démocratique du Congo » (2014) 44 :13 Revue générale de droit 1932 . 

Jennings, Derek et John Lowe, « Photovoice : Giving Voice to Indigenous Youth » (2013) 11 :3 Pimatisiwin 
Journal of Indigenous Wellbeing Community Health 521, en ligne : 
<journalindigenouswellbeing.com/wp-content/uploads/2014/02/15Jennings.pdf>. 

Joyal, Renée, « La notion d’intérêt supérieur de l’Enfant. Sa place dans la Convention des Nations-Unies 
sur les droits de l’Enfant » (1991) 62 Revue internationale de droit pénal 785. 

Kaluszynski, Martine, « Sous les pavés, le droit : le mouvement “Critique du droit” ou quand le droit 
retrouve la politique » (2010) 76 :3 Revue de Droit social 523. 

Kelsen, Hans, « What is the pure theory of law ? » (1960) 34 :1 Tulane Law Review 269. 
Kline, Marlee, « Child Welfare Law, « Best Interests of the Child’ Ideology, and First Nations » (1992) 30 :2 

Osgoode Hall Law Journal 375. 
Lacasse, Jean-Paul, « Le territoire dans l’univers innu d’aujourd’hui » (1996) 40 :110 Cahiers de géographie 

du Québec 185, <10.7202/022567ar>. 
Lajoie, Andrée, Henry Quillinan, M Rod acdonald et Guy Rocher, « Pluralisme juridique à Kahnawake ? » 

(1998) 39 :4 Cahiers de Droit 681. 



 

226 

Leckey, Robert, « L’adoption coutumière autochtone en droit civil québécois » (2018) 59 :4 Cahiers de 
Droit 973, <10.7202/1055261ar>. 

Leclair, Jean, « “Il faut savoir se méfier des oracles’’ : regards sur le droit et les autochtones » (2012) 41 :1 
Recherches amérindiennes au Québec 102, <10.7202/1012714a>. 

Leroy, Yann, « La notion d’effectivité du droit » (2011) 79 :3 Droits et société 715. 
Lévesque, Carole, « Promouvoir la sécurisation culturelle » (2015) 34 :2 R Droits & libertés 16. 
Lindstrom, Gabrielle et Peter Choate, « Nistawatsiman : Rethinking assessment of aboriginal parents for 

child welfare following the truth and Reconcilliation commission » (2016) 11 :2 First Peoples Child & 
Family Revue 45. 

Kurtzman, Lyne et Eve-Marie Lampron, « Coconstruire des connaissances féministes : L’exemple du 
Service aux collectivités de l’Université du Québec à Montréal, 37 :2 Nouvelles Questions Féministes 
14, <10.3917/nqf.372.0014>. 

M Lynam, Judith, Browne A J, Reimer, Kirkman, S et Andreson J M, « Re-thinking the complexities 
of ”culture“ : What might we learn from Bourdieu » (2007) 14 :1 Nursing Inquiry 23. 

Malacket, Andréanne, « Des contours de l’intérêt de l’enfant à son instrumentalisation  : exemple d’une 
réforme annoncée en matière d’adoption » (2014) 44 :2/3 Revue de droit de l’Université de 
Sherbrooke 569. 

Mayrand, Albert, « L’autorité du précédent au Québec » (1994) 28 :2-3 Revue Juridique Thémis, 773. 
McAll, Christopher, « Des brèches dans le mur : inégalités sociales, sociologie et savoirs d’expérience » 

(2017) 49 :1 Sociologie et sociétés 89. 
McCreary, Tyler, « The Burden of Sovereignty : Court Configurations of Indigenous and State Authority in 

Aboriginal Title Litigation in Canada » (2014) 17 :2 North American Dialogue 64. 
McKenzie, Holly A, Varcoe Coleen, JBrowne Annette et Day, Linda, « Disrupting the continuities among 

residential schools, the sixties scoop, and child welfare : An analysis of colonial and neocolonial 
discourses » (2016) 7 :2 International Indigenous Policy Journal. 

Melançon, Hugues, « Une analyse pluraliste des conceptions autochtones devant les tribunaux de 
juridiction pénale au Canada » (1997) 12 :2 Canadian Journal of Law and Society 164. 

Merry, Sally E., « Legal pluralism » (1988) 22 :5 Law & Society Revue 869. 
Merry, Sally E., « McGill Convocation Adress : « Legal Pluralism in Practice » (2013) 59 :1 McGill Law 

Journal 2. 
Mickelson, Nicole, Traci LaLiberte et Kristine Piescher, « Assessing risk : A comparison of tools for child 

welfare practice with indigenous families » (2017) Center for Advanced Studies in Child Welfare 2-
28. 

Morales, Sarah, « Stl’ul nup : Legal landscapes of the Hul’Qumi’num mustimuhw » (2016) 33 :1 Special 
Issue : Indigenous L Lands & Literature 103. 

Motard, Geneviève et Mathieu Joffre-Lainé, « Prendre le droit autochtone au sérieux : entretien avec 
Hadley Friedland » (2016) 4 :2 Anthropologie et société 195. 

Motard, Geneviève, « Regards croisés entre le droit innu et le droit québécois : territorialités en conflit », 
(2020) McGill Law Journal 421. 

Muir, Nicole et Yvonne Bohr, « Contemporary Practice of Traditional Aboriginal Child Rearing : A Review » 
(2019) 14 :1 First Peoples Child & Family Revue 153. 

Napoleon, Val et Hadley Friedland, « An Inside Job : Engaging with Indigenous Legal Traditions through 
Stories » (2016) 61 :4 McGill Law Journal 725, <10.7202/1038487ar>.  

Nolet, Anne-Marie, Marie-Marthe Cousineau, Josiane Maheu et Lise Gervais, « L’interdépendance dans la 
recherche partenariale » (2017) 29 :1/2 Nouvelles pratiques sociales 271.  

Noreau, Pierre, « Comment la législation est-elle possible-Objectivation et subjectivation du lien social » 
(2001) 47 McGill Law Journal 195.  



 

227 

O’Neill, Linda, Tina Fraser, Andrew Kitchenham et Verna McDonald, « Hidden burdens : A review of 
intergenerational, historical, and complex trauma, implications for indigenous families » (2018) 
11 :2 Journal of Child & Adolescent Trauma 173. 

Ouellette-Lauzon, Monique, « Notion de l’intérêt de l’enfant » (1974) 9 :3 RJT 367. 
Papazian-Zohrabian, Garine, Caterina Mamprin, Vanessa Lemire et Alyssa Turpin-Samson, « Prendre en 

compte l’expérience pré-, péri- et post-migratoire des élèves réfugiés afin de favoriser leur accueil 
et leur expérience socioscolaire » (2020) 8 :2 Alterstice 101. 

Papillon, Joelle, « La solidité des filles chez Naomi Fontaine » (2019) 119 Tangence 41, 
<doi.org/10.7202/1065667ar>. 

Paré, Mona, « L’accès des enfants à la justice et leur droit de participation devant les tribunaux : quelques 
réflexions » (2014) 44 :1 Revue générale de droit 81, <10.7202/1026399ar>. 

Patrick, Donna, « Les langues autochtones en péril au Canada » (2007) 31 :1 Anthropologie et Société 125, 
<10.7202/015985ar>.  

Piccoli, Emmanuelle, Geneviève Motard et Christoph Eberhard, « Présentation : Les vies du pluralisme, 
entre l’anthropologie et le droit » (2016) 40 :2 Anthropologie et Sociétés 9. 

Plamondon, Carine, « Rôle de l’identité culturelle dans les décisions concernant les enfants autochtones 
du Canada dans les systèmes de protection de la jeunesse » (2017) 4 :1 Revue Canadienne Des Droits 
Des Enfants 128. 

Poitras, Karine, Godbout, É, Baude, A et Germain-Duval, C, « La notion du meilleur intérêt de l’enfant : 30 
ans de transformations sociales et d’avancées scientifiques » (2020) 477 Développements récents 
en droit familial 171. 

Raymond Neckoway, Keith Brownlee et Bruno Castellan, « Is attachment theory consistent with aboriginal 
parenting realities ? » 3 :2 First People’s Child & Family Revue 65. 

Robin, Pierrine, Hélène Join-Lambert et Marie-Pierre Mackiewicz, « Les recherches avec les enfants et les 
jeunes en difficulté́ : spécificités éthiques et méthodologiques » (2017) 18 Sociologie & jeunesses en 
difficulté, en ligne : <journals.openedition.org/sejed/8282>. 

Rocher, Guy, « Pour une sociologie des ordres juridiques » (1998) 29 :1 Cahiers de droit 91. 
Salter Ainsworth, Mary D., « Attachment as related to mother-infant interaction » (1979) 9 Advances in 

Study Behavior 1. 
Schweitzer, Marc G. et Nielle Puig-Verges, « La référence à l’intérêt de l’enfant : Perspectives juridiques et 

epistémologiques » (2017) 175 :9 Annales Médico-Psychologiques 793. 
Sénéchal, Yan et Pierre Noreau, « Introduction : Pluralisme juridique et cultures juridiques dans les 

sociétés contemporaines » (2019) 49 :2 Revue générale de droit 431. 
Jennifer M. Shea, Jennifer Poudrier, Roanne Thomas, Bonnie Jeffery, Lenore Kiskotagan, « Reflections from 

a Creative Community Based Participatory Research Project Exploring Health and Dody Image with 
First Nations Girls » (2013) 12 : 1 International Journal of Qualitative Methods 272-293. 

Sinclair, Raven, « Identity lost and found : Lessons from the sixties scoop » (2007) 3 :1 First people child & 
family revue 65. 

Sinclair, Raven, « The indigenous child removal system in Canada : an examination on legal decisions 
makind and racial bias » (2016) 11 :2 First People Child & Family Revue 8-18. 

St-Amand, Isabelle, « Discours critique pour l’étude de la littérature autochtone dans l’espace 
francophone du Québec » (2010) 35 :2 Études littéraires canadiennes 30. 

Taché, P., H. Zimmermann et G. Brisson, « Pratiquer l’interdisciplinarité en droit : l’exemple d’une étude 
empirique sur les services de placement » (2011) 52 : 3-4 Les Cahiers de droit, 519–550. 
https ://doi.org/10.7202/1006696ar.  

Tardif Grenier, Kristel, Chantal Lavergne et Janet Sarmiento, « Violence agie ou subie par les jeunes issus 
de la diversité culturelle : bilan de la recherche québécoise » (2016) 6 :2 Alterstice 41, 
<10.7202/1040631ar>.  

https://doi.org/10.7202/1006696ar


 

228 

Tessier, Hélène, « Quand la raison du plus fort continue d’être la meilleure… De la domination d’une 
théorie à la violence institutionnelle : L’usage abusif des théories de l’attachement en protection de 
la jeunesse » (2006) 19 :1 Nouvelles pratiques sociales 58. 

Timpson, Joyce, « Four decades of literature on Native Canadian child welfare : Changing themes » (1995) 
74 :3 Child Welfare League of America 525.  

Tremblay, M.-Adélard, « Modèles d’autorité dans la famille canadienne-française », 7 :1/2 Recherches 
sociographiques 215, <10.7202/055315ar >. 

Trocme, Nico, Della Knoke, Cindy Blackstock, « Pathways to the overrepresentation of aboriginal children 
in Canada’s child welfare system », 78 :4 Social Service Review 57.  

Udel, Lisa J., « Revision and Resistance : The Politics of Native Women’s Motherwork » (2001) 22 :2 
Frontiers: A Journal of Women Studies 43 . 

Vaillancourt, Marie-Ève, « Un héritage à habiter : Lecture géopoétique de Kuessipan/À toi et de Puamun, 
le rêve, de Naomi Fontaine » (2017) 47 :1 Recherches amérindiennes au Québec 25.  

Vanderlinden, Jacques, « Vers une nouvelle conception du pluralisme juridique » (1993) 2 Revue de la 
recherche juridique 574. 

 Vézina, Christine « Normativités et droit de la santé : Normes de résistance et droit à l’égalité des 
personnes vivant avec le VIH. Réflexion sur les normativités parallèles au service de l’effectivité », 
(2010) 44 RJT 209. 

Warin, Philippe, « Les droits-créances aux usagers : rhapsodie de la réforme administrative » (2002) Droit 
et société 437. 

Yellow Horse Brave Heart, Maria, « The historical trauma response among natives and its relationship with 
substance abuse : a Lakota illustration » (2003) 35 :1 J Psychoactive Drugs 7, 
<10.1080/02791072.2003.10399988>. 

RAPPORTS ET DOCUMENTS INSTITUTIONNELS 

Assemblée des Premières Nations du Québec et du Labrador, « Protocole de recherche des Peuples 
autochtones au Québec et au Labrador » (2014), en ligne : <cerpe.uqam.ca/wp-
content/uploads/sites/29/2016/08/Protocole-de-recherche-des-Premieres-Nations-au-Quebec-
Labrador-2014.pdf>.  

Assemblée des Peuples autochtones du Québec-Labrador, « Déclaration sur les droits des enfants des 
Peuples autochtones » (2014), en ligne : <cssspnql.com/docs/default-source/centre-de-
documentation/cadre_11x17_apnql_droits_enfants_fra_webCCF3E9325BE048A4C72D7486.pdf ?s
fvrsn=2>. 

Assembly of First Nations, Kiskisik Awasisak : Remember the Children. Understanding the 
Overrepresentation of First Nations Children in the Child Welfare System, Vandna Sinha, Nico Trocmé, 
Barbara Fallon et Bruce Maclaurin, Ontario, Assembly of First Nations, 2011. 

Atikamekw Sipi, Conseil de la Nation Atikamewk, Entente conclue entre le Conseil de la nation atikamekw 
(CNA) et le Gouvernement du Québec en vertu de l’article 37.5 de la Loi sur la protection de la 
jeunesse, janvier 2018, en ligne  : 
<atikamekwsipi.com/public/images/wbr/uploads/publication/cna-resume_entente7.pdf>. 

Bureau international des droits des enfants, Les enfants autochtones du Québec : revue de littérature, 
Montréal, IBCR, 2015, en ligne : <www.ibcr.org/wp- content/uploads/2016/09/Revue-litteraire-
autochtone.pdf>. 

Canada, Enquête nationale sur les femmes et les filles autochtones disparues ou assassinées [ENFAADA], 
Réclamer notre pouvoir et notre place : le rapport final de l’Enquête nationale sur les femmes et les 



 

229 

filles autochtones disparues et assassinées - Un rapport complémentaire : Québec, vol. 2 Ottawa, 
Bureau du conseil privé, 2019.  

Canada, Groupe en éthique de la recherche, Énoncé de politique des trois conseils : Éthique de la recherche 
avec des êtres humains – EPTC 2 (2018), Ottawa, Gouvernement du Canada, 2018, en ligne : 
<ethics.gc.ca/fra/policy-politique_tcps2-eptc2_2018.html>. 

Canada, INAN – Comité permanent des affaires autochtones et du Nord de la Chambre des communes, 
INAN – Article 35 de la Loi constitutionnelle de 1982 – Contexte – 28 jan, 2021, Ottawa, IRCC, 2021, 
en ligne : <canada.ca/fr/immigration-refugies-
citoyennete/organisation/transparence/comites/inan-28-jan-2021/inan-article-35-loi-
consititutionelle-1982-contexte-28-jan-2021.html>.  

Canada, Ministère de la justice, Mise en œuvre de la Loi sur la Déclaration des Nations Unies sur les droits 
des peuples autochtones : La prochaine phase d’élaboration conjointe, (20 mars 2023) en ligne : 
<canada.ca/fr/ministere-justice/nouvelles/2023/03/mise-en-uvre-de-la-loi-sur-la-declaration-des-
nations-unies-sur-les-droits-des-peuples-autochtones-la-prochaine-phase-delaboration-
conjointe.html>.  

Canada, Ministère de la justice, Plan d’action de la Loi sur la Déclaration des Nations Unies sur les droits 
des peuples autochtones, Ottawa, MJC, 2023.  

Canada, Ministère des relations Couronne-Autochtones et Affaires du Nord Canada, Population inscrite : 
Innu Takuaikan Uashat Mak Mani-Utenam, 2024, en ligne : <fnp-ppn.aadnc-
aandc.gc.ca/fnp/Main/Search/FNRegPopulation.aspx ?BAND_NUMBER=80&lang=fra>. 

Canada, Ministère des relations Couronne-Autochtones et Affaires du Nord Canada, À l’aube d’un 
rapprochement : points saillants du Rapport de la Commission royale sur les peuples autochtones, 
2012, en ligne : <aadnc- aandc.gc.ca/fra/1100100014597/1100100014637>. 

Canada, Rapport de la Commission royale sur les peuples autochtones, Ottawa, Commission royale sur les 
peuples autochtones [CRPA], 1996. 

Canadian Centre for Policy Alternatives, Shameful neglect : Indigenous child poverty in Canada, David 
MacDonald et Daniel Wilson, dir., Ottawa, Canadian Center for Policy Alternatives, 2016. 

Centre de collaboration nationale de la santé autochtone, Le logement : un déterminant social de la santé 
des Peuples autochtones, des Inuits et des Métis, Prince George, Centre de collaboration nationale 
de la santé autochtone, 2017, en ligne : <ccnsa-nccah.ca/docs/determinants/FS-Housing-
SDOH2017-FR.pdf>. 

Comité des droits de l’enfant, Observations finales sur les troisième et quatrième rapports périodiques du 
Canada, soumis en un seul document, adoptées par le Comité à sa soixante et unième session (17 
septembre-5 octobre 2012), 61e sess, DOC NU CRC/C/SR.1754 (2012), 1754e séance. 

Commission de la santé et des services sociaux des Peuples autochtones du Québec et du Labrador, Fiche 
d’information entrée en vigueur de la LEFJPNIM : principes et application, en ligne : <gcnwa.com/wp-
content/uploads/2020/08/Principes-et-application-LEFJPNIM.pdf>. 

Commission de la santé et des services sociaux des Peuples autochtones du Québec et du Labrador, Projet 
de gouvernance en santé et en services sociaux des Peuples autochtones au Québec : Une 
gouvernance repensée et favorable à l’autodétermination, Emilie Grantham et Patrick K. Lacasse, 
CSSSPNQL, juillet 2015. 

Commission de la santé et des services sociaux des Peuples autochtones du Québec et du Labrador, Un 
pas de plus vers l’autodétermination et le respect des droits des enfants et des familles des Peuples 
autochtones : Processus de consultation pour la réforme du Programme des services à l’enfance et 
à la famille des Peuples autochtones (SEFPN) : rapport final, Québec, CSSSPNQL, 2017. 

Commission de la santé et des services sociaux des Peuples autochtones du Québec et du Labrador, Projet 
de gouvernance en santé et en services sociaux des Peuples autochtones au Québec : Améliorer le 
bien-être par une meilleure gouvernance, Québec, CSSSPNQL, 2015. 



 

230 

Commission de la santé et des services sociaux des Peuples autochtones du Québec et du Labrador, 
Modèles et initiatives de gouvernance autochtones à travers le Canada, Québec, CSSSPNQL, 2015. 

Commission de vérité et de réconciliation du Canada, Appels à l’action, Winnipeg, Commission de vérité 
et réconciliation, 2012, en ligne : <ehprnh2mwo3.exactdn.com/wp-content/uploads/2021/04/4-
Appels_a_l-Action_French.pdf>. 

Commission de vérité et réconciliation du Canada [CVR], Honorer la vérité, réconcilier pour l’avenir : 
sommaire du rapport final de la Commission de vérité et réconciliation du Canada, Winnipeg, 
Commission de vérité et réconciliation du Canada, 2015. 

Commission de vérité et réconciliation du Canada, Le Canada, les peuples autochtones et les pensionnats : 
ils sont venus pour les enfants, Winnipeg, Commission de vérité et réconciliation du Canada, 2012, 
en ligne : <publications.gc.ca/collections/collection_2012/cvrc-trcc/IR4-4-2012-fra.pdf>. 

Commission des droits de la personne et des droits de la jeunesse, Profilage racial et discrimination 
systémique des jeunes racisés, Commission des droits de la personne et des droits de la jeunesse, 
Québec, 2011, en ligne : <cdpdj.qc.ca/storage/app/media/publications/Profilage_rapport_FR.pdf>. 

CSSSPNQL, Analyse des trajectoires des jeunes des Peuples autochtones assujettis à la loi sur la protection 
de la jeunesse, Rapport d’analyse volet 1, Hélène Bagirishya, CSSSPNQL, 2016, en ligne : 
<cssspnql.com/produit/analyse-des-trajectoires-des-jeunes-des-premieres-nations-assujettis-a-la-
loi-sur-la-protection-de-la-jeunesse/>. 

Femmes autochtones du Québec inc. et Regroupement des Centres d’amitié autochtones du Québec, 
L’adoption traditionnelle et/ou coutumière chez les Autochtones, Kahnawake, 2007.  

Femmes autochtones du Québec inc., Lignes directrices en matière de recherche avec les femmes 
autochtones, Suzy Basile, 2012. 

Femmes autochtones du Québec, Recherche complémentaire sur les pratiques traditionnelles et 
coutumières de garde ou d’adoption des enfants dans les communautés autochtones du Québec, 
Groupe de travail sur l’adoption coutumière dans les communautés autochtones – Justice Québec, 
Kahnawake, 2010, en ligne : <faq-qnw.org/wp-content/uploads/2022/04/Copy-of-Memoire-FAQ-
recherche-complementaire-pratiques-traditionnelles-coutumieres-garde-adoption-enfants-
autochtones_2010_fr.pdf>. 

Groupe de travail sur le bien-être des enfants autochtones, Bien-être des enfants autochtones : Rapport 
aux premiers ministres des provinces et des territoires, Ottawa, Premiers ministres des provinces et 
territoires, 2015, en ligne : Premiers ministres des provinces et territoires 
<www.pmprovincesterritoires.ca/wp-content/uploads/2015/07/fr-
aboriginal_children_in_care_report_july2015.pdf>. 

Guay, Christiane et Lisa Ellington, Recension des écrits, secteur protection de la jeunesse, Commission 
d’enquête sur les relations entre les Autochtones et certains services publics [CERP], 2018. 

Hélie, Sonia, Daniel Turcotte, Nico Trocmé et Marc Tourigny, Volet Peuples autochtones de l’Étude 
d’incidence québécoise sur les situations évaluées en protection de la jeunesse en 2019, Institut 
universitaire Jeunes en difficulté, 2022. 

Innu Takuaikan Uashat mak Mani-utenam, Mémoire ITUM P-1174 M-033 présenté à la Commission 
d’enquête sur les relations entre les Autochtones et certains services publics, Sept-Îles, 2018, en ligne : 
<cerp.gouv.qc.ca/fileadmin/Fichiers_clients/Documents_deposes_a_la_Commission/P-1174_M-
033.pdf>.  

Innu Takuaikan Uashat mak Mani-utenam, Plan d’action Tshisheuatishitau, 2020, en ligne : 
<itum.qc.ca/wp-content/uploads/2020/12/Plan-action-Enfance-SD-15dec2020_corr.pdf>. 

Institut national de la santé publique, Jeunes Autochtones, santé, mieux-être et médias sociaux : une étude 
de portée, Catherine Fournier, Gouvernement du Québec, 2023.  



 

231 

Lévesque, Carole, « La sécurisation culturelle : moteur de changement social » (19 juin 2017), en ligne : 
<www.cerp.gouv.qc.ca/fileadmin/Fichiers_clients/Documents_deposes_a_la_Commission/P-
038.pdf>. 

Loiselle, Marguerite, Marie-Pierre Bousquet, Suzanne Dugré, Stephane Grenier, Micheline Potvin, Le 
retour des jeunes enfants dans la communauté algonquine de Kitcisakik : une recherche-action 
visant l’engagement de la communauté envers la santé et le bien-être des enfants – Rapport de 
recherche : phases 2, 3 et 4, 2011, Val-d’Or, Institut de recherche en santé du Canada/Chaire 
Desjardins en développement des petites collectivités de l’Université du Québec en Abitibi-
Témiscamingue, 2011.  

Manitoba, Review Committee on Indian and Metis Adoptions and Placements, No Quiet Place : final report 
to the Honourable Muriel Smith, Minister of Community Services, Edwin C. Kimelman, Winnipeg, 
Manitoba Community Services, 1985. 

Observation générale n°11 (2009) : Les enfants autochtones et leurs droits en vertu de la Convention, NU 
CRC, 50e sess, Doc NU CRC/C/GC/11 (2009). 

Papazian-Zohrabian, Garine, Caterina Mamprin, Vanessa Lemire, Alyssa Turpin-Samson et Ray Aoun, 
Mener des groupes de parole en contexte scolaire, guide pour les enseignants et les professionnels. 
(2018), en ligne : <https://sherpa-recherche.com/wp-content/uploads/Mener-des-groupes-de-
parole-en-contexte-scolaire.pdf>.  

Québec, Comité consultatif sur le droit de la famille, Pour un droit de la famille adapté aux nouvelles 
réalités conjugales et familiales, (Alain Roy), Québec, Ministère de la Justice du Québec, juin 2015. 

Québec, Commission d’enquête sur les relations entre les Autochtones et certains services publics, Écoute, 
réconciliation et progrès : rapport final, Québec, Commission d’enquête sur les relations entre les 
Autochtones et certains services publics, 2019, en ligne : 
<cerp.gouv.qc.ca/fileadmin/Fichiers_clients/Rapport/Rapport_final.pdf>.  

Québec, Commission spéciale sur les droits des enfants et la protection de la jeunesse, Instaurer une 
société bienveillante pour nos enfants et nos jeunes : rapport de la commission spéciale sur les droits 
des enfants et la protection de la jeunesse, Québec, CSDEPJ, avril 2021, en ligne : 
<https://www.csdepj.gouv.qc.ca/fileadmin/Fichiers_clients/Rapport_final_3_mai_2021/2021_CSD
EPJ_Rapport_version_finale_numerique.pdf>. 

Québec, Ministère de la famille, « Les familles d’identité autochtone et les familles mixtes au Québec : qui 
sont-elles et comment se comparent-elles aux autres familles ? » (2021) 8 :3 Bulletin Quelle famille, 
en ligne : <mfa.gouv.qc.ca/fr/publication/Documents/Bulletin-Quelle-Famille-vol8n3.pdf>. 

Québec, Ministère de la Santé et des services sociaux et Ministère de la justice, La protection de la 
jeunesse : plus qu’une loi : rapport, Québec, Groupe de travail sur l’évaluation de la Loi sur la 
protection de la jeunesse, 1992 (juge Michel Jasmin).  

Québec, Ministère de la santé et des services sociaux, La sécurisation culturelle en santé et en services 
sociaux : vers des soins et des services culturellement sécurisants pour les Peuples autochtones et les 
Inuit, Québec, Ministère de la santé et des services sociaux, 2021. 

Québec, Ministère de la Santé et des Services sociaux, Becoming a tutor in the best interest of the child 
what do you need to know about tutorship under the youth protection act ?, Québec, Direction des 
communications du MSSS, 2009, en ligne : <faidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https ://www.cisss-
at.gouv.qc.ca/wp-content/uploads/2018/01/Tutelle_angl.pdf>. 

Save the Children Sweden, The First Line of Protection : Community-Based Approaches to Promote 
Children’s Rights in Emergencies in Africa, Frances Sheahan, Save the Children Sweden, 2009. 



 

232 

THÈSES ET MÉMOIRES 

Basile, Suzy, Le rôle et la place des femmes atikamekw dans la gouvernance du territoire et des ressources 
naturelles, thèse de doctorat en sciences de l’environnement, Université du Québec en Abitibi-
Témiscamingue, 2017 [non publiée]. 

Beaulac, Marie-Aimée, L’intérêt de l’enfant en contexte d’adoption coutumière autochtone, mémoire de 
maîtrise en droit, Université de Montréal, 2020 [non publié]. 

Clouet, Johanne, L’influence des marqueurs identitaires du juge dans les décisions relatives à la garde des 
enfants dans un contexte post-rupture, thèse de doctorat en droit, Université de Montréal, 2014 
[non publiée]. 

Degnen, Catherine, Healing Sheshatshit : Innu identity and community healing, mémoire de maîtrise en 
anthropologie, Université McGill, 1996 [non publié].  

Delisle-L’Heureux, Catherine, De l’engagement communautaire à la défense du territoire : les voix 
politiques des femmes innues face à l’exploitation minière, mémoire de maîtrise en anthropologie, 
Université de Montréal, 2015 [non publié]. 

Dufour, Emmanuelle, Des histoires à raconter : d’Ani Kuni à Kiuna, Les mémoires graphiques en tant 
qu’outils de rencontre réflexive et conversationnelle avec les réalités autochtones et allochtones du 
Québec, thèse de doctorat en éducation artistique, Université Concordia. (2023) 

Gagnon-Dion, Marie Hélène, Entre déracinement et émancipation : L’expérience des jeunes Autochtones 
pris en charge par la protection de la jeunesse, mémoire de maîtrise en service social, Université de 
Montréal, 2014 [non publié]. 

Gesualdi Fecteau, Dalia, L’usage par les travailleurs étrangers temporaires des ressources proposées par le 
droit du travail : une contribution aux études portant sur l’effectivité du droit, thèse de doctorat en 
droit, Université de Montréal, 2014.  

Guay, Christiane, La Rencontre des savoirs à Uashat Mak Mani Utenam : regards des intervenants sociaux 
innus sur leur pratique, thèse de doctorat, Université du Québec en Outaouais, 2010.  

Labrecque, Katherine, Jeunesse en mouvement : relations au monde et pratiques culturelles chez les jeunes 
femmes de Manawan, mémoire de maitrise en anthropologie, Université Laval, 2015 [non publié]. 

Lebel-Grenier, Sébastien, Pour un pluralisme juridique radical, thèse de doctorat en droit, Université McGill, 
2002.  

Mailloux, Carole, La position et l’engagement des femmes de deux communautés innues, thèse de doctorat 
en sciences humaines appliquées, 2004 [non publiée]. 

Malacket, Andréanne, L’intérêt de l’enfant : notion polymorphe susceptible d’instrumentalisation ou de 
détournement : L’exemple de l’avant-projet de Loi modifiant le Code civil et d’autres dispositions 
législatives en matière d’adoption et d’autorité parentale, mémoire de maîtrise en droit, Université 
de Montréal, 2010 [non publié]. 

Matarieh, Yazan, Weighing Indigeneity Culture and Indigenous Child’s Best Interest under Bill C-92, Schulich 
School of Law, Dalhousie University, 2020.  

Pitre, Marie-Christine, La participation des enfants dans les villes d’ici et d’ailleurs : Recension des initiatives 
inclusives pour soutenir les politiques de la Ville de Montréal, essai de maîtrise en mobilisation et 
transfert des connaissances, Université du Québec, INRS, 2021. 

Ross, Amélie, Effet de la fréquentation des pensionnats autochtones et des mauvais traitements durant 
l’enfance sur les problèmes de consommation d’alcool et de drogue, Essai doctoral en psychologie, 
Université du Québec à Chicoutimi, 2013.  

Sigouin, Catherine, La place et le rôle des grands-mères Inuit dans les relations familiales 
intergénérationnelles, mémoire de maîtrise en travail social, Université du Québec à Montréal, 2010 
[non publié].  



 

233 

JOURNAUX, SITES D’INFORMATION, SITES INSTITUTIONNELS ET BLOGUES 

Actualités UQAM, « Pour une justice épistémique : Amandine Catala plaide pour une participation des 
groupes non dominants à la production et à la diffusion des connaissances » (30 novembre 2021), 
en ligne : <actualites.uqam.ca/2021/pour-une-justice-epistemique/>. 

Bacon, Joséphine, « L’innu-aimun : une langue en marche » Word Press (24 juillet 2018), en ligne : 
<trahir.wordpress.com/2018/07/24/bacon-innu-aimun/>. 

Basile, Suzy, « La relation des femmes autochtones au territoire » Magazine Acfas, 18 novembre 2018, en 
ligne : <acfas.ca/publications/magazine/2018/11/relation-femmes-autochtones-au-territoire>. 

Beatch, Anna, Sydney Thomson, Micheal Clark, Josh Morisson, Drew Lafond, Deidre Louw, Kathryn Graham 
et Franklin, « La LEFJPNIM portée devant la Cour suprême du Canada : ce que cela implique pour les 
Peuples autochtones » MNP (18 avril 2023), en ligne : <mnp.ca/fr/points-de-vue/bibliotheque/la-
loi-c92-portee-devant-la-cour-supreme-du-canada-ce-que-cela-implique-pour-les-premieres-
nations>. 

Bélanger, Edith, « Un été sans pow-wow », Radio-Canada (20 juillet 2020), en ligne : <radio-
canada.ca/espaces-autochtones/1721042/pow-wow-edith-belanger-danse-spirituel-regalia-
autochtone>. 

Bélanger, Édith, « La vie secrète des préjugés envers les Autochtones », Radio-Canada (4 novembre 2020), 
en ligne : <radio-canada.ca/espaces-autochtones/1746841/vie-secrete-prejuges-autochtones-
services-sante>. 

Bordeleau, Jean-Louis, « La cour permet aux Autochtones de gérer leur service de protection de 
l’enfance », Le Devoir (10 février 2022), en ligne : <ledevoir.com/societe/672927/la-cour-d-appel-
permet-aux-premieres-nations-de-gerer-eux-memes-leur-service-de-protection-a-l-
enfance?fbclid=IwAR2QWuqATf5wOrLxXK-2DVp3LI2bXxB2TFlpspp8Mgarvxn3ZD6p5GVLw9M>.  

Bouchard, Gérard, « Transmission des valeurs et histoire nationale », Le Devoir (23-24 octobre 2021) B11. 
Boulanger, Luc, « Chant d’amour et de fierté », La Presse (10 mars 2023), en ligne : 

<lapresse.ca/arts/theatre/2023-03-10/critique-de-manikanetish/chant-d-amour-et-de-
fierte.php ?utm_source=dialoginsight&utm_medium=infolettre&utm_campaign=DI_Manika_critiq
ues_BA_20230315>. 

Cision, « Décès de Mme Joyce Echaquan – La coroner Géhane Kamel dépose son rapport d’enquête », 
Cision (1er octobre 20), en ligne : <newswire.ca/fr/news-releases/deces-de-mme-joyce-echaquan-
la-coroner-gehane-kamel-depose-son-rapport-d-enquete-806045041.html>. 

Claude, Gaspard, « Collecte de données : caractéristiques, techniques et exemples » (16 décembre 2019), 
en ligne : <scribbr.fr/methodologie/collecte-de-donnees/>. 

Commission de la santé et des services sociaux des Peuples autochtones du Québec et du Labrador, 
« Adoption et tutelle coutumières », en ligne : <cssspnql.com/adoption-et-tutelle-
coutumieres/#:text=Il%20s’agit%20d’uneautonomie%20gouvernementale%20des%20Premières%
20Nations>. 

Filiatrault, Simon, « Des questions persistent sur le financement de la protection de l’enfance autochtone », 
Radio-Canada (19 mars 2024), en ligne : <radio-canada.ca/espaces-
autochtones/2058290/financement-enfance-autochtone-cour-supreme-canada>. 

Filiatrault, Simon, « Protection de l’enfance autochtone : que retenir de la décision de la Cour suprême ? », 
Radio-Canada (14 février 2024), en ligne : <radio-canada.ca/espaces-autochtones/2049053/cour-
supreme-protection-enfance-autochtone-autonomie-oguvernementale>. 

Foisy, Catherine, « Les personnes privilégiées devraient-elles se taire ? » Nouveau Projet (20 février 2023), 
en ligne : <atelier10.ca/nouveauprojet/article/les-personnes-privilegiees-devraient-elles-se-taire>. 



 

234 

Gélinas, André et Stéphane Wall, « Gangs de rues, fusillades et proxénétisme : il y a urgence de resserrer 
les conditions de remise en liberté pour sécuriser nos villes », Le Journal de Montréal (26 janvier 
2022), en ligne : <journaldemontreal.com/2022/01/26/gangs-de-rues-fusillades-et-proxenetisme-
il-y-a-urgence-de-resserrer-les-conditions-de-remise-en-liberte-pour-securiser-nos-villes>. 

Gill-Couture, Jérôme, « Les Autochtones à fond sur les réseaux sociaux », Radio-Canada (29 décembre 
2022), en ligne : <radio-canada.ca/espaces-autochtones/1945133/medias-sociaux-autochtones-
tiktok-facebook>. 

Guay, Christiane et Sébastien Grammond, « Des institutions innues de protection de la jeunesse : Chantier 
14 – Axe 2 Pratiques juridiques et accessibilité de l’institution judiciaire » (dernière modification le 
5 octobre 2018), en ligne : <chantier14adaj.openum.ca>. 

Guay, Christiane, Lisa Ellington et Nadine Vollant (2020), « La loi LEFJPNIM Fiche synthèse à l’intention des 
professionnels en protection de la jeunesse », en ligne : 
<chantier14adaj.openum.ca/files/sites/121/2020/05/Guay-Ellington-et-Vollant-2020.-Loi-
LEFJPNIM-et-la-portee-des-normes-minimales-pour-les-professionnels-1.pdf>. 

Hanson, Erin, Daniel Gamez et Alexa Manuel, « The Residential School System », Indigenous Foundations, 
First Nations and Indigenous Studies UBC, 2020, en ligne : 
<https ://indigenousfoundations.arts.ubc.ca/the_residential_school_system/>. 

Houdassine, Ismaël, « Femmes et Autochtones : à chacune son féminisme », Radio-Canada (8 mars 2019) 
en ligne : <radio-canada.ca/nouvelle/1157112/femmes-autochtones-feminisme-journee-
internationale-
femme#:~:text=Elles%20s%27appellent%20Alanis%20Obomsawin,franchise%20leur%20vision%20
du%20féminisme>. 

Institut national de santé publique du Québec, « L’ampleur de la violence vécue en milieu autochtone », 
en ligne : <inspq.qc.ca/rapport-quebecois-sur-la-violence-et-la-sante/la-violence-vecue-en-milieu-
autochtone/l-ampleur-de-la-violence-vecue-en-milieu-autochtone>. 

Josselin, Marie-Laure, « Protection de l’enfance : victoire en cour incomplète pour les Autochtones », 
Radio-Canada (10 février 2022), en ligne : <ici.radio-canada.ca/espaces-
autochtones/1861302/justice-enfant-autochtone-protection-enfance-quebec>. 

Josselin, Marie-Laure, « Moment historique pour Opiticiwan qui prend en main sa protection de 
l’enfance », Radio-Canada (10 novembre 2021).  

Laurin-Desjardins, Camille, « Guy Rocher et le Changement social une réforme à la fois », Le Devoir (20 
avril 2024), en ligne : <ledevoir.com/societe/811334/guy-rocher-changement-social-reforme-fois?>. 

Légaré, Marie-Iris, « Femmes autochtones : au-delà d’une solidarité de papier » (février 2013), en ligne : 
<cjf.qc.ca/revue-relations/publication/article/femmes-autochtones-au-del-dune-solidarite-de-
papier/>.  

Lévesque, Fanny et Olivier Jean, « Vent de révolte des Innus contre la DPJ », La Presse (30 novembre 2020), 
en ligne : <lapresse.ca/actualites/2020-11-30/cote-nord/vent-de-revolte-des-innus-contre-la-
dpj.php>.  

Lévesque, Francois, « Caroline Monnet, de résilience et d’autodétermination », Le Devoir (2-3 octobre 
2021), 7. 

Matiu, « Innu-aimi ma ! (Parle innu !) », La Presse (9 avril 2023), en ligne : <lapresse.ca/contexte/2023-04-
09/carte-blanche-a-matiu/innu-aimi-ma-parle-innu.php#>.  

Metallic, Naiomi, « Why administrative changes won’t kill the Indian Act » (20 septembre 2017), en ligne : 
<policyoptions.irpp.org/magazines/september-2017/why-administrative-changes-wont-kill-the-
indian-act/>.  

Nadeau, Jessica, « Des services publics perçus comme des menaces », Le Devoir (6 juin 2017, en ligne : 
<ledevoir.com/societe/500512/services-publics-et-autochtones-une-relation-a-revoir>.  

Nadeau, Jessica, « L’Inuktitut s’effrite sous le poids de la modernité », Le Devoir (29 mai 2023) A. 



 

235 

Nanipou, Maria-Louise, « Awacak : naissance d’une organisation à la recherche des enfants autochtones 
disparus », Radio-Canada (13 octobre 2021). 

Passafiume, Alessa, « La Cour fédérale approuve le règlement de 23 milliards pour les enfants 
autochtones », La presse canadienne (24 octobre 2023). 

Puxley, Chinta, « Les Autochtones du Manitoba vivent dans les maisons les plus délabrées au pays », La 
Presse canadienne (1er février 2016), en ligne : <lapresse.ca/actualites/201602/01/01-4945898-les-
autochtones-du-manitoba-vivent-dans-les-maisons-les-plus-delabrees-au-pays.php>. 

Radio-Canada, « Point du jour : Les réalités autochtones se font connaître sur les réseaux sociaux » (1er 
février 2021), en ligne : <radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/point-du-
jour/segments/entrevue/341545/autochtones-premieres-nations-reseaux-sociaux-tiktok>.  

Ringuette, Matiu et Ève Ringuette, « On n’est pas des sauvages », Terre Innue et de Radio CKAU, en ligne : 
<radio-canada.ca/ohdio/balados/8457/pas-des-sauvages/536199/tradition-ancestrale-tradition-
aine-jeune>.  

Robidas, Pascal, « Violence armée : quand le crime ”désorganisé“ tente d’imposer sa loi », Radio-Canada 
(30 novembre 2021), en ligne : <radio-canada.ca/nouvelle/1842911/gagns-rue-violence-armes-
jeunes-internet>. 

Rynor, Becky, « ”Don’t just publish another paper. Let’s do something,“ says scholar-advocate Cindy 
Blackstock » (5 avril 2023), en ligne : <universityaffairs.ca/features/feature-article/dont-just-
publish-another-paper-lets-do-something-says-scholar-advocate-cindy-
blackstock/?mibextid=5zvaxg&fbclid=IwAR0DZ0KFiHAQLGVa7iZ2maLOm4aBfaevBpiU10TiStYPjZ-
03x3yqOF5_EU>. 

Saint-Pierre, Christian, « Dave Jenniss explore courageusement son récit originel », Le Devoir (22 octobre 
2021) B1. 

Services aux autochtones Canada, Principe de Jordan : principe d’égalité réelle, Ottawa, SAC, 2019, en ligne : 
<sac-
isc.gc.ca/fra/1583698429175/1583698455266#:~:text=L%27égalité%20réelle%20est%20la,du%20
succès%20pour%20certaines%20personnes>.  

Services aux autochtones Canada, Projet de loi C-92 : La Loi concernant les enfants, les jeunes et les 
familles des Peuples autochtones, des Inuits et des Métis reçoit la sanction royale, Ottawa, SAC, 
2019, en ligne : <canada.ca/fr/services-autochtones-canada/nouvelles/2019/06/la-loi-concernant-
les-enfants-les-jeunes-et-les-familles-des-premieres-nations-des-inuits-et-des-metis-recoit-la-
sanction-royale.html>. 

Société de développement économique Uashat mak Mani-utenam, « Portrait régional d’Uashat mak Mani-
utenam », en ligne : <sdeum.ca/portrait-
regional/#:~:text=La%20communauté%20innue%20de%20Sept,a%20été%20implantée%20en%20
1949>. 

Statistique Canada, « The housing conditions of aboriginal people in Canada, census of population, 2016 », 
dans Recensement en bref, n° de catalogue 98-200-X2016021, Statistique Canada, 2017, en ligne, 
<statcan.gc.ca/census-recensement/2016/as-sa/98-200-x/2016021/98- 200-x2016021-eng.pdf>. 

Statistique Canada, « Profil de la population autochtone, Québec », dans Recensement de la population de 
2016, n° de catalogue 98-510-X2016001, Ottawa, Statistique Canada, 2018, en ligne : 
<https://www12.statcan.gc.ca/census-recensement/2016/dp-
pd/abpopprof/details/Page.cfm ?Lang=F&Geo1=PR&Code1=24&Data=Count&SearchText=Qu%C3
%A9bec&SearchType=Begins&B1=All&C1=All&GeoLevel=PR&GeoCode=24&SEX_ID=1&AGE_ID=1
&RESGEO_ID=1>.  

Statistique Canada, « Profil de la population autochtone, Québec », dans Recensement de la population 
2016, n° de catalogue 98-510-X2016001, Ottawa, Statistique Canada, 2018, en ligne : 
<https://www12.statcan.gc.ca/census-recensement/2016/dp-



 

236 

pd/abpopprof/details/Page.cfm ?Lang=F&Geo1=PR&Code1=24&Data=Count&SearchText=Qu%C3
%A9bec&SearchType=Begins&B1=All&C1=All&GeoLevel=PR&GeoCode=24&SEX_ID=1&AGE_ID=1
&RESGEO_ID=1>.  

Thisdel, Michel, « L’autre accès aux savoirs » (27 mai 2022), en ligne : <uqar.ca/nouvelles/uqar-info/4061-
l-autre-acces-aux-savoirs>. 

Vandergrift, Kathy, Cheryl Milne, Carol Rogerson, Lisa Wolff, Nadja Pollaert et Emily Chan, « L’intérêt 
supérieur de l’enfant : signification et mise en application au Canada » (2009) à la p 52, en ligne : 
<rightsofchildren.ca/wp-content/uploads/2016/03/BIC-Report-FRE-Web.pdf>. 

Vie-publique.fr, « Quels sont les différents types de droits des citoyens ? » (4 septembre 2023), en ligne : 
<vie-publique.fr/fiches/23866-quels-sont-les-differents-types-de-droits-des-citoyens>. 

Voce, Antonio, Leyland Cecco et Chris Michael,« “Cultural genocide” : the shameful history of Canada : 
residential schools-mapped », The Guardian (6 septembre 2021). 

Wessells, Mike, « What Are We Learning About Protecting Children in the Community ? : An inter-agency 
review of the evidence on community-based child protection mechanisms in humanitarian and 
development settings » (2009), en ligne : 
<pdfs.semanticscholar.org/59b1/2f28d0bd2f8c5ad649bf1e2d96d8af50f349.pdf?_ga=2.243349126
.2017785540.1569873705-606692072.1569502721>.  

Yvon, Anne-Marie, « Nish, un premier roman jeunesse pour Isabelle Picard », Radio-Canada (28 avril 2021) 
en ligne : <ici.radio-canada.ca/espaces-autochtones/1787900/nish-roman-jeunesse-isabelle-
picard-autochtone-litterature>. 

Yvon, Anne-Marie, « L’adoption coutumière autochtone, une manière de faire toujours actuelle », Radio-
Canada (10 janvier 2020), en ligne : <radio-canada.ca/espaces-autochtones/1467876/adoption-
coutumiere-autochtone-tatum-crane-eva-ottawa>. 

AUTRES SOURCES 

Bonnière, René et Pierre Perrault, « Ka ke ki ku », Pierre Perrault, 1960, en ligne : 
<onf.ca/film/ka_ke_ki_ku/>. 

Bonspille Boileau, Sonia, allocution lors La conférence intitulée Les femmes autochtones : rôle, enjeux et 
représentation médiatique, tenue à l’Université de Montréal, 31 mars 2025. 

Bonspille Boileau, Sonia, https://ici.tou.tv/pour-toi-flora. 
Eidinger, Andrea, « Histoire des rôles de genre au Canada » L’Encyclopédie canadienne, 2020, à la p 2, en 

ligne : <https://www.thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/histoire-des-roles-de-genre-au-
canada>. 

Ellington, Lisa, « L’application de la Loi sur la protection de la jeunesse dans les communautés autochtones 
au Québec », Dîner-causerie – L’application de la Loi sur la protection de la jeunesse dans les 
communautés autochtones au Québec, présenté à l’Université de Montréal, 26 avril 2017, [non 
publié]. 

Gill, Marie-Andrée, balado : Laissez-nous raconter : L’histoire crochie, 2020, Terre Innue et Radio-Canada. 
Gill, Marie-Andrée et Joséphine Bacon, balado : Les mots de Joséphine, 2021, Terre Innue et Radio CKAU. 
Guay, Christiane et Sébastien Grammond, « ne kupaniem/ne kupanishkuem : La garde coutumière chez 

les Innus d’Uashat mak Mani-utenam »(fiche synthèse), Innu Takuaikan Uashat mak Mani-utenam, 
2019. 

Henein Mestenapeo, Tammy, « Innu Papu, les innus qui rient », Natashkuan, Wapikoni Mobile, 2010, en 
ligne : <https://vimeo.com/162436557>.  

James Sinclair, Niigaanwewidam et Sharon Dainard, « Rafle des années soixante », L’encyclopédie 
canadienne, 2016. 

https://ici.tou.tv/pour-toi-flora


 

237 

McNab, Miriam, « Questions relatives aux femmes autochtones du Canada », L’encyclopédie canadienne, 
2020, en ligne : <thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/questions-relatives-aux-femmes-
autochtones>. 

Nickel, Sarah et Emily Snyder, « Féminismes autochtones au Canada », L’encyclopédie canadienne, 2019, 
en ligne : <thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/feminismes-autochtones-au-canada>.  

O’Bomsawin Kim, « Laissez-nous raconter : Les grands entretiens », Terre Innue et Ici Radio-Canada 
Première, en ligne : <ici.radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/8347/laissez-nous-raconter-
grands-entretiens>. 

O’Bomsawin Kim, « Je m’appelle humain », Andrée-Anne Frenette, 2020, en ligne : <terreinnue.com/je-
mappelle-humain>.  

O’Bomsawin, Kim et Marie-Andrée Gill, « Laissez-nous raconter, épisode 2 : L’identité », Terre Innue, 2022, 
52 minutes, à 3m 30s, en ligne : <ici.tou.tv/laissez-nous-raconter/S01E01?lectureauto=1>. 

O’Bomsawin, Kim et Marie-Andrée Gill, « Laissez-nous raconter, épisode 1 : Le territoire », Terre Innue, 
2022, 52 minutes, à 3m 51s, en ligne : <ici.tou.tv/laissez-nous-raconter/S01E01?lectureauto=1>. 

Obomsawin, Alanis, « On ne peut pas faire deux fois la même erreur », Alanis Obomsawin, 2016, en ligne : 
<onf.ca/film/on_ne_peut_pas_faire_deux_fois_la_meme_erreur/> et Alanis Obomsawin, « Les 
enfants », Alanis Obomsawin, 1972, en ligne : <onf.ca/film/enfants/> 

Ost, François, « La thèse de doctorat en droit : du projet à la soutenance », conférence, séminaire 
d’ouverture de l’École doctorale en sciences juridiques de la Communauté française de Belgique, 17 
février 2006, en ligne : <ed98-dn.normandie-univ.fr/wp-content/uploads/sites/132/2020/12/la-
these-en-droit-du-projet-a-la-soutenance.pdf>.  

Panasuk, Anne, allocution, Midi-conférence - Le défi de la confiance : à la recherche des enfants 
autochtones disparus et assassinés, présentée à l’UQÀT (webinaire), 24 mars 2022, [non publiée]. 

Perrault, Pierre, « Le pays de la terre sans arbre ou le mouchouânipi », Paul Larose et Jacques Bobet, 1980, 
en ligne : <onf.ca/film/pays_de_la_terre_sans_arbre_ou_le_mouchouanipi/>. 

Putu Puanan, « Les effets intergénérationnels des pensionnats », Uashat Mak Mani-utenam, Wapikoni 
Mobile, 2016. 

Québec, Ministère de la santé et des services sociaux, « Éthique de la recherche » (dernière modification 
le 27 mars 2023), en ligne : <msss.gouv.qc.ca/professionnels/ethique/ethique-de-la-
recherche/recherche-portant-sur-des-personnes-mineures-ou-majeures-inaptes/>.  

Vollant, Kassandra, « Ma fierté », Wapikoni mobile et Manon Barbeau, 2019, en ligne : 
<lafabriqueculturelle.tv/capsules/11967/ma-fierte-realise-par-kassandra-vollant-celebrer-la-fierte-
et-l-identite-autochtone>. 

Wapikoni Mobile, « Collection de courts métrages », en ligne : <http://www.wapikoni.ca> et 
<evenementswapikoni.ca/collection-duvres>. 


