
UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À MONTRÉAL 

L’EXPOSITION À L’ÉPREUVE DU VIVANT : PRATIQUES CURATORIALES ET 
PERFORMANCE 

THÈSE 

PRÉSENTÉE 

COMME EXIGENCE PARTIELLE 

DOCTORAT EN ÉTUDES ET PRATIQUES DES ARTS 

PAR 

VÉRONIQUE HUDON 

NOVEMBRE, 2025 



UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À MONTRÉAL 
Service des bibliothèques 

Avertissement 

La diffusion de cette thèse se fait dans le respect des droits de son auteur, qui a signé le 
formulaire Autorisation de reproduire et de diffuser un travail de recherche de cycles 
supérieurs (SDU-522 – Rév.12-2023).  Cette autorisation stipule que «conformément à 
l’article 11 du Règlement no 8 des études de cycles supérieurs, [l’auteur] concède à 
l’Université du Québec à Montréal une licence non exclusive d’utilisation et de 
publication de la totalité ou d’une partie importante de [son] travail de recherche pour 
des fins pédagogiques et non commerciales.  Plus précisément, [l’auteur] autorise 
l’Université du Québec à Montréal à reproduire, diffuser, prêter, distribuer ou vendre des 
copies de [son] travail de recherche à des fins non commerciales sur quelque support 
que ce soit, y compris l’Internet.  Cette licence et cette autorisation n’entraînent pas une 
renonciation de [la] part [de l’auteur] à [ses] droits moraux ni à [ses] droits de propriété 
intellectuelle.  Sauf entente contraire, [l’auteur] conserve la liberté de diffuser et de 
commercialiser ou non ce travail dont [il] possède un exemplaire.» 



ii  

 
 
 
 
 
 
 

REMERCIEMENTS 
 
 
Le doctorat a été un long parcours marqué par différents événements de la vie en parallèle, le projet 

de thèse est devenu un projet de vie qui va bien au-delà du document textuel produit. C’est bien 

parce que la vie a été suffisamment « bonne » que j’ai pu mener à terme ce projet, je suis donc 

reconnaissante de ce privilège et de cette chance. 

 
En premier lieu, je remercie Patrice Loubier, directeur de la thèse, pour sa bienveillance, sa 

présence et sa rigueur tout au long de ce long processus. Avec son regard affûté, il a été un 

commentateur avisé, dévoué et clairvoyant. Je remercie aussi Barbara Clausen, dont l’apport a été 

déterminant dans le remaniement de mon projet vers une intervention, elle a permis une ré-

orientation judicieuse de mon travail. Je remercie l’équipe de la Galerie de l’UQAM et Louise Déry 

qui ont rendu possible l’exposition Refus contraire qui est aujourd’hui au cœur de ma thèse. Merci 

pour l’accueil, le professionnalisme et l’ouverture. Un remerciement spécial à Philippe Dumaine, 

ami et allié, car il a spécifiquement accompagné ce projet à la Galerie de l’UQAM. L’exposition a 

été réalisée avec les co-commissaires Doriane Biot et Camille Richard, dont leur apport dans la 

conceptualisation et la réalisation de l’exposition a été essentiel. De même, elles ont été des 

partenaires inspirantes et exemplaires lors de cette aventure. Je remercie aussi l’ensemble des 

interlocuteur·rice·s et collègues qui au fil de mon parcours ont partagé avec moi leurs réflexions et 

leur enthousiasme. 

 
Je tiens à remercier tout spécialement les deux groupes en arts vivants les Cool Cunts et le groupe 

de chorégraphes autour de Make Banana Cry qui ont été réceptif·ve·s et ouvert·e·s à la discussion, à 

la collaboration et à l’échange. La réalisation de mon commissariat n’aurait pas été possible sans le 

travail, la collaboration et les échanges avec les artistes et les diférent·e·s intervenant·e·s qui ont 

composé l’exposition : Oana Avasilichioaei, Scott Benesiinaabandan, Karina Champoux, Angie 

Cheng, Daria Colonna, Cool Cunts, Pascale Drevillon, Sophie Dubois, Alix Dufresne, toino dumas, 

Ray Ellenwood, Ellen Furey, Émilie Graton, Mathieu Grenier, Leticia Hamaoui, Hanako Hoshimi-

Caines, Benoit Jutras, Camille Larivée, Fanny Latreille, Soleil Launière, Nikki Little, Anna Lupien, 

Kamissa Ma Koïta, Noémi McComber, Dana Michel, Chloé Ouellet-Payeur, Dominique Pétrin, 



iii  

 
 
 
 
 
 
 
Simon Portigal, Marie-Pier Proulx, Marie-Ève Quilicot, Dave St-Pierre, Patricia Smart, Andrew 

Tay, Becca Taylor, France Théoret, Stephen Thompson, Marilou Verschelden. 

 
Toute aventure est partagée avec ceux·celles que l’on aime et qui nous sont précieux·euse·s, je 

remercie Michaël Trahan d’être un interlocuteur attentif et sensible, il est aussi celui qui m’a 

soutenu au quotidien dans ce travail de longue haleine. Mon fils, Arthur, dont l’apport dans ma vie 

est inestimable, il me permet de faire les choses autrement. La famille et les ami·e·s qui depuis de 

longues années me voient avancer dans ce projet exigeant et qui m’ont soutenu. Merci à ceux·celles 

qui m’ont dit un mot d’encouragement quand le travail était plus difficile, ce sont ses petits gestes 

au quotidien qui permettre d’avancer et de persister dans un tel projet. 

 
Cette thèse a été produite avec l’appui financier du Fonds recherche du Québec – Société et 

culture (FRQSC) 



iv  

 



v  

 
 
 
 
 

 
Table des matières 

REMERCIEMENTS ...................................................................................................................................................... II 

RÉSUMÉ ........................................................................................................................................................................ XI 

INTRODUCTION ........................................................................................................................................................... 1 

CHEMINEMENT THEORIQUE ET PRATIQUE..................................................................................................................... 11 

PLAN DE LA THESE ....................................................................................................................................................... 13 

CHAPITRE 1 TRAJECTOIRES DES EXPOSITIONS EN ARTS VIVANTS : PROBLÉMATIQUE, 

MÉTHODOLOGIE ET CORPUS .............................................................................................................................. 17 

1.1 PROBLEMATIQUE ET METHODOLOGIE.............................................................................................................. 17 

1.2 LE MUSEE ET LE VIVANT ................................................................................................................................. 21 

1.3 QUELLE(S) HISTOIRE(S) DES ARTS VIVANTS AU SEIN DES EXPOSITIONS ET DES MUSEES ? ............................... 27 

1.4 PRATIQUES CURATORIALES ET PERFORMANCE ................................................................................................ 34 

1.5 PRÉSENTATION ET DESCRIPTION DU CORPUS : REFUS CONTRAIRE .................................................................................... 47 

1.5.1 « Transformation continue » ...................................................................................................................... 52 

1.5.2 Les groupements : Make Banana Cry et Cool Cunts ................................................................................ 55 

1.5.3 Make Banana Cry ...................................................................................................................................... 57 

1.5.4 Cool Cunts ................................................................................................................................................. 60 

1.5.5 Lectures, prises de parole et autres performances .................................................................................... 64 

1.5.6 Daria Colonna et toino dumas .................................................................................................................. 66 

1.5.7 Si le refus avait une forme (micro-ouvert et scène-ouverte) et rassemblements ....................................... 66 

1.5.8 Documentation ........................................................................................................................................... 70 

CHAPITRE 2 ................................................................................................................................................................ 72 

DE REFUS GLOBAL À REFUS CONTRAIRE : HISTOIRES ALTERNATIVES ET PERFORMATIVES DU 

MANIFESTE ................................................................................................................................................................. 72 

2.1. REFUS GLOBAL CONTEMPORAIN : LIRE ET ÉCRIRE L’HISTOIRE AUTREMENT ................................................................. 88 

2.2. PRATIQUES COLLECTIVES ET EXPERIMENTALES : DES AUTOMATISTES A AUJOURD’HUI ............................... 108 

2.3. LES FEMMES AUTOMATISTES ET LES ARTS INCARNES : ENJEUX FEMINISTES ................................................ 123 

CHAPITRE 3 .............................................................................................................................................................. 139 

L’EXPOSITION COMME SITE DE RECHERCHE ET DE CRÉATION ........................................................ 139 

3.1 PRATIQUE CURATORIALE ET DRAMATURGIE DE L’EXPOSITION ............................................................................ 142 

3.2. DE-CADRER OU RE-CADRER LE CORPS VIVANT : HABITER L’EXPOSITION ........................................................... 156 

3.3. L’EXPOSITION A L’ŒUVRE : PRATIQUES ARTISTIQUES ET AGENTIVITE DES CORPS VIVANTS ........................ 167 



vi  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

3.4. ENTRE REFLEXION ET PRATIQUE : LA DIMENSION PARACURATORIALE ......................................................... 180 

CHAPITRE 4 ................................................................................................................................................................. 190 

EXPOSER LES CORPS VIVANTS : ENJEUX ESTHÉTIQUES ET POLITIQUES.......................................... 190 

4.1. LE CORPS ET L’IMAGE : (RE) MATERIALISER LE VIVANT ? ............................................................................. 194 

4.2. MATERIALITES ET « VIE DES IMAGES ».......................................................................................................... 201 

4.3. LE·LA PERFORMEUR·SE AGENT·E DE LIBERTE DANS L’EXPOSITION ? ........................................................... 207 

4.4. VULNERABILITE DU VIVANT ET RESISTANCE ................................................................................................. 216 

4.4.1. Make Banana Cry et Banana Peels (Trying Hard): la décolonisation de la danse ........................... 220 

4.4.2. Le collectif Cool Cunts : corporéité et matérialité féministes ............................................................. 230 

4.4.3. La poésie comme actes de langage ..................................................................................................... 239 

CHAPITRE 5 ............................................................................................................................................................... 246 

RÉCEPTION ET ÊTRE ENSEMBLE ....................................................................................................................... 246 

5.1.  HYBRIDATION DU DISPOSITIF DE RECEPTION : CO-PRESENCE, EXPERIENCE ET RASSEMBLEMENT .............................................. 251 

CONCLUSION .............................................................................................................................................................. 271 

ÉPILOGUE ............................................................................................................................................................................................................ 280 

ANNEXE A ................................................................................................................................................................... 282 

DOCUMENTS OFFICIELS DE LA GALERIE DE L’UQAM .............................................................................. 282 

ANNEXE B ................................................................................................................................................................... 284 

ANNEXE C ................................................................................................................................................................... 288 

ANNEXE D ................................................................................................................................................................... 333 

BIBLIOGRAPHIE ........................................................................................................................................................ 346 



vii  

 
 
 
 
 
 
 

LISTE DES FIGURES 

 
ANNEXE A – DOCUMENTS DE PRÉSENTATION REFUS CONTRAIRE 

Figure 1 Doriane Biot, Véronique Hudon et Camille Richard. Refus contraire, Galerie de l’UQAM, 
carnet de l’exposition et archive vidéo, description et hyperliens. Source : Galerie de l’UQAM. 

p.282 

ANNEXE C- PROGRAMMATION, COMMISSARIAT EN ARTS VIVANTS 

Figure 1 Programmation d’événements et de performances sous la direction et/ou en 
collaboration avec Véronique Hudon. Source : Véronique Hudon 

 
ANNEXE C – CORPUS PRINCIPAL 

 
 
 

 
p.284 

Figure 1. Refus global, 1948, Saint-Hilaire, Éditions Mithra-Mythe. Crédits : Doriane Biot. Paul-
Émile Borduas, Magdeleine Arbour, Marcel Barbeau, Bruno Cormier, Claude Gauvreau, Pierre 
Gauvreau, Muriel Guilbault, Marcelle Ferron-Hamelin, Fernand Leduc, Thérèse Leduc, Jean-Paul 
Mousseau, Maurice Perron, Louise Renaud, Françoise Riopelle, Jean-Paul Riopelle, Françoise 
Sullivan. Source : Collection de Françoise Sullivan 
Tract de Fernand Leduc tiré de Refus global, 1948. 

« Danse dans la neige », tirée de la maquette du manifeste Refus global. Photographie de Maurice 
Perron. Source :Fonds Maurice Perron. 

p.288 

Figure 2. Au-delà des signes (Paul-Émile Borduas, Les raisins verts, 1941), 2013. Gypse, peinture 
acrylique, système d’accrochage, cartel. Collection Giverny Capital, Montréal. Crédits : Galerie de 
l’UQAM 

p.291 

Figure 3. Noémi McComber, vues d’exposition. Mise en échec, 2011-2013. Triptyque vidéo 
composé de : Prise d’assaut, 2011 ; Vidéo, 8 min 50 s, couleur, son, en boucle - À travers ou 
L’ouverture, 2012 ; Vidéo, 8 min 10 s, couleur, son, en boucle — Une autre bière, 2013 ; Vidéo, 5 
min 17 s, couleur, son, en boucle. Crédits : Galerie de l’UQAM. 

p.293 

Figure 4. Noémi McComber, Prise d’assaut, 2011 ; Vidéo, 8 min 50 s, couleur, son, en boucle. 
Crédits : Noémi McComber. 

p.296 

Figure 5. Noémi McComber, À travers ou L’ouverture, 2012 ; Vidéo, 8 min 10 s, couleur, son, en 
boucle. Crédits : Noémi McComber. 

p.296 



viii  

 
 
 
 
 
 
 
Figure 6. Noémi McComber, Une autre bière, 2013 ; Vidéo, 5 min 17 s, couleur, son, en boucle. 
Crédits : Noémi McComber. 

p.296 

Figure 7. Cool Cunts. Iron Cunt/croiser le fer, 2018. Espace exigu, divers costumes. Série Blank 
Cunts/quatuor en solos, 2018. 4 installations et performances avec Pascale Drevillon, Angie Cheng, 
Émilie Graton, Leticia Hamaoui, Chloé Ouellet-Payeur, Marie-Pier Proulx, Marie-Ève Quilicot, 
Dave St-Pierre, Marilou Verschelden. Crédits : Doriane Biot, Véronique Hudon et Galerie de 
l’UQAM. 

p.295 

Figure 8. Cool Cunts. Hidden Cunt/émanciper l’érotisme, 2018. Serre, terre. Série Blank 
Cunts/quatuor en solos, 2018. 4 installations et performances avec Pascale Drevillon, Angie 
Cheng, Émilie Graton, Leticia Hamaoui, Chloé Ouellet-Payeur, Marie-Pier Proulx, Marie-Ève 
Quilicot, Dave St-Pierre, Marilou Verschelden. Crédits : Doriane Biot, Véronique Hudon et 
Galerie de l’UQAM. 

p.296 

Figure 9. Cool Cunts, Juicy Cunt / nager à contre-courant, 2018. Intervention sur le monte-charge, 
queue de sirène, baril de plastique. Série Blank Cunts/quatuor en solos, 2018. 4 installations et 
performances avec Pascale Drevillon, Angie Cheng, Émilie Graton, Leticia Hamaoui, Chloé 
Ouellet-Payeur, Marie-Pier Proulx, Marie-Ève Quilicot, Dave St-Pierre, Marilou Verschelden. 
Crédits : Véronique Hudon et Galerie de l’UQAM. 

p.300 

Figure 10.Cool Cunts, Shiny Cunt/déshabiller l’esprit, 2018. Intervention sur le mur de la galerie. 
Série Blank Cunts/quatuor en solos, 2018. 4 installations et performances avec Pascale Drevillon, 
Angie Cheng, Émilie Graton, Leticia Hamaoui, Chloé Ouellet-Payeur, Marie-Pier Proulx, Marie-
Ève Quilicot, Dave St-Pierre, Marilou Verschelden. Crédits : Doriane Biot, Véronique Hudon et 
Galerie de l’UQAM. 

p.303 

Figure 11. Cool Cunts, performance de groupe lors du vernissage (15 juin, 2018). Crédits : Galerie 
de l’UQAM. 

p.306 

Figure 12. Kamissa Ma Koïta, 2018. Avec l’installation Nous serons universel.le.s, l’artiste 
s’approprie une photographie de la Seconde exposition des automatistes, réalisée en 1947 par 
Maurice Perron. S’inspirant de la composition spatiale de cette image célèbre, Ma Koïta remplace 
les peintures abstraites par des symboles caractéristiques de son identité. Crédits : Doriane Biot et 
Camille Richard. 

p.307 



ix  

 
 
 
 
 
 
 

 
Figure 13. Kamissa Ma Koïta, Nous serons universel.le.s, 2018. Installation et performance 
composée de : Reenactement 1, 2018, Reenactement 2, 2018 Reenactement 3, 2018, Reenactement 
4, 2018 Reenactement 5, 2018, Reenactement 6, 2018, Reenactement 7, 2018. Panneaux de 
contreplaqués, peinture acrylique, encre à l’eau, cheveux synthétiques, cheveux naturels. Lors de 
l’activation de l’espace 26 mai 2018, 14 h. Crédits : Doriane Biot. 

p.308 

Figure 14. Fanny Latreille, On accomplit des actes à l’encontre de la vie. Il faut que tout s’organise 
pour la libération, pour retrouver le vertige, l’amour. Nous voulons mettre la musique et la vérité 
dans nos caleçons. Il ne s’agit pas de mettre l’imagination au pouvoir, mais bien d’exercer le 
pouvoir de l’imagination. Nous ne recevrons pas le sceau du changement des époques précédentes. 
Nous avons encore à le fondre. [La] honte, elle aussi, est un cliché du siècle. La faute revient aux 
oiseaux, la liberté bouleversante c’est vous, 2018. Plâtre et acrylique sur mur. Crédits : Galerie de 
l’UQAM. 

Extraits de textes : 

Françoise Sullivan, La danse et l’espoir, dans Refus global, 1948. 

Mainmise : trois ans de recherche, Mainmise, n° 26, aout 1973. 

Manifeste du mouvement coup de poing, Mainmise, n° 41, novembre 1974. 

Fermaille, Fermaille : anthologie, Moult Édition, 2013. 

Daria Colonna, Ne faites pas honte à votre siècle, Poètes de brousse, 2017. 

p.309 

Figure 15. Scott Benesiinaabandan, little resistances, 2016. Installation photographique composée de 
: marykennethagnes | oka, 2015 — mary | ezln, 2015 — norman | ipperwash, 2015 – martha | 
burntchurch, 2015 – homecoming | ixharlottetown, 2015 – inm | mary, 2015. Épreuves numériques 
sur vinyle. Recital for a Revolution, 2015. Encre sur coton. Crédits : Doriane Biot et Galerie de 
l’UQAM. 

p.310 

Figure 16. Make Banana Cry, vues du dispositif scénographique réalisé par Dominique Pétrin. 
Crédits : Véronique Hudon et Galerie de l’UQAM. 

p.312 

Figure 17. Make Banana Cry, partie I, 2 juin, 2018. Spectacle avec Ellen Furey, Hanako Hoshimi-
Caines, Dana Michel, Simon Portigal, Andrew Tay, Stephen Thompson. Dispositif scénographique 
de Dominique Pétrin. Crédits : Galerie de l’UQAM. Crédits : Doriane Biot et Galerie de l’UQAM. 
Photos de presse, lors de la présentation au MAI (Montréal, arts interdisciplinaire). Crédits : Claudia Chan 
Tak. 

p.316 



x  

 
 
 
 
 
 
 

 
Figure 18. Série Banana Peels (Trying Hard), 2018. Interventions performatives avec Ellen Furey, Hanako 
Hoshimi-Caines, Dana Michel, Simon Portigal, Andrew Tay, Stephen Thompson. Dispositif 
scénographique de Dominique Pétrin. Crédits : Galerie de l’UQAM et Véronique Hudon. 

p.321 

Figure 19. Daria Colonna, lecture et Cool Cunts, performance. Lecture intégrale du livre de poésie Ne faites 
pas honte à votre siècle (2017). Crédits : Galerie de l’UQAM. 

p.323 
 
Figure 20. toino dumas, lecture de Sylvestres et survivantes, 2 juin, 2018. Crédits : Galerie de l’UQAM. 

p.324 

Figure 21. Soirée si le refus avait une forme, micro-ouvert et scène-ouverte, poésie,prises de paroles et 
performances, au Gingko café & bar (308, rue Ste-Catherine Est), 15 juin, 2018. Crédits : Hugo St-Laurent. 

p.325 

Figure 22. Espace de lectures et d’accueil convivial, écran avec des citations choisies de Refus global, livres 
et articles, tables et chaises. Crédits : Galerie de l’UQAM 

p.329 

ANNNEXE D – CORPUS SECONDAIRE 
 
Figure 1. Luis, Jacob, A Dance for Those of Us Whose Hearts Have Turned to Ice. Based on the 
Choreography of Françoise Sullivan and the Sculpture of Barbara Hepworth (with Sign-Language 
Supplement) (2007). Vue du Musée Fridericianum, Kassel, documenta 12. Crédits: Luis Jacob 

p.333 

Figure 2. Natures mortes, Anne Imhof, Palais de Tokyo, 2021. Artistes Anne Imhof, Alvin Baltrop, 
Mohamed Bourouissa, Eugène Delacroix, Trisha Donnelly, Eliza Douglas, Cyprien Gaillard, Théodore 
Géricault, David Hammons, Eva Hesse, Mike Kelley, Jutta Koether, Klara Lidén, Joan Mitchell, Oscar 
Murillo, Eadweard Muybridge, Cady Noland, Precious Okoyomon, Francis Picabia, Giovanni Battista 
Piranesi, Sigmar Polke, Paul B. Preciado, Bunny Rogers, Sturtevant, Yung Tatu, Paul Thek, Wolfgang 
Tillmans, Rosemarie Trockel, Cy Twombly, Adrián Villar Rojas. Crédits : Palais de Tokyo 

p.338 

Figure 3. Flip Book, Boris Charmatz. « Flip Book » (2008/2013), Museum of Modern Art, 2013. Partie du 
Musée de la danse: Three Collective Gestures (October 18 to November 03, 2013). Crédits: The Museum 
of Modern Art, New York. Photo by Julieta Cervantes 

p.342 

Figure 4. « TURF FEINZ RIP RICHD Dancing in the Rain Oakland Street », raélisation Yoram Savion. 
Danseurs : No Noize, Man, BJ et Dreal, en action sous la pluie sur un boulevard à Oakland (États-Unis). 

p.345 



xi  

 
 
 
 
 
 
 

RÉSUMÉ 
 
 
Ces dernières décennies, les arts vivants sont de plus en plus présents dans les musées et les 
institutions en arts visuels. Certain·e·s artistes et commissaires revisitent le format de l’exposition 
en remettant en question les cadres perceptuels traditionnels du white cube, et donc renouvèlent les 
relations entre l’artiste, le public et l’œuvre. En partant de réflexions et d’analyses d’historien·ne·s de 
l’art, notamment Claire Bishop, Dorothea von Hantelmann, Amelia Jones et Catherine Wood, je 
vais situer ces transformations dans un horizon plus large qui nous pousse à redéfinir notre 
relation aux corps vivants et à la vie dans le contexte de l’exposition. Au carrefour des études 
décoloniale, curatoriale et de la performance, je mettrai en contexte l’émergence de ces nouvelles 
pratiques de l’exposition. 

 
Mes recherches et analyses vont s’appuyer sur la réalisation concrète du co-commissariat de 
l’exposition Refus contraire (2018) avec les commissaires Doriane Biot et Camille Richard. 
Réalisée à la Galerie de l’UQAM, l’exposition présentait le travail d’artistes contemporains dont 
les gestes et les œuvres étaient mis en dialogue avec Refus global et le groupement automatiste. 
Le parti pris de l’exposition était d’interroger l’imaginaire populaire et nationaliste associée à Refus 
global, en présentant des pratiques artistiques féministes, queer et décoloniales. Mon commissariat en 
arts vivants intitulé « Transformation continue » m’a permis de mettre à l’épreuve une hypothèse 
générale : les arts incarnés et la performance transforment le format de l’exposition et participent 
aux développements de pratiques curatoriales. 

 
Ma thèse porte sur les enjeux épistémologiques, esthétiques et politiques que soulève le 
développement d’approches curatoriales, dont les pratiques mettent en jeux les arts vivants, la 
performance et la performativité. Dans l’exposition, les formes incarnées ont un potentiel critique 
à l’égard de nos manières de penser l’œuvre, son contexte et l’expérience esthétique. Ce potentiel 
critique prend forme à travers les traits singuliers liés à la matérialité vivante des corps: l’éphémère, 
la corporéité, la précarité, le recours à la partition, la performativité et l’affect. À l’aide de 
réflexions faites par différent·e·s théoricien·ne·s du champ des arts vivants, André Lepecki, 
Rebecca Scchneider et Eleonora Fabião, je vais réfléchir aux singularités des corps vivants. Ma 
thèse soutient que les corps en actions dans l’espace d’exposition ont un potentiel critique à 
l’endroit du white cube. Je souhaite montrer comment ces singularités transforment les formes 
discursives, les formats de production, de présentation et de réception habituellement préconisées 
dans l’espace d’exposition et évaluer l’espace d’émancipation qu’elles peuvent rendre possible. 

 
Tout au long de ma thèse, j’analyse mon commissariat en arts vivants « Transformation continue » 
tout en me livrant à des analyses plus générales d’expositions performatives ou de pratiques 
curatoriales. Mes analyses s’inscrivent en continuité avec les réflexions sur les pratiques 
curatoriales faites par Beatrice von Bismarck, Paul O’Neil et Maura Reilly. Dans le premier 
chapitre, j’esquisse différentes trajectoires historiques pour mettre en contexte le phénomène des 
expositions performatives, et fournis une description de détaillée de Refus contraire et de mon 
commissariat en arts vivants. Dans le second chapitre, je vais présenter et analyser la pluralité des 
discours que Refus contraire développe avec et autour Refus global. Dans mon commissariat, les 
formes en arts vivants interrogent par le truchement de Refus global : la place des femmes dans 



xii  

 
 
 
 
 
 
 
l’art, l’effacement des œuvres en arts vivants dans les histoires de l’art (jusqu’à récemment) et 
l’occultation de la dimension communautaire propre à l’art. Les trois autres chapitres analysent ma 
pratique curatoriale : en partant des processus de production (chapitre 3), en passant par la 
présentation des œuvres mêmes (chapitre 4), jusqu’à la réception (chapitre 5). 

 
Ainsi, je m’intéresse aux formes curatoriales dont les processus mettent en scène des enjeux de 
production et de réception comme participant à l’exposition même. Il sera question de l’exposition 
comme un site de création. Dans ce contexte, j’analyserai mes approches conceptuelles et 
organisationnelles afin de penser le déploiement de l’action dans le temps, dans l’espace et les 
relations avec les formes matérielles. Les enjeux esthétiques et politiques propres aux expositions 
performatives seront approfondis en traitant de la « re-matérialisation » des corps vivants dans 
l’espace d’exposition. Les arts vivants développent des formes relationnelles autres que celles 
habituellement développées avec un objet visuel dans les expositions traditionnelles; il y a une 
hybridation des modalités de réception à mi-chemin entre les arts visuels et les arts de la scène, qui 
déstabilise les rituels de réception. 

 
Mots clés : pratiques curatoriales, performance, exposition, arts vivants, Refus global 



1  

 
 
 
 
 
 
 

INTRODUCTION 
 
 
Mon projet de thèse-intervention porte sur les développements curatoriaux 1 qu’implique 

l’inclusion des arts vivants au sein d’expositions. Je soutiens que la présentation d’œuvres en arts 

vivants et l’usage de l’action, du geste, du mouvement, ou encore, de la parole transforment 

l’exposition. Les œuvres incarnées font intervenir des approches axées sur l’expérience et la praxis, 

leurs présences en actions opèrent d’une manière implicite une critique du dispositif d’exposition. 

Mes analyses vont mettre de l’avant l’idée que l’inclusion des arts vivants a le potentiel de 

reconfigurer l’exposition. La dénomination « arts vivants » est inclusive : elle embrasse des formes 

performatives diversifiées, tout autant qu’elle réfère au « vivant ». 

 
Plutôt que d’avoir recours aux notions d’arts scéniques ou de spectacles, j’emploie ici le terme « arts 

vivants ». Celui-ci permet de souligner l’hybridation des pratiques actuelles, où performance, danse, 

théâtre et musique se mêlent à des formes expérimentales et contemporaines situées en marge des 

conventions des arts de la scène. Cette approche s’inscrit dans la continuité des travaux de chercheurs 

tels que Philip Auslander (1999), qui rappelle que l’expression « live arts » émerge au Royaume-Uni 

dans les années 1980 pour désigner des pratiques échappant aux classifications habituelles — 

n’appartenant ni tout à fait à la danse, ni tout à fait au théâtre, par exemple. L’ouvrage collectif Perform, 

Repeat, Record: Live Art in History (2012), sous la direction d’Amelia Jones et d’Adrian Heathfield, 

propose également une histoire située au croisement des arts de la scène et de l’art de la performance, 

remettant en question les divisions qui ont historiquement séparé ces champs. Cette terminologie me permet 

donc d’inclure divers domaines disciplinaires — notamment la danse — tout en éclairant plus 

particulièrement le lien avec la vie et le vivant, lien qui résonne avec des formats d’expositions participatives 

et collaboratives contribuant aux développements du curatorial. Je reviendrai dans le premier chapitre sur 

cette terminologie afin d’en préciser la portée. 

 
Dans le but de mieux comprendre les implications curatoriales liées à l’inclusion de pratiques 

diversifiées en arts vivants, mes analyses s’appuient sur l’expérience concrète d’un commissariat, 

« Transformation continue », que j’ai réalisé dans le cadre de l’exposition Refus contraire. Cette 
 
 

 
1 À la page 4, je reviens sur l’usage de. ce terme 



2  

 
 
 
 
 
 
 
exposition, réalisée avec les commissaires en arts visuels Doriane Biot et Camille Richard à la 

Galerie de l’UQAM (du 16 mai au 16 juin 2018), constitue l’un des fils conducteurs de ma thèse. 

 
Refus contraire offrait une relecture contemporaine et interdisciplinaire de Refus global et du 

groupement automatiste. L’exposition présentait le travail d’artistes contemporains dont les œuvres et 

les gestes en dialoguaient avec l’histoire des automatistes. Plutôt que de mettre l’accent sur des 

formes picturales rendant hommage aux peintres du mouvement, elle réunissait des interventions 

collectives variées : vidéos, œuvres photographiques, sculptures murales et textuelles, 

performances, danse et lectures. Ce parti pris visait à interroger l’imaginaire populaire et 

nationaliste associé à Refus global, en présentant des pratiques articulées autour des enjeux 

identitaires à partir de perspectives queer et décoloniales. Pour renouer avec l’énergie 

transformatrice énoncée dans le manifeste, il nous est apparu important de présenter des œuvres 

actuelles. Au cœur de l’exposition se trouvait un espace d’échange où artistes et visiteur·euse·s 

pouvaient consulter des textes, dont un exemplaire du manifeste, et participer à des activités 

publiques — conférences, discussions — témoignant de notre volonté de relier l’histoire 

automatiste à l’actualité tout en questionnant l’histoire officielle. Dans son ensemble, Refus 

contraire proposait des lectures alternatives du groupement automatiste en s’éloignant de l’histoire 

officielle. Alors que le texte éponyme « Refus global2 » est souvent annoncé comme un texte 

précurseur de la Révolution tranquille, le recueil, dans sa matérialité hétérogène, a suscité peu 

d’analyses englobantes3. Soulignons que le domaine des arts visuels a longtemps mis à l’avant-

plan le travail pictural (fait principalement par les hommes)4. À l’inverse, le commissariat de Refus 

contraire mettait en lumière des lectures marginales du mouvement, orientées vers 

l’interdisciplinarité, l’esprit communautaire et le travail des femmes artistes. 

 
2 D’emblée, il faut distinguer Refus global, recueil de textes et d’illustrations paru en 1948, de « Refus global », texte 
d’ouverture du recueil. Étant donné la relation d’éponymie qui unit le recueil Refus global et le texte « Refus global », 
il importe de préciser que l’italique sera réservé à l’œuvre complète (le recueil Refus global), tandis que le texte 
spécifique (« Refus global ») sera indiqué entre guillemets. Pour faciliter les références, je vais utiliser la réédition de 
1972 paru chez les éditions Anatole Brochu (Shawinigan). Cette édition inclut les éléments visuels, bien qu’elle ne 
restitue pas le caractère plus artisanal du recueil original. J’ai aussi accès à l’édition numérisée du recueil original Refus 
global de Françoise Sullivan, ce qui me permet d’avoir en tête ses spécificités matérielles. 
3Je reprends l’un des constats fait par Sophie Dubois dans son livre Refus global : histoire d’une réception partielle 
(2017). 
4 Johanne Lamoureux, Rose-Marie Arbour et Patricia Smart, n’hésiteront pas à qualifier cette situation de 
« pictocentrisme » : le groupe est le plus souvent réduit à son noyau de peintres et à sa production picturale. 



3  

 
 
 
 
 
 
 
Mon commissariat en arts vivants intitulé « Transformation continue » donnait lieu à un événement 

en constantes mutations, il mettait en scène des corps, des voix et des formes matérielles, il voulait 

incarner l’énergie transformatrice au cœur du manifeste. Mon approche renouait avec l’héritage 

interdisciplinaire et le travail collaboratif propre au groupement automatiste. Plus encore, mon 

approche éclairait l’effacement des pratiques en arts vivants dans l’histoire de l’art en général, en 

prenant l’exemple de Refus global. 

 
Mon commissariat m’a permis de mettre à l’épreuve une hypothèse générale : les arts vivants 

transforment le format de l’exposition et participent aux développements de pratiques curatoriales. 

Mon approche curatoriale s’inspire du travail d’artistes et de commissaires qui au cours des deux 

dernières décennies ont développé des expositions chorégraphiques et performatives : des artistes 

tels que Tania Bruguera, Boris Charmatz et Trajal Harrell, des commissaires tels que Pierre Bal-

Blanc, Mathieu Copeland et Bojana Cvejic. Ma thèse prend appui sur mon expérience curatoriale 

pour réfléchir plus largement à ce que je nomme les « expositions performatives ». J’emploie cette 

dénomination générique pour m’affranchir des catégories disciplinaires et mettre l’accent sur la 

malléabilité des formes performatives contemporaines ainsi que sur leurs effets sur les pratiques 

curatoriales. Par « expositions performatives », j’entends des expositions dont la structure, le 

rythme et l’expérience sont transformés par la performance et par le performatif. Ce type de 

dispositif ne se contente pas d’intégrer une œuvre vivante : il en est reconfiguré. La temporalité 

d’apparition, la présence des corps, l’activation de dispositifs matériels ou sonores, ou encore le 

recours à la parole, à la conversation ou à des gestes proches des actions quotidiennes modifient la 

manière dont l’exposition se déploie et se reçoit. Cette notion permet ainsi d’aborder les arts vivants 

dans leurs développements contemporains — chorégraphiques, musicaux, théâtraux ou circassiens 

— tout en élargissant le champ aux pratiques qui s’activent, se déclenchent ou se performent dans 

l’espace d’exposition. Elle englobe également des formes orales, relationnelles ou 

conversationnelles où la dimension performative est immédiate, parfois indissociable des gestes de la 

vie courante. 

 
Dans ce désir de rendre compte d’un phénomène plus général des « expositions performatives », 

ma thèse fera des allers-retours entre mon propre commissariat et des expositions exemplaires 

(corpus secondaire). L’analyse d’une sélection d’expositions et de projets curatoriaux 

contribueront à mieux expliciter le potentiel critique des expositions en arts vivants. Ainsi, au fil 



4  

 
 
 
 
 
 
 
de la thèse, j’analyserai un ensemble d’œuvres et d’expositions, ce qui me permettra d’analyser de 

quelles manières les formes incarnées peuvent renouveler les expositions. Certaines expositions 

seront analysées pour montrer le potentiel des formes incarnées à renouveler nos relations aux 

histoires des arts. J’aborderai dans la thèse des expositions exemplaires : Flip Book (2012) du 

chorégraphe Boris Charmatz et du Musée de la danse, l’installation A Dance for Those of Us Whose 

Hearts Have Turned to Ice. Based on the Choreography of Françoise Sullivan and the Sculpture 

of Barbra Hepworth (with Sign-Language Supplement) (2007) de l’artiste torontois Luis Jacob, ou 

encore, le travail du chorégraphe Trajal Harrell avec Twenty Looks or Paris Is Burning at the 

Judson Church (Twenty Looks). Enfin, d’autres expositions et œuvres créent des relations plus 

actives aux publics, c’est le cas Tatlin’s Whisper de Tania Bruguera et Spatial Confessions (On the 

question of instituting the public) (2014) de Bojana Cvejic. L’ensemble de ces expositions 

constituera un corpus secondaire. J’analyserai de quelles manières les formes incarnées impliquent 

des modes d’interventions en dehors des conventions traditionnelles de l’exposition. Ainsi, 

j’inscrirai l’analyse de mon intervention dans un contexte plus large en évoquant d’autres projets 

analogues. 

 
Les arts vivants explorent d’autres façons d’occuper l’espace, de penser le mouvement, le temps et la 

durée au sein de l’exposition. À leur tour, ces expositions mettent en jeu des savoirs encorporés5 et 

empruntent des procédures. Les expositions sont en actions, leur activation offre une expérience 

esthétique intensifiée. Ainsi, les expositions performatives engagent des réflexions critiques sur les 

manières de contextualiser et de faire vivre l’expérience de l’œuvre, c’est-à-dire que les dispositifs de 

présentation qui encadrent les œuvres sont repensés. Je montrerai que la matérialité des formes 

corporelles permet d’élaborer des réflexions critiques sur l’image et le corps. Ainsi, l’analyse de 

mon commissariat ouvrira sur des réflexions liées aux enjeux identitaires, féministes, queer et 

décoloniaux en relation avec l’histoire de l’art. 

 
 
 

5 Le terme « encorporer » est une traduction de l’anglais to embody, en vue de souligner combien les expériences et 
les perceptions corporelles informent et influencent la pensée. Il vient du concept embodiment (encorporation) issu de 
la psychologie cognitive et psychologie sociale. Contrairement au mot « incorporé » qui implique plutôt le fait de 
donner une forme corporelle à la pensée, il fait référence aux pensées (cognition), aux sentiments (émotion) et aux 
comportements (corps) basés sur nos expériences sensorielles et sur nos positions corporelles. Il est utilisé dans les 
études féministes pour désigner avec plus de justesse l’agentivité du sujet. 



5  

 
 
 
 
 
 
 
Dans le cadre de mon intervention, je signe officiellement un « commissariat », néanmoins ma 

démarche s’inscrit dans une approche réflexive et critique à l’endroit de l’exposition, c’est pourquoi 

j’envisage ma pratique comme étant liée au curatorial. Le curatorial est un champ en émergence, 

dont les approches se situent dans le prolongement des pratiques commissariales indépendantes. 

Ainsi, je vais user de ces deux termes pour renvoyer à des pratiques distinctes, tout en reconnaissant 

que leurs développements et fonctions peuvent néanmoins se recouper (comme ce sera le cas dans 

ma thèse). D’emblée, il faut souligner que ces deux termes dans la langue française renvoient à des 

étymologies distinctes : d’un côté, le commissaire, qui renvoie au commissariat et à ce qui est relatif 

à l’application de règles et à la surveillance, près du commissaire de police ; de l’autre côté, curateur 

qui renvoie à curator en anglais, dont la racine est du latin curare qui signifie « prendre soin ». 

 
Le curatorial a un champ de pratique plus vaste que celui de l’exposition, il s’inscrit dans l’univers 

culturel regroupant les enjeux politiques et sociaux. Il veut dépasser les limites imposées par les 

institutions en art. Selon l’historien de l’art Paul O’Neil, le curatorial privilégie une approche 

réflexive du commissariat où l’espace d’exposition devient le principal objet de connaissance. 

Ainsi, il s’inscrit au sein de développements discursifs qui peuvent prendre la forme de diverses 

activités : discussions, lectures, publications, événements, performances et projets hors site6. Le 

curatorial s’étend à des sphères d’activités vastes comme le souligne la commissaire Maria Lind : 

« […] the curatorial is something else, something that can also operate beyond the field of art, and 

whether it has other significant features. So far, the curatorial understood to have a 

multidimensional role that includes critique, editing, education, fundraising, etc. But even more 

importantly, the curatorial goes beyond roles and takes the shape of a function and a method, even 

a methodology. » (2012,11-12). Tandis que l’usage du terme « commissariat » (et ses dérivés) va 

davantage dans le sens de pratiques commissariales héritées du musée et du conservateur, ou encore, 

 

 
6 Dès les années 90, la prolifération des biennales contribue à ce phénomène important. Les biennales illustrent des 
changements majeurs dans le milieu de l’art et les politiques, notamment en Europe. Leur nature événementielle met 
aussi l’accent sur le développement d’activités périphériques plutôt que de limiter la manifestation à une simple 
exposition d’objets.Elles deviennent les véhicules pour la production de connaissances et les débats intellectuels. Le 
curatorial fait aujourd’hui l’objet d’une théorisation croissante : The Culture of Curating and the Curating of Culture(s) 
(2012) de Paul O’Neil, Cultures of Curatorial (2012) sous la direction de Beatrice Von Bismarck et de Jörn Schafaff, 
The Curatorial. A Philosophy of Curating (2013) sous la direction de Jean-Paul Martinon, Irit Rogoff cosigne avec 
Beatrice Von Bismarck « Curating/Curatorial » (2012) et de Maria Lind avec son livre Performing the curatorial 
(2012). 



6  

 
 
 
 
 
 
 
recoupe les pratiques liées à la figure du commissaire indépendant7 ; ces pratiques sont plus axées 

sur un discours sur l’œuvre d’art et sur l’organisation d’exposition. 

 
L’importance actuelle des arts vivants au sein d’exposition s’inscrit en concordance avec l’essor 

du champ curatorial, parce que les formes incarnées contribuent aux développements d’expositions 

plus ancrées dans l’espace social, et qu’elles renouvèlent le format même de l’exposition. Loin 

d’un champ de pratiques orienté vers l’objet-œuvre en tant que finalité du travail artistique, l’art 

actuel fait de l’expérience esthétique, de la situation « réelle » et relationnelle créée par l’artiste et 

vécue avec les publics, une dimension fondamentale de l’œuvre. Dans cette perspective, les arts 

vivants apparaissent comme des formes artistiques ayant développé un champ de pratiques et de 

connaissances plus empiriques à même de nourrir les investigations curatoriales actuelles. Les 

nouveaux contextes et discours développés par les pratiques curatoriales transforment à leur tour 

notre regard sur les arts vivants, et plus spécifiquement sur le corps vivant, qui est alors envisagé 

dans sa matérialité complexe. 

 
Le curatorial, pour revenir à son étymologie, « prendre soin », est plus à même de prendre en charge 

le vivant, les corps ou les communautés qui demandent des attentions particulières. Dans ma thèse, je 

vais réfléchir aux enjeux épistémologiques, esthétiques et politiques propres aux développements 

des pratiques curatoriales en arts vivants. Je souhaite envisager ce champ à travers son potentiel 

critique à l’égard de nos manières de penser l’œuvre, son contexte et l’expérience esthétique. Je 

montrerai comment les arts vivants ont le potentiel de développer un « être-ensemble », celui de 

lier les êtres et les formes matérielles pour réfléchir autrement à l’écologie de notre monde. Ainsi, 

je souhaite explorer les discours et les histoires auxquels les pratiques curatoriales et les arts 

vivants peuvent donner forme. 

 
Le théoricien André Lepecki soutient l’idée que les singularités de la performance et de la danse 

contemporaine soulèveraient des problématiques politiques liées à nos conditions actuelles 

d’existence8. Dans son livre, Singularities : Dance in the Age of Performance (2016) Lepecki 
 

7 Néanmoins, l’émergence de commissaires indépendants ouvre la voie aux développements actuels du curatorial, 
notamment par le fait que le commissariat indépendant concorde avec l’émergence de l'art conceptuel. L’émergence 
du curatorial se situe à la fin et début des années 2000. 
8 Dans ce livre, André Lepecki écrit : « Dance experiments with acute critiques of the current conditions of existence. 
In this sense, dance’s most significant singularity is its capacity for gathering and articulating the set of defining 



7  

 
 
 
 
 
 
 
affirme que la danse aurait la capacité d’articuler des contre-mouvements et des contre-discours. 

Pour sa part, la théoricienne Rebecca Schneider (Performing Remains, 2011) dit que les formes 

performatives ont le potentiel d’activer une contre-mémoire, notamment par le biais de 

reenactments. En continuité avec ces analyses, je souhaite démontrer que les expositions 

performatives ouvrent sur un savoir encorporé et sensible. Ces formes de savoirs liées à 

l’expérience pratique ont jusqu’à récemment été peu représentées dans les histoires de l’art. Ma 

thèse soutient que les corps en actions dans l’espace d’exposition ont un potentiel critique à 

l’endroit du white cube. Ce potentiel critique prend forme à travers les traits singuliers des formes 

contemporaines en arts vivants : l’éphémère, la corporéité, la précarité, le recours à la partition, la 

performativité et l’affect. Je souhaite montrer comment ces singularités transforment les formes 

discursives, les formats de production, de présentation et de réception habituellement préconisées 

dans l’espace d’exposition et évaluer l’espace d’émancipation qu’elles peuvent rendre possible. 

 
Dans l’espace d’exposition, ces traits singuliers inhérents aux pratiques incarnées ont le potentiel 

de mettre en jeu une critique des modèles muséologiques traditionnels et ceux associés au white 

cube. Dans le même ordre d’idées, je pense que la manière dont les connaissances se développent 

et se transmettent dans le domaine des arts vivants déploie ce potentiel critique : en effet, les arts 

vivants s’appuient sur des traditions orales et des expériences concrètes en studio (répétitions, 

ateliers expérimentaux) favorisant la création d’expériences sensibles. Ces expériences sensibles 

ne sont pas des objets définis et figés dans le temps, elles s'inscrivent dans un flux continu 

d'événements plus complexes à définir ou à circonscrire, dès lors le discours et les gestes qui 

accompagnent ses formes ouvrent sur des connaissances peu utilisées avec les formes en arts 

visuels. Plus précisément, j’ai identifié différentes composantes propres aux arts vivants qui 

contribuent à des développements curatoriaux : la dimension éphémère et événementielle des arts 

vivants qui ouvre sur une autre organisation temporelle de l’exposition (de la production à la 

réception) ; les corps en action (par le biais de la chorégraphie, de la performance ou encore de la 

dramaturgie) ; le travail en communauté par lequel prend forme la création et la transmission 

d’expériences sensibles et de savoirs corporels ; et enfin, la relation au spectateur dont l’expérience 

est transformée par la présence humaine (les singularités du corps, l’aspect relationnel et 

 
problems in neoliberal production of subjectivity as it produces countermoves and counterdiscourses. » (Lepecki, 
2016,18) 



8  

 
 
 
 
 
 
 
l’expérience partagée en communauté ou non). L’ensemble de ces composantes fait que les arts 

vivants développent des registres d’approches moins téléologiques que l’histoire de l’art, ils 

formulent des histoires plus près de la pratique, de la mémoire et de l’expérience. L’exposition 

épouse alors des temporalités et des formats mixtes entre l’événement, la performance, le spectacle et 

la médiation, se crée un fil narratif en transformation avec ce qui a lieu dans l’espace de la galerie. 

Mon commissariat en arts vivants « Transformation continue » (Refus contraire) a voulu explorer 

ces possibilités curatoriales. Le titre lui-même illustre cette idée de mutations de l’exposition, il 

réfère aussi à la vision esthétique des automatistes qui défendent une conception de l’art en 

transformation, dont la forme est analogue à la vie même 9 . Enfin, ce titre rappelle le texte 

« Transformation continuelle » de Borduas qui selon l’histoire aurait été la première version du 

manifeste. 

 
Mon travail curatorial a tenté d’insuffler un dialogue avec ce qui avait lieu en galerie, c’est pourquoi 

je soutiens que les arts vivants en contexte d’exposition ont le potentiel de créer des relations plus 

fluctuantes avec les œuvres. En grande partie les performances ont été réalisées spécialement pour 

l’exposition, ce qui me permet donc d’analyser et de souligner de quelles manières l’espace 

d’exposition devient un site de production. De même, l’engagement du commissaire avec des 

artistes qui performent au sein de l’exposition diffère de celui avec des objets stables, dès lors le 

travail curatorial se rapproche des processus de création et implique une dimension collaborative 

significative. En effet, une part du travail de création des artistes se constitue à travers des échanges. 

Les dispositifs performatifs quant à eux sont pensés en dialogue avec le cadre curatorial, alors que 

l’accueil des artistes et des publics dans la galerie demande des soins particuliers. L’inclusion des 

publics est pensée au sein de chacune des situations en sachant que son emplacement va orienter 

son expérience, alors, que les formes incarnées demandent certains accommodements plus terre à 

terre (un accès aux douches, des matelas, de l’eau, etc.). Ce rapprochement entre la pratique 

curatoriale et artistique sera aussi analysé au cours de la thèse. 

 
Dans mon commissariat, comme dans les expositions soumises à l’analyse, je m’intéresse au 

fonctionnement des expositions interdisciplinaires — à mi-chemin entre les arts visuels et les arts 
 

9 À la fin de « Refus global », on peut lire : « Ce trésor est la réserve poétique, le renouvellement émotif ou puiseront 
les siècles à venir. Il ne peut être transmis que TRANSFORMÉ, sans quoi c’est le gauchissement. » (1972[1948], 24) 
À la page 56-57, je reviens sur cet élément en relation avec la vision esthétique des automatistes. 



9  

 
 
 
 
 
 
 
vivants. Sur le plan des politiques de la perception, de la représentation et de la réception, de quelles 

manières les expositions performatives interagissent-elles avec les approches muséologiques qui 

régissent les modes d’exposition ? De quelles manières interviennent les modalités et spécificités 

issues du champ des arts vivants — la théâtralité, la chorégraphie, la corporalité, la coprésence et 

l’événementiel — dans le contexte de l’exposition ? De quelles manières interagissent les œuvres 

en arts vivants et les pratiques curatoriales ? Quels enjeux politiques soulève la présence de corps 

vivants en tant qu’œuvre artistique dans le dispositif d’exposition ? Ma thèse examine comment 

l’exposition interagit avec les formes performatives. J’analyse autant la manière dont elle se raconte 

et produit des savoirs que la façon dont les corps y prennent forme et espace. Elle ancre ses 

réflexions dans le cadre du développement de pratiques curatoriales spécifiques à ces expositions 

performatives. 

 
Afin d’approfondir ces questionnements sur les expositions performatives et les pratiques 

curatoriales qui les accompagnent, ma recherche s’ancre dans un cadre théorique au croisement 

des études en arts de la scène et de la performance. Ainsi, je m’attache à légitimer une histoire des 

arts vivants, c’est-à-dire à ne pas faire de distinction entre les formes expérimentales en arts de la 

scène et l’art de la performance. Cette approche est en phase avec les travaux d’Adrian Heathfield 

et d’Amelia Jones (Perform, Repeat, Record : Live Art in History, 2012) et de la théoricienne 

Rebecca Schneider qui rejette le cloisonnement de ces disciplines pour penser une histoire inclusive 

de l’art de la performance et des arts scéniques. Cette perspective me permet d’inclure dans ma 

réflexion des approches provenant de la danse et du théâtre contemporain : des réflexions sur la 

dramaturgie avec Hans Thies-Lehmann en passant par les enjeux d’ordre chorégraphique avec 

André Lepecki, jusqu’aux travaux sur la pratique théâtrale de Rebecca Schneider ou de Shannon 

Jackson. Cet élargissement des arts vivants inclut également des pratiques populaires et culturelles 

dont aujourd'hui on revendique la légitimité dans le champ des arts. 

 
L’exposition Refus contraire est une réactivation libre et créative du manifeste Refus global. 

D’emblée, l’exposition se positionne dans un horizon critique face à l’histoire officielle du 

manifeste. Mes réflexions porteront sur des travaux en périphérie du récit dominant associé à Refus 

global, tels que ceux de Sophie Dubois sur la réception critique du recueil, de Patricia Smart sur 

les femmes automatistes et de Ray Ellenwood sur la dimension communautaire du groupement 



10  

 
 
 
 
 
 
 
automatiste, entre autres. En prenant en compte que le recueil Refus global est réactivé par des 

formes artistiques, Refus contraire est une exposition qui propose d’autres interprétations de 

l’histoire. Dans son livre, Rejouer le vivant — Les reenactments, des pratiques culturelles et 

artistiques (in)actuelles (2020) parle de « reenactment artistiques » comme étant des formes 

« […] qui conjuguent le performatif et le médiatisé, et dans une perspective revendiquée de rejouer 

l’histoire pour interroger ces processus de fabrication, ses généalogies et le pouvoir de ses 

représentations. » (Bénichou, 59) Je situerai mes réflexions en résonance avec le développement 

actuel du champ d’études des reenactments en adéquation avec les réflexions faites par les 

théoriciennes Vanessa Agnew, Rebecca Schneider et Anne Bénichou. 

 
Ma thèse affirme que les expositions performatives ont une dimension politique essentielle, parce 

qu’elles offrent un nouveau contexte pour vivre l’expérience artistique. De même, elles 

développent un travail sur la mémoire et l’imaginaire collectif qui n’est pas en opposition avec un 

travail sur l’histoire. Elles mettent en avant le pouvoir d'incarnation des communautés impliquées 

dans les pratiques artistiques. Dans l’ensemble, les arts vivants suscitent des réflexions critiques 

sur le dispositif d’exposition et l’histoire de l’art. Mes analyses et réflexions sont en continuité avec 

les réflexions faites dans le champ commissarial, curatorial et muséal par Maria Lind, Catherine 

Wood, Mathieu Copeland, Beatrice von Bismarck, Pierre Bal-Blanc, Ana Janevski, Maura Reilly 

et Bojana Cvejic, et celles de théoriciennes en histoire de l’art telles que Claire Bishop, Estelle 

Zhong-Mengual, Dorothea von Hantelmann et Amelia Jones. Mes approches se situent au 

croisement des études en performance, en philosophie, en commissariat et en études curatoriales : 

des travaux de Claire Bishop sur la « muséologie radicale » aux réflexions de Beatrice Von 

Bismarck sur la dimension curatoriale comme engagement plus vaste dans l’espace politique et 

social, en passant par les théories queer de José Esteban Muñoz , ou encore, les réflexions de Judith 

Butler et d’André Lepecki sur le performatif et le corps. Pour traiter des enjeux liés aux corps 

vivants et de leur agentivité, mes réflexions vont aussi s’inscrire en résonance avec des courants de 

pensées actuels : les nouveaux matérialismes (new materialisms), les études décoloniales, du genre et 

queer. La présence de corps vivants pose des questions liées à leur représentation et aux 

différentes codifications identitaires, mais aussi des questions liées à la vulnérabilité des corps. 



11  

 
 
 
 
 
 
 
Cheminement théorique et pratique 

À la jonction des arts vivants et des arts visuels, ma thèse s’inscrit en continuité avec mon parcours 

interdisciplinaire en art. Mon travail réflexif et pratique n’appartient pas à une discipline spécifique, 

mais les arts vivants ont joué un rôle central dans la constitution de mon travail de recherche et de 

création. Ayant d’abord fait des études en théâtre, j’ai œuvré dans le champ des arts vivants et 

développé des initiatives en recherche interdisciplinaire. Je suis entrée à l’École de théâtre (UQAM) 

en ayant une jeune pratique éclectique en mise en scène, performance et écriture dramatique. 

J’avais déjà réalisé quelques projets interdisciplinaires qui touchaient aux arts visuels, au cinéma, 

au théâtre et à la danse contemporaine. À cette période, mon travail était orienté vers la création. 

En poursuivant mes études au deuxième cycle en théâtre, j’ai décidé de me consacrer à la recherche 

et à l’élaboration d’initiatives vouées au développement du discours critique en arts vivants. Dans 

le cadre de mes études à la maîtrise, je me suis intéressée à l’installation comme forme limite du 

théâtre, notamment à travers l’analyse de l’œuvre Personnes de l’artiste français Christian 

Boltanski. Rapidement, j’ai inclus dans mes recherches des travaux provenant du champ de 

l’histoire de l’art et des arts visuels pour situer ces formes esthétiques au confluent de plusieurs 

champs théoriques. Je me suis engagée dans différentes initiatives structurantes dans le milieu des 

arts. Dans les premières années de mon doctorat, j’ai participé à l’élaboration d’initiatives liées au 

commissariat émergent dans le domaine des arts vivants menant à l’édition d’un ouvrage collectif 

Curating Live Arts (2018). Au fil de mes activités professionnelles et de recherche, je me suis 

rapprochée de la communauté en danse contemporaine montréalaise qui est devenue un point 

d’attache. À la même période, j’ai collaboré à un projet de recherche et création avec des artistes 

de la danse contemporaine et des arts visuels Attabler (2018), une pièce expérimentale présentée à 

l’Agora de la danse. J’ai alors renoué avec un travail de création et de performance. Ce retour au 

travail de création a ouvert la voie à de nouveaux projets artistiques que je poursuis aujourd’hui. 

Rapidement, le travail commissarial, puis curatorial est apparu comme le cadre idéal pour concilier 

mes intérêts pour le discours critique, la recherche, tout autant que la création, la pratique en arts 

vivants et les médiums en arts visuels. 

 
Embrasser un nouveau champ de pratiques et de recherche ne va pas de soi, surtout quand on 

effectue un passage d’un champ souvent qualifié de mineur, les arts vivants, vers un champ de 

pratique lié au développement d’une discipline majeure, l’histoire de l’art. En apparence ces deux 



12  

 
 
 
 
 
 
 
disciplines sont détachées l’une de l’autre, elles ont leur propre histoire, leur méthode et des objets 

d’études distincts. Cependant, c’est bien la rencontre de ces champs pratiques et théoriques 

étrangers qui me permet de concilier l’expérimentation corporelle et les arts visuels au sein 

d’expositions. Mes recherches doctorales m’ont donné à comprendre qu’il y a toujours des voies 

de traverses entre les champs pratiques et théoriques, bien qu’il y ait des spécificités propres à 

chacun. Je me suis formée aux spécificités de l’histoire de l’art et du commissariat d’exposition 

pour être capable de faire valoir ma pratique hybride. Néanmoins, ma spécialisation en arts vivants 

me permet de travailler en studio avec les artistes et d’être impliquée dans la création. Si mon 

intérêt pour les arts visuels et l’histoire de l’art n’est pas nouveau, il a fait l’objet d’une formation 

plus tardive, dont témoigne mon parcours doctoral. 

 
L’interdisciplinarité n’est pas une notion récente en art, il demeure que les institutions académiques 

et culturelles sont encore limitées dans leurs manières d’embrasser ce type de travail, plusieurs 

problématiques institutionnelles témoignent de la rigidité des structures à s’adapter aux pratiques. 

Au fur et à mesure que les démarches en recherche-création prennent de l’ampleur, autant dans les 

espaces académiques que culturels, il apparait de plus en plus vital de sortir des cadres 

disciplinaires et de représentations dualistes entre pratique et théorie. Ma démarche est généraliste 

et éclectique, elle cherche à mettre en dialogue des champs théoriques et pratiques diversifiés pour les 

enrichir mutuellement, elle postule une relation horizontale aux disciplines pour repenser leurs 

dynamiques. Néanmoins, elle accorde une grande importance aux savoirs pratiques et corporels. 

Le transfert de techniques et d’outils issus des arts vivants vers le champ de l’exposition et de 

l’histoire de l’art ouvre de nouvelles façons d’appréhender ce que l’art peut « faire ». La pensée ne 

doit pas se développer en vase clos, mais s’ouvrir à des contextes variés d’expériences et embrasser 

la dimension collective du travail réflexif : on ne réfléchit jamais seul·e, nous sommes toujours 

accompagné·e·s dans nos réflexions d’écrits, de paroles, d’expériences, d’échanges qui sont au 

fondement de tout apprentissage. 

 
Ma démarche actuelle découle d’un cheminement atypique où j’ai longtemps hésité entre la 

création et la recherche, entre le champ des arts visuels et des arts vivants. Ainsi, mon travail actuel 

est mûrement réfléchi et modelé par mes différents apprentissages pratiques et théoriques qui ont 

jalonné mon parcours. Aujourd’hui, mon travail curatorial utilise des outils conceptuels et pratiques 

du domaine des arts vivants pour interroger le dispositif d’exposition et ses relations avec la culture 



13  

 
 
 
 
 
 
 
visuelle. Mes projets les plus récents prennent des formes collectives et processuelles dans lesquels 

les corps vivants cristallisent des interrogations d’ordre identitaire, féministe, décoloniale, 

esthétique, sociale et politique. Le travail curatorial m’a permis de renouer avec un travail collectif de 

création, tout en s’inscrivant en continuité avec mon engagement dans le champ de l’art. Pendant la 

période charnière de mon intervention, j'ai pu réaliser mes premières expériences de terrain lors de 

l'exposition Refus contraire. Ce travail pratique m'a permis d'approfondir ma réflexion théorique sur 

les corps et le vivant en contexte d'exposition. « Transformation continue » m’a permis de mettre 

à l’épreuve différentes hypothèses liées aux retombées esthétiques et politiques de la présence de 

corps vivants dans l’exposition. L’ensemble des réflexions et analyses que j’ai développées 

nourrissent au quotidien mon travail actuel à la direction d’un centre d’art. 

 
Plan de la thèse10 

 
Mon projet de thèse s’articule autour des formes incarnées et du vivant au sein des expositions. 

Mes analyses s’inscrivent au croisement d’un ensemble de réflexions émergentes entourant les 

pratiques curatoriales, les études de la performance et décoloniales qui insufflent des changements 

dans les manières de penser et de faire les expositions. Dans cette perspective, le premier chapitre 

va permettre de définir ma problématique au sein de plusieurs champs de réflexions et de pratiques. 

Ce premier chapitre va inclure une description détaillée de mon commissariat « Transformation 

continue » et de l’exposition Refus contraire. Le second chapitre va aborder l’actualisation de Refus 

global au sein de Refus contraire, il situera mon commissariat à l’égard de la réception critique 

entourant le manifeste et les automatistes. Les trois autres chapitres vont décortiquer et analyser 

ma pratique curatoriale : en partant des processus de production (chapitre 3), en passant par la 

présentation des œuvres mêmes (chapitre 4), jusqu’à la réception (chapitre 5). Ainsi, je m’intéresse 

aux formes curatoriales dont les processus mettent en scène des enjeux de production et de 

réception comme participant à l’exposition même. Dans cette perspective, je montrerai comment 

les expositions performatives développent des approches curatoriales qui renouvèlent l’exposition, 

nos relations à l’histoire et aux formes de savoir. Dans chacun des chapitres, je convoquerai 

 
10 En accord avec l'objet de mes recherches et les partis pris explicitement féministes qui y figurent, j'ai adopté une 
écriture inclusive tout au long de la thèse. En se basant sur l'idée que l'écriture inclusive permet d'assurer une égalité 
des représentations des deux sexes. 



14  

 
 
 
 
 
 
 
d’autres expositions ou projets curatoriaux, ce qui me permettra d’inscrire mes analyses dans un 

horizon plus large portant sur les pratiques curatoriales et les arts vivants. 

 
Dans le premier chapitre, je vais esquisser différentes trajectoires historiques pour mettre en 

contexte le phénomène des expositions performatives. La présence des arts vivants au sein des 

musées et des expositions n’est pas nouvelle, mais son importance actuelle témoigne de 

changements profonds, de nouvelles conceptions du vivant, du corps et de la vie au sein même du 

monde de l’art. La trajectoire analytique et historique présentée va permettre de situer mon 

intervention, c’est-à-dire mon commissariat en arts vivants intitulé « Transformation continue » 

dans un héritage riche et transdisciplinaire. Cette mise en contexte servira de points d’appui pour 

mes analyses plus précises qui constituent le cœur de la thèse. Ce chapitre brosse donc un portrait 

général de la recherche portant sur les arts vivants au sein d’exposition, tout en situant ma propre 

approche méthodologique pour l’inclusion des arts vivants au sein de l’exposition. Ce chapitre 

présente un descriptif général de l’exposition Refus contraire, et une description détaillée de mon 

commissariat « Transformation continue ». D’entrée de jeu, cette présentation va donner à 

comprendre mon intervention qui sera au cœur de mes analyses tout au long de la thèse. 

 
Dans le second chapitre, je vais présenter et analyser la pluralité des trames discursives que Refus 

contraire développe autour de l’héritage de Refus global. Dans l’exposition, la réception critique 

de Refus global est constamment interrogée pour mettre de l’avant les dimensions occultées du 

recueil et du groupement automatiste. Par le truchement de Refus global, les formes en arts vivants 

soulèvent un certain nombre d’enjeux politiques en histoire de l’art, tels que : la réception critique 

mineure des femmes automatistes, l’effacement des œuvres en arts vivants et l’occultation de la 

dimension communautaire propre au groupement. Ainsi, mon commissariat va mettre de l’avant 

des interprétations marginales à l’égard de l’histoire officielle de Refus global. Ce travail s’appuie 

sur les travaux de Sophie Dubois, de Patricia Smart et de Ray Ellenwood portant sur le groupe 

automatiste et Refus global. Refus contraire renouvelle et s’approprie les histoires et l’imaginaire 

entourant Refus global par l’entremise de formes artistiques actuelles. Cette stratégie curatoriale 

vise à s’éloigner d’une posture historicisante pour créer des formes libres et critiques. Dans la 

même foulée, je soutiendrai que les arts vivants résistent à une forme d’historicité linéaire, ces 

formes incarnées privilégient d’autres voies d’inscription dans le temps, tel que l’oralité et la 



15  

 
 
 
 
 
 
 
mémoire. Ainsi, les pratiques performatives développent d’autres approches à l’égard des récits 

historiques, notamment à partir de savoirs encorporés. 

 
Dans le troisième chapitre, il sera question de l’exposition comme un site de création. J’explorerai 

les modes de production des expositions performatives en partant de ma propre expérience, celle-

ci sera mise en résonance avec le travail d’artistes et de commissaires internationaux. Dans ce 

contexte, j’analyserai mes approches théoriques et pratiques afin de penser le déploiement de 

l’exposition dans le temps et l’espace, tout en montrant les relations dynamiques créées avec les 

formes matérielles. Je montrerai que les expositions performatives rendent signifiantes les 

modalités de production qui participent à l’exposition même. Ces expositions valorisent 

l’expérience sensible au détriment de la production d’un objet d’art. En ce sens, mon commissariat 

met en place des formes processuelles et expérimentales dans lesquelles le travail collaboratif et 

collectif donne une grande place à la subjectivité des performeur·euse·s. En relation avec 

l’interprétation, la transmission et la passation de savoirs pratique dans le domaine des arts vivants, 

je vais m’intéresser aux spécificités de ce travail communautaire, et à l’apport de ces pratiques dans 

le contexte d’exposition et d’institutions en arts visuels. Les formes incarnées exposent 

nécessairement la pratique, qu’elles prennent la forme d’exercice, d’atelier, de performance, ou de 

manifestation, ce qui fait de l’exposition un cadre d’expérimentation et de recherche. Ainsi, les 

formes artistiques produisent des discours qui peuvent faire partie de la performance ou contribuer 

aux discussions autour de l’exposition. En ce sens, les formes artistiques et curatoriales sont des 

sources de savoir. C’est dans cette perspective que la dimension paracuratoriale de l’exposition 

sera analysée. 

 
Dans le chapitre quatre, j’approfondirai les enjeux esthétiques et politiques propres aux expositions 

performatives. À partir de l’exemple de mon commissariat, je vais avancer l’idée que les formes 

en arts vivants par leurs singularités transforment le dispositif d’exposition. Au sein de 

« Transformation continue », une agentivité de la matière, des corps et des objets est mise de l’avant 

par les relations mouvantes entre ces éléments. Il s’agira de penser l’écologie de l’exposition en 

continuité avec le monde réel où les actions ne sont pas détachées des formes matérielles. Cette 

approche contredit les politiques de la représentation préconisées généralement dans le domaine de 

l’art, l’œuvre est souvent isolée par un cadre : une scène au théâtre, un socle et un cadre dans 

l’espace d’exposition, par exemple. Par l’entremise d’analyses esthétiques, j’aborderai la 



16  

 
 
 
 
 
 
 
dimension politique des œuvres qui préconisent des approches féministes, décoloniales et queer du 

corps. Dans le contexte de mon commissariat, mes analyses vont réfléchir au dispositif d’exposition 

à ce qu’il rend visible et ce qui ne l’est pas. Enfin, l’occupation de l’espace d’exposition par des 

corps vivants me mènera à interroger les formes collaboratives, communautaires ou collectives 

comme vecteur d’engagement artistique. 

 
Dans le chapitre cinq, je vais aborder les cadres de réception propres aux expositions performatives. 

J’avancerai que les arts incarnés développent des formes relationnelles autres que celles 

habituellement développées avec un objet visuel au sein des expositions traditionnelles. Ces 

dernières décennies, un ensemble de réflexions et d’analyses ont été faites sur les spécificités des 

œuvres performatives dans les contextes de la galerie et du musée. Par une analyse de ces réflexions 

et de mon commissariat, je montrerai qu’il y a une hybridation des modalités de réception à mi-

chemin entre les arts visuels et les arts de la scène. Cette hybridation du dispositif crée une 

déstabilisation des rituels de réception. Ainsi, il sera question autant des expériences individuelles 

que celles collectives vécues par les publics. En partant du constat que l’une des spécificités des 

arts vivants dans la galerie est de rassembler un public pour partager une expérience commune, 

j’analyserai les rassemblements qu’a permis l’exposition et leurs retombées sur les 

spectateur·rice·s. Ces situations de rassemblements seront l’occasion de réfléchir aux notions de 

communauté, de singularité et de partage. À partir de réflexions philosophiques formulées par 

Judith Butler, les rassemblements seront approfondis dans leurs dimensions performatives et 

politiques. Au final, c’est une re-conceptualisation plus large de l’exposition, une écologie, qui fait 

interagir les corps, les objets, les formes matérielles et vivantes. La présence des corps vivants 

témoigne d’une re-matérialisation des corps dans l’espace d’exposition, ce qui permet de donner à 

vivre des expériences esthétiques — relationnelles, processuelles, sensorielles et kinesthésique —, qui 

jusqu’à récemment étaient peu représentées dans le champ de l’art. 



17  

 
 
 
 
 
 
 

CHAPITRE 1 TRAJECTOIRES DES EXPOSITIONS EN ARTS VIVANTS : 

PROBLÉMATIQUE, MÉTHODOLOGIE ET CORPUS 

 
1.1 Problématique et méthodologie 

Ces dernières décennies, la présence plus accrue des arts vivants dans les espaces d’expositions et 

les musées a provoqué un ensemble de réflexions et d’analyses. L’intervention des arts incarnés au 

sein des institutions en arts visuels n’est cependant pas une situation nouvelle. Dans les années 60 

et 70, la performance est occasionnellement présentée au sein de galeries et des musées, tout en 

l’étant dans des contextes plus marginaux ou ponctuels, c’est-à-dire en dehors des heures et des 

programmations officielles, ou encore, lors de programmations spécifiques dans l’espace public ou 

touchant à des volets éducatifs. On pense à des performances et événements emblématiques : « 18 

Happenings in 6 parts » (1959), premier happening réalisé par Allan Kaprow à la Galerie Reuben 

à New York ; Museum Event No.1 (Events) de Merce Cunningham pour le Museum des 20 

Jahrhunderts à Vienne ; I like America and America likes me (1974), célèbre performance d’une 

semaine de Joseph Beuys avec un coyote à la René Block Gallery de New York ; Parades and 

Changes (1970) d’Anna Halprin au Berkeley Museum; Walking on the Wall (1971) de Trisha 

Brown où les danseur·se·s marchent à l’horizontale sur les murs du Whitney Museum (repris en 

2010 lors de l’exposition Of the Wall) ; Relation in Space (1976) de Marina Abramovic et Ulay à 

la Biennale de Venise. L’ensemble de ces œuvres croisent les spécificités de plusieurs disciplines 

en arts vivants : danse contemporaine, théâtre, art action, performance, happening. Bien que ces 

événements aient été présentés dans des galeries et des musées, cette situation demeure 

occasionnelle. Dans les années 60 et 70, les expérimentations en arts vivants se sont grandement 

déroulées dans des lieux atypiques, tels que des espaces publics, des studios, des ateliers et des 

lofts ; alors que les espaces scéniques demeurent des espaces de prédilection pour les 

expérimentations venant du champ de la musique, de la danse et du théâtre. 

 
L’historienne de l’art et conservatrice Catherine Wood schématise cette chronologie en trois 

périodes de transition qu’elle compare aux « rites de passage11 », cette notion qu’elle emprunte à 

l’ethnologue Arnold van Gennep. Pour Gennep, les « rites de passage » sont surtout associés à des 

 
11 Elle se réfère au livre Rites of Passage (1981 [1909]) de l’ethnologue Arnold van Gennep. 



18  

 
 
 
 
 
 
 
initiations de diverses natures et à des changements majeurs dans le cycle de vie. Comme l’a montré 

Gennep, les changements de statut social s’accompagnent généralement d’actes rituels que l’on 

peut distinguer en tant que « rites de séparation » de l’ordre traditionnel, « rites de transition » de 

perturbations et « rites de ré-incorporation » dans un ordre établi12. Wood utilise cette chronologie 

en trois temps pour illustrer les relations historiques entre les arts vivants et les institutions en arts 

visuels : 1. la période « pré-liminale », qu’elle associe aux années 60 et 70 où la performance est 

présentée en-dehors des institutions officielles dans des espaces alternatifs, 2. la période 

« liminale », soit l’entrée des arts vivants au sein de l’institution, mais en-dehors des 

programmations traditionnelles dans des programmations marginales, 3. la période « postliminale » 

(actuelle), c’est-à-dire l’incorporation des arts vivants dans le champ de l’art. Au fil de ce chapitre, je 

suivrai cette chronologie schématique pour illustrer ces périodes charnières, je montrerai de 

quelles manières celles-ci illustrent une séparation, une transition et une incorporation ; cela dit, il 

s’agit d’une schématisation générale, les histoires des arts vivants au sein des galeries et des musées 

sont à écrire, elles demeurent parcellaires et incomplètes.13 

 
En effet, ce n’est que dans les dernières décennies que les expositions performatives sont devenues 

des formats plus courants. Ainsi, l’on remarque qu’un nombre significatif de chorégraphes ont 

réalisé des projets d’exposition (Tino Sehgal, Boris Charmatz, Xavier Le Roy, Anne Teresa 

Keersmaeker, Trajal Harrell, Sasha Waltz) dans des musées et événements majeurs en arts visuels, 

alors que les projets collaboratifs et participatifs de création et de recherche ont été présentés à 

l’initiative d’artistes et de commissaires (Tania Bruguera, Pierre Bal-Blanc, Anton Vidokle, Bojana 

Cvejic, Roman Ondak, Isabel Lewis) dans le cadre d’événements internationaux et de musées. 

 
 
 

12 Gennep, A. (1981 [1909]). Les rites de passage. Étude systématique des rites. Réimpression de l’édition de 1909 
Émile Nourry, augmentée en 1969, Mouton and Co et Maison des Sciences de l’homme. Paris : Éditions A. et J. Picard. 
13 On retrouve des traces avant les années 60 et 70 des arts vivants dans les institutions en arts visuels, mais ces 
événements sont plutôt rarissimes, et surtout n’agissent pas sur les dispositifs d’exposition, c’est-à-dire qu’ils ne 
transforment par le cadre de l’exposition lui-même. À titre d’exemple : en 1889-1900, Isadora Duncan étudie les 
antiquités gréco-romaines au British Museum ainsi que la peinture italienne à la National Gallery (Londres). Elle danse 
peu après la légende d’Orphée à la New York Gallery de Charles Hallé. Dans son livre, Poetic of Dance : Body, Image, 
and Space in the Historical Avant-Gardes, l’historienne Gabriel Brandstetter (2015) remarque que les premières 
représentations d’Isadora Duncan, accompagnées par des conférences d’archéologues et d’historiens de l’art, ont donné 
l’effet d’un projet global sur l’antiquité. Cette incursion de la danse ne transforme pas l’exposition, la danse se substitue 
en quelque sorte aux sculptures, elle ne change pas les positions entre l’œuvre, le public, l’artiste et l’institution. 



19  

 
 
 
 
 
 
 
Les arts vivants ont longtemps occupé une position marginale, voire invisible, dans l’histoire de 

l’art, ce qui explique le caractère encore lacunaire de leur historicisation. En dépassant les formes 

scéniques traditionnelles, ils englobent des dimensions participatives, sociales et contextuelles qui 

complexifient leur inscription disciplinaire. Ces formes se déploient dans divers champs d’études 

— théâtre, musique, danse, arts populaires, mais également ethnologie et anthropologie —, 

notamment à travers les pratiques corporelles et orales issues de cultures non occidentales. La 

trajectoire de ces expressions, longtemps écartées des canons de l’histoire de l’art, demeure à 

reconstituer et à théoriser, à la lumière de l’évolution conjointe des modes de pensée et des 

pratiques curatoriales et artistiques dans le contexte de l’exposition. 

 
Ces dernières décennies, les historien·ne·s et théoricien-ne-s de l’art ont présenté des analyses et 

des trajectoires historiques de ces pratiques en arts vivants. Mon analyse cherche à situer les 

expositions performatives contemporaines pour montrer ce qui les caractérise et la façon dont elles 

nourrissent les pratiques curatoriales. Ainsi, je veux souligner que les développements de ces 

expositions sont liés à une redéfinition des fonctions de l’art et de son inscription dans la vie, notre 

manière de vivre et faire vivre l’art, tout autant que notre manière d’être en relation avec les formes 

vivantes et de représenter notre écologie. Les réflexions sur la performance et le performatif mènent 

à repenser l’art au-delà d’une forme représentationnelle pour l’inscrire à travers un processus vivant 

qui relie la production, la présentation et la réception. L’art devient une pratique concrète, plus 

démocratique, ancrée dans le corps et l’action, l’expérience vécue par les artistes et le public y 

devient essentielle, ce qui constitue un changement politique. 

 
Mes analyses de la situation actuelle tiendront compte de plusieurs développements touchants des 

champs variés : de la muséologie, de l’exposition, des spécificités des pratiques en arts vivants, et 

leurs relations avec les arts visuels, l’art de la performance et son historicisation (qui pose des 

questions d’ordre institutionnel). Avant d’effectuer un retour historique et contextuel, je souhaite 

traiter de la position des musées traditionnels à l’endroit du « vivant » et de la vie. En effet, je 

montrerai que l’exclusion des formes et matières vivantes des musées a conditionné des relations 

désincarnées à l’art. Le musée a reconduit des formes de séparations qui structurent la pensée 

moderne : le partage disciplinaire provenant des beaux-arts, la séparation de l’art et de la vie, de la 

nature et de la culture. Je m’attarderai ensuite à revenir sur des travaux de recherches qui ont 

réfléchi à l’inscription historique des arts vivants au sein des musées d’art moderne et contemporain. 



20  

 
 
 
 
 
 
 
Enfin, je traiterai d’un tournant social en art dans les années 80 et 90, je discuterai de différentes 

théorisations esthétiques liées à ces développements. Dans la foulée de ces réflexions, je vais 

aborder la dimension participative, relationnelle, dialogique de pratiques artistiques qui 

redéfinissent la forme de l’exposition elle-même. En continuité, je montrerai que les expositions 

performatives sont liées aux développements actuels des pratiques curatoriales. Enfin, il s’agira 

d’aborder le développement des pratiques curatoriales pour donner à comprendre les singularités 

de ces pratiques qui lient recherche et création. 



21  

 
 
 
 
 
 
 
1.2 Le musée et le vivant 

Le musée tel que nous le connaissons aujourd’hui puise son origine à la Renaissance et est 

étroitement lié à l’émergence des beaux-arts. Le développement disciplinaire et l’autonomisation 

du champ de l’art mènent à la naissance du musée14. Au musée les œuvres sont initialement 

décontextualisées et dégagées de leur inscription sociale (ou cultuelle), elles se déploient dans une 

mise en histoire propre à l’art. Cette institution s’érige autour de l’œuvre d’art en tant qu’objet 

unique et visuel. Ainsi, le vivant ou les formes vivantes n’y sont pas traditionnellement présentés, 

d’autant plus que le musée s’appuie sur la collection d’œuvres qui sont des artefacts. Le musée 

reconduit la séparation de la nature et de la culture, ce qui mène à privilégier une représentation du 

monde vivant en tant que matière passive dont peut disposer l’humain. La peinture et l’histoire 

naturelle ont contribué à penser la nature comme quelque chose d’extérieur à l’humain : la matière 

y est dépourvue d’intériorité. L’activité de classification et de collection en laquelle consiste 

l’histoire naturelle crée une relation désincarnée au vivant. Les musées qui présentent des 

reproductions d’animaux et de formes vivantes inanimées, ou encore, des ossements et des fossiles, 

témoignent de manière explicite de cette séparation l’humanité et la nature. Les éléments de la 

nature ont été exclus du périmètre de ce qui définit l’œuvre d’art, sinon à l’état mort ou figuré. La 

conception dualiste de la nature et de la culture se reflète dans la séparation entre le corps et l’esprit, 

la préséance de l’esprit sur le corps a mené à rejeter le corps et à développer des formes 

représentationnelles répressives à son endroit. Ainsi, il ne faut pas s’étonner que les musées n’aient 

pas présenté de formes artistiques impliquant les corps vivants en tant que médium : ils se sont 

limités à des représentations picturales ou sculpturales qui ont sublimé la matérialité première des 

corps, alors que les arts de la scène classique (théâtre, ballet) et moderne ont cherché à effacer la 

matérialité des corps vivants, notamment par la distance entre la scène et la salle et l’usage 

d’artifices techniques. 

 
Ce partage entre nature et culture s’appuie sur un regard naturaliste qui le fonde, ce regard que 

l’anthropologue Philippe Descola a décrit comme opérant une continuité de la matière et une 

 
14 Plus spécialement, la mise en place de l’institution muséale a suscité un vaste processus de laïcisation corrélatif 
d’une mise en retrait de l’Église; mise en retrait qui s’est traduite dans les faits par l’apparition officielle de ces grandes 
institutions républicaines que sont l’École publique (chargée de l’instruction, c’est-à-dire de l’acquisition des savoirs) 
et le Musée également public (en charge de gérer la distribution des images), institutions symétriques et parallèles dont 
on oublie trop volontiers qu’elles sont contemporaines l’une de l’autre. 



22  

 
 
 
 
 
 
 
discontinuité des esprits, cette conception de la culture est associée à une domination du sujet 

humain sur le monde (Descola, 2005, 176). Dans son livre Par-delà nature et culture (2006) 

Descola montre comment l’art a contribué à façonner l’idée occidentale de la « nature », c’est-à-

dire en tant que matière inerte, permettant au vivant d’être perçu comme une ressource à exploiter. 

Notre sensibilité au vivant aurait été compromise par le développement d’une mise en scène de la 

nature séparant l’humain et le reste du vivant. Je ne souhaite pas me livrer à des analyses 

approfondies de cette situation, mais je veux énoncer des constats généraux ayant présidé aux 

développements d’une conception de l’œuvre d’art séparée du « vivant ». Le musée incarne cette 

conception de l’art en tant que rituel basé sur la représentation et la séparation. Or, tout au long du 

vingtième siècle, une critique de l’institution muséale se formule. Pour les artistes d’avant-garde, 

le musée a été considéré comme un lieu où les artefacts ont été coupés des sources de la création 

et les musées sont perçus comme des prisons, en particulier les musées d’art et les collections 

ethnographiques (Fyfe, 2000). L’imaginaire et l’histoire des représentations du musée témoignent 

d’une relation désincarnée avec l’art qui est séparé de la « vie ordinaire » ; l’art exclut les corps 

vivants, qu’il s’agisse de ceux des artistes ou des publics, ils sont invisibilisés, l’objet 

représentationnel seul se tient devant nous. Cependant, les artistes vont travailler à une 

déconstruction des formes représentationnelles, jusqu’à proposer des expériences plus directes par le 

biais de la performance. Lors de ces performances, les corps sont donnés à voir dans leurs 

matérialités réelles, tout en activant le corps de l’artiste et ceux des publics ; la performance rompt 

ainsi avec une conception idéaliste de l’œuvre d’art. 

 
Si mes recherches et mon intervention font une grande place aux arts vivants, c’est que je souhaite 

aborder les corps « vivants » à travers leurs enjeux représentationnels et l’occultation de leurs 

réalités matérielles. La commissaire Catherine Wood affirme : « Liveness has been repressed: 

obscured as the shadow-side of art, in contrast with the object-relics displayed in brightly lit 

galleries that are designed to maximize the visibility of the museum permanent holdings. » (2017, 

54-55). Depuis le début du vingtième siècle, le désir de rapprocher l’art et la vie a été au cœur de 

pratiques radicales en art. La performance correspond au désir des artistes d’échapper à la mimesis, 

c’est-à-dire la représentation réaliste des corps dans la peinture ou la sculpture, ou encore, le 

réalisme psychologique avec des personnages au théâtre. L’historienne de l’art Élise Archias, dans 

son livre Concrete Body (2016), affirme que c’est seulement à partir des années 60 que le corps est 



23  

 
 
 
 
 
 
 
devenu un médium à part entière : « But only in 1960s did the vulnerability and intransigence of 

that material body become immediately and literally present in a performing body with the explicit 

intention to displace the traditional materials of painting and sculpture. » (7). Des artistes tels 

qu’Yvonne Rainer, Carolee Schneeman et Vito Accconci vont introduire des gestes plus près du 

quotidien et présenter les corps dans leur littéralité au sein d’espaces d’exposition. 

 
Dans son texte « Cross-disciplinarity and Antitheatrical Historiographies of Performance Art » 

(2020), la théoricienne Bertie Ferdman soutient qu’il y aurait un préjugé antithéâtral dans le champ 

de l’art de la performance, puisque celui-ci rejette les formes de représentation et la mimesis 

associée aux conventions du théâtre réaliste. Le théâtre aurait été associé à la représentation, alors 

que la performance se traduirait par l’authenticité de la présence. Cependant, Ferdman remet en 

question cette opposition en montrant qu’elle a contribué à constituer une histoire de l’art de la 

performance centrée sur les arts visuels ; cette situation a eu pour conséquence de minimiser ou 

d’effacer un ensemble de pratiques issues du champ théâtral qui ont récusé les formes scéniques 

illusionnistes. En effet, il existe dans l’art contemporain un désir constant de réduire l’importance 

de l’objet matériel et, dans le théâtre contemporain, un désir parallèle de réduire l’importance du 

spectacle (depuis les activités parathéâtrales passées de Jerzy Grotowski jusqu’au travail basé sur 

le processus, l’utilisation actuelle d’interprètes non formés, les dramaturgies du réel, la mise en 

scène de l’échec, etc.). 

 
Dans l’anthologie Perform, Repeat, Record : Live Art in History (2012), Adrian Heathfield et 

Amelia Jones élaborent une histoire des arts vivants en choisissant de défendre un croisement des 

histoires respectives en arts de la scène et de l’art de la performance, cela, en reconnaissant la 

dimension performative inhérente à toute forme incarnée. Dans ce livre, Amelia Jones fait allusion à 

« ces histoires officielles » (these official histories) propres à l’histoire de l’art qui portent sur 

l’art de la performance : 

 
[…] which have themselves constituted the field of performance art proper as a separate 
discipline (of making and of study)—have been dominated by a visual arts (art 
historical) rather than a theater studies perspective, although both function as the twin 
parent disciplines of the practices of performance and live art. The art perspective in 
official histories has encouraged the focus on determinable lineages and individual 
authors, as the art market demands these in order to turn cultural into economic value. 
(2012, 39) 



24  

 
 
 
 
 
 
 
Ainsi, les arts vivants s’offrent comme une catégorie plus étendue que l’art de la performance : elle 

inclurait un ensemble de pratiques provenant de la scène qui sont expérimentales, en attirant 

l’attention sur le fait que plusieurs formes scéniques explorent depuis longtemps des formes 

performatives. De même, l’approche que je vais préconiser défend une compréhension moins 

binaire ou oppositionnelle de l’art de la performance et des formes théâtrales en soulignant que les 

artistes représentés par les institutions d’arts visuels incorporent les tactiques « inauthentiques » 

qu’ils critiquent (comme le jeu, la mimesis, l’illusion et le spectacle). Inversement, les artistes de 

théâtre emploient de plus en plus de procédés ou d’effets pour contrer les conventions établies et 

faire de la représentation elle-même un objet d’enquête. Dans l’ensemble, ces pratiques en arts 

vivants montrent la matérialité vivante des corps et créent un rapprochement de l’art et de la vie. 

La dénomination « arts vivants » désigne un ensemble de pratiques incarnées ayant cours sur les 

scènes et au-delà qui sont de nature interdisciplinaire et expérimentale. 

 
Cette dénomination accueille et reconnait des pratiques artistiques aux croisements de plusieurs 

disciplines qui explorent les possibilités du corps, de l’espace et du temps, et crée des formes d’art 

qui investissent l’idée de processus, de présence et d’expérience plutôt que celle d’objet matériel. 

Ce rapprochement de la vie en appelle à une expérience esthétique vitaliste et incarnée qui s’inscrit 

en continuité avec une approche pragmatiste de l’art, telle que théorisée par Dewey dans L’art 

comme expérience (1934). Dans ce livre, Dewey veut réformer l’art en le pensant comme 

expérience, donc comme pratique. Ce qui signifie renouer avec l’expérience vécue par l’artiste lors 

de la création, tout en inscrivant l’expérience du spectateur dans la foulée. Pour Dewey, 

l’expérience esthétique s’inscrit en continuité avec le processus normal de la vie. Dans cette 

perspective, l’expérience vécue par le spectateur prend forme dans l’intensité d’une activité 

performative et processuelle, cette activité renoue avec la dynamique vivante de l’expérience. 

Dewey privilégie le caractère processuel des œuvres d’art, ce qui signifie que l’œuvre n’existe 

qu’en actes à travers la dynamique vivante de l’expérience. Cette approche de l’art valorise une 

pratique artistique ancrée dans la dimension sociale, car elles revendiquent leur inscription au plus 

près de la vie. 

 
Ainsi, la présence des arts vivants dans les musées témoigne d’une importance accordée à l’ancrage 

et l’engagement social de ces institutions. Ces transformations institutionnelles ont d’abord été 

portées par un travail critique des artistes. Dans les années 60 et 70, les musées ont été réinvestis 



25  

 
 
 
 
 
 
 
par les artistes de la critique institutionnelle dans une perspective démocratique afin d’en faire un 

lieu d’échanges et de débats. C’est en continuité que la nouvelle muséologie est théorisée dans les 

années 80 ; elle avait pour objectif de mobiliser le musée afin de favoriser l’intégration sociale des 

populations et d’utiliser cette institution dans le cadre de projets communautaires. La nouvelle 

muséologie traite de l’histoire et du but des musées à travers une pratique réflexive et critique 

tenant compte des dimensions sociologiques inhérentes au musée : « Ce mouvement a instauré de 

nouveaux modèles de musées ainsi que de nouvelles formes de participation de la collectivité et de 

nouvelles vocations pour les musées qui reconnaissent le potentiel de l’institution d’agir au service de 

la société et son développement. » (Carter, 2012, 21). La dimension sociale a été réinvestie par les 

nouvelles théories muséologiques. Ainsi, le sociologue Tony Bennett (1995) dit de l’espace du 

musée qu’il est avant tout le lieu d’une performance sociale. La reconnaissance du musée comme 

dispositif social change donc la perception du musée et sa relation aux formes artistiques. 

 
Ces développements mènent aujourd’hui à certaines mutations dans le champ institutionnel et 

certains courants de pensée y sont attachés, notamment le new institutionnalism15 ou encore la post-

critical museology. On voit aujourd’hui émerger des musées plus expérimentaux et engagés 

politiquement dans leur manière de représenter les moments de l’histoire. Claire Bishop traite 

notamment de « muséologie radicale » (Radical Museology, 2013) où elle décrit des approches 

muséales engagées dans la tâche de repenser la catégorie du contemporain. Pour Bishop, le 

contemporain doit être compris dans une relation plus radicale à la temporalité par une méthode 

dialectique et un projet politique. Il s’agit de revisiter la relation des musées à l’histoire à travers 

des approches qui valorisent des pans historiques ignorés ou encore qui en renouvèlent les lectures 

possibles. Les musées analysés par Bishop (Van Abbemuseum, Museao Nacional Centro de Arte 

Reina Sofia, entre autres) témoignent d’un engagement par la valorisation d’une histoire qui ne se 

veut pas positiviste, hégémonique ou univoque, mais qui se situe davantage dans une perspective 

postcoloniale à travers une lecture critique de l’histoire de l’art. Il s’agit de repenser le musée 

comme étant un dispositif de légitimation du travail artistique, tout en étant conscient que le 

 
 
 
 

15 Voir Ekeberg, J. (dir.). (2003). New lnstitutionalism. Verksted. No. 1. Oslo : Office for contemporary art Norway. 



26  

 
 
 
 
 
 
 
contexte sociohistorique a valorisé des formes d’art au détriment d’autres. Le musée en tant que 

dispositif socioculturel s’inscrit dans une dimension discursive et historique16 qu’il faut repenser. 

 
L’entrée des arts vivants dans les espaces d’exposition concorde avec ces développements, puisque les 

arts vivants proposent une expérience de l’art plus directe : le geste, l’action, le mouvement créent 

des formes relationnelles ou contextuelles qui s’appuient sur une pratique incarnée. Les cadres 

perceptuels axés sur des dimensions relationnelles, sensibles, sociales font partie du travail 

artistique ou du projet curatorial qui redéfinit les paramètres de visibilité de l’art. De manière 

paradoxale, la présence d’arts vivants dans les espaces muséaux met en évidence leur absence ou 

leur statut minoritaire dans l’histoire de l’art. Ainsi, les expositions performatives, chorégraphiques ou 

parlées rejouent l’histoire autrement, il s’établit souvent une dialectique avec le contexte même de 

l’exposition ou du musée. Le vivant pose des questions ayant trait aux politiques de la perception, de 

la représentation et de la réception qui régissent les dispositifs d’exposition. Par ricochet, il traite de 

l’invisibilisation et/ou de la minorisation de formes artistiques et culturelles. A priori, le musée 

n’est pas destiné à accueillir des arts incarnés, il est plutôt destiné à l’accueil de collection d’objets 

matériels et visuels. Les musées sont dédiés à la conservation et à la préservation ; or, les corps 

vivants avec leur matérialité précaire et éphémère résistent à la prise en charge traditionnelle des 

musées. Cependant, il apparait que malgré les difficultés que l’exposition et la conservation 

d’œuvres vivantes soulèvent, les musées les intègrent de plus en plus fréquemment à leurs 

collections. Ce qui pourrait donc conduire à envisager les premiers jalons d’une « muséologie du 

vivant », ce qui supposerait un remodelage du musée. En effet, il serait alors nécessaire de repenser 

les pratiques de conservation et d’exposition. 

 
 
 
 
 
 

 
16 L’historicité s’inscrit elle-même dans une double temporalité : celle du contexte de production de l’artefact et celle 
des temps de sa réception. Quant à la discursivité, elle est à la fois celle qui justifie et médiatise la proposition artistique 
et celle de l’œuvre dans sa dimension symbolique. 



27  

 
 
 
 
 
 
 
1.3 Quelle(s) histoire(s) des arts vivants au sein des expositions et des musées ? 

Le développement phénoménal des études de la performance a permis de réfléchir aux histoires 

liant les arts vivants et l’exposition. Si les travaux actuels ne constituent pas des recherches 

exhaustives, parce qu’ils portent souvent sur des enjeux spécifiques, des espaces et des périodes 

définies, ils permettent de faire certains constats. Catherine Wood, Claire Bishop, Rebecca 

Schneider, Amelia Jones et Adrian Heathfield, pour n’en nommer que quelqu’un·e·s, ont 

développé des recherches qui touchent les histoires des arts vivants dans le contexte d’exposition. 

Ces travaux s’accordent en général pour faire valoir que les années 60 et 70 constituent un moment 

décisif, puisque c’est à cette période que l’art de la performance fait place à des pratiques plus 

radicales, qui interviennent parfois directement dans les espaces d’exposition. 

 
Dans son article « The perils and possibilities of dance in the museum » (2014), Claire Bishop se 

livre à l’étude de l’inclusion de la danse dans les histoires de trois musées emblématiques : le 

MoMA, le Tate Modern et le Whitney Museum17. Ces trois musées à l’heure actuelle ont créé des 

espaces dédiés aux arts vivants qui reflètent leur histoire spécifique. Selon Bishop, le phénomène 

actuel des arts vivants au sein des musées fait suite à un point culminant d’interaction à la fin des 

années 60 et 70, et avant cela, à un moment à la fin des années 1930 et au début des années 1940. 

Cette première vague ne présente pas d’œuvres en arts vivants au sein des expositions ou 

institutions, mais seulement des archives, des documents ou des reliques, par exemple le MoMA 

avec son Department of Dance and Theatre Design (1944) qui présente différents documents et 

éléments scénographiques. De son côté, le Whitney Museum of American Art aurait soutenu dès 

ces débuts des compositeurs d’avant-garde comme Edgard Varèse, qui s’est vu offrir le Whitney 

Studio Club comme siège de sa Guilde internationale des compositeurs, et a présenté des œuvres 

d’Igor Stravinsky, de Carl Ruggles et d’Henry Cowell. 

 
À cette période, les œuvres en arts vivants demeurent la plupart du temps présentées en dehors des 

musées et des espaces d’exposition, ce sont les archives matérielles qui y figurent. Pourtant, il est 
 

17 Le MoMA crée le département Media and Performance en 2009, ce musée a joué un rôle important en relation avec 
la danse moderne et postmoderne américaine. Le Tate Modern a lancé la série de performances à la « Turbine Hall » 
en 2002 et a aménagé un espace dédié à la performance en 2012 (Tanks), sa relation aux arts vivants est plutôt récente, 
le musée s’intéresse aux formes participatives et sociales tout en faisant place aux pratiques de reenactement d’œuvres 
passées. Le Whitney Museum a nommé son premier commissaire à la performance en 2012, l’histoire de ce musée est 
liée à la Judson dance et au champ de la musique contemporaine. 



28  

 
 
 
 
 
 
 
vrai que les artistes des premières avant-gardes ont développé des pratiques significatives en arts 

vivants. Les travaux de RoseLee Goldberg ont souligné que la performance a accompagné un 

nombre de pratiques et de courants artistiques liés à l’avant-garde. Goldberg affirme : « […] c’est 

le plus souvent la performance qui fut l’activité fondatrice de ces mouvements et c’est par elle 

qu’ils tentèrent d’apporter des réponses à un certain nombre de questions. » (2001[1989], 7) En 

effet, les futuristes, dadaïstes, constructivistes, surréalistes, ou encore, les membres du Bauhaus ont 

tous entretenu un travail interdisciplinaire qui s’est concrétisé à travers des formes incarnées, 

scéniques, performatives, orales, théâtrales, etc. Les expérimentations ayant lieu sur scène, dans la 

rue, ou encore, dans des lieux plus inusités ne semblent pas avoir été présentées dans les institutions 

en arts visuels à cette période. 

 
Le récit de l’art de la performance présenté par RoseLee Goldberg, met l’accent sur l’avant-garde 

historique (principalement Dada et les futuristes), le développement de la performance culmine et 

coïncide avec le développement de pratiques artistiques expérimentales des années 60 et 70, telles 

que Fluxus, l’art corporel avec des artistes, tels que Yoko Ono, Chris Burden, Vito Acconci, 

Carolee Schneeman. Pour les spécialistes du théâtre, l’art de la performance émerge un peu plus 

tard, avec les monologues de Spalding Gray, les images de Robert Wilson (Carlson, 1996). Comme 

pour le théâtre postdramatique, l’art de la performance, pour les spécialistes du théâtre, rompt avec les 

conventions théâtrales liées à la structure dramatique linéaire et la dramaturgie aristotélicienne. Ainsi, 

l’histoire de l’art de la performance, telle que présentée par Goldberg, est modulée par un 

positionnement disciplinaire, les récits choisis sont sélectifs et partiels, loin d’être généralisables. 

Comme le rappelle Diana Taylor dans Performance, « it is important to recognize that what has 

been called performance art has roots in many artistic forms » (2016 : 46), parmi lesquelles les 

domaines des arts visuels et du théâtre. La lecture qui est faite de l’histoire de la performance est 

souvent limitée au cadre disciplinaire des arts visuels. 

 
En histoire de l’art, l’art de la performance émerge avec l’art conceptuel, minimaliste et la Critique 

institutionnelle; ces formes artistiques ont élargi la compréhension de l’art comme n’étant pas 

centrées sur un objet matériel et permanent, mais sur une situation qui emprunte une forme de 

théâtralité. Cette théâtralité a été décriée par le critique Michael Fried dans son célèbre article « Art 

and Objecthood » (1967), dans lequel il expose une virulente opposition à la théâtralité des œuvres 

minimalistes. Selon Michael Fried, le théâtre menace l’autonomie de l’œuvre (chérie par le 



29  

 
 
 
 
 
 
 
modernisme) par sa littéralité. La littéralité est comprise comme étant théâtrale, puisqu’elle 

concerne les « circonstances » ou la « situation » réelle lors de la présentation de l’œuvre 

sculpturale minimaliste. La « situation » en tant qu’effet théâtral se réfère tout autant au lieu qu’au 

contexte au sein duquel les œuvres peuvent se présenter. Le contexte inclut la présence du 

spectateur et seule la présence de ce dernier permettra l’activation de la situation. C’est bien cette 

incomplétude de l’œuvre en l’absence du spectateur que déplore Michael Fried, puisqu’elle menace 

l’autonomie de l’œuvre. Cette incomplétude renvoie aux arts de la scène, c’est la logique du 

spectacle même : son dispositif constitutif de coprésence, la relation scène/salle, signe la 

particularité de cet art dont la forme définitive ne se déploie que dans cette réunion. L’exigence de 

la spécificité autoréférentielle moderniste sera dès lors mise à mal par les « objets spécifiques » de 

l’art minimal. Aujourd’hui, cette critique témoigne du déplacement du modèle théâtral vers 

d’autres médiums et théories de l’art ; déplacements qui ont permis de penser tout un changement 

quasiment paradigmatique de la conception de l’œuvre d’art autour du spectateur. Les œuvres 

minimalistes sont associées à un moment phénoménologique, parce qu’elles font primer 

l’expérience, avec une prise en compte toute nouvelle du corps du spectateur dans la relation 

esthétique. 

 
L’art de la performance émerge avec les développements de l’art minimaliste, de la critique 

institutionnelle et de l’art conceptuel qui vont tous contribuer à repenser le cadre de l’exposition et 

de l’institution. À cette période, on retrace des événements et des performances ayant lieu dans des 

contextes muséaux et d’exposition, comme on l’a vu plus haut. De manière plus générale, les 

années 60 et 70 ouvrent la voie à la présentation d’œuvres mettant en jeux les corps vivants en 

nouant des relations avec le développement de pratiques en arts visuels. Le Black Mountain college 

et la Judson Church18 (Kaprow, Claes Oldenburg, Jim Dine, Robert Rauschenberg, Trisha Brown, 

Lucinda Childs, Steve Paxton, David Gordon et Yvonne Rainer) ont joué des rôles importants dans 

la rencontre entre la peinture et la sculpture avec des pratiques plus expérimentales en performance, 

en danse et en musique. À cette période, il y a des programmations ou des événements qui 

interviennent directement dans le contexte d’exposition. Par exemple, c’est dans le cadre de la série 

 
18 The Judson Dance Theater, a débuté en 1962, avec les chorégraphes Trisha Brown, Lucinda Childs, Steve Paxton, 
Deborah Hay, David Gordon et Yvonne Rainer qui y ont présentés leur travail. Ces artistes ont participés à l’histoire 
de la danse en créant et présentant la postmodern dance, le premier mouvement d’avant-garde en danse et théâtre a 
présenté la danse moderne dans les années 1930 et 1940. 



30  

 
 
 
 
 
 
 
Composer's Showcase qu’ont eu lieu les spectacles de danse les plus célèbres du Whitney Museum : 

Continuous Project-Altered Daily d’Yvonne Rainer (présentée pendant trois nuits au 

printemps 1970) et Walking on the Wall de Trisha Brown, présentée dans le cadre de son Another 

Fearless Dance Concert (1971). On sait moins que Deborah Hay a été la première chorégraphe à 

s’y produire (en 1969), suivie par Meredith Monk (1970), Steve Paxton et Alex Hay (1971), et 

Lucinda Childs (1973). Hay (1968) a obtenu les galeries du troisième étage en écrivant directement au 

directeur du musée John Baur. Malgré le développement d’un travail artistique au croisement des 

arts vivants et des arts visuels, il s’agit la plupart du temps d’événements ou de programmations 

temporaires : les arts vivants sont présentés dans des contextes extérieurs, dans les halls ou pendant les 

soirées, donc en dehors des programmations officielles. En ce sens, Claire Bishop fait remarquer que 

les programmations dédiées aux arts vivants sont souvent présentées dans des cadres spécifiques 

et qu’ils sont intermittents dans l’histoire des musées19. 

 
Dans les années 90, on assiste à l’émergence d’approches artistiques plus sociales, qui valorisent 

la collectivité et les formes collaboratives entre les artistes et les publics. Ces pratiques 

collaboratives s’opposent à la figure individualiste de l’artiste associé au marché de l’art. Ces 

formes artistiques veulent repenser la connexion entre l’individu et le collectif, s’inscrivant 

notamment en filiation avec le livre L’esthétique relationnelle de Nicolas Bourriaud (1998), Un art 

contextuel de Paul Ardenne (2002) ou encore la théorisation de l’« art consultatif et dialogique » 

selon Grant H. Kester (Conversation Pieces, 2004). Claire Bishop parle d’un « tournant social », 

pour expliquer l’importance du développement de l’art participatif. Ce « tournant social » implique 

une relation plus active avec le public. Dans cette perspective, les formes de réception et 

l’engagement des publics y sont complètement repensés, ce qui sous-tend une réévaluation du 

dispositif d’exposition traditionnel. Ainsi, les actions des artistes et des participant·e·s vont être 

intégrées aux dispositifs artistiques, puisqu’ils permettent de créer des relations entre divers 

 
19 La trajectoire dressée par Bishop mène à comprendre la place marginale des arts vivants, l’intégration des arts vivants 
se faisant par l’intermédiaire de programmes intermittents prenant la forme de festivals, par exemple, la création 
d’événements extérieurs, telle la série Summergarden au MoMA, donc l’entrée dans les murs du musée ne va pas de 
soi. À titre d’exemple, le MoMA a créé seulement en 2009 son département Médias and Performance Art, donc 
entretemps les programmes dédiés aux arts vivants sont demeurés fragiles et en bordure du récit historique dont rend 
compte le musée. De même, les programmes ont souvent tendance à amalgamer les pratiques en arts vivants au 
divertissement. 



31  

 
 
 
 
 
 
 
médiums et médias, tout en se présentant sous des formes de situations pouvant faire appel à des 

composantes incarnées plus ou moins formelles. 

 
Ces vingt dernières années, un nombre plus important d’« expositions performatives » sont 

présentées dans les musées, les galeries ou les centres d’art qui mettent en jeu les arts vivants et 

des formes incarnées diversifiées. Les artistes et commissaires présentent des projets qui font usage 

de la chorégraphie et de la danse contemporaine. La danse contemporaine joue un rôle de catalyseur 

pour repenser les paramètres de l’exposition avec des projets emblématiques, tel Rétrospective 

(2012), du chorégraphe français Xavier Le Roy qui repense la rétrospective à travers le spectre de 

la chorégraphie. Le chorégraphe offre aux danseur·euse·s de s’approprier ses pièces solos, tout en 

les soumettant à un protocole spécifique d’actions qui rythme l’exposition. La rétrospective est loin 

d’offrir un parcours linéaire et unifié de la démarche artistique de Le Roy. Elle met plutôt de l’avant 

une forme de partage collectif qui tend à effacer la figure de l’artiste au lieu de la glorifier. Une 

exposition chorégraphiée (2008) du commissaire Mathieu Copeland, était composée 

exclusivement de mouvements interprétés par trois danseurs (Le Clubdes5), qui interprètent les 

partitions de sept artistes (Jonah Bokaer, Philipp Egli, Karl Holmqvist, Jennifer Lacey, Roman 

Ondàk, Michael Parsons, Fia Backström & Michael Portnoy). Pendant deux mois, l’exposition 

explorait les relations entre chorégraphie et arts visuels. Il n’est pas rare que la présentation des 

pratiques incarnées mène au développement d’installation ou de formes sculpturales qui sont des 

dispositifs activés par des corps vivants. Un travail installatif et sculptural est développé en 

dialogue avec le lieu et la performance, on pense à l’artiste Anne Imhof avec Faust (2017), ou 

encore, plus récemment avec Natures mortes (2021). Lors de cette dernière exposition, Imhof a 

vidé de ses cimaises le Palais de Tokyo, elle retourne à l’architecture brute du bâtiment et 

reconstruit l’espace en y ajoutant des formes installatives. Ces installations structurent l’espace de 

manière à orienter la déambulation des publics, mais aussi à inclure les performeur·euse·s. Ces 

formes installatives s’insèrent comme des motifs sculpturaux dans l’exposition, elles sont des 

dispositifs pour mettre en action les corps vivants. Un autre versant des expositions performatives 

met en jeu les publics, par exemple, la performance Tatlin’s Whisper’s (2008) de l’artiste cubaine 

Tania Bruguera, qui proposent une chorégraphie sociale, dont l’interaction avec le public est un 

enjeu principal. L’ensemble de ces expositions performatives émerge de différents champs de 



32  

 
 
 
 
 
 
 
pratiques et ne présente pas à proprement parler des formes scéniques, mais plutôt des formes 

soumises à un format temporel et spatial repensé 

 
Les expositions se déploient dans l’espace et le temps par le biais de protocoles très différents, 

tantôt près de la danse et de la chorégraphie, tantôt mettant en jeu l’agentivité de la matière et des 

corps. Le travail de ces artistes et commissaires a en commun de développer des relations critiques 

avec l’espace d’exposition, puisque la présence de formes incarnées remet en question le dispositif 

traditionnel de l’exposition centré sur des objets visuels. Ces expositions mettent en évidence le 

fait que les corps vivants — ceux des artistes et des publics — ont été invisibilisés au sein des 

musées et des institutions en arts visuels. Cette répression des corps est particulièrement présente 

dans l’art classique et moderne. Les expositions performatives sont plus ancrées dans l’espace 

« réel » et social, parce qu’elles montrent des corps dans leur matérialité. Ainsi, le commissaire 

Mathieu Copeland affirme qu’il faut reconsidérer la matérialité des œuvres d’art, et par conséquent, 

celle des expositions, ce qui implique « […] une compréhension, entre autres, du caractère 

éphémère et de la (non) — physicalité ou encore de l’(im)matérialité, qu’il s’agisse de l’absence et du 

vide, de la voix et du mot, du geste et du mouvement, et de leur chorégraphie intrinsèque. » (2013, 

19) Plutôt que de considérer ces formes comme dématérialisées, il les considère comme des objets 

conceptuels dont émergent des « possibilités de l’art, de la mémoire, et de la fabrique 

d’expositions » (2013, 19). Ce qui mènerait à une re-matérialisation des corps dans les espaces 

d’exposition. 

 
Dans les musées et l’exposition, la présence actuelle des arts vivants s’inscrit en continuité avec 

les expérimentations ayant eu cours tout au long du vingtième siècle. Leur présence n’est donc pas 

nouvelle, mais le phénomène actuel semble donner forme à des changements plus profonds dans 

les institutions en arts visuels. En effet, les arts vivants mènent à l’émergence de nouvelles 

approches et méthodes en commissariat et en muséologie. Le travail des artistes et commissaires 

se répercute dans les institutions, dont certaines ont montré un désir d’incorporer les arts vivants 

de différentes manières. Pour les artistes en arts vivants, se retrouver au musée permet d’interroger le 

modèle muséal qui accorde peu de place aux corps vivants. C’est dans cette perspective qu’il est 

possible d’envisager les pratiques chorégraphiques, performatives, participatives comme 

problématisant des questions d’ordre disciplinaires, institutionnelles et sociales. Elles ébranlent la 

structure institutionnelle de l’intérieur tout en renouvelant la relation aux artefacts, aux documents 



33  

 
 
 
 
 
 
 
et aux archives. Une telle approche participe au brouillage entre le travail artistique et commissarial 

initié par l’art conceptuel, et ouvre sur un engagement de l’artiste en phase avec les réalités du 

monde de l’art, où résister à l’institution signifie redéfinir les systèmes symboliques de l’art, mais 

aussi les systèmes de production et de diffusion. 



34  

 
 
 
 
 
 
 
1.4 Pratiques curatoriales et performance 

La dynamique entre les arts visuels et la performance se caractérise aujourd'hui par une attention 

renouvelée aux questions de structure, de forme et de contexte spatial des œuvres. Ces créations 

sont désormais réalisées en tenant compte de l'espace, du temps et de la sensibilité du spectateur, 

ce qui engendre un mélange de pratiques curatoriales et dramaturgiques. Mon rôle de commissaire 

dans l'exposition Refus contraire s'inscrit dans cette évolution des pratiques curatoriales. Le 

commissariat accorde une place centrale à la performance et au performatif, qui deviennent des 

outils essentiels à la croisée de la recherche et de la création. Ce développement s'accompagne de 

l'émergence de la figure du commissaire indépendant, et il est crucial de comprendre ces évolutions 

pour mieux appréhender la continuité des pratiques curatoriales et leurs explorations. 

 
Le commissariat indépendant a contribué au développement de l’exposition en tant que médium. 

En effet, les commissaires indépendants vont inclure des formes processuelles et en performance 

à leur exposition, tout en effectuant un rapprochement entre le commissariat et le travail artistique, ce 

qui permet de repenser le format d’exposition. À ce titre, la célèbre exposition Quand les attitudes 

deviennent formes du commissaire Harald Szeemann (Kunsthalle de Berne,1969) rend compte 

de ces transformations. Présentée en 1969, à la Kunsthalle de Berne, cette exposition regroupe 

les futurs grands noms de l’art conceptuel, de l’arte povera et du land art, le travail de Joseph 

Beuys, Keith Sonnier, Micheal Heizer y était présenté, entre autres. Cette exposition proposait 

de considérer les processus de création au détriment de l’objet fini, les artistes étaient invités à 

réaliser leur œuvre sur place : Joseph Beuys remplissait les coins d’une salle avec de la margarine, 

tout en chantonnant, « Ja-Nee », Lawrence Weiner enlevait un mètre carré de plâtre d’un mur 

avec un petit marteau et Barry Flanagan a déposé une corde qui reliait deux salles. L’ensemble 

des artistes faisait usage de matériaux souples et de nature organique. De même, la prise en 

compte du lieu d’exposition avec ses caractéristiques physiques, symboliques et architecturales 

était au cœur de la proposition. Quand les attitudes deviennent formes, comme son titre l’indique, 

montrait que ce qui prime, ce qui fait forme, est l’idée ou l’attitude de l’artiste et non plus l’objet, 

cette exposition remettait en cause, dans l’esprit de la contre-culture de l’époque, l’idée même de 

musée et de galerie. Cette exposition est aujourd’hui considérée comme un moment décisif pour le 

développement du commissariat indépendant. 



35  

 
 
 
 
 
 
 
Dans son livre The Culture of Curating and the Curating of Culture(s) (2012), Paul O’Neil analyse 

l’émergence de la figure du commissaire indépendant et les discours qui accompagnent cette 

fonction. Selon O’Neil, et plusieurs théoricien·ne·s de ce champ, l’émergence du commissaire 

indépendant est liée aux développements des pratiques conceptuelles qui ont inclus la dimension 

sociale, relationnelle et contextuelle à leur travail artistique. Les approches conceptuelles, 

performatives et basées sur l’installation ont conduit à une définition élargie de l’œuvre d’art, 

l’exposition y est devenue un médium artistique. De même, le développement de pratiques 

artistiques ancrées dans des approches sociales transforme les pratiques commissariales qui 

s’orientent vers un modèle davantage collaboratif, discursif et collectif. Dans les années 90, les 

approches contextuelles s’inscrivent dans le sillage de la Critique institutionnelle, tout en 

développant des méthodes et des propos fortement influencés par les critiques de la représentation 

élaborées dans le cadre des études culturelles ; la ligne de démarcation entre les pratiques et les 

rôles artistiques, curatoriaux et institutionnels devient de plus en plus fluide. La prolifération des 

biennales, dont la nature événementielle met l’accent sur des programmes d’activités, contribue à 

des approches commissariales alternatives. Dans ce contexte, le commissariat devient un cadre 

pour la production de connaissances et les débats intellectuels. Ces deux dernières décennies, le 

« curatorial » est devenu un champ pratique et théorique qui veut repenser les paramètres de 

l’exposition à travers ses dimensions spatiales et temporelles, c’est-à-dire qu’il veut proposer 

d’autres cadres et contextes pour l’art. Le curatorial développe une forme d’autoréflexivité de 

l’exposition sur elle-même pour l’ouvrir à des formes plus vastes de recherche artistique. Il veut 

mettre l’accent sur les conditions de visibilité propres aux expositions pour en faire simultanément la 

critique, les repenser et les rejouer autrement. Ainsi, le curatorial crée de nouvelles dynamiques 

entre les médiums, les médias, les objets, les corps, les formes matérielles, etc. qui sont dotés de 

formes d’agentivité. 

 
Le « curatorial » correspond à un rôle élargi de l’exposition au-delà de l’institution en art. Il fait 

l’objet d’une théorisation croissante, pensons à The Culture of Curating and the Curating of 

Culture(s) (2012) de Paul O’Neil, Cultures of Curatorial (2012) sous la direction de Beatrice Von 

Bismarck et de Jörn Schafaff, The Curatorial. A Philosophy of Curating (2013) sous la direction 

de Jean-Paul Martinon, « Curating/Curatorial » (2012) sous la codirection d’Irit Rogoff et de 

Beatrice Von Bismarck, Performing the curatorial (2012) de Maria Lind. Le curatorial s’inscrit 



36  

 
 
 
 
 
 
 
dans l’univers culturel regroupant les enjeux politiques et sociaux. En ce sens, il veut dépasser les 

limites imposées par les institutions en art : « […] avec le curatorial l’accent est mis sur la 

trajectoire d’un travail en cours, non pas sur un produit isolé, mais sur un point à l’intérieur d’une 

ligne de projets du moment » (Bismarck et Rogoff, 2012, 22-2320). Les projets curatoriaux prennent 

la forme de diverses activités, par exemple, l’artiste Anton Vidokle dit de son projet 

unitednationsplaza (2006-2007) qu’il est une « exposition comme école21 ». Ce projet est réalisé 

en collaboration avec Boris Groys, Martha Rosler, Liam Gillick, Walid Raad, Jalal Toufic, 

Nikolaus Hirsch, Natascha Sadr Haghighian et Tirdad Zolghadr et s’appuie donc sur le travail d’un 

regroupement de théoricien·ne·s et d’artistes. unitednationsplaza a connu trois itérations22. Le 

projet est à l’origine réalisé à Berlin (2006-2007), et son titre reprend le nom de la rue où s’est 

installée l’école United Nations Plaza. La structure qu’emprunte l’école temporaire est très simple : 

une série, gratuite et informelle, de séminaires, de conférences, de cours, de projections de films et 

de performances ponctuelles. Les séminaires détournent le format universitaire habituel et prennent 

des formes expérimentales, empruntant des durées anormalement longues ou encore le format de 

conférences-performances. unitednationsplaza a présenté plusieurs films et performances, accueilli la 

bibliothèque de Martha Rosler et produit un film, intitulé A Crime Against Art, basé sur une 

conférence inhabituelle organisée à Madrid. Le projet inclut un site web23 où sont conservées les 

archives de l’ensemble des activités. En résonance avec des problématiques sociales, cette école 

alternative formule des questions relatives aux enjeux institutionnels liés aux politiques du savoir 

dans le contexte académique et muséal. Le curatorial prend forme à travers des projets de ce genre 

aux formes atypiques, ils peuvent se dérouler au sein d’établissements voués à l’art, prendre la 

forme d’une école, être un ensemble de conversations, une pratique partagée, leurs formes comme 

leurs lieux d’interventions sont multiples. Le curatorial favorise les processus de réflexions sur une 

longue durée, sous la forme de recherche expérimentale. Le curatorial s’étend à des sphères 

d’activités vastes comme le souligne la commissaire Maria Lind (2012) : « […] the curatorial is 
 

20 Tel que cité et traduit dans le livre de Glicenstein, 2015, 242. 
21 Anton Vidokle, « Exhibition to School: unitednationsplaza », dans Paul O’Neill et Mick Wilson (dir.), op. cit., 2010, 
p. 149. 
22 Les deux autres itérations ont été présentées à New York, au New Museum (2008-2010), sous la forme d’une série 
de séminaires intitulée Night School et à Mexico, à la Casa Refugio (2008), qui est une association civique de protection 
des écrivain·e·s victimes d’injustices. Le projet est chaque fois adapté au nouveau contexte d’accueil, en relation avec 
la communauté locale, qui est amenée à y collaborer ou à y participer. 
23 unitednationsplaza archive, <www.unitednationsplaza.org>. 

http://www.unitednationsplaza.org/


37  

 
 
 
 
 
 
 
something else, something that can also operate beyond the field of art, and whether it has other 

significant features. So far, the curatorial understood to have a multidimensional role that includes 

critique, editing, education, fundraising, etc. But even more importantly, the curatorial goes beyond 

roles and takes the shape of a function and a method, even a methodology. » (11-12) Le curatorial 

s’attarde à la situation, c’est-à-dire aux conditions et aux préalables, ainsi qu’aux possibilités 

d’actions qu’offre la situation, plutôt que de se concentrer sur la subjectivité du commissaire ou le 

format d’exposition. Jean-Paul Martinon 24 (2013) quant à lui envisage le curatorial dans sa 

dimension philosophique en défendant que la distinction entre curating et curatorial tienne au 

déplacement de l’organisation d’un événement vers l’événement lui-même. 

 
Au confluent d’approches décoloniales, féministes et sociales, qui ont contribué à remettre en 

question les cadres de représentations et les méthodologies privilégiées dans les expositions 

traditionnelles, le champ curatorial25 intègre de nouvelles pratiques et approches de l’exposition. 

Les approches traditionnelles héritées des beaux-arts, de la muséologie et de l’histoire de l’art sont 

remises en question par ces pratiques. Le curatorial crée des situations, des contextes, des échanges, 

des mouvements ou des rencontres qui créent des relations actives avec les publics. Ce 

rapprochement de l’art cherche donc à vivifier notre expérience du monde, ce qui aurait le pouvoir 

de transformer notre attention à ce qui nous entoure. Les visées progressistes des pratiques 

curatoriales ne sont pas nécessairement effectives, mais elles cherchent à relier les œuvres, les 

artistes et les publics pour leur redonner une agentivité. Par des pratiques ancrées dans l’univers 

social et politique, ces pratiques sont réparatrices parce qu’elles mettent de l’avant les relations 

avec les formes matérielles, les objets, les êtres vivants et les corps humains, elles échappent à une 

séparation et une distanciation préconisée dans les expositions traditionnelles (classique et 

moderne). À titre d’exemple, un projet comme la BUSH Gallery s’intéresse aux façons dont l’art 

— ses institutions, ses disciplines, ses histoires — peut être modulé en se concentrant sur le vécu, 

les savoirs, les traditions et les cultures autochtones. Sous la direction des artistes et chercheuses 

canadiennes Leah Decter et Tania Willard, ce projet collaboratif est un espace pour le dialogue, les 

pratiques expérimentales et l’engagement communautaire. Dans « The BUSH Manifesto », les 

 
24 Martinon, J-P. (2013). The Curatorial. A Philosophy of curating. Londres : Bloomsbury. 
25 Ici, il faut souligner la création du réseau le réseau Cluster, créé avec six autres responsables de centres d’art en 
Europe, notamment Pierre Bal-Blanc qui se propose de mettre à l’épreuve la notion de curatorial. 



38  

 
 
 
 
 
 
 
artistes26 de la BUSH Gallery affirment : « BUSH Gallery is a trans-conceptual gallery space. To 

be trans-conceptual is to reposition ideas born within Indigenous and Western epistemological 

conditions. A trans conceptual space requires your body to be in a constant state of flux – never 

settling, like the flow of water in a river. » (2021, 27) De manière décoloniale et déhiérarchisante, 

le collectif propose des méthodologies fondées sur des épistémologies impliquant que les corps et 

les esprits, à l’instar de la rivière, sont en constant mouvement. Ce projet curatorial témoigne de 

l’importance jouée par la présence, l’être au monde, ou encore, l’incarnation comme mode de 

réconciliation avec ce qui nous entoure. Ainsi, il ne faut pas s’étonner de l’importance jouée par la 

performance et le performatif qui va mettre en jeu directement différent intervenant·e·s avec leur 

bagage artistique, social et culturel. Plusieurs projets se consacrent plus spécifiquement à l’apport 

de la performance et du performatif; par exemple, le projet If I’can’t Dance I Don’t Want To Be a 

Part of Tour Revolution est une organisation en art qui explore l’évolution de la performance et de 

sa typologie en art contemporain. Ce projet basé à Amsterdam développe et commande des projets à 

des artistes, des commissaires et des chercheur·euse·s sur la base d'une collaboration et d'un 

soutien à long terme. Le Musée de la danse, sous l’initiative du chorégraphe français Boris 

Charmatz (2009-2018), cherche à repenser l’institution muséale sous le modèle d’un « musée 

dansant ». Ainsi, la mémoire de la danse dans son immatérialité et sa matérialité est interrogée. Les 

modes d’échanges oraux et corporels sont au cœur des projets curatoriaux et chorégraphiques fait 

par le Musée de la danse : l’expérience physique de l’interprète comme celle des publics. Cette 

approche ne s’oppose pas un travail discursif, cognitif et historique, au contraire, les projets du 

musée de la danse s’ouvrent sur des questions épistémologiques. 

 
Les pratiques curatoriales sont transdisciplinaires, elles touchent au commissariat, à l’exposition 

en tant que médium, mais aussi revendiquent un ancrage social et politique, elles occupent une 

position critique à l’endroit de la muséologie traditionnelle et moderne en art. Les méthodologies 

qui émergent sont à mi-chemin de la recherche et de la création. Il serait difficile de circonscrire 

des limites claires aux pratiques curatoriales, elles proposent surtout une reconfiguration du champ de 

l’art, des manières de l’aborder, de l’écrire, de le penser et de le vivre. La théoricienne Beatrice von 

Bismarck affirme : 

 
26 Ce texte est signé par Tania Willard, Peter Morin, Gabrielle L’Hirondelle Hill, ad Jeneen Frei Njootli. 



39  

 
 
 
 
 
 
 

[…] This proposed conceptual framework highlights the activity, the subject position, 
and the resulting product as always already dynamically interrelated in their genesis, 
articulation, and function. Center stage, then, is given to the transformative but also 
self-transforming relational fabric of the curatorial situation, its conditions and 
preconditions, and the options for actions they offer. (2022, 9) 

 
L’exposition est donc développée comme une forme en soi processuelle. De même, la dimension 

relationnelle et sociale est prédominante dans les pratiques curatoriales. Par la présentation du 

travail collectif et collaboratif de deux groupes d’artistes en arts vivants, le collectif féministe Cool 

Cunts et le groupe de chorégraphes constitué autour du spectacle Make Banna Cry, mon 

commissariat en arts vivants a privilégié des formes expérimentales en continuité avec les pratiques 

curatoriales. De plus, « Transformation continue » abordait des enjeux sociaux et culturels, la 

dimension féministe était au cœur de la pratique du collectif Cool Cunts, tandis que l’approche 

décoloniale était centrale dans la proposition de Make Banana Cry, ces enjeux politiques et sociaux 

prenaient forme à travers la présentation des pratiques incarnées. Dans sa globalité, l’exposition 

Refus contraire présentait une ré-interprétation de Refus global à travers des approches 

décoloniales, féministes, centrées sur les pratiques interdisciplinaires et en arts vivants. Plus d’une 

quinzaine d’événements, d’échanges et de performances étaient sous mon commissariat, ce qui 

insufflait une dimension performative à l’ensemble de l’exposition qui était en mutations. Je 

reviendrai dans la prochaine section sur l’exposition Refus contraire et mon commissariat 

« Transformation continue » pour en faire une description complète. 

 
La commissaire et théoricienne Maria Lind inscrit les projets collaboratifs et participatifs comme 

des enjeux centraux dans les développements des approches curatoriales. En effet, les pratiques 

curatoriales valorisent souvent une dimension éducative, elles embrassent la forme de projet de 

recherche et veulent y engager activement différent·e·s intervenant·e·s, selon la nature des projets 

la dimension collaborative et/ou participative peut devenir une composante centrale aux 

développements de connaissances et savoirs plus informels. Les projets curatoriaux se développent à 

travers des formes relationnelles centrées sur l’échange, le dialogue et la rencontre. Ces projets 

repensent non seulement l’expérience esthétique, mais aussi les contextes de présentation des 

œuvres et les savoirs qui y sont liés. Loin de présenter le projet comme une proposition unilatérale 

et consensuelle, il s’agit plutôt d’exposer les processus de recherche. Ces dernières décennies, il y 

a de plus en plus de projets qui se rapprochent de dispositifs empruntés au champ du savoir. Tout 



40  

 
 
 
 
 
 
 
récemment, le diptyque Vulnérables paradoxes27 (2020) et En réponse à Vulnérables paradoxes28 

(2021), présenté par la compagnie interdisciplinaire PME-Art (Montréal), se développe autour de 

prises de parole d’artistes qui abordent leur propre pratique en performance. Le premier volet du 

projet prend la forme de tables rondes ; le second propose, par le biais d’une publication, un retour 

écrit des artistes et d’autres intervenant·e·s sur ces discussions. Vulnérables paradoxes est une série 

de cinq tables rondes et discussions organisées par un comité artistique composé des artistes Burcu 

Emeç, Kamissa Ma Koïta, Jacob Wren avec la participation de Marilou Craft. Les invités sont 

Aisha Sasha John, Dana Michel, Dayna Danger, Elena Stoodley, Kama La Mackerel, Kamissa Ma 

Koïta, Lara Kramer, Mai thi Bach Ngoc Nguyen, Malik Nashad Sharpe, Milton Lim (Hong Kong 

Exile), nènè myriam konaté, Po B. K. Lomami et Sonia Hughes. Ce projet, mené en petit groupe 

lors d’échanges en ligne, conservait un caractère profondément intimiste. L’isolement propre au 

format virtuel, combiné à un dispositif où la parole est donnée aux artistes, favorisait l’émergence 

de récits personnels. De fait, le projet aborde des questions identitaires et politiques à partir de 

points de vue excentrés et subjectifs, qui s’éloignent des représentations dominantes. Les artistes 

sont tous·tes issu·e·s de communautés culturelles noires, autochtones, racisé·e·s et/ou LGBTQ+. 

D’entrée de jeu, les invitations s’inscrivent dans une perspective politique et critique. Jacob Wren 

a utilisé son privilège d’homme blanc à la tête d’une compagnie établie pour donner la parole à des 

artistes souvent maintenus en marge29 Par l’usage de formes énonciatives ou de pratiques incarnées, 

ce projet valorise l’oralité, le partage d’expériences, la conversation, la conférence et la 

correspondance afin d’offrir des contextes informels pour réfléchir ensemble. 

 
 

27 L’évènement Vulnérables Paradoxes s’est tenu du 27 au 30 mai 2020 dans le cadre du OFFTA à Montréal. 
28 En réponse à Vulnérables Paradoxes fait écho aux tables rondes Vulnérables paradoxes tenues au OFFTA en 2020. 
Les artistes, les témoins et le comité organisateur réagissent à ces rencontres uniques en seize textes rassemblés dans 
une publication gratuite disponible en ligne. Le lancement virtuel s’est tenu le 4 juin 2021 dans le cadre du OFFTA. 
Emeç, B., Marcil, F., Wren, J., Ma Koïta, K., Forté, M-C, Craft, M, Ducharme, R., Lachance, S., (dirs.ed.), En réponse 
à Vulnérables paradoxes, 2021, 147. (En ligne) : https://www.pme-art.ca/fr/projets/en-reponse-a-vulnerables-
paradoxes-mwtpk. 
29 À ce sujet, l’échange entre Dana Michel et Jacob Wren, qui ouvre le projet, est explicite. Dans son texte « La 
politique de l’invitation », Kathrin Tiedemann relate la situation : « (…) Dana Michel a demandé : pourquoi les 
panélistes étaient-elles toutes des personnes noires, autochtones et racisées ? Pourquoi l’hôte était-il un homme blanc 
?». Ibid, 47. 

https://www.pme-art.ca/fr/projets/en-reponse-a-vulnerables-
https://www.pme-art.ca/fr/projets/en-reponse-a-vulnerables-


41  

 
 
 
 
 
 
 
Dans mon commissariat en arts vivants, les artistes, les intervenant·e·s et les publics sont amenés 

au fil d’événements, de prises de parole et de performances à entrer en dialogue avec Refus global. 

Loin de proposer une interprétation toute faite de Refus global, il s’agit plutôt de mettre en relation 

des gestes, des actions, des paroles qui trouvent différentes résonances. Si les différentes activités 

de discussions et d’échanges abordent souvent de manière plus explicite Refus global, les 

performances sont des gestes créatifs, dont les formes et propos sont plus libres. L’écart entre les 

pratiques artistiques présentées lors de l’exposition et les représentations associées à Refus global 

pousse les publics à réfléchir aux histoires et aux récits entourant les automatistes. L’exposition se 

construit au fil des échanges et des performances, et se déploie, dans le prolongement des pratiques 

curatoriales, comme un long processus ouvert à l’intersubjectivité des collaborateur·ice·s. Le 

commissaire et théoricien Paul O’Neill et le chercheur Mick Wilson, dans leur livre Curating and 

the Educational Turn (2012), soulignent l’importance des modèles éducatifs dans les pratiques 

commissariales émergentes, qu’ils situent au milieu des années 1990. Dans cette lignée, le 

curatorial développe des formes pédagogiques alternatives en prise directe sur le projet artistique. 

Le cadre mis en place génère un processus à même de produire des connaissances — de la 

conceptualisation jusqu’à la réception en passant par la production. Tout au long de sa trajectoire, 

le projet élabore ses propres formes de savoir, qui émergent d’une recherche collective. 

 
La performance et le performatif jouent des rôles importants dans les pratiques curatoriales qui 

cherchent à établir une relation plus pragmatique au champ de l’art, c’est-à-dire que le contexte 

« réel » d’exposition y est un cadre d’expérimentations. Dans les musées ou les espaces 

d’exposition, la présentation des arts vivants repense les expositions en développant des cadres 

d’attention spécifique, moins axés sur les objets visuels. La présence des arts vivants au musée 

signale des changements dans nos manières d’envisager l’œuvre d’art : moins tournées vers l’objet, 

davantage tournées vers l’expérience, plus encline à faire du public une partie active de l’œuvre, 

plus à même de considérer la pratique artistique comme une manière d’interroger les histoires et 

les mémoires culturelles. Les arts vivants s’ancrent dans la dimension sociale qui traverse les 

pratiques collectives présentées. L’exposition en tant que format basé sur des échanges sociaux 

permet aux formes incarnées de développer des relations avec les publics et les communautés y 

prenant place. Les arts vivants amènent une prise en considération de l’organisation des corps 



42  

 
 
 
 
 
 
 
vivants et des publics dans l’espace, de leur trajectoire et de leurs interactions avec les objets dans 

l’espace d’exposition, en repensant l’expérience en continuité avec le réel. 

 
Ainsi, certaines expositions sont davantage attentives à la singularité des pratiques corporelles et à 

leurs interactions avec le champ social et communautaire. Les similitudes entre les pratiques 

curatoriales et la danse, le théâtre, le film et la performance peuvent être observées au niveau de 

leur structure collective. Le grand nombre de personnes impliquées se retrouve également dans la 

réalisation de situations curatoriales. La formation d’équipes de plus en plus importantes réunissant 

des artistes, des commissaires et des universitaires de différents horizons et formations reflète non 

seulement cette qualité fondamentalement collective, mais la met en œuvre. Les projets développés 

par la Galerie de l’Université de Montréal embrassent de plus en plus des formes de collaborations 

avec le champ de la recherche, par exemple, avec le projet récent Engendrements (2024) sous le 

commissariat de Marianne Cloutier. Cette exposition collective présente des œuvres inédites des 

artistes Heidi Barkun, Caroline Boileau, Kimberley de Jong et Hermione Wiltshire, créées au terme 

d’un cycle de résidences à la Chaire McConnell-Université de Montréal en recherche-création sur 

la réappropriation de la maternité. Sculptures, installations, dessins, vidéos et performances 

permettent de rendre compte des processus créatifs qui se sont échelonnés sur trois années, ainsi 

que des questionnements qui ont animé les démarches des quatre artistes. La transposition de 

pratiques associées au monde de la scène — mise en scène, scénographie, ou encore, dramaturgie 

— dans l’espace d’exposition contribue aussi à un rapprochement de la recherche et de la création. 

Les pratiques curatoriales semblent se situer dans un entrecroisement entre un travail artistique et 

discursif pour développer des dynamiques nouvelles qui mettent en jeux la performance. La 

commissaire Catherine Wood écrit : 

 
Through imagining the art museum, via artists’ eyes, not as a solemn and sedimented 
ritual, but as a ritual space of play, we can see it as a live entity whose habits of 
behaviour can be challenged, transgressed and transformed actively. In fact, these 
artists actually force it to evolve if their works and approaches are to be accommodated. 
(2018, 110) 

 
De manière concomitante, la performance et le performatif se sont imposés en tant qu’outils pour 

créer des formats d’exposition dans lesquels l’incarnation joue un rôle central. Les arts vivants 

regroupent des artistes aux parcours variés, issus de la danse contemporaine, du théâtre ou de la 



43  

 
 
 
 
 
 
 
performance, qui portent une attention particulière aux corps et explorent des pratiques hybrides. 

Ces formes incarnées s'éloignent des conventions traditionnelles des arts de la scène et se 

caractérisent par leur aspect expérimental. 

 
Ces deux dernières décennies, l’émergence de pratiques commissariales et curatoriales en arts de 

la scène témoigne d’un mouvement de transferts et d’échanges entre ces deux domaines. En 2010, 

le magazine Frakcija a consacré un numéro entier au commissariat en arts vivants (Malzacher, 

Tupajić & Zanki, 2010). En 2011, l’Institut pour le commissariat Practice in Performance (ICPP) 

a créé le premier cours d’études supérieures sur le sujet (Wesleyan University, 2015). Dans la 

même année, le colloque « Beyond Curating : Strategies of Knowledge Transfer in Dance, 

Performance and Visual Arts » (Boldt, 2011) a eu lieu. En 2014, la revue Theater (Ferdman et 

Sellar, 2014) a étudié comment le commissaire en performance peut influer sur le développement 

du champ des arts du spectacle, tandis qu’à Montréal a eu lieu un Symposium international afin 

d’envisager le commissariat dans le champ des arts vivants (« Illumination : symposium 

international sur le commissariat des arts de la scène, une pratique à consolider » [CICA-ICAC, 

2014]). Symposium auquel j’ai participé à titre de conférencière et organisation au sein de laquelle, je 

mes suis ensuite impliquée pendant plusieurs années par la suite. En 2014, la revue Dance 

Research publie un numéro spécial intitulé « Dance in Museum » sous la direction de Mark Franko et 

d’André Lepecki. Bref, on assiste à un repositionnement des acteurs des arts de la scène visant à 

développer des approches curatoriales associées traditionnellement aux arts visuels. 

 
Ces changements sont liés à une porosité entre les formes disciplinaires et artistiques ; il devient 

difficile de se référer à des disciplines pour désigner des projets transdisciplinaires. La 

transdisciplinarité touche à l’intervention de méthodes empruntées à des disciplines variées, elle 

suppose un dépassement et une inscription entre, à travers et au-delà de toutes disciplines. Ainsi, 

les formes performatives implantent des méthodes d’un domaine vers un autre, créant des transferts 

de connaissances. Les corps vivants et incarnés des artistes, des participant·e·s, des intervenant·e·s, 

des publics sont pris en compte. Pour Beatrice von Bismarck, les arts vivants se déploient sous la 

forme d’une stratégie culturelle en marge des disciplines et formes artistiques traditionnelles : 

 
The term Live Arts is not a description of an art form or discipline, but a cultural 
strategy to include experimental processes and experiential practices that might 



44  

 
 
 
 
 
 
 

otherwise be excluded from established curatorial, cultural and critical frameworks. 
Live Art is a framing device for a catalogue of approaches to the possibilities of 
liveness by artists who chose to work across, in between, and at the edges of more 
traditional artistic forms. (2022, 26) 

 
Les arts vivants offrent un autre cadre pour rendre manifestes des formes artistiques marginalisées 

ou minorées. Ainsi, les formes performatives permettent de rendre visibles des pratiques 

invisibilisées par les dispositifs de présentation traditionnels, elles ont donc une portée critique à 

l’endroit des valeurs qui structurent les cadres de visibilité traditionnels. Elles s’appuient sur 

d’autres approches esthétiques moins centrées sur la visualité et davantage sur l’expérience. Ainsi, on 

peut comprendre que la portée de ces pratiques est de réinvestir les formes institutionnelles, les 

méthodes, les formes de savoirs qui structurent les domaines des musées, de l’exposition et de 

l’histoire de l’art. Un pan important de ces pratiques curatoriales se rapproche d’une forme 

d’activisme, parce qu’elles sont engagées dans des démarches explicitement politiques, dont les 

visées sont l’inclusion de formes artistiques marginalisées, autant que l’inclusion de communautés et 

de pratiques culturelles minorées, elles veulent contribuer à réviser les grands récits de l’histoire de 

l’art. Leur dimension performative redonne aussi aux artistes et aux publics une agentivité plus 

grande. 

 
L’une des spécificités du musée est sa relation au discours historique et son devoir de représenter 

l’histoire de l’art, ce travail s’ancre dans la collection, ce qui en fait un site archivistique. Cette 

dimension archivistique le distingue de la scène, ce qui offre des possibilités de réinvention pour 

les arts vivants. Ainsi, les arts vivants dans cet espace développent leur relation avec le passé 

historique, celui de l’art, et celui spécifique à leur champ disciplinaire. Ce qui éclaire de manière 

paradoxale aussi l’histoire parcellaire quasi absente des arts vivants au musée. En ce sens, 

l’économie temporelle du musée favorise le cours linéaire avec une spéculation narrative 

unidirectionnelle. Tandis que les arts vivants exploitent une temporalité événementielle, c’est-à-

dire conçue pour des moments déterminés en relation avec le public. Ce qui va au-delà des 

fonctions habituelles du musée centrées sur la collecte et la présentation d’œuvre. En continuité, 

l’historienne de l’art Marcella Lista affirme que les arts vivants au musée marient deux normes 

d’économies temporelles, qu’elle définit comme suit : « […] on the one hand the linear course with 

its one-way narrative spectacularization; on the other the time of events, designed at set times to 

involve the audience in something beyond the formats of collection and display. » (2014, 23) Ainsi, 



45  

 
 
 
 
 
 
 
l’entrée des corps vivants bouleverse à différents niveaux les processus de conservation par 

lesquels les musées créent l’histoire de l’art : « In this sense, dance can challenge the 

spectacularization of museums: it endeavours to affect the forms of that very historical narrative 

that shape the institution and the visitor’s experience. » (2014, 23) Dans cette perspective, le travail 

en arts vivants permet de repenser la temporalité linéaire du récit historique valorisé par le musée. 

 
Les modalités de transmission orales et corporelles, l’implication humaine et ses spécificités, ou 

encore, le travail en communauté permettrait de développer des formes de médiations qui 

transforment la réception des publics. On peut avancer à la suite du philosophe Jean-Pierre Cometti 

que cette importance de la pratique artistique et de l’expérience proposée aux publics l’inscrit dans un 

paradigme qui privilégie l’action et l’événement, ce qui conduit à faire de la performance « le 

modèle et l’instrument d’une reconception de l’art » (2012, 33). Toutefois, il faut considérer 

aujourd’hui le travail fait sur la matérialité : qu’il s’agisse de produire un document photographique 

comme une œuvre indépendante issue elle-même d’une pièce dansée ou performée, ou encore, de 

montrer les différents processus menant à une forme matérielle ou de faire intervenir des médiums en 

relation avec les corps. Loin d’une vision dualiste, les arts vivants dans les expositions initient un 

dialogue entre les corps et les formes matérielles. 

 
Les plus récents développements des arts vivants au sein de l’exposition laissent présager que la 

pénétration de ces pratiques dans le champ de l’exposition n’est pas une situation temporaire, elle 

témoigne d’une percée progressive. Elle s’inscrit dans une mouvance plus large qui propose de 

redéfinir les rôles et les formes de l’art, notamment l’expérience esthétique et son efficience dans 

la vie. Les histoires et les trajectoires que j’ai proposées des arts vivants au sein des expositions et 

des musées sont fragmentaires. Je n’ai pas cherché à me livrer à une historicisation, mais bien à 

dessiner des voies de traverses qui dessinent des approches expérimentales de l’exposition. Les 

pratiques curatoriales dépassent souvent largement l’exposition pour se projeter dans des formes 

processuelles où l’exposition n’est qu’un point d’arrêt parmi d’autres. 

 
Les pratiques curatoriales et la performance s’entrecroisent étroitement : la performativité fait 

partie intégrante d’un travail curatorial fondé sur l’action et des formes transdisciplinaires et 

collectives. Tout au long de ma thèse, j’examinerai comment la présence de corps vivants dans 

l’exposition engage une dimension politique, révélant des enjeux identitaires, culturels et 



46  

 
 
 
 
 
 
 
disciplinaires, et s’inscrit dans des perspectives activistes favorisant l’engagement des artistes et 

des publics. Ces dernières années, les formes curatoriales se font de plus en plus présentes dans des 

institutions en art contemporain et les musées, les musées sont poussés à s’engager plus directement 

avec les artistes, les publics, les citoyens et les communautés. Les enjeux éthiques soulevés par les 

études décoloniales, de genre et par les préoccupations environnementales se reflètent dans les 

musées et les centres d’exposition, qui doivent adapter leurs discours et leurs méthodes tout en 

posant des gestes de réconciliation et de réparation. Dans cette situation, l’exposition apparait 

comme un espace imprégné d’une vision coloniale, patriarcale et idéaliste de l’art qui s’inscrit dans 

une approche téléologique de l’histoire de l’art ; l’exposition traditionnelle est centrée sur l’objet 

matériel et le désengagement des individus et des objets. Les expositions en arts vivants sont 

centrées sur des dimensions relationnelles, ils cherchent à lier ce qui a été séparé, l’œuvre, l’artiste 

et les publics pour repenser la portée de l’art dans un horizon social et politique. 



47  

 
 
 
 
 
 
 
1.5 Présentation et description du corpus : Refus contraire 

L’exposition Refus contraire (mai-juin 2018) réalisée à la Galerie de l’UQAM prend place dans le 

cadre de l’initiative RADAR30 qui est consacrée à la relève commissariale. Dans cette exposition, 

le manifeste Refus global et l’imaginaire collectif qu’il déploie sont revisités à l’aune des pratiques 

artistiques contemporaines. L’exposition est réalisée de manière collaborative avec les 

commissaires Doriane Biot et Camille Richard qui assurent le commissariat en arts visuels, tandis 

que j’assure le commissariat en arts vivants intitulé « Transformation continue ». Refus contraire 

(Annexe A, fig.1.) est une exposition dont le point de départ est les 70 ans de Refus global ; or, 

plutôt que d’aborder ce moment historique sous le format commémoratif, l’exposition propose des 

œuvres contemporaines qui entrent en dialogue avec le manifeste. 

 
À contre-courant des récits officiels qui accordent une attention prépondérante aux œuvres 

picturales des automatistes, l’exposition propose de renouer avec la dimension collaborative et 

interdisciplinaire du groupement automatiste. Le parti pris de cette exposition est d’offrir une 

lecture contemporaine de Refus global en donnant une forte place aux femmes artistes, aux 

médiums hybrides et aux arts vivants. Le titre Refus contraire marque cette opposition au refus, 

une totale acceptation. Le titre évoque aussi une lecture à contre-courant des idées répandues autour 

de « refus global » et du groupement automatiste. En effet, ce sont les contre-histoires du manifeste 

qui sont mises de l’avant dans l’exposition : celles des femmes artistes souvent évincées de la 

réception critique, celles d’approches interdisciplinaires au cœur du groupement automatiste 

auxquelles participent les arts vivants. En partant du fait que le manifeste envisage l’art en tant 

qu’outils pour repenser l’espace social de manière radicale, nous avons choisi des œuvres actuelles 

qui incarnent l’idée de refus comme force de résistance et de contestation. Alors que le manifeste 

dénonçait la domination et l’oppression culturelle, dont étaient alors victimes les francophones au 

Québec, et qu’il est devenu par la suite un symbole important de l’affirmation culturelle québécoise. 

Dans Refus contraire, il s’agissait de présenter des œuvres qui donnent à comprendre la complexité 

des formes de domination culturelle propres à notre temps. Ainsi, les œuvres choisies montrent 

l’engagement des artistes actuels à redéfinir les représentations culturelles, identitaires et de genres. 

 

 
30 Cette initiative de la Galerie de l’UQAM n’a connu qu’une seule édition. 



48  

 
 
 
 
 
 
 
Au cœur de l’exposition, un exemplaire original de Refus global (Annexe C, fig. 1), qui présente 

les neuf textes des signataires et un ensemble de documents visuels. Le manifeste contient des 

documents photographiques, textes et œuvres variés. En couverture, on trouve les dessins de Jean-

Paul Riopelle et la poésie de Claude Gauvreau, à l’intérieur, des photographies d’expositions, de 

chorégraphies et de mises en scène réalisées par les automatistes, trois courtes pièces de théâtre de 

Claude Gauvreau, un essai psychanalytique signé par Bruno Cormier, une conférence écrite par 

Françoise Sullivan, un tract écrit à la main par Fernand Leduc, un lexique et un texte qui situe le 

mouvement automatiste au regard du surréalisme signé par Borduas. Par la forme matérielle qu’il 

prend, le recueil évoque l’interdisciplinarité et l’engagement collectif du groupe automatiste : je 

reviendrai sur ces différentes composantes du recueil à travers leurs contenus et formes matérielles 

dans le prochain chapitre. Les réflexions et analyses critiques de l’historien de l’art Ray Ellenwood, 

portant sur le groupement automatiste et leurs pratiques collectives pluridisciplinaires, celles de 

Sophie Dubois, qui aborde la réception critique de Refus global, et celles de Patricia Smart, qui 

éclaire le peu de place octroyé aux femmes automatistes par cette même réception, ont nourri le 

commissariat de Refus contraire. Notre commissariat s’inspirait des interprétations de ces 

chercheur·euse·s tout en les mettant en dialogue avec des formes actuelles en art. Soulignons que 

ces trois théoricien·ne·s ont pris part à des échanges publics dans le contexte de l’exposition. Ainsi, 

Refus contraire proposait des lectures alternatives et créatives de ce moment historique. 

 
Pendant longtemps, la réception critique s’est cristallisée autour de la figure tutélaire de Borduas. 

À l’entrée de la salle d’exposition, l’œuvre Au-delà des signes (Paul-Émile Borduas, Les raisins 

verts, 1941) (2013) (Annexe C, fig.2) de l’artiste Mathieu Grenier nous permet d’évoquer la figure 

incontournable de Borduas tout en l’effaçant. L’œuvre de Grenier est un morceau de gypse qui 

reprend le format d’une peinture originale de Borduas : il s’agit de la portion de mur (du Musée 

d’art de Joliette) auquel était accrochée la toile qui a été découpée et qui se trouve exposée plutôt 

que la peinture. Cette œuvre fait partie de la série Au-delà des signes, qui réunit onze tableaux, 

réinterprétés par Mathieu Grenier, à partir d’une exposition de la collection permanente du Musée 

d’art de Joliette consacrée au modernisme pictural québécois. L’artiste reproduit ces œuvres en 

exécutant des prélèvements directement sur les murs de l’institution où les tableaux originaux se 

situaient. La majorité des tableaux de la série, transformés par Grenier en morceaux de gypse, 

regroupe des peintres abstraits dont certains sont signataires du Refus global, tels que Marcel 



49  

 
 
 
 
 
 
 
Barbeau, Fernand Leduc, Jean-Paul Riopelle et Paul-Émile Borduas. Cette œuvre est porteuse d’un 

discours critique à l’endroit de la célébrité du peintre, dont la simple évocation peut se substituer à 

la présence matérielle de la peinture elle-même. Le monochrome blanc donne l’impression d’une 

table rase. Cet effacement des formes picturales abstraites propre à Borduas, n’empêche pas que 

subsiste la mémoire de son travail artistique et de sa renommée par l’entremise de son seul nom. 

L’œuvre à l’entrée de l’exposition est une manière d’appeler une réflexion critique sur le rôle 

central octroyé à Borduas au sein de l’histoire des automatistes et du manifeste. Que reste-t-il de 

Refus global quand l’on regarde au-delà du texte éponyme de Borduas ou encore de sa 

figure devenue mythique ? 

 
Un autre constat a été déterminant dans notre lecture du manifeste et du groupement automatiste, 

c’est l’effacement des femmes au sein de la réception critique. Si les arts visuels ont joué un rôle 

plus important dans la réception de Refus global, cela a eu pour effet aussi de donner une plus 

grande place aux hommes qui sont en majorité des peintres. En ce sens, le travail des femmes 

emprunte initialement des médiums plus évanescents que la peinture : la danse et la chorégraphie, 

chez Françoise Sullivan, Jeanne Renaud et Françoise Riopelle, le jeu théâtral chez Murielle 

Guilbault, les formes scénographiques chez Madeleine Arbour. Pour sa part, Marcelle Ferron est 

reconnue tout autant pour son travail pictural que pour ses verrières et œuvres in situ. Dans cette 

perspective, l’on retrouve dans Refus contraire des œuvres aux formes hybrides d’artistes femmes 

et aux propos féministes : Noémi McComber avec son triptyque vidéo Mise en échec (2011-2013) 

(Annexe C, fig. 3-4-5-6), le collectif féministe Cool Cunts avec le travail installatif et performatif 

Blank Cunts/Quatuor en solo (2018) (Annexe C, fig.7-8-9-10-11) réalisé spécialement pour 

l’exposition, l’artiste Kamissa Ma Koïta avec son reenactment d’une photographie historique du 

groupement automatiste Nous serons universelles (2018) (Annexe C, fig.12-13) — réalisée avec 

des femmes noires de la communauté locale — et l’artiste Fanny Latreille avec une murale 

éphémère réalisée pour l’espace d’exposition, On accomplit des actes à l’encontre de la vie… 

(2018) (Annexe C, fig.14), l’œuvre est une série de citations issue de l’histoire québécoise sculptée 

en plâtre et acrylique sur le mur. L’importance octroyée aux arts vivants et aux formes éphémères 

dans l’exposition s’inscrit ainsi en continuité avec le travail artistique des femmes automatistes. 

 
Enfin, l’exposition s’inspire plus largement de l’imaginaire collectif associé à Refus global, dont 

le texte éponyme dénonce les formes de domination culturelle. Au fil du temps, « Refus global » 



50  

 
 
 
 
 
 
 
est devenu un symbole de l’affirmation culturelle québécoise, notamment lors de la Révolution 

tranquille où il est convoqué comme texte précurseur de la révolution en cours. Par la suite, il est 

souvent évoqué et récupéré, lors de manifestations qui jalonnent la deuxième moitié du vingtième 

siècle au Québec. Dans cette perspective, nous souhaitions donner forme à cette énergie à travers 

l’évocation de l’idée de contestation, de manifestation et de révolution culturelle. En ce sens, 

l’œuvre Mise en échec (2011-2013) de Noémi McComber incarne l’idée de refus de manière 

manifeste. Ce triptyque regroupe trois vidéos qui montrent l’artiste : 1) se faisant jeter de la 

nourriture à la figure (Annexe C, fig.4), 2) cassant des bouteilles de verres contre le sol (Annexe 

C, fig.5), et 3) défonçant un mur à coup de hache (Annexe C, fig.6). Ces trois vidéos sont présentées 

en simultané au centre de l’exposition en étant projetées sur trois murs. Avec ces trois vidéos, 

McComber interroge la place de l’individu dans la collectivité et les limites sociales. Ici, 

l’immobilité et la frontalité œuvrent comme force de négation au même titre que l’action. L’œuvre est 

chargée d’une brutalité tant par les actions réalisées — casser des bouteilles, lancer de la 

nourriture sur une personne et défoncer un mur à coups de hache — tant que par la facture visuelle 

et sonore que génèrent ses actions, les bruits de verres qui se cassent, les coups de hache, les bruits 

de la nourriture s’écrasant au sol ou contre le corps. 

 
Aujourd’hui, les formes de dominations culturelles dénoncées dans l’espace public n’ont plus trait aux 

Québécois·ses francophones, mais sévissent sur différentes communautés culturelles racisées, et plus 

largement, touchent aux questions d’hybridations culturelles, c’est pourquoi il était important 

d’inscrire cet esprit contestataire en phase avec ces réalités. Ainsi, l’installation photographique 

little resistances (Annexe C, fig. 15) de l’artiste Mohawk Scott Benesiinaabandan convoque un 

esprit révolutionnaire31 qu’il associe aux réalités intimes et aux luttes emblématiques autochtones. 

Tandis que le groupe de collaboratrices et collaborateurs Make Banana Cry (Annexe C, fig. 16-17-

18) présente un univers qui s’inspire de la culture pop asiatique pour formuler un discours critique 

sur l’appropriation culturelle et la société de consommation. L’artiste Kamissa 

 

 
31 Dans little resistances, les mémoires intimes et historiques s’entrechoquent. L’artiste couple des photos de famille 
personnelles à des images du groupe révolutionnaire EZLN et de luttes emblématiques autochtones : un barrage routier 
de la crise d’Oka (1990), une intervention militaire pour la crise d’Ipperwash (1995), les bateaux chavirant de Burnt 
Church (1999-2002), Elijah Harper pour l’accord de Charlottetown (1992) ainsi qu’une manifestation du mouvement 
Idle No More. 



51  

 
 
 
 
 
 
 
Ma Koïta (Annexe C, fig. 12) offre un espace de visibilité à la communauté noire locale en recréant 

une photo célèbre du groupement automatiste. 

 
Il était aussi important que l’exposition soit un lieu de rassemblement et d’échanges, c’est pourquoi 

une table avec des chaises est disposée au centre de l’exposition. Ce lieu se veut accueillant pour 

le public, il est utilisé lors d’événements en arts vivants et lors de discussions. Des discussions avec 

les artistes participants à l’exposition s’y sont tenues, mais aussi des discussions avec des 

commissaires et historiens de l’art auxquels ont pris part Sophie Dubois, Ray Ellenwood, Anne 

Lupien, Patricia Smart, Nikki Little et Becca Taylor. On retrouve aussi dans cet espace des textes 

qui ont inspiré nos approches de l’exposition et un écran sur lequel défilent des citations tirées de 

Refus global (Annexe C, fig. 22). Cet espace est investi tout au long de l’exposition, lors de divers 

événements, par exemple lors d’une Longue table32 (Annexe C, fig. 22) en clôture de l’exposition 

(Longue table : les oranges sont vertes) où les artistes, les intervenants et le public sont invités à 

prendre part à une discussion libre. Les formats des échanges et des discussions étaient sous le 

mode de dialogue intergénérationnel permettant de tirer des fils narratifs autour de l’exposition. La 

rencontre intitulée « Mémoire levée : lectures commentées du manifeste » avec Sophie Dubois et 

Ray Ellenwood, leurs travaux respectifs ont abordé des angles morts de la réception critique, 

Ellenwood s’est particulièrement attardé à une chronologie des activités en arts vivants chez les 

automatistes. L’échange entre Patricia Smart et Anna Lupien permettait de traiter des spécificités 

des pratiques artistiques des femmes automatistes pour remonter le temps jusqu’à aujourd’hui. La 

plupart des activités de médiations ont été pensées conjointement par les trois commissaires en les 

inscrivant dans la perspective globale de l’exposition. Certaines discussions ont été prises en charge 

spécifiquement par une commissaire, alors que pour certains événements l’animation était partagée. 

Dans l’ensemble, les grandes lignes de l’exposition étaient élaborées en commun, de même, les 

choix artistiques étaient soumis à l’approbation des trois commissaires. 

 
 
 
 

32 Long table (Longue table) est une forme curatoriale qu’empruntent certains événements dans un esprit de 
convivialité : il s’agit de réunir un ensemble de personnes autour d’une table pour échanger librement. La discussion 
est structurée autour d’une liste de règles d’engagements. La dimension participative ne doit pas être limitée dans le 
contenu ou l’accès. On retrouve souvent lors de ces échanges une nappe de papier sur la table où les participants 
peuvent écrire leurs idées. Néanmoins, le cadre des échanges peut être investi de manière libre. 



52  

 
 
 
 
 
 
 
1.5.1 « Transformation continue33 » 

Ainsi, après avoir favorisé les rencontres et la mise en commun des perspectives, l’exposition 

déployait un second axe tout aussi essentiel : un commissariat en arts vivants qui approfondit les 

enjeux d’interdisciplinarité et de transformation déjà sous-jacents aux échanges. Mon commissariat 

en arts vivants souligne l’importance de l’interdisciplinarité dans la démarche artistique du groupe 

automatiste. La danse, le théâtre, la poésie prennent part à leur travail artistique avec des formes 

ouvertes aux possibles et à « la transformation continuelle » que défend Borduas dans son texte du 

même nom 34 . L’interdisciplinarité artistique de ce groupement trouve, alors, des équivalents 

contemporains qui incarnent l’énergie brute de Refus global : celle d’un groupe d’artistes qui pense 

que l’art est une forme de liberté inaliénable. Alors que notre espace social est de plus en plus 

soumis à des dispositifs de contrôle, il apparaît essentiel de percevoir l’art comme moyen pour 

déployer des formes libres dans l’espace public. Les corps en action dans l’espace d’exposition 

incarnent cette forme de contestation et de résistance. 

 
Face à Refus global, il apparait contradictoire de verser dans une muséification passéiste. Il faut au 

contraire embrasser les forces vives de la création, celles qui refusent de se figer dans le temps, 

celles qui sont en « transformation continuelle » et tournées vers l’avenir. C’est pourquoi le 

commissariat en arts vivants de Refus contraire épouse pleinement la dimension événementielle 

(Annexe B, fig.1) propre aux expositions, les corps et les voix animent l’espace d’exposition offrant 

un espace en mutations. Le travail de l’artiste visuel Dominique Pétrin, des danseur·euse·s de Make 

Banana Cry et du collectif féministe Cool Cunts, tout autant que le volet de poésie, performance 

et de prises de parole, — avec les artistes Oana Avasilichioaei, Sarah Chouinard-Poirier, Daria 

Colonna, toino dumas, Benoit Jutras, Soleil Launière, France Théoret — renouent avec la mémoire et 

l’oralité. Tout au long de l’exposition, des espaces ont été attribués à deux groupements en arts 

vivants — le collectif Cool Cunts et les collaborateurs du spectacle Make Banana Cry — et les 

poètes Daria Colonna et toino dumas ont été invités à y faire des lectures, ce qui a donné lieu à un 

dialogue entre langage, plasticité et corporéité. 

 
33 Pour la liste de l’ensemble des activités organisées ou co-organisées dans le contexte de mon commissariat en arts 
vivants : il faut consulter l’Annexe B, fig.1. 
34 L’écrit, « La transformation continuelle », paru en 1947, serait la première ébauche de « Refus global ». Le texte 
écrit par Borduas est soumis au groupe et refusé. 



53  

 
 
 
 
 
 
 
Même si les œuvres n’ont pas toujours de liens explicites avec Refus global, elles réactivent 

certaines dimensions associées au manifeste et au groupement automatiste par leurs formes et leurs 

enjeux thématiques. Mes choix interrogent le mythe qu’est devenu Refus global et l’imaginaire 

sociopolitique québécois qui y est lié. Le manifeste est fortement associé au Québec à la Révolution 

tranquille et à l’affirmation de la culture québécoise francophone35. Or, les formes de dominations 

et d’oppressions culturelles, aujourd’hui, ne semblent plus affliger les Québécois·es francophones. 

J’ai donc voulu illustrer les transformations de la société québécoise et les formes de dominations 

actuelles, celles s’exerçant sur les cultures non-occidentales et les réalités liées au métissage 

culturel, au cœur du travail présenté par les artistes de Make Banana Cry, et au genre, avec le 

collectif féministe Cool Cunts. Plus largement, le choix de poètes francophones et anglophones, et 

d’artistes appartenant à la culture queer, ou encore, à différentes communautés culturelles, 

contribue à un déplacement des débats autour de l’identité culturelle francophone québécoise vers 

les minorités culturelles et de genres. 

Ces réalités actuelles faisaient échos aux dimensions occultées du recueil, le texte éponyme de 

Borduas qui a été mis à l’avant-plan a cristallisé un imaginaire populaire, ce qui a contribué à 

l’effacement de l’ensemble du recueil. Ainsi, il était important de renouer avec différentes 

dimensions occultées du recueil et du groupement automatiste. Trois facettes occultées du 

groupement ont été mises en lumière par l’entremise des choix d’artistes et de pratiques artistiques 

actuelles : 1) l’importance de la communauté artistique du groupe automatiste ; 2) 

l’interdisciplinarité et les productions en arts vivants qui y sont liées ; 3) l’importance des femmes 

artistes dans le groupement, dont le travail relève principalement de pratiques hybrides délaissant 

le travail pictural. L’exposition se présente comme un échange créatif autour de Refus global ; si 

les œuvres ne font que très peu l’usage de citations ou d’appropriations tirées explicitement du 

manifeste, l’exposition offre un cadre dans lequel le geste posé par les automatistes en 1948 résonne. 

Les œuvres sont mises en dialogues avec l’héritage du manifeste. Ma posture de commissaire était 

de considérer Refus global dans sa forme originale de recueil, par opposition aux approches qui 

 
35 D’emblée, il faut souligner à la suite de Sophie Dubois (Refus global : histoire d’une réception partielle, 2017), 
l’instrumentalisation de l’imaginaire sociopolitique autour de « Refus global » au profit de revendications politiques 
au fil de l’histoire sociale du Québec. En 1948, le recueil représente plutôt un geste apolitique pour les automatistes 
qui veulent soustraire l’art à toutes formes de partisanneries. Le manifeste s’inscrit en opposition au manifeste 
surréaliste et à l’allégeance politique du groupe français au communisme. Les automatistes veulent avant tout défendre 
un projet esthétique et se dissocier du communisme, la dimension politique émerge davantage de l’engagement 
collectif et artistique chez les automatistes. 



54  

 
 
 
 
 
 
 
ont favorisé le texte éponyme au détriment de la forme recueillistique. Le recueil présenté au sein 

de l’exposition veut éclairer les dimensions méconnues entourant Refus global. Cette posture 

permet d’interroger le mythe qu’il est devenu aujourd’hui. Les œuvres sélectionnées renouent ainsi 

avec « l’esprit » du manifeste à travers leurs formes expérimentales et pluridisciplinaires, leur 

engagement artistique et social. Comme le manifeste est tourné vers le futur et appelle à l’action, 

la présentation d’œuvres actuelles permet de réfléchir autrement à l’héritage des automatistes. Plus 

encore, je souhaitais que le travail des artistes en arts vivants soit porteur de cette « transformation 

par l’art » au cœur du manifeste. C’est pourquoi j’ai élaboré avec les artistes des formats de 

présentation en transformation à mi-chemin entre arts visuels, arts vivants, poésie et médiations. 

 
La transformation continue de l’exposition, par les corps et les actions, propose une résistance aux 

dispositifs d’exposition. En même temps, la transformation de l’exposition éclaire l’effacement des 

pratiques en arts vivants dans la fortune critique de Refus global. En effet, mon commissariat 

comporte environ une quinzaine de performances et d’événements (Annexe B). La présentation du 

travail des artistes en arts vivants a lieu selon des modalités, des paramètres et/ou des scénarios qui 

ont été établis avec moi et les artistes tout en laissant libre cours à l’inventivité des 

performeur·euse·s. La transformation de l’espace d’exposition se fait par le biais des performances 

du collectif Cool Cunts, dont les traces demeurent après leur passage : une cimaise peinturée et 

triturée, des objets, des matières déplacées ou ajoutées, alors que certains éléments seront activés, 

par exemple, une radio en fonction va suivre le rythme de la vie « ordinaire ». Au fil de l’exposition, 

un désordre créé par les performeuses s’amplifie. Dans le cadre de Make Banana Cry, Partie I, le 

dispositif scénographique sera activé principalement lors de la présentation de la pièce où les objets 

sous vitrine seront retirés de l’installation pour modifier l’apparence des performeur·euse·s. Par 

leurs présences actives, les artistes modifient l’espace d’exposition. Bref, les corps et les formes 

matérielles se transforment mutuellement et de manière conséquente l’espace de la galerie est lui 

aussi changé. Ces événements, de natures diverses, modifient la lecture de l’exposition, tant au 

moment où ils se déroulent qu’après coup, puisque les traces qu’ils laissent persistent dans le temps. 

 
L’idée de « transformation continue » est empruntée aux automatistes, si elle s’incarne dans mon 

commissariat par une dimension performative importante et un appel à des rassemblements, elle 

est aussi une invitation à repenser notre relation à l’art. D’un point de vue purement énonciatif, 

l’idée de « transformation continue » renoue avec la vision de l’art des automatistes, c’est-à-dire 



55  

 
 
 
 
 
 
 
une sensibilité émancipatrice à même de transformer le monde. Dans l’écrit « Transformation 

continuelle », qui est la première version du manifeste, Borduas écrit : « La vie de la pensée suit la 

vie des corps » ou « Les limites de la vie semblent les limites mêmes de la matière » ([1947] 281). 

Sans proposer une analyse exhaustive, cette vision de l’art renvoie à une vitalité essentielle : comme 

la vie, l’art doit rester en transformation. Par les mutations qu’il provoque, l’investissement des 

corps et la part de hasard qu’il introduit, mon commissariat transpose cette approche dans les 

formes esthétiques actuelles. 

 
Au sein d’une expoisition, les relations entres les formes matérielles et corporelles s’éloignent de 

perspectives dualistes. La théoricienne Rebecca Schneider — dont les recherches portent sur le 

théâtre et la performance en relation avec les médias et les documents — fait valoir que les savoirs, 

qu’ils soient matériels ou performés, nécessitent une architecture, un dispositif qui engage à son 

tour des actions. Cette approche nous invite à considérer les processus et les gestes comme 

intimement liés aux savoirs. Ainsi, les arts vivants au sein de Refus contraire mettent en jeu la 

mémoire corporelle et les formes de narrativités propres aux pratiques dites éphémères. Le format 

évènementiel de l’exposition multiplie les trames narratives et les lectures possibles, entre histoires et 

expériences, mémoires et oralité. La cadre fait éclater toute lecture univoque pour privilégier 

l’improbable et le singulier comme forme de résistance. 

 
1.5.2 Les groupements : Make Banana Cry et Cool Cunts 

Le commissariat en arts vivants de Refus contraire met en scène deux groupements d’artistes, ceux-

ci vont occuper l’espace de la galerie tout au long de l’exposition. Dans le prolongement du 

groupement automatiste, il s’avérait essentiel d’accorder une place centrale aux collectifs d’artistes, 

dont le travail se manifeste de manière marquée par leurs interventions en galerie. L’importance 

du volet en arts vivants opère un renversement par rapport aux récits historiques dominants : ceux-

ci valorisent la peinture et la sculpture comme point focal du groupement automatiste, alors que les 

pratiques en arts vivants ou interdisciplinaires sont peu abordées. 

 
Le groupe automatiste est établi à Montréal, il incarne la jeunesse et l’avant-garde artistique de 

l’époque. Rappelons que le groupe automatiste défend un savoir poétique et un art vivant. Leur 

pratique collective s’affirme contre les structures institutionnelles et se situe en marge des 



56  

 
 
 
 
 
 
 
institutions officielles. En écho, il était important de représenter le dynamisme actuel de la scène 

artistique montréalaise en présentant des groupes émergents et représentatifs de l’effervescence 

artistique de la métropole. Les groupes choisis renouent avec l’engagement artistique et collectif 

des automatistes, tout en incarnant des franges marginales du milieu artistique. Ils sont issus de 

scènes artistiques de la performance, de la poésie et de la danse contemporaine qui ont connu un 

réinvestissement marqué par de plus jeunes générations à Montréal, et cela, bien que ces scènes 

appartiennent à des pratiques artistiques souvent en périphérie de genres plus établis et populaires 

(roman, théâtre, peinture, installation) et qu’ils empruntent de plus petits circuits. Ainsi, je 

souhaitais que la réalité montréalaise dans sa diversité culturelle soit représentée. Un autre enjeu 

sous-jacent était de développer des relations avec des communautés spécifiques : milieu de la 

poésie, de la performance, de la danse contemporaine, ou encore, communauté asiatique, noire et 

autochtone. A contrario de l’image populaire qui associe le manifeste à la culture québécoise 

francophone, il était intéressant de montrer, aujourd’hui, les échanges entre le milieu anglophone 

et francophone, et plus généralement les différentes réalités culturelles présentes au sein de la scène 

artistique. 

 
Mon commissariat en arts vivants avait comme visée de mettre en valeur des formes expérimentales 

et interdisciplinaires pour renouer avec l’esprit de Refus global. Ainsi, j’ai sélectionné des formes 

artistiques hybrides, entre installation et performance, qui par leurs formes et leurs thématiques 

entraient en dialogue avec le manifeste. En tant que commissaire en arts vivants, je souhaitais 

mettre de l’avant des groupements à même d’incarner l’engagement collectif du groupe automatiste, 

tout en soulignant l’apport significatif des femmes automatistes dans le domaine des arts vivants. 

Cette prise de position m’a mené à faire intervenir des groupements artistiques interdisciplinaires 

en arts vivants dans l’espace de la galerie : le collectif féministe Cool Cunts et le groupe de 

collaborateur·rice·s réunis autour de la pièce Make Banana Cry . Les performances réalisées par 

les deux groupements s’étalaient sur les quatre premières semaines de l’exposition : la série Blank 

Cunts-Quatuor en solos (Annexe C, fig. 7-8-9-10) se déclinait sous la forme de cinq performances 

de longue durée (4 à 6 heures), à laquelle s’ajoutait une performance de groupe lors du vernissage 

(Annexe C, fig. 11) ; le groupement Make Banana Cry présentait une série de quatre interventions 

Banana Peels (Trying Hard) (Annexe C, fig.18) et présentait la pièce Make Banana Cry, Partie I 

(Annexe C, fig.17), la Partie II était présentée sous la forme d’un document vidéo. Chacun des 



57  

 
 
 
 
 
 
 
groupements était en dialogue avec le travail poétique d’auteurices : la poète Daria Colonna 

(Annexe C, fig.19) faisait une lecture accompagnée des Cool Cunts, la poète toino dumas (Annexe C, 

fig. 20) présentait une lecture (au sein du dispositif scénographique de Make Banana Cry) avant la 

présentation de la pièce. 

 
1.5.3 Make Banana Cry 

La pièce Make Banana Cry représente bien la diversité de la scène artistique locale. Entre pièce 

chorégraphique, défilé, performance et installation, ce spectacle présenté au MAI (Montréal, arts 

interculturels) sous l’initiative des artistes Andrew Tay et Stephen Thompson. Ces deux artistes 

ont été invités par le MAI à créer une pièce sur leurs origines métissées asiatiques. Le défilé est 

réalisé en collaboration avec les chorégraphes Ellen Furey, Hanako Hoshimi-Caines, Dana Michel et 

Simon Portigal, et l’artiste visuelle Dominique Pétrin, qui réalise pour l’occasion un dispositif 

scénographique. Dans le cadre de l’exposition, la première partie, Make Banana Cry, Partie I, 

(Annexe C, fig. 17) reprenait la partition originale présentée lors de la présentation au MAI. 

L’installation de Pétrin, quant à elle, a été repensée pour l’exposition tout en en reprenant les 

principaux motifs. Le dispositif scénographique a intégré de nouveaux éléments : cartels, vidéo, 

etc. De même, la série d’intervention Banana Peels (Trying Hard) (Annexe C, fig. 18) en continuité 

avec la pièce a été élaborée par les artistes (à ma demande) pour l’exposition. 

Constitué principalement de chorégraphes, ce groupement est rassemblé autour d’une œuvre qui 

interroge les stéréotypes culturels, plus spécialement ceux liés à la culture chinoise, et ses relations 

avec la société de consommation. Leur univers s’inspire de la culture pop asiatique pour formuler 

un discours critique sur l’appropriation culturelle. L’artiste visuelle Dominique Pétrin collabore à 

ce travail par la mise en place d’un dispositif scénographique (Annexe C, fig. 16) présent tout au 

long de l’exposition. Ce dispositif présente une accumulation d’objets de pacotille, disposés sous 

des vitrines et sur des socles comme s’il s’agissait d’artefacts. On retrouve sur le sol et le mur un 

travail de sérigraphie sur papier présentant des motifs colorés propres à l’artiste. Pétrin dispose 

sous vitrine des objets de faible valeur marchande, fabriqués en Chine, souvent farfelus ou 

énigmatiques, relevant à la fois de la culture pop asiatique et des logiques de consommation. En 

réinvestissant les codes et la signalétique muséaux, elle en opère un détournement qui accentue 

l’ambiguïté du statut de ces objets, situés à l’intersection du produit marchand et de l’artéfact. Le 

dispositif scénographique se transforme au cours de l’exposition, il devient le cadre du défilé Make 



58  

 
 
 
 
 
 
 
Banana Cry, Partie I. Les objets sous vitrines deviennent les accessoires des performeur·euse·s, 

ceux-ci marchent sur le tapis sérigraphié au sol comme s’il s’agissait d’un podium de mode. 

Annexé à cet espace, l’on trouve une vidéo qui présente la deuxième partie de Make Banana Cry. 

La vidéo, présentée sur un écran, reprend l’atmosphère kitsch d’une discothèque d’Asie, en même 

temps que les performeur·euse·s nous offrent une danse hybride mélangeant les codes de danses 

folkloriques, dont les origines sont multiples. Ainsi, les artistes veulent illustrer les contaminations et 

les hybridations culturelles. 

Les objets sous vitrines sont aussi accompagnés de cartels réalisés par l’ensemble des artistes. Ces 

cartels reprennent l’approche d’un musée d’ethnologie où les artefacts s’inscrivent dans un récit 

historiographique en traitant des rites, de l’éducation, des vêtements, etc. Les cartels révèlent un 

peuple imaginé, les « Bananas ». Le nom du peuple (« Bananas ») reprend une désignation raciale 

actuelle péjorative dans le jargon populaire américain et asiatique. L’expression est utilisée pour 

désigner des Américains aux origines asiatiques qui sont perçus comme ayant été assimilés et 

acculturés dans la société américaine, et plus largement, occidentale. L’expression « banana » dans le 

langage populaire est une métaphore raciale qui signifie qu’une personne est jaune à l’extérieur 

(asiatique) et blanche à l’intérieur (occidentale). Ce terme est utilisé de manière négative par les 

Asiatiques ou les Américains d’origine asiatique, elle cherche à les dénigrer pour leur manque 

d’authenticité ou de conformité avec la culture traditionnelle d’Asie. De leur côté, les Américains 

non-asiatiques l’utilisent pour vanter l’assimilation des Asiatiques ou des Américains d’origine 

asiatique à la culture occidentale. Ainsi, le peuple imaginé, les « Bananas », utilise cette métaphore 

pour traiter de manière critique et humoristique d’enjeux raciaux et de métissages culturels. En 

relation avec le dispositif, les cartels situent les objets de consommation à travers l’histoire de ce 

peuple. L’histoire fictive de ce peuple est lue à partir d’une perspective future (qui viendrait après 

notre époque actuelle). Ce groupe culturel appartient à un passé révolu, alors que les cartels se 

réfèrent à des objets et des événements actuels.36 Dans l’ensemble, les différents éléments qui 

 
 

36 À titre d’exemple voici l’un des cartels présentés dans l’exposition sous la catégorie « Rites » : « Chez les Bananas, 
élever les matériaux les plus ordinaires au rang d’objets sacrés était chose courante. La fétichisation est devenue leur 
principal vecteur de vénération, jusqu’au moment où l’interdiction du plastique et de la consommation de chair canine 
soit entrée en vigueur. Le mouvement des Bananas a amené un vent de conscientisation collective contre les 
dynamiques de pouvoir systémiques qui visaient l’anéantissement de l’esthétique au profit de stéréotypes et de clichés. 
Passée l’ère de la Grande Conscience, un sentiment de nostalgie problématique régnait toujours, dû à l’influence des 
chansons pop telles que Les chinois de Mitsou ou Turning Japanese des Vapors — où l’on entend le tristement 



59  

 
 
 
 
 
 
 
participent au dispositif parodient les codes muséaux et joues constamment sur les frontières entre 

fictions et histoire, entre culture orientale et occidentale. 

 
Lors du défilé-spectacle Make Banana Cry, Partie I (2 juin, 2018) (Annexe C, fig. 17), les 

performeur·euse·s activent le dispositif réalisé par l’artiste Dominique Pétrin. Les artistes défilent 

sur le tapis sérigraphié au sol en reprenant la forme d’un défilé de mode, c’est-à-dire en faisant des 

tours de pistes successifs. Les objets exposés sont sortis de leur vitrine et utilisés par les 

performeur·euse·s pour transformer leurs corps. Le défilé rappelle la mascarade, puisque que 

chaque performeur·euse utilise les objets pour incarner différents stéréotypes culturels par un jeu 

physique exagéré. À mi-chemin entre danse contemporaine et performance, le travail corporel 

comporte un travail visuel important. Sous la forme d’un défilé de longue durée, le spectacle 

caricature les stéréotypes culturels non occidentaux. Le travail des performeur·euse·s s’appuie sur une 

partition au rythme soutenu, les six performeur·euse·s défilent de manière continue en mimant un 

défilé de mode (une approche qui s’apparente au voguing), alors, qu’ils utilisent différents objets de 

consommation pour créer des personnages, dont les gestes, les mimiques, incarnent des 

stéréotypes qui sont portés jusqu’à leur propre dérision. Au début de la performance, les artistes 

sont recouverts de plusieurs couches de vêtements, à tel point que l’on ne distingue aucune peau 

ou chair, les lumières sont éteintes, le rythme est plus lent, à chaque tour de piste, les 

performeur·euse·s se dévêtissent, puis commence à se déguiser, le rythme s’accélère de plus en 

plus rapidement, à toute la fin iels sont nu·es sur la piste. Les objets made in China transforment 

tour à tour les corps qui incarnent des clichés à la fois drôles et troublants. Les artistes aux identités 

culturelles métissées jouent de ces représentations ancrées dans l’imaginaire populaire dans une 

perspective critique. Ainsi, les performeur·euse·s utilisent les objets exotiques — qui illustrent les 

modes de dominations culturelles — afin d’en faire des instruments émancipateurs. 

 
La série d’interventions Banana peels (trying hard) s’inscrit en continuité avec le travail 

thématique et physique fait par les artistes lors du défilé. Cette série de trois ateliers est ouverte aux 

publics, lors de trois séances de travail se déroulant dans l’espace d’exposition en amont de la 
 

célèbre Refrain Oriental, une tendance musicale qui instrumentalisa tout type de fruits utilisés lors des parades et rites 
des Bananas. » (Galerie de l’UQAM, Refus contraire, 2018) 



60  

 
 
 
 
 
 
 
présentation du défilé. Ce cycle de travail est basé sur l’identité et l’histoire corporelle de chaque 

interprète, dont les origines culturelles sont diverses. Les sessions fonctionnent comme une danse 

sociale dans laquelle chacun reconnait son corps colonisé, c’est-à-dire les différentes formes 

disciplinaires et corporelles auxquels iels ont été contraints, dont iels essaient de se libérer en 

renouant avec des formes plus libres du mouvement, tout en incluant des mouvements formels 

rappelant la danse moderne (Annexe C, fig.18), ce travail cherche à échapper aux codes préconçus en 

montrant la complexité de nos héritages culturels. Les ateliers mettent en scène les processus de 

réflexions et d’expérimentations du groupe autour de ce travail de décolonisation des corps. Ils 

reprennent des formes et des représentations issues de la culture populaire pour les interroger : une 

comptine populaire sur les Chinois chantée par des enfants dans les écoles qui est commentée par 

les artistes, des ateliers physiques où des danses hybrides mêlant folklore et danses sociales 

dialoguent avec la danse moderne, des formes de réflexions ouvertes sur leur travail sont partagées 

(sans danse). Il s’agit, ici, d’incarner un devenir qui résiste aux classifications. Lors de ces 

interventions, les visiteur·euse·s peuvent être amené·es à s’engager physiquement ou à dialoguer. 

Le travail des performeur·euse·s s’appuie sur une formation en danse, qui transparait dans le travail 

physique mené dans la galerie. D’ailleurs, c’est aussi cette formation technique qu’ils remettent en 

question avec leur travail corporel décolonial qui vise à désapprendre la discipline classique ou 

moderne, qui caractérise encore aujourd’hui le champ de la danse occidentale. Par l’inclusion de 

formes corporelles populaires, folkloriques, culturelles ou tirées de la « vie ordinaire », iels 

introduisent d’autres relations avec la danse. Leurs danses entraînantes appuyées par de la musique 

forte créent une ambiance qui rompt avec le silence habituel des salles d’exposition. 

 
1.5.4 Cool Cunts 

Le second groupement est un collectif féministe éclectique, dont le travail cru et subversif reprend 

des formes populaires. Le collectif Cool Cunts réunit vingt-cinq artistes principalement des arts 

vivants (danse, théâtre, cirque, musique) aux horizons diversifiés dans des propositions à la fois 

crues, viscérales et parodiques. En 2017, le groupe de femmes est d’abord réuni sous l’initiative du 

chorégraphe Dave St-Pierre lors d’une résidence de longue durée au CCOV (Centre de Création O 

Vertigo, Montréal). Le projet prend rapidement une forme collective et féministe où les vingt-cinq 

artistes agissent comme co-autrices. Finalement, la résidence sera annulée et l’ensemble des artistes 

décide de fonder, en 2017, le collectif Cool Cunts pour poursuivre leurs explorations. Une dizaine 



61  

 
 
 
 
 
 
 
des membres du collectif ont pris part à l’exposition se relayant lors de cinq performances de 

longues durées (de 4 à 7 heures) et lors du vernissage de l’exposition. Blank Cunts/quatuor en solos 

(Annexe C, fig. 7-8-9-10) est une série d’œuvres à la fois installatives et performatives créées 

spécialement pour l’exposition. La série regroupe quatre dispositifs in situ à activer par le collectif 

Cool Cunts : on retrouve une performeuse37 seule dans chaque espace, mais elles sont libres de se 

déplacer en galerie. Le travail des performeuses est orienté par le canevas général établi en début 

de production entre moi et les artistes. Toutefois, elles sont libres d’y présenter ce qu’elles veulent 

sans que cela soit préalablement défini. Ainsi, l’improvisation participe grandement à leurs 

performances. 

 
Blank Cunts/quatuor en solos et constituée de quatre espaces installatifs pensés spécialement pour 

l’exposition. La série exploite quatre espaces « réels » de la galerie tout en associant chacun à un 

imaginaire lié à la figure féminine. Ces quatre espaces mettent en jeu des stéréotypes féminins pour 

les déconstruire. Pour chacun des espaces, nous avons défini un cadre (moi et le collectif) dans 

lequel se meuvent les performeuses. Cee espaces jouent de l’espace « réel », mais aussi il donne 

une dramaturgie contextuelle. Il s’agit d’un canevas général à partir duquel les performeuses 

agissent, mais dont elles peuvent aussi déroger. Ces quatre espaces sont activés lors de la série de 

six performances de longues durées (4 à 6 heures) qui peuvent emprunter les différents espaces 

installatifs. Le dispositif Shiny Cunt/déshabiller l’esprit (Annexe C, fig. 10) prend place 

directement sur une cimaise de la galerie. Les performances exploitent cet espace qui permet 

habituellement l’accrochage d’œuvres, le mur est investi dans son intégralité et sa matérialité (un 

escabeau permet aux performeuses de s’approprier celui-ci en hauteur). Dans cet espace, les 

performances jouent sur l’idée de tableaux vivants : les performeuses tiennent la pose, elles 

incarnent en silence des clichés, des femmes désorientées et aux gestes lents qui s’effondrent. La 

surface même du mur est tour à tour peinte, triturée, marquée, effacée et nettoyée. Par 

l’appropriation de différents clichés féminins, les performeuses s’exercent à incarner différentes 

images, c’est-à-dire qu’elles travaillent sur l’immobilité et la répétition, elles se costument et 

incarnent des stéréotypes, elles cherchent à se fondre dans le décor, alors que leur présence 

physique contredit cet état. Hidden Cunt/émanciper l’érotisme (Annexe C, fig. 8) prend place au 

 
37 Pour le collectif Cool Cunts, j’ai choisi de féminiser, bien que Dave St-Pierre fait partie du groupe, l’ensemble des 
artistes font partie de la communauté LGBTQ+ et/ou s’identifient en tant que femmes. 



62  

 
 
 
 
 
 
 
centre de la salle d’exposition ou une serre de toile transparente est installée au sol. La serre n’est 

pas très haute et entourée de terre disposée sur une toile, on retrouve des guirlandes de lumières et 

un éclairage d’appoint. Cette serre est entourée de trois murs sur lesquels est projeté le triptyque 

de Noémi McComber Mise en échec38. Il va de soi que les performeuses sont affectées par les 

vidéos qui jouent sans arrêt et dont la brutalité (visuelle, mais aussi sonore) ne peut qu’influer sur 

ce qui y a lieu. Dans le chapitre 4, je montrerai comment cet espace, la serre, est envisagé tour à 

tour comme la prison, la maison et la sépulture des femmes. En effet, l’espace a été pensé pour 

illustrer l’enfermement des femmes dans la domesticité, mais il est aussi un espace de 

ressourcement, d’intimité et de soins. Juicy Cunt/nager à contre-courant (Annexe C, fig. 9) est 

située sur le monte-charge de la galerie, celui-ci est caché derrière un mur qui s’ouvre — et qui 

demeure entrouvert en l’absence des performeuses. On y retrouve un radio et une queue de sirène 

parfois accrochée au mur, parfois utilisée par les performeuses. Les performances exploitent les 

figures de la sirène ou de la méduse développant un travail corporel qui ensorcèle ou hypnotise. Le 

travail de contorsions et/ou acrobatique qui a lieu joue sur la plasticité des corps. Dans cet espace 

en hauteur, les performeuses travaillent une corporéité fluide qui renvoie à une forme de sensualité 

féminine, ici, exploitée à travers la voix, le souffle, les bruits de bouche et les halètements. Le 

canevas dramaturgique envisageait la fluidité comme évocatrice de la réalité matérielle des corps. 

Iron Cunt/croiser le fer (Annexe C, fig. 7) a lieu dans une coulisse très exiguë de l’espace 

d’exposition. Cet espace ressemble littéralement à une garde-robe chargée de vêtements et de 

costumes divers ; une poignée permet d’ouvrir et de fermer cet espace. Ici, les performeuses sont 

prises au piège dans cet espace restreint, leur endurance est mise en jeu dans cet espace exigu. Elles 

peuvent s’y enfermer, elles peuvent être découvertes par les visiteur·euse·s, tournant la poignée et 

ouvrant la porte. Les costumes figurent les différents rôles sociaux que doivent endosser les 

femmes, ils permettent des jeux de rôle. 

 
Les quatre espaces installatifs interrogent la matérialité même de la salle d’exposition. Par exemple, 

les performeuses s’installent dans le monte-charge de la galerie (Juicy Cunt/nager à contre-

courant) ; cet espace est habituellement utilisé pour transporter des matériaux et des œuvres devant 

 
38 Rappelons que l’installation montre trois vidéos en simultané de l’artiste : 1) se faisant jeter de la nourriture à la 
figure, 2) cassant des bouteilles de verres contre le sol et 3) défonçant un mur à coup de hache. Ainsi, l’on entend les 
bouteilles se casser brutalement au sol ou encore les coups de hache de manière répétitive dans la galerie. 



63  

 
 
 
 
 
 
 
être placés dans l’espace d’exposition, il est normalement dissimulé derrière un mur. Le fait de 

rendre visible cet espace utilisé pour la production de l’exposition rappelle qu’il est aussi un lieu 

de représentation. Le monte-charge, quant à lui, évoque les mécanismes de dissimulation propres 

à cet espace.La petite plate-forme surélevée rappelle une scène, en même temps, qu’il crée un effet de 

distanciation par le fait de montrer les rouages de l’exposition. Le monte-charge permet à la 

matière provenant de l’extérieur — c’est-à-dire les divers matériaux, les œuvres et les outils utilisés 

dans le cadre de l’exposition — d’entrer à l’intérieur de cet espace, il est un lieu de transition du 

monde « réel » vers un espace de (re)présentation, le mettre à vue ramène la salle d’exposition à 

ses prorpes contraintes matérielles. Ainsi, le travail sur la matérialité même de la salle d’exposition 

mène à interroger la naturalisation de ce cadre de représentation. Plus encore, l’investissement de 

l’une des coulisses de la galerie (qui se situe entre deux murs) (Shiny Cunt/déshabiller l’esprit) 

joue sur une certaine ambiguïté de l’espace d’exposition, par le fait de rendre visible la dimension 

scénographique de l’exposition qui tend à être « naturalisée » dans ses usages courants. De manière 

générale, les formes installatives des Cool Cunts exploitent l’espace d’exposition comme un site, 

l’exposition devient le cadre des actions. Les espaces créent des situations qui en appellent à une 

théâtralité inhérente aux formes incarnées présentées. De même, un ensemble d’éléments 

empruntent au jeu théâtral, on retrouve dans l’espace de la galerie un support à costumes et à 

accessoires contenant des robes, des perruques, des perles, etc. qui rappelle l’usage fait au théâtre. 

Ces accessoires, habituellement associés aux femmes, servent à « costumer » les performeuses tout 

en questionnant le genre comme construction sociale et les jeux de mascarade liés au féminin. 

 
Dans l’ensemble, les dispositifs installatifs déploient aussi leur propre potentiel d’expression et 

d’intrigue, ces espaces cachés peuvent être découverts par les visiteur·euse·s indépendamment des 

performances. Le fait que ces installations sont dissimulées, mais accessibles peut créer un effet de 

surprise par leur découverte. Les visiteur·euse·s sont amené·es découvrir les traces des actions 

révolues des performeuses et à essayer de reconstituer ce qui a eu lieu : les vêtements, les messages 

inscrits sur la cimaise, les colliers traînants au sol. De même, les espaces prennent leur pleine 

signification dans leur relation avec l’espace « réel » d’exposition : le monte-charge qui montre 

l’envers du décor, la garde-robe incrustée dans une coulisse, le mur « réel » exploité pour sa 

matérialité, la serre de fortune disposée au sol. L’ensemble des œuvres donnent l’impression 

qu’elles veulent s’incruster ou s’imposer dans l’espace d’exposition, qu’elles occupent de manière 



64  

 
 
 
 
 
 
 
clandestine. Les performances de longues durées qui y ont lieu présentent un travail sur la 

matérialité de l’environnement : les traces, les marques et les souillures faites lors des interventions 

transforment l’espace. Plus l’exposition avance, plus un désordre se crée dans l’espace, les 

performeuses laissent au sol des costumes ou colliers, elles laissent des marques et de la peinture 

sur le mur, par exemple. 

 
Cette invitation lancée à un groupement féministe pour une exposition dédiée à Refus global est 

une réponse critique è la réception du travail artistique des femmes automatistes. Le collectif Cool 

Cunts met au cœur de ses engagements la reconnaissance du travail créateur des femmes. Chaque 

artiste agit à la fois en tant qu’interprète, collaboratrice, conceptrice et réalisatrice du projet. Ainsi, 

c’est une forme d’empowerment collectif qui est recherchée. Le groupe préconise une approche 

féministe intersectionnelle : « Le collectif s’est donné pour priorité de rassembler un large éventail 

de femmes issues de diverses disciplines artistiques (danse, théâtre, cirque et musique), générations, 

couleurs, sexualité, genre, mobilité physique, nationalités, langues, opinions et discours » (Dossier 

de présentation du collectif). Le collectif développe une esthétique queer et trash, créant des images 

percutantes et dérangeantes qui brouillent les repères de genre. Leurs installations combinent 

matériaux commerciaux, accessoires de scène, costumes, tricots et divers textiles. Dans la série 

Blank Cunts/quatuor en solos, les performeuses exposent leur résistance physique aux rôles 

imaginaires et sociaux octroyés aux femmes. Symboles de la vie domestique et références aux 

mythes féminins s’entremêlent au sein de tableaux vivants et dérangeants. Bien que les 

performances s’appuient sur un canevas général, elles se déploient de manière très différenciée 

selon les performeuses. Ainsi, Alix Dufresne peut, par exemple, s’épiler presque entièrement sur 

place tout en dialoguant avec les visiteur·euse·s, tandis qu’Alanna Kraaijeveld choisit de 

s’approprier la partition Silver Venus, tirée de l’œuvre Personal Clam Iconography de la 

chorégraphe Andrea Spaziani. 

 
1.5.5 Lectures, prises de parole et autres performances 

Dans ma perspective de commissaire, le recueil Refus global met en jeu les arts du langage et les 

arts visuels desquels émergent les arts vivants. Le langage est un élément au cœur du manifeste 

constitué de neuf textes aux genres très différents et en raison de l’importance du texte éponyme 

(signé par quinze artistes). Soulignons aussi l’usage graphique des mots comme en témoigne la 



65  

 
 
 
 
 
 
 
couverture dont le texte est écrit par Claude Gauvreau et l’aquarelle réalisée par Riopelle39, ou 

encore, le tract de Fernand Leduc dont la visualité est aussi importante que le propos. Comme 

plusieurs commentateur·rice·s du manifeste l’ont relevé, bien avant la sortie du manifeste, les 

automatistes sont connus pour leurs prises de parole publiques. Ainsi, c’est un groupe d’artistes qui 

d’emblée s’inscrit dans une démarche où le discours public est fondamental. Il était donc important 

d’octroyer une place aux arts du langage, ce qui a pris forme par la présentation de lectures de 

poésie au sein de l’exposition. De même, une soirée de clôture entre poésie, prises de parole et 

performance concluait l’exposition dans l’espace public (j’y reviendrai plus loin). Sans compter 

plusieurs discussions publiques animées par moi et les co-commissaires de l’exposition avec des 

intervenant·es diversifié·e·s. 

 
La poésie lue est chargée d’une intensité qui fait écho à Refus global. D’une part, le groupe 

automatiste s’inscrit avant tout dans une recherche poétique, d’autre part, il faut souligner la 

présence de la forme poétique au sein du recueil, notamment avec le poème sur la couverture écrit 

par Claude Gauvreau et son travail dramaturgique près de la poésie. Enfin, le manifeste par sa 

forme en appel à l’action, il est un acte de langage. Les lectures présentées lors de mon 

commissariat souhaitaient renouer avec l’énergie de Refus global, soit par leur charge dénonciatrice, 

leur engagement, leur force transformatrice ou encore leur énergie de la négation. En réponse à la 

forme manifeste, il était important de faire résonner des voix dans l’espace public, d’incarner la 

dimension performative du manifeste. Les auteurs et autrices — Oana Avasilichioaei, Daria 

Colonna, toino dumas, Benoit Jutras et France Théorêt — reflètent l’hétérogénéité de la culture 

montréalaise et recomposent les enjeux culturels des signataires du manifeste. Si l’on associe 

traditionnellement le manifeste aux revendications des Québécois·ses francophones, Refus 

contraire aborde la question de la langue et de l’identité culturelle à travers ses réalités actuelles. 

 
 
 
 

39 À ce sujet, Julie Gaudreault écrit dans son livre Le Recueil écartelé : « L’enveloppe de Refus global se lit et se 
regarde, tout comme l’ensemble du recueil. D’une certaine manière, le travail graphique (typographie et dessin) de ce 
poème « liminaire » exacerbe d’entrée de jeu l’importance de la langue comme matériau se situant à mi-chemin entre 
les codes linguistique et graphique, pôles entre lesquels se tient l’ensemble du recueil. » (2007, 73) 



66  

 
 
 
 
 
 
 
1.5.6 Daria Colonna et toino dumas 

Avec son livre Ne faites pas honte à votre siècle (2017) (Annexe C, fig. 19), Daria Colonna fait 

état des ravages du néolibéralisme à travers une poésie virulente et lucide. En ce sens, ce livre 

brosse un portrait de notre époque comme l’a fait « Refus global ». Il actualise la critique sociale 

faite dans « Refus global », en même temps, qu’il mesure le chemin parcouru depuis le manifeste. 

D’emblée, il faut faire le constat que l’idéal de « liberté » au cœur du manifeste est loin d’être 

atteint et qu’il apparait aujourd’hui comme une utopie. Le livre de Daria Colonna sans pudeur 

décrit les maux et les violences de notre époque, c’est pourquoi il est apparu comme une réponse 

possible à « Refus global ». Daria Colonna dénonce un endormissement social qui repose sur un 

individualisme pervers. Elle met au jour les violences systémiques de notre société. Par son adresse 

frontale au « vous », elle interroge notre complicité avec l’état des choses, puis le passage au 

« nous » est un constat d’impuissance. Ainsi, il était possible de voir Ne faites pas honte à votre 

siècle comme un reflet inversé de « Refus global » (un refus contraire) qui appelle somme toute par 

sa teneur vindicative à un réveil collectif. La lecture intégrale de son livre a été faite conjointement 

avec une performance des Cool Cunts. 

 
La poète toino dumas livre une lecture intitulée Sylvestres et survivantes (Annexe C, fig.20) 

regroupant des extraits de ces livres Au monde, inventaire (2015) et animalumière (2016). Dans sa 

poésie, dumas situe le pouvoir de résistance dans la réinvention continue des choses simples où la 

vie recèle un pouvoir de transformation inouï. À travers un inventaire du monde, il montre le 

mouvement constant des choses et des êtres. Dans sa poésie, la lumière est transfigurante par sa 

capacité à renouveler constamment nos perceptions. En écho au désir de transformation sociale par 

l’art que l’on retrouve présent dans le manifeste, je trouvais intéressant de mettre en valeur la poésie 

de toino dumas qui suggère cette transformation du monde par la poésie. Elle incarne une énergie 

transformatrice que l’on retrouve dans le manifeste. La lecture de toino a eu lieu dans l’espace pour 

le défilé Make Banana Cry. 

 
1.5.7 Si le refus avait une forme (micro-ouvert et scène-ouverte) et rassemblements 

Enfin, la soirée de clôture du 15 juin 2018, Si le refus avait une forme (Annexe C, fig. 21) interroge 

nos généalogies métissées ancrées dans le territoire québécois et, plus spécialement, dans le milieu 

montréalais. Dans cette perspective, l’exposition offre un métissage des langues à l’image des 



67  

 
 
 
 
 
 
 

communautés diversifiées qui forment la métropole. Le commissariat en arts vivants expose alors 

les fractures et les transformations des langues sur le territoire. Dans le cadre de la soirée de clôture, 

l’accent est particulièrement mis sur la langue et le langage comme lieu d’énonciation et 

d’émancipation. Pour cette soirée, j’ai invité deux poètes, Benoit Jutras et Oana Avasilichioaei, 

l’écrivaine et activiste féministe France Théoret, les deux performeuses Sarah Chouinard-Poirier 

et Soleil Launière. Mes choix étaient orientés par le propos des œuvres qui recoupaient l’esprit ou 

l’énergie du manifeste, mais aussi je souhaitais réunir des gens issus de différentes générations, 

dont les appartenances culturelles faisaient échos à la dimension décoloniale de l’exposition. Je 

voulais faire une traversée du temps et du territoire québécois en présentant des œuvres qui 

convoquent, ou portent, un regard sur différentes périodes de l’histoire sociale du Québec. De 

même, ces artistes mettent en jeu les principales orientations thématiques de mon commissariat 

qui veulent dénoncer les formes de domination culturelle et de genre. Les artistes invités sont 

autant choisis pour l’œuvre présentée que pour leur démarche qui recoupent différents enjeux au 

cœur de mon commissariat. 

 
L’écrivaine et activiste France Théoret ouvre la soirée avec la lecture d’extraits de son texte 

« L’art poétique » tiré du livre la Cruauté du jeu (2017). D’emblée, elle y affirme, « Je n’ouvre pas 

de classement entre la poète, la femme, la militante. » (2017, 17). Elle s’insurge et se révolte contre 

les consensus et l’obéissance qui réduisent les dénonciations et la pensée. Alors que « le 

mouvement introduit une pensée qui fait agir » (2017, 27), sa révolte s’inscrit en réaction à une 

histoire portée par la domination, la honte et la servilité. Écrivaine de renom, France Théorêt a 

participé à la construction de la pensée féministe au Québec, son recueil de poésie Bloody Mary 

(1977) est l’un des textes emblématiques de l’écriture des femmes. Pour ce dernier événement, je 

voulais convier une figure importante de la pensée féministe. « L’art poétique » est un texte dont 

le ton est près du manifeste, il réfléchit à la recherche formelle en écriture en l’inscrivant en 

résonance avec la culture québécoise et le patriarcat. Dans ce texte, les dénonciations sociales sont 

intriquées dans une recherche formelle et esthétique, rappelant Refus global. En effet, l’autrice 

n’hésite pas à invoquer une révolte, encore et toujours nécessaire aujourd’hui, en reconstituant sa 

trajectoire d’écrivaine et de femme. Son travail d’écriture s’élabore à travers des observations 

sociologiques qui offrent un retour critique sur l’histoire du Québec. Ainsi, elle rejoint la 

dimension sociopolitique, dont a été investi Refus global. Enfin, la langue est au cœur de sa 



68  

 
 
 
 
 
 
 

démarche, qu’elle définit comme une « lutte sans cesse recommencée et renouvelée avec la 

langue » (16). 

 
Le poète Benoit Jutras, avec « _white light white heat40 », affirme une énergie punk, le titre de sa 

suite poétique évoquant l’album du même nom de Velvet Underground. Les poèmes alternent 

entre anglais et français, ils dépeignent le territoire américain entre hallucinations et misère. Benoit 

Jutras est un poète de la langue, il travaille les mots comme de la matière. Avec cette série de 

poèmes, il met en jeu l’américanité de la langue française québécoise : « […] de jutras de moi 

custer mon enfance nationale cause i speak black and white comme je change de vie dans la rivière 

baptiste noyée aimée défenestrée reclouée au dernier étage de ti-loup avec consignes d’ange total 

pour faire nuit car mes voix avalées en forme de panache d’attrape-tout c’est i go down in flames 

go up […] » (2017, 67). Le poète réactive une énergie et un imaginaire punk dont la radicalité et 

la dimension contestataire font écho à l’énergie du manifeste Refus global. L’imaginaire punk 

incarne un désespoir et un nihilisme avec des slogans comme « No Future » ou « No Fun ». Ces 

formes de négations sont particulièrement parlantes avec le titre même du manifeste. En 

convoquant cette période des années 80, cette lecture participe à cette ligne du temps qui illustre 

des mutations dans la société. 

 
La performeuse Sarah Chouinard-Poirier aborde les violences ordinaires que vivent les ouvrières 

afin d’en dénoncer la brutalité systémique. Dans le cadre de sa performance, elle adapte librement 

une partie de sa trilogie WWorkforce (2018) qui traite de travailleuses de l’industrie de la 

transformation alimentaire. La performance débute à l’extérieur où la performeuse transporte un 

grand caisson rempli d’eau et de glaces rappelant le travail dans une usine de transformation de 

poissons. Ce caisson met en péril l’équilibre physique de la performeuse. Au cours de sa 

performance, des extraits audios du documentaire Les femmes aux filets de Claudette Lajoie-

Chiasson (1987) sont diffusés, qui présentent des témoignages des travailleuses où elles décrivent 

leur réalité. Le travail de Sarah Chouinard-Poirier convoque une période de l’histoire québécoise 

par l’usage de ce documentaire datant de la fin des années quatre-vingt. Ainsi, elle s’inscrit de 

manière cohérente dans cette idée d’offrir une traversée du temps par le biais d’œuvres artistiques 

 
40 Soulignons que le titre de la suite de poèmes rappelle le titre de la performance de Chris Burden White light, White 
Heat (1975) dans laquelle l’artiste vit et dort dans la Ronald Feldman Gallery pendant trois semaines. 



69  

 
 
 
 
 
 
 
qui réactivent un pan de l’histoire du Québec. Dans cette performance, Sarah Chouinard-Poirier 

dénonce les conditions de travail de ces femmes exploitées par une industrie qui profite de la 

précarité de leurs situations sociales. Ce travail résolument féministe correspond aux orientations 

de mon commissariat. 

 
La poète anglophone Oana Avasilichioaei, quant à elle, travaille sur les frontières entre langues et 

territoires avec une performance inspirée de la forme manifeste. La pratique artistique d’Oana 

Avasilichioaei ne se limite pas à l’écriture, elle mêle plusieurs domaines, dont la poésie, la 

traduction, l’image photographique et en mouvement, le son et la performance. Ainsi, sa pratique 

correspond à une forme d’interdisciplinarité recherchée au sein de mon commissariat. Son travail 

sur la traduction s’effectue par le passage d’un médium artistique à un autre, il met en jeu les 

tensions entre les différentes normes et conventions. De même, elle aborde les relations entre les 

langues et les territoires sur fond de mondialisation. Ainsi, elle rend compte des utopies de la 

mondialisation en exposant les fractures et les résistances du langage, tout autant qu’elle rend 

compte de la perméabilité des voix et des migrations linguistiques d’une langue à l’autre. Sa 

présence permet d’aborder les enjeux d’hybridations culturelles à l’ère de la mondialisation. 

 
L’artiste innue Soleil Launière livre une performance forte inspirée du trauma des Premières 

Nations. La performance se déroule à l’extérieur, la performeuse arrive au loin vêtue d’un 

imperméable, pieds nus et avec un ballon noir à la main flottant dans le ciel. Ce ballon éclate, il en 

reste une poudre noire de laquelle la performeuse s’enduit le visage et le corps. Nue sous un 

imperméable, on retrouve à ses pieds de petites culottes qui évoquent un viol. Sa performance se 

développe à travers des images simples et évocatrices. Elle met en scène la détresse et les traumas 

vécus par les Premières Nations. Le travail de Soleil Launière met en lumière la négation de ces 

violences et révèle, en creux, le désir d’effacement des peuples autochtones par les colonisateurs. 

En ce sens, elle s’inscrit dans l’esprit de Refus global, en ce qu’elle dénonce des situations de 

dominations culturelles tenues sous silence. Dans mon commissariat, il était important de 

représenter les formes de dominations dont sont victimes les peuples autochtones. Il s’agissait de 

détourner le regard des luttes liées à l’identité culturelle québécoise. Ce geste voulait aussi 

interroger la complicité des Québécois·ses francophones dans la mise en place des violences 

raciales et colonisatrices. 



70  

 
 
 
 
 
 
 
Pour le micro-ouvert et la scène-ouverte, un appel à contributions était lancé dès le début de 

l’exposition, il invitait les milieux artistiques et intellectuels à se mobiliser autour du refus comme 

force et forme de création. Plus d’une dizaine de participant·e·s ont répondu à l’appel : présentant 

des lectures, des prises de paroles, de la poésie, des performances, ou encore, des formes 

participatives. De plus, la Longue table : les oranges sont vertes (Annexe C, fig.22), qui précède 

la soirée de clôture, réunit artistes et publics. Les divers rasssemblements veut mettre de l’avant sa 

dimension performative par le biais d’un « agir » collectif. Les diverses occasions d’« être 

ensemble » de mon commissariat voulaient expérimenter les formes de résistances collectives 

possibles et les relations entre pratiques sociales et art. Ainsi, la soirée de clôture de manière 

spontanée a mené à des performances et lectures engagées de nombreux·euses artistes. Par la poésie, 

le corps et la voix, mon commissariat en arts vivants interroge la place de chacun·e dans une entité 

commune. 

 
1.5.8 Documentation 

Lors de mon commissariat, une documentation photographique, vidéo et audio a été développée 

avec la complicité des co-commissaires, des artistes et de la Galerie de l’UQAM (et à l’occasion 

de photographes). Je dispose des vidéos intégrales avec une caméra fixe de la lecture de Daria 

Colonna avec les performances des Cool Cunts (24 mai, 2018), de celle de toino dumas Sylvestres 

et survivantes et du défilé-spectacle Make Banana Cry, Partie 1 (2 juin, 2018), de la soirée Si le 

refus avait une forme (15 juin, 2018), des fragments des performances des Cool Cunts et des ateliers 

Banana Peels (Trying Hard). De même, la Galerie de l’UQAM a réalisé une archive vidéo de 

l’exposition. Je dispose aussi de deux enregistrements audios des échanges publics que j’ai réalisés 

avec les artistes du collectif Cool Cunts et les artistes de Make Banana Cry. J’ai conservé un 

ensemble de documents de travail ayant a trait à la dramaturgie de l’exposition : le développement 

des actions performatives tout au long de l’exposition, le déroulement des événements spécifiques, 

les artistes participants à chaque performance, la conférence écrite par Patricia Smart, des 

documents photographiques et une ligne du temps retraçant les activités liées aux arts vivants des 

automatistes réalisée et présentée par Ray Ellenwood, les canevas pour l’animation des discussions et 

un carnet personnel de notes portant sur ce qui a eu lieu au cours de l’exposition. Toutes les 

performances n’ont pas été documentées par des vidéos, mais la documentation photographique 

couvre un grand nombre d’événements et de performances. On retrouve une portion significative 



71  

 
 
 
 
 
 
 
de cette documentation dans les annexes à la fin de la présente de thèse. L’ensemble de ces 

documents peut constituer autant d’éléments qui peuvent rendre compte de la composition et de 

l’élaboration de mon commissariat. Travailler autour d’expositions performatives s’est se poser 

continuellement la question de l’archive, de ce qu’il restera après-coup, puisque ces expositions 

font intervenir des formes dites éphémères. Avec Refus contraire, nous avions comme point de 

départ, le recueil Refus global qui constitue une archive riche à travers sa matérialité et son contenu. 

Dans le prochain chapitre, je vais aborder de front Refus global et la manière de faire vivre l’esprit 

des automatistes par le biais des lectures marginales. Le recueil dans sa forme matérielle et 

l’ensemble de son contenu peut être lu à partir de perspectives interdisciplinaire, féministe et 

décoloniale. 



72  

 
 
 
 
 
 
 

CHAPITRE 2 
 
 

DE REFUS GLOBAL À REFUS CONTRAIRE : HISTOIRES ALTERNATIVES ET 

PERFORMATIVES DU MANIFESTE 

 
In fact, thinking about past events, 

performance or otherwise, is one of the most 
important gestures in a world driven by futurity and 

forgetting, where all that seems to matter is 
momentary extremes of belief which force even the 
facts attached to bodies, materials, and events into 
conformity with their world view. (Amelia Jones, 

2012, 118) 
 
Dans l’exposition Refus contraire, différentes trames discursives s’entrecroisent autour de Refus 

global. Entre exercice critique et performatif, mon commissariat propose d’explorer des voies de 

lectures alternatives pour jeter un regard actuel sur le recueil et les histoires qui l’accompagnent. 

Traiter de Refus global, c’est nécessairement convoquer un imaginaire collectif déterminant dans 

la construction identitaire du Québec. Au-delà du mythe, le recueil Refus global en tant qu’objet 

artistique est riche, tant du point de vue du propos que de celui de sa forme. Or, il faut constater 

que le recueil dans sa globalité a été peu lu et étudié, car c’est le texte éponyme « Refus global » 

qui a été mis à l’avant-plan, tendant à faire écran à l’ensemble des textes et des composantes du 

recueil. Le présent chapitre place le recueil en tant qu’objet artistique au centre de mes réflexions 

pour éclairer ses dimensions occultées et les lectures interdisciplinaires, communautaires et 

décoloniales du groupe automatiste que l’on peut en faire aujourd’hui. En écho à ces lectures, Refus 

contraire donne forme aux « possibles » ou aux « devenirs » de Refus global. 

 
Le cadre discursif et critique autour de « Refus global » sera au coeur du présent chapitre, ce qui 

va me permettre d’étayer ma position curatoriale, et celle partagée avec les co-commissaires 

(Doriane Biot et Camille Richard) au sein de l’entièreté de l’exposition. Dans son ensemble, Refus 

contraire formule une critique des représentations dominantes associées à Refus global. Il s’agira 

d’aborder ce travail de déconstruction des représentations en partant de la réception critique du 

manifeste, mais aussi de l’imaginaire populaire qui lui est associé. À partir de ces analyses 

entourant la réception critique, je situerai plus spécifiquement mon commissariat en arts vivants. 



73  

 
 
 
 
 
 
 
J’aborderai les formes événementielles et performatives proposées pour mettre en lumière les 

dialogues créés avec l’héritage de Refus global. 

 
Dans Refus contraire, nous voulions mettre en évidence trois dimensions propres au manifeste et 

au groupement automatiste : l’interdisciplinarité du recueil et des productions artistiques, la place 

des artistes femmes et leur legs, l’esprit de communauté propre au groupement. Ces perspectives 

s’appuient sur des analyses de la réception critique et populaire du recueil et du groupe des 

automatistes. L’exposition Refus contraire voulait renouer avec les partis pris esthétiques, 

politiques et sociaux présents au sein du recueil en proposant une lecture ancrée dans notre présent. À 

contre-courant des récits officiels, qui ont très longtemps accordé une grande importance aux 

œuvres picturales des automatistes et aux figures individuelles des artistes, l’exposition propose de 

renouer avec la dimension collaborative et interdisciplinaire du groupement automatiste. Refus 

contraire évoque les contre-histoires du manifeste : celles des femmes artistes souvent évincées de la 

réception critique, celles d’approches interdisciplinaires auxquelles participent les arts vivants. 

Dans l’histoire sociale du Québec, le manifeste a été perçu comme un texte qui dénonce la 

domination et l’oppression culturelle dont étaient victimes les francophones. Il est devenu un 

symbole important de l’affirmation culturelle québécoise. Dans Refus contraire, nous voulions par 

l’entremise d’œuvres actualiser les réflexions autour des formes de dominations culturelles. Ainsi, les 

œuvres choisies montrent l’engagement des artistes actuels à redéfinir les représentations 

culturelles, identitaires et de genres. 

 
Mes analyses critiques se situent en échos aux réflexions et analyses de Sophie Dubois, de Ray 

Ellenwood et de Patricia Smart qui ont aussi participé à l’exposition de Refus contraire. J’évoquerai 

les analyses d’autres autrices qui ont réfléchi en marge de l’histoire officielle de Refus global : 

Johanne Lamoureux, Julie Gaudreault, Alisa Bélanger, Rose-Marie Arbour, entre autres. Ces 

lectures parallèles portent sur les pratiques interdisciplinaires des automatistes, longtemps 

méconnues, ces lectures s’inscrivent dans l’angle mort du discours dominant. Mes analyses vont 

mettre l’emphase sur les arts vivants et les pratiques collectives des automatistes, ce qui me 

permettra d’autres lectures et interprétations de l’histoire. En prenant l’exemple des automatistes 

et de Refus global, je rappellerai que la dimension communautaire est au cœur de ce groupement. 

En effet, le recueil est représentatif d’un travail collectif fondamental, les activités 

interdisciplinaires et collectives du groupe ont été déterminantes dans l’élaboration de leur vision 



74  

 
 
 
 
 
 
 
esthétique. Dans cette perspective, l’expérimentation et l’interdisciplinarité qui caractérisent les 

événements collectifs (expositions, spectacles, forums, récital) des automatistes seront redéployées 

pour rapprocher le manifeste de pratiques artistiques actuelles. 

 
Dans le contexte de la présente thèse, je vais me situer dans un ensemble de discours propres à des 

disciplines et des genres qui ont souvent émergé officiellement de manière subséquente aux 

pratiques des automatistes : la danse moderne québécoise, l’art de la performance, la postmodern 

dance, le film expérimental de danse, la culture artistique autogérée, le livre d’artiste, l’installation, 

etc., pour relever la contemporanéité de leur démarche artistique. Je vais particulièrement 

m’intéresser aux arts vivants qui sont représentatifs des activités collectives et expérimentales faites 

par les automatistes. En continuité, je vais traiter du travail chorégraphique de Françoise Sullivan. 

Sullivan est la seule femme autrice du recueil, en plus d’être chorégraphe et interprète (entre autres), 

c’est pourquoi je vais particulièrement analyser son essai « La danse et l’espoir » publié dans Refus 

global, et la pièce Danse dans la neige, dont on trouve une photographie de Maurice Perron dans 

le recueil Refus global41, qui est considérée comme le point d’origine de la danse moderne au 

Québec. Cet exemple me permettra de réfléchir à l’histoire des automatistes dans une perspective 

féministe. 

 
Le manifeste place en son centre la performativité d’un geste collectif. Ainsi, ma démarche 

curatoriale propose de réactiver Refus global pour déconstruire le mythe et formuler des histoires 

alternatives. Dans cette perspective, les pratiques actuelles présentées dans mon commissariat sont 

l’occasion de réactiver Refus global en marge de l’histoire officielle. Tout au long de mes analyses, le 

performatif sera envisagé comme un outil curatorial pour « faire » l’histoire autrement, par le 

biais des formes incarnées et des approches préconisées dans l’exposition. Dans le prolongement 

de la dimension manifestaire de « Refus global », j’intégrerai diverses approches contemporaines 

de l’histoire qui articulent passé, présent et futur. Finalement, je montrerai que mon approche 

curatoriale fait de l’exposition un dispositif discursif et critique à même de générer des écritures, 

 
 

 
41 Deux photographies de Maurice Perron sont jointes au recueil et illustrent les chorégraphies Danse dans la neige 
et Black and Tan. 



75  

 
 
 
 
 
 
 
des lectures et des interprétations plurielles, subjectives et situées de Refus global et de l’imaginaire 

qui l’accompagne. 

 
2.1 Refus global et sa réception critique : déconstruction du récit dominant et imaginaire collectif 

 
La mise en question des représentations dominantes associées à Refus global constitue l’un des 

axes centraux de l’exposition Refus contraire. Cette analyse s’est élaborée à partir d’un corpus de 

textes et de documents — écrits critiques, témoignages, documentaires et œuvres de fiction — qui 

rendent visibles les rapports de pouvoir structurant les récits et l’imaginaire liés au manifeste. Dans la 

perspective d’articuler des lectures critiques de l’histoire des automatistes, les travaux de Sophie 

Dubois sont importants pour prendre position face à l’histoire officielle de Refus global. Avec son 

livre Refus global : histoire d’une réception partielle (2017), l’autrice réfléchit à l’ensemble de la 

réception critique du recueil Refus global et aux mutations des récits entourant cette publication. 

Elle présente le processus qui mène à l’édification d’un métarécit ou d’un récit de réception de 

Refus global. Comme l’explique Dubois dans son livre, le récit de réception « […] s’organise selon 

une logique configurante qui rappelle la démarche historienne, laquelle opère, dans la masse des 

faits historiques, une sélection, un classement, une hiérarchisation ». (2017, 20) Le récit de 

réception prend forme à travers un mécanisme de réduction et de concentration des diverses 

critiques pour créer un discours unifié et dominant. Les analyses de Dubois portent sur ce récit 

dominant et sa cristallisation autour du manifeste, en même temps, ces analyses mettent de l’avant 

les lectures occultées du recueil. 

 
Ces lectures, longtemps marginalisées, portent principalement sur l’ensemble des composantes du 

recueil — les différents textes, les photographies et les œuvres qui y figurent — que Dubois 

considère comme marginales. La thèse de Dubois vise à démontrer de quelle manière le discours 

critique n’a fourni que des analyses partielles du recueil. D’entrée de jeu, Dubois explique que c’est 

bien le texte éponyme « Refus global » de Borduas qui a été élevé au rang de classique, alors que 

le reste du recueil a connu une réception beaucoup plus restreinte. Aussitôt, elle s’empresse de 

souligner : 

 
Cette première distinction permet d’ores et déjà de nuancer le statut généralement 
octroyé à l’œuvre soulignant la double voie qu’a empruntée sa réception : consécration 



76  

 
 
 
 
 
 
 

du texte éponyme, d’une part, et, d’autre part, l’occultation du mode de publication en 
recueil et, par le fait même, des autres composantes contenues dans ce recueil. (2017, 
12) 

 
Elle qualifie les autres composantes du recueil de « marginales », « […] la marginalité définissant 

à la fois le statut de ces productions à l’intérieur du recueil et la position qu’elles occupent dans 

l’histoire littéraire, artistique ou plus largement culturelle au Québec. » (2017, 16). Avec Refus 

contraire, mes collègues commissaires et moi, nous sommes intéressées à ces composantes 

marginales pour adopter des positions critiques à l’endroit du récit commun. 

 
Pour ce faire, il importait d’abord d’identifier les représentations dominantes afin d’adopter une 

posture critique. Les lectures occultées, quant à elles, n’ont pas véritablement nourri le récit de 

réception ou le récit commun : lorsqu’elles ont été formulées, elles sont demeurées marginales ou 

fragmentaires. Elles laissent toutefois entrevoir d’autres voies interprétatives, encore peu explorées. 

Dans l’imaginaire collectif québécois, « Refus global » est souvent associé à des positions 

politiques, parce qu’il est envisagé comme un texte précurseur de la Révolution tranquille et de 

l’affirmation culturelle du Québec francophone42. Cette association comme le démontre Dubois 

n’est pas étrangère à l’importance qu’a pris le texte éponyme de Borduas, qui a été très rapidement 

mis à l’avant-plan. 

 
Dès la première réception du Refus global et dans l’ensemble des réceptions subséquentes, c’est le 

texte de Borduas qui est lu. Le « récit commun » comme le souligne Dubois fait de « Refus global », 

le texte de Borduas, une « œuvre pivot » (2017, 260). Cela s’explique notamment par l’importance 

donnée aux lectures sociopolitiques du manifeste. En ce sens, l’association entre « Refus global » 

et la Révolution tranquille s’est érigée au fil du temps comme participant au récit dominant. Ce qui 

aura pour effet « […] non seulement d’effacer le recueil de la mémoire collective, mais aussi de 

 
42 D’emblée, il faut souligner, comme le démontre Sophie Dubois dans son livre Refus global : histoire d’une réception 
partielle (2017), l’instrumentalisation de « Refus global » au profit de toutes sortes de revendications politiques dans 
l’histoire québécoise. En 1948, le recueil s’inscrit en opposition au manifeste surréaliste. Le manifeste, s’il fait un 
constat sombre de l’état de la société canadienne-française, revendique une liberté individuelle, et ne se réclame 
d’aucun parti politique. Dubois écrit : « [… ] la section ¨Règlement final des comptes¨ contenue dans « Refus global » 
indique clairement la volonté des Automatistes de n’être associés ni aux communistes (ceux qui parlent de « classe » 
(RG, 12), ni aucune autre idéologie politique – c’est ce qu’ils appellent leur « abstention coupable » (RG, 13) » (104) 
Certaines analyses lient « Refus global » à la pensée anarchiste, puisque le manifeste met l’emphase sur la liberté et la 
transfiguration du monde par l’expérience esthétique. Je reviendrai plus loin dans le chapitre sur ses divers éléments. 



77  

 
 
 
 
 
 
 
voiler la plurisémie du texte lui-même » (2017, 13). Il faut remarquer que le mythe est aussi 

reconduit par ce que Dubois nomme une « actualité permanente » de l’œuvre (2017, 261) 

encouragée par les commémorations. En effet, elle souligne que « le discours est relayé et s’adapte 

— ou plutôt adapte l’œuvre — aux nouveaux contextes de réception » (2017, 261). Cette situation 

rend en quelque sorte le propos de « Refus global » adaptable à différentes réalités et revendications 

politiques. 

 
Dès le début du travail sur l’exposition Refus contraire, c’est au recueil que nous nous sommes 

attachées pour définir le regard que nous voulions porter sur Refus global. Il est apparu important 

de s’intéresser à la forme matérielle et au contenu textuel hétérogène du manifeste. En effet, le 

recueil par sa forme éclatée reflète la démarche interdisciplinaire des automatistes, ce qui permet 

de l’arrimer à celles d’artistes contemporains. Ainsi, un exemplaire original de Refus global, prêté 

par Françoise Sullivan, se retrouve au cœur de l’exposition, ce qui met le recueil à l’avant-plan. La 

dimension collective du manifeste, la diversité des genres textuels qui le constitue, la variété des 

médiums artistiques employés, sa fabrication artisanale et son mode de production autoédité sont 

des éléments inscrits dans la matérialité du manifeste. L’ensemble des composantes du recueil et 

sa forme matérielle font qu’il pourrait être considéré comme un livre d’artiste43, ce que soutient 

Dubois. Dans sa thèse « Work with No Margins: Francophone Book Art in Post-colonial Era » 

(2011), la chercheuse Alisa Bélanger — qui s’intéresse au livre d’artiste francophone dans une 

perspective postcoloniale — affirme que Refus global devrait être reconnu en tant que livre d’artiste. 

En effet, Bélanger montre comment la dimension textuelle de Refus global a été mise de l’avant, 

notamment par le biais du texte éponyme signé par Borduas. Tandis que les singularités matérielles et 

formelles du recueil n’ont pas été analysées : par exemple, Refus global prend la forme d’un porte-

folio au sein duquel les pages sont détachables, il n’y a pas de lecture linéaire de proposée du 

recueil, notons aussi le choix de papier aux coloris différents et l’emploi de différentes techniques 

artisanales. C’est pourquoi Sophie Dubois et Alisa Bélanger affirment que Refus global 

 
43 Cette thèse est soutenue par Sophie Dubois et Alisa Bélanger. Alisa Bélanger soutient, qu’il s’agit du premier livre 
d’artiste au Québec, ce qui ne fait pas l’unanimité chez les commentateur·rice·s de Refus global et spécialistes du livre 
d’artiste. À ce sujet voir : Dubois, S. (2013). « Refus global ou comment faire les frais d’une présentation », in Bernier, 
S., Drouin, S. et Vincent J. (dirs). 2013. Le Livre comme art. Matérialité et sens (p.83-98). Québec : Nota bene; 
Bélanger, A. (2011). Work with No Margins : Francophone Book Art in Post-colonial Era (thèse de doctorat). 
University of California, French and Francophone Studies. 



78  

 
 
 
 
 
 
 
est un livre d’artiste44. En effet, Refus global a plusieurs caractéristiques qui s’apparentent au livre 

d’artiste : « […] une pluridisciplinarité faisant coopérer auteurs et plasticiens, un tirage limité dont les 

exemplaires sont numérotés à la main, un mode de production artisanale et un positionnement hors 

des circuits commerciaux de l’édition. » (Dubois, 2017, 314). Considérer Refus global comme un 

livre d’artiste exige de porter une attention plus grande au recueil dans son entièreté. 

 
Dans son livre Le recueil écartelé, la chercheuse Julie Gaudreault affirme que la « (non)réception 

de Refus global est un exemple parmi d’autres de la difficulté de penser la pluralité de ce genre (du 

recueil ou du livre d’artiste) » (2007, 150). L’effacement du recueil au fil de l’histoire s’explique 

par la difficulté à définir l’objet même, et cela, dès sa parution en 1948. D’une part, un grand 

nombre de critiques n’ont pas accès au recueil45, d’autre part, la forme matérielle du recueil semble 

incomprise. Son aspect artistique, son originalité matérielle et son tirage limité en font aujourd’hui 

un ouvrage apparenté au livre d’artiste, ce qui n’est pas pris en considération en 1948-194946, 

puisque le genre « livre d’artiste » n’était pas reconnu à cette période. Le recueil est difficile à 

appréhender comme un livre, il est éclaté dans sa forme : il ne suit aucune linéarité, les pages n’y 

sont pas reliées et le livre est réalisé à la main. L’ensemble de ces éléments ne facilite pas sa 

compréhension. En ce sens, Gaudreault affirme que « la notion de livre répond souvent à des 

paramètres bien établis par la tradition littéraire, soit l’auteur, le genre littéraire, une certaine 

linéarité de lecture, qu’un recueil tel que Refus global remet en question » (2007, 11). Il faut 

souligner la complexité auctoriale du recueil, puisqu’il est l’œuvre d’au moins sept créateur·rice·s : 

Borduas, Gauvreau, Cormier, Sullivan, Leduc, Perron et Riopelle. De même, il présente des textes 

de différents genres : manifeste, lexique, théâtre, poésie, essai. Ces genres entretiennent eux- 
 

44 Cette thèse ne fait pas l’unanimité, elle a souvent été rejetée par divers commentateur·rice·s, par exemple, Julie 
Gaudreault utilise le terme de « recueil » pour désigner Refus global dans son livre, elle évoque cette possibilité avant 
de la récuser. Danielle Blouin dans son livre Un livre délinquant : les livres d’artistes comme expériences limites (2001) 
évoque Refus global à la fin de son ouvrage sans pour autant lui donner le titre de livre d’artistes. Dans l’ensemble, le 
rejet de cette catégorie pour Refus global vient du fait que le livre d’artistes a été théorisé dans les années 80 au Québec, 
et qu’il ne semble pas correspondre aux paramètres définissant le livre d’artistes. Alisa Bélanger montre qu’il faudrait 
inclure dans la catégorie livre d’artistes, le livre « pauvre », car c’est bien souvent la « qualité » matérielle qui ne 
correspond pas au livre d’artistes traditionnel. 
45 À ce sujet Sophie Dubois recense un certain nombre d’articles où les auteurs avouent ne pas avoir lu le recueil. Il 
faut préciser que le Refus global était fait de manière artisanale et qu’il y avait seulement 400 exemplaires. Le texte 
de Borduas a connu 33 réédition complètes ou partielles, tandis que le recueil n’a fait l’objet que de trois rééditions; à 
ce sujet voir le chapitre 8 dans Refus global : Histoire d’une réception partielle (2017) de Sophie Dubois. 
46 Le livre d’artiste n’est pas un genre reconnu à cette période, ce qui explique la non-reconnaissance des propriétés 
artistique et du « livre d’artiste ». 



79  

 
 
 
 
 
 
 
mêmes des relations ambiguës avec d’autres genres, par exemple : les textes de Gauvreau sont à la 

frontière de la poésie et du théâtre. Le recueil présente aussi cinq disciplines : arts visuels, littérature, 

danse, psychanalyse et photographie. Dans l’ensemble, le recueil résiste à une conception 

essentialiste de l’œuvre d’art, il ne s’agit pas d’un roman ou d’un tableau. 

 
Cette difficulté à définir et prendre en charge l’ensemble des composantes du manifeste est présente 

dès la réception initiale, et persiste tout au long de la réception critique de Refus global. Pour 

Dubois, cette problématique est reconduite par le développement disciplinaire propre à la 

modernité tout au long du vingtième siècle. Au moment de la parution du manifeste s’enclenche 

au Québec un travail d’autonomisation et rationalisation des disciplines (1940-1960)47 propre à la 

modernité qui se poursuivra jusqu’aux années 1980, favorisant une spécialisation croissante des 

discours (2017, 100-101). « La période de 1940-1960 correspondrait à l’aboutissement de ce 

processus d’autonomisation et de rationalisation des disciplines, participant de la modernité et 

conduisant dans les années 1950-1980, à ce que l’historien Jocelyn Létourneau nomme la société 

technocratique »48(2017,100). Dubois montre que l’ensemble de ces développements ont pour effet 

de favoriser des lectures du manifeste qui se limitent à un champ disciplinaire, ce qui fait en sorte 

que des composantes sont valorisées et d’autres ignorées : « Dans cette optique, l’hétérogénéité 

disciplinaire et générique de “Refus global” contribue à en faire un mythe durable, en fonction 

d’une lecture variant au fil des ans, mais toujours partielle. » (2017, 306). Cette réception 

« partielle » est la thèse centrale soutenue par Dubois. Dans les années 80, un intérêt pour des 

médiums peu abordés auparavant comme la sculpture et la photographie se développe, mais les 

 
47 À ce sujet, voici comment elle situe l’autonomisation du champ artistique québécois : « La question de 
l’autonomisation des champs artistique et littéraire québécois occupe, depuis plusieurs années, une part considérable 
du discours critique universitaire, sans toutefois que les chercheurs semblent en être venus à un consensus. Pour 
certains, l’autonomisation serait déjà bien amorcée dans les années 1930 alors que se termine la querelle des 
régionalistes et des exotiques. Pour d’autres, le processus n’est complété que dans les années 1960 lorsque se développe 
une critique universitaire et savante. Pour d’autres encore, l’autonomie demeure, encore aujourd’hui, « très relative » 
en raison de la situation liminaire de la littérature québécoise (M. Biron). Au carrefour de ces positions, les 
collaborateurs de l’Histoire de la littérature québécoise proposent une voie intermédiaire qui consiste à envisager le 
processus d’autonomisation sur une période élargie, allant de 1945 à 1960. Enfin, posant un regard d’ensemble sur le 
champ culturel québécois, les chercheur·e·s réunis par Yvan Lamonde et Esther Trépanier dans L’avènement de la 
modernité culturelle au Québec soutiennent que la période de 1940 à 1960 ne correspondrait pas à l’avènement, mais 
à l’aboutissement du processus d’autonomisation et de rationalisation des disciplines, participant de la modernité et 
conduisant, dans les années 1950-1980, à ce que l’historien Jocelyn Létourneau nomme la société technocratique. » 
(2017, 100) 
48 Létourneau, J. (1992). Le Québec moderne : un chapitre du grand récit collectif des Québécois, Discours social-
Social Discourses, vol. IV, 1-2, 65. 



80  

 
 
 
 
 
 
 
lectures demeurent toujours partielles puisque limitées à un champ disciplinaire. Le recueil est 

désigné comme le « manifeste des peintres automatistes », il est surtout associé aux arts visuels. 

 
En arts visuels, les historiennes de l’art Johanne Lamoureux, Rose-Marie Arbour et Patricia Smart 

n’hésiteront pas à montrer comment le « pictocentrisme » à la base de l’institution artistique a 

contribué, à une certaine époque, « à occult(er) et (à) refouler le caractère pourtant indéniablement 

interdisciplinaire des pratiques mises de l’avant par l’ensemble des signataires ». (Lamoureux, 

2001, 180) Le groupe est le plus souvent réduit à son noyau de peintres. Ainsi, les femmes 

automatistes et d’autres membres du groupe passent inaperçus. C’est en partant du postulat que ce 

« pictocentrisme » persiste encore aujourd’hui (même s’il fait l’objet de critiques) que nous avons 

décidé de ne pas présenter de travail à proprement parler pictural dans Refus contraire. L’œuvre 

Paul-Émile Borduas, Les raisins verts, 1941 de Mathieu Grenier est la seule toile de Refus 

contraire, elle est un morceau de gypse représentant le contour de la toile célèbre de Borduas. Ce 

morceau de mur prélevé au Musée d’art de Joliette expose toute la dimension technique de 

l’accrochage du tableau, maques de crayons, crochet, essais et erreur. Comme on l’a vu au chapitre 

précédent, cette toile participe à une série intitulée Au-delà des signes (2015) dans laquelle l’artiste 

applique le même procédé de prélèvement de gypse pour évoquer un ensemble de toiles célèbres. 

Ce travail porte aussi sur le white cube en exposant des morceaux de murs blancs et jouant sur la 

monochromie de cet espace. En effet, l’importance de la peinture et des peintres dans le mouvement 

automatiste a masqué les activités pluridisciplinaires des automatistes. De même, cette tendance a 

pour effet de placer à l’avant-plan les hommes du groupement au détriment des femmes. 

Finalement, peu de textes portant sur Refus global ont proposé des lectures englobantes comme le 

démontre Dubois de manière éloquente. 

 
Dans son livre, Dubois explique comment un récit de réception est un mécanisme de réduction et 

de concentration des diverses critiques pour créer un discours unifié et dominant. Dans le cas de 

Refus global, cette réduction s’opère par l’effacement du recueil au profit du texte éponyme de 

Borduas. La plus grande visibilité du texte tiendrait au fait qu’il présente la philosophie du 

mouvement automatiste et qu’il contient une critique sociopolitique. Dubois montre comment un 

horizon d’attente « prépare » en quelque sorte ce type de réception. En effet, elle souligne que l’on 

peut déceler très tôt la propension des automatistes à prendre position dans l’espace public, bien 

avant la publication du manifeste. De même, le groupement est davantage connu par la critique 



81  

 
 
 
 
 
 
 
pour leurs expositions que pour leurs autres manifestations chorégraphiques (Sullivan) ou 

théâtrales (Gauvreau). 

 
Par ailleurs, le rôle fédérateur de Borduas, la reconnaissance et l’influence qu’il a sur le groupe des 

automatistes, contribue aussi à mettre de l’avant le texte éponyme. Borduas est l’aîné du groupe, il 

occupe une position d’autorité, celle de professeur à l’École du meuble. Selon Dubois, le renvoi de 

Borduas de l’École du meuble marque un « pivot » dans le discours critique de l’époque. Le 

scandale qui va éclater vient éclipser le recueil. Il en résulte que la figure de Borduas se retrouve 

rapidement à l’avant-plan avec son texte éponyme. Selon Dubois, cet événement va canaliser 

l’attention autour de Borduas, ce qui contribue à sa mythification. La mort de Borduas en 1960 va 

poursuivre la mythification de l’artiste qui va de pair avec celle du texte éponyme. En effet, si le 

renvoi de Borduas en a fait (je reprends les mots de Dubois) une figure « Borduas-victime », sa 

mort en 1960 en fait le mythe de « Borduas-révolutionnaire ». Dubois résume la situation ainsi : 

« Le mythe axé au départ sur l’injustice du renvoi de Borduas, se déplace progressivement vers la 

cause de celui-ci : le texte “Refus global” qui, vu sous l’angle de sa conséquence, apparait comme 

un véritable texte révolutionnaire. » (2017, 355) À cette période, « Refus global » est lu par les 

artistes engagés des années 1960-1970, il devient alors un texte prophétique de la Révolution 

tranquille. Dans une perspective téléologique, il s’inscrit comme un texte fondateur de la modernité. 

Dubois montre comment cette période marquera l’édification d’un récit historique dans lequel 

« Refus global » est relu comme le reflet sombre de son époque, la Grande Noirceur, et à travers 

une projection utopique, la Révolution tranquille (2017, 359). L’œuvre y est pensée à partir de ses 

répercussions, ce qui l’inscrit dès lors dans l’histoire québécoise comme un mythe fondateur. Ainsi, 

« Refus global » lu dans un tel déroulement de l’histoire correspond au régime d’historicité 

moderne. Dans ce processus d’historicisation, on constate que la mythification de « Refus global » va 

de pair avec la mythification de Borduas. Ce qui freine la réception du recueil et de l’ensemble de 

ses composantes, ce qui vient à son tour complètement éluder le geste collectif posé par les 

automatistes. 

 
En partant de ce mythe, nous avons voulu adopter dans Refus contraire une perspective critique 

envers la mythification de Borduas et du texte éponyme. Nous ne voulions pas effacer la présence 

de Borduas, mais davantage appeler à une réflexion critique autour de cette figure et du rôle du 

texte éponyme dans l’édification du récit commun. Ainsi, à l’entrée de l’exposition se trouve 



82  

 
 
 
 
 
 
 
l’œuvre Paul-Émile Borduas, les raisins verts, (1941) (2013) de Mathieu Grenier, c’est-à-dire le 

prélèvement d’un morceau de gypse représentant la forme de la toile originale de Borduas, dont je 

viens tout juste de décrire le procédé et sa portée critique. Le geste de Grenier cherche à montrer 

comment la simple évocation du peintre peut se substituer à l’œuvre matérielle. Ainsi, ce travail 

interroge l’inscription de figures célèbres dans la mémoire populaire et l’histoire de l’art. Dans le 

contexte de Refus contraire, l’idée est de convoquer une réflexion critique autour du rôle joué par 

Borduas au sein de l’héritage de Refus global. Plus simplement, le tableau de Grenier par la 

réflexion critique qu’il soulève, portant sur l’histoire de l’art et ses processus de mythification, 

permet de souligner la position critique qu’adopte l’exposition Refus contraire envers l’histoire 

officielle. En effet, l’absence d’un travail proprement pictural dans l’exposition au profit d’une 

interdisciplinarité assumée s’inscrit à contre-courant du récit dominant. À travers différents gestes 

réalisés dans l’exposition, tout au long de ma thèse, je montrerai qu’il y a une critique implicite du 

« pictocentrisme » associé à l’art moderne dans Refus contraire. 

 
C’est autour du mythe de « Refus global » que l’imaginaire sociopolitique se consolide. Lors des 

rééditions du texte éponyme, au nombre de trente-trois, le texte est lui-même extrait du contexte 

du recueil et souvent accompagné d’un paratexte qui se prête à différentes lectures politiques. 

L’édition de référence souvent citée est celle des Écrits de Borduas parue en 1987 aux Presses de 

l’Université de Montréal49. Notons que le recueil lui-même n’est imprimé qu’à trois reprises, ce 

qui en dit déjà long sur l’édification du mythe autour de « Refus global ». Dans les ouvrages 

sociopolitiques, le texte est repris pour réfléchir à la société contemporaine, ce qui tend à rendre 

souvent accessoire la dimension artistique du manifeste. On pense aux rééditions parues dans le 

journal Quartier Latin en 1970 et dans les anthologies de textes sociopolitiques parues entre 1969 

et 1983 : French-Canadian Nationalism (1969), Le Manuel de la parole. Manifeste québécois 

(Boréal, 1977), Le Québec en textes (Boréal, 1980) et Histoire des idées au Québec (Vincenthier, 

 
 
 
 

49 Une grande partie des rééditions du texte « Refus global » est relation avec le peintre Borduas. En effet, le texte y 
est souvent réédité ou figure dans les écrits de Borduas : la publication chez Parti Pris de « Refus global » et de 
« Projections libérantes » dans l’ouvrage nommé Textes (1974), réédité en 1977 chez Parti Pris avec une introduction 
de François-Marc Gagnon, d’un essai sociologique de Marcel Fournier et Robert Laplante et d’un texte de Claude 
Gauvreau, l’édition bilingue Écrits-Writings 1942-1958 (1978) de Jean-Marc Gagnon. 



83  

 
 
 
 
 
 
 
Boréal, 1983). De même, le groupement automatiste50 n’adhère pas à un parti politique, cet élément 

est souvent passé sous silence (2017, 280-285). Dubois explique bien que les rééditions permettent 

d’entourer « Refus global » d’un cadre énonciateur qui oriente la lecture : 

 
Aussi diverses stratégies ont-elles été utilisées pour que « Refus global » réponde aux 
objectifs fixés par les responsables des différentes rééditions : attribution auctoriale 
unique qui permet la fixation d’un canon dans les ouvrages didactiques, troncature de 
certains passages pour que le texte corresponde mieux à la lecture souhaitée, annotation 
et présentation soignée afin de l’intégrer dans le domaine de la grande littérature, etc. 
parmi ces stratégies l’effacement du contexte de parution original apparait, dans bien 
des cas, comme une nécessité afin que celui-ci ne nuise pas à l’intégration du texte dans 
son nouveau corpus ou déploiement de sa nouvelle lecture. (2017, 284-285) 

 
La dimension sociopolitique 51 semble être intimement liée aux développements de l’histoire 

québécoise, c’est-à-dire que les lectures se modulent au gré des climats politiques. Dubois affirme 

et montre que « Refus global » est bien souvent instrumentalisé au profit d’une cause politique52 

(2017, 317). Dans l’ensemble, l’importance de cette interprétation a pour effet de favoriser le texte 

éponyme de Borduas qui offre des références à la société et à son histoire. Cette lecture permet de 

contourner des analyses esthétiques plus poussées sur les différentes composantes du recueil. Enfin, 

cet imaginaire sociopolitique semble aujourd’hui intrinsèquement lié à Refus global. Comme 

Dubois le montre, ce texte est repris à plusieurs occasions tout au long de l’histoire québécoise 

pour servir des discours politiques qui se cristallisent autour de l’idée de la « libération sociale ». 

(2017, 283) 

 
Cet imaginaire politique est incontournable quand on veut aborder Refus global. C’est pourquoi il 

nous est apparu intéressant de l’évoquer dans Refus contraire, tout en prenant une distance critique 

 
50 Rappelons que la parution du manifeste s’inscrit dans un désir des automatistes de se positionner a contrario des 
surréalistes en s’opposant au communisme et à la subordination de l’art à un parti pris politique. Gaudreault parle d’un 
engagement du groupement qui passe par le développement d’une poétique d’un « art vivant » (2007, 30). 
51 L’importance de la perspective sociopolitique dans la réception du manifeste tiendrait aussi à l’importance et au 
« prestige » des sciences humaines et sociales. 
52 Je cite à l’appui Dubois : « Qu’il s’agisse de présenter l’époque de la rédaction du texte ou de se servir de celui-ci 
pour penser la société contemporaine, dans les deux cas, le motif principal est celui de la libération. Or, alors que le 
Quartier Latin, en 1970 « me(t) l’accent sur la libération de l’individu », laquelle « passe par une lutte communautaire 
», sept ans plus tard, dans le Manuel de la parole, la lecture est inversée : « la libération collective, affirme le 
manifeste, ne se fera que si elle s’appuie sur la libération des individus. » En 1980, Boisvenu, Mailhot et Rouillard, 
délaissant la question de la libération individuelle, parlent simplement de la « libération totale de la société québécoise 
». » (283) 



84  

 
 
 
 
 
 
 
vis-à-vis de celui-ci. En effet, le mythe « Refus global » se construit autour d’un récit commun, 

dont j’ai présenté certains rouages, en partant des analyses faites par Sophie Dubois. Plutôt que 

faire abstraction de ce mythe bien ancré dans l’imaginaire collectif québécois, Refus contraire 

propose une critique de l’imaginaire sociopolitique qui en découle. Cet imaginaire a fait de « Refus 

global » un événement fondateur de la culture québécoise. Comme je l’ai mis succinctement en 

évidence en reprenant les conclusions de Dubois, les années 1960-1970 représentent un moment 

de consolidation de cet imaginaire collectif. « Refus global » est repris pour servir les causes 

sociales de cette période, faisant de lui un texte précurseur de la Révolution tranquille. Dans ce 

contexte, il devient rapidement associé aux revendications identitaires de la culture québécoise 

francophone. Dubois résume ainsi la dominance de cette lecture : 

 
[…] malgré les critiques dont fait l’objet le récit commun depuis les années 1980, la 
lecture la plus répandue de Refus global demeure-t-elle celle qui, centrée sur le texte 
éponyme, le considère comme une œuvre sociopolitique, disruptive et subversive 
fortement liée à l’historiographie québécoise. (2017, 410) 

 
Refus global participe à l’édification de l’histoire culturelle du Québec, il est associé au scandale, 

à l’idée de rupture et à la négation contenue dans son titre même. En effet, Refus global a été lu 

rétrospectivement comme participant au récit mythique de la Grande Noirceur et de la Révolution 

tranquille53. La réception du texte de Borduas va reposer sur l’image de rupture instaurée par la 

Révolution tranquille en 1960. À ce sujet, Dubois affirme : « La date de 1948, comme celle de 

1960, est présentée comme une rupture dans l’histoire des arts et des idées au Québec, rupture qui 

n’est toutefois perceptible qu’a posteriori, dans un contexte ou la conception historiographique 

repose déjà sur un modèle dyadique. » (363) Loin de renier cet imaginaire Refus contraire appelle 

un réinvestissement de celui-ci à l’aune de nos réalités actuelles, cela, tout en tentant de le 

réconcilier avec l’objet artistique créé par les automatistes. Ce qui signifie pour nous de faire place 

aux enjeux esthétiques discutés dans le recueil et de montrer l’engagement collectif des 

automatistes. Dans ma perspective curatoriale, il s’agit de convoquer cet imaginaire, mais en le 

rejouant autrement, c’est-à-dire en interrogeant l’engagement artistique dans sa dimension sociale 

et politique. 

 
53 Pierre Vadeboncoeur est représentatif de cette lecture de Refus global : Vadeboncoeur, P. (1962). La ligne du 
risque , Situations, 4(1), 22-23. 



85  

 
 
 
 
 
 
 
Ainsi, Refus contraire renouait avec l’imaginaire collectif tout en exerçant une critique des 

représentations dominantes associées à « Refus global ». Comme je l’ai expliqué plus tôt en partant 

des analyses faites par Dubois, cet imaginaire s’inscrit dans l’histoire nationale québécoise. Ce 

traitement de Refus global pourrait être rapproché de ce que Dubois qualifie de recyclage : 

« Davantage qu’une simple reprise intertextuelle du texte, le recyclage appelle à un démantèlement 

de l’objet dans le but d’en faire resurgir l’esprit, de revenir à ses matériaux premiers qui peuvent 

alors être transformés et servir de base à une re-création. » (2017, 387) En continuité, Refus 

contraire est un espace pour interroger le mythe et déconstruire certaines de ses représentations 

surfaites, tout autant l’exposition cherche à faire revivre autrement l’esprit entourant le recueil. 

 
Dans son ensemble, Refus contraire s’intéresse aux lectures parallèles de Refus global, il travaille 

à la déconstruction critique du récit dominant. L’exposition reprend les analyses marginales faites 

de Refus global pour adopter une position excentrée face à l’histoire officielle. En ce sens, Refus 

contraire donne une visibilité à certaines dimensions occultées : l’interdisciplinarité du recueil, la 

dimension communautaire du groupement automatiste, le travail des femmes automatistes et la 

mise en valeur des formes artistiques incarnées. Dans l’ensemble, ce parti pris veut mettre à l’avant-

plan la recherche esthétique des automatistes dont l’objet artistique Refus global témoigne. En 

proposant de conférer une grande place aux arts vivants, je voulais renouer avec tout un pan des 

expérimentations réalisées par les automatistes qui demeurent encore aujourd’hui peu analysées. 

L’exposition participerait donc à la réception productive de Refus global : en portant un jugement 

critique sur la réception elle-même, tout en participant aussi à celle-ci. 

 
Dans cette perspective, Refus contraire met de l’avant des discours savants alternatifs sur Refus 

global, notamment assumés par des conférencier·ière·s (Ellenwood, Smart, Dubois) lors de 

l’exposition. Les discours critiques sont développés à travers ces différents échanges qui sont 

réfléchis par les trois commissaires. Ces activités discursives participent au « paracuratorial » et 

viennent élargir la dimension de recherche. Le paracuratorial désigne un ensemble d’activités 

habituellement situées en bordure de l’exposition : lectures, performances, discussions, textes, 

résidences, etc. J’y reviendrai plus loin dans la thèse. Les activités paracuratoriales jouent un rôle 

important dans Refus contraire, puisqu’elles sont nombreuses, plus d’une vingtaine (performances, 

lectures, discussions et événements divers) sont réalisées dans le contexte de l’exposition. De plus, un 

espace collectif est aménagé au centre de l’exposition, on y trouve une longue table avec des 



86  

 
 
 
 
 
 
 
chaises. Cet espace est dédié à la consultation de divers textes et livres qui y sont regroupés. Le 

mobilier sert à scénographier les discussions, les échanges, les performances, les lectures et 

événements qui ont lieu tout au long de Refus contraire. Lieu de recueillement, de lecture, 

d’échanges, de partage de savoirs et connaissance, cet espace central induit des relations multiples 

à l’exposition. Dans cet espace, des documents significatifs sont présentés : un exemplaire du 

recueil Refus global, un ensemble de textes théoriques et de création (poésie, littérature) qui ont 

influencé nos positions commissariales ou été présentés dans l’espace. De plus, une série de 

citations tirées de Refus global défile sur un écran sur le mur adjacent à cet espace. Il n’est pas 

anodin que le recueil soit placé au cœur de l’exposition, il témoigne de notre désir de retourner à 

la source. 

 
Un autre versant important de l’exposition proposait de faire dialoguer des œuvres contemporaines 

avec les automatistes et de développer des interprétations créatives et libres autour de « Refus 

global ». Les œuvres contemporaines n’étaient pas a priori destinées à l’exposition, mais celle de 

Fanny Latreille, des Cool Cunts, les interventions du groupe Banana Cry et de Kamissa Ma Koïta 

ont été réalisées à notre demande, alors que le dispositif scénographique de Make Banana Cry a 

été adapté. Les œuvres de Mathieu Grenier, Noémi Mc Comber et Scott Scott Benesiinaabandan 

quant à elles prenaient un sens nouveau dans le contexte d’une exposition sur Refus global. 

L’installation de Benesiinaabandan porte sur les rassemblements et soulèvements des nations 

autochtones. D’emblée une telle œuvre vient inscrire la position des automatistes dans une 

perspective décoloniale. Le travail textuel réalisé par Fanny Latreille donne à comprendre un 

ensemble généalogique de textes et d’auteurices qui sont portés par la dénonciation, la prise de 

position politique et esthétique. L’œuvre de Mathieu Grenier quant à elle permet d’articuler une 

position critique à l’endroit de l’importance de la figure de Borduas et de l’importance de la 

peinture dans la fortune critique des automatistes. L’évocation de la peinture passe par un geste de 

découpage d’un mûr qui reprend le format d’un tableau, il n’y a pas d’œuvres picturales dans Refus 

contraire. Les œuvres en dialogue avec Refus global offrent de nouvelles possibilités de 

compréhension de celles-ci et de l’ensemble des histoires entourant les automatistes. La position 

excentrée qu’adopte Refus contraire est critique, elle prend forme à travers la dimension créative 

des gestes artistiques. Les approches commissariales valorisées ont pour but d’opérer un 



87  

 
 
 
 
 
 
 
décentrement du mythe « Refus global » pour faire émerger d’autres lectures possibles et de 

susciter des réflexions chez les publics. 



88  

 
 
 
 
 
 
 
2.1. Refus global contemporain : lire et écrire l’histoire autrement 

Dans cette section, je vais analyser la stratégie curatoriale qui vise à s’approprier l’histoire et 

l’imaginaire de Refus global à travers des formes contemporaines. En partant de l’exposition Refus 

contraire, je vais m’attarder à l’actualisation de Refus global en analysant les différentes stratégies 

performatives employées et leur portée critique à l’égard de la notion d’« histoire ». Il s’agira de 

répondre à la question suivante : de quelles manières la performance peut-elle devenir un outil pour 

renouveler notre relation à l’histoire ? À travers l’exemple de mon commissariat, je vais montrer 

que les formes artistiques et expérimentales renouent avec l’esprit des automatistes, tout en 

proposant une lecture critique de ce moment historique par le biais d’une transposition 

contemporaine, illustrant une forme de nomadisme du sujet comme le développe la philosphe Rosi 

Braidotti. Ainsi, je vais mettre en lumière le potentiel des formes performatives à renouveler nos 

relations à l’histoire à travers des approches expérientielles, sensibles et critiques, ces approches 

seront approfondies tout au long de la thèse. 

 
Avec Refus contraire, nous souhaitions privilégier une relecture du recueil qui reflète le goût pour 

l’expérimentation des automatistes et sa forme « manifeste ». Mon approche curatoriale répond à 

la dimension performative présente dans la forme même du manifeste : un manifeste est une prise 

de parole, il invite à l’action en ce qu’il souhaite avoir des retombées dans le « réel ». Ainsi, mon 

commissariat interroge la notion d’histoire par le potentiel critique des formes performatives à 

rejouer, renouveler et créer des expériences esthétiques autour de Refus global. Mon approche 

curatoriale a voulu réactiver le manifeste — en tant qu’objet artistique —, plutôt que de faire du 

document un objet appartenant au passé ; il est activé au présent et son agentivité est redéployée. 

Ici, le document devient un outil pour imaginer de nouvelles modalités de faire, d’être et de dire 

avec lui et autour de lui. 

 
La forme hybride et collective du recueil a inspiré l’ensemble de mes choix curatoriaux, tant du 

point de vue esthétique que thématique. Comme le manifeste est résolument tourné vers le futur, il 

s’agit d’embrasser cette « futurité54 » en faisant de l’imaginaire une composante critique par rapport 

 
54 La notion de « futurité » est utilisée en faisant référence à des courant actuels en art et à des formes curatoriales 
émergentes : l’afrofurisme, Manifeste pour une politique accélérationiste, les écrits et démarches curatoriales 
d’Aliocha Imhoff et Kantuta Quiros, par exemple. Je vais développer cette notion sous peu en partant des théories 
queer de José Esteban Muñoz . 



89  

 
 
 
 
 
 
 
à l’histoire officielle. Je reviendrai sous peu sur cette notion de « futurité », notamment sur son 

importance dans les études queer et décoloniales. Dans cette perspective, les œuvres 

contemporaines sélectionnées n’ont pas de liens explicites avec Refus global. Ces œuvres mettent 

en jeu des imaginaires féministes et décoloniaux qui s’inscrivent en résonance avec le cadre 

curatorial portant sur Refus global. C’est à ce cadre curatorial que je vais maintenant m’attarder 

afin de donner à comprendre son fonctionnement et l’inscription des œuvres actuelles au sein de 

celui-ci. Je montrerai comment Refus global peut dialoguer avec des approches théoriques actuelles, 

tout autant qu’avec des œuvres fortement ancrées dans notre présent. 

 
Le cadre curatorial prend forme dans l’ensemble des contenus discursifs qui accompagnent 

l’exposition : les contenus textuels (l’espace bibliothèque, carnet, cartels) et les différents échanges 

publics présentés lors de l’exposition. Ces échanges étaient structurés de manière à effectuer un 

passage de Refus global à des considérations actuelles. Par exemple, l’une des tables rondes 

s’intitulait « Contre-histoires des artistes femmes : du manifeste à aujourd’hui » (31 mai 2018) ; 

elle présentait les réflexions de l’historienne de l’art Patricia Smart et celles de la réalisatrice Anna 

Lupien. Cet échange mettait en commun des réflexions féministes portant sur les femmes 

automatistes et leur inscription dans l’histoire de l’art. Il avait pour but de mettre en dialogue les 

démarches passées des femmes automatistes avec les démarches actuelles d’artistes femmes. Ainsi, 

c’est à travers des échanges que se créaient des ponts entre les automatistes et les œuvres 

contemporaines présentées dans l’exposition. Ce cadre d’échanges permettait à son tour de situer 

les performances du collectif féministe Cool Cunts qui sont en résonance avec le travail des femmes 

automatistes. Un échange intitulé « Mémoire levée : lectures commentées du manifeste » (17 mai 

2018) présentait une lecture commentée du manifeste par Sophie Dubois, qui était suivie d’une 

conférence de Ray Ellenwood portant sur les pratiques en arts vivants des automatistes. Ces 

interventions discursives portaient spécifiquement sur les automatistes en développant des 

perspectives critiques à l’endroit de l’histoire officielle. Elles permettaient de formuler des histoires 

mineures de Refus global dans lesquelles les œuvres présentées lors de Refus contraire sont en 

continuité. L’importance accordée aux arts vivants et aux pratiques artistiques interdisciplinaires 

dans Refus contraire cherche à établir des parallèles avec les pratiques historiquement occultées 

des automatistes. Ces histoires mineures s’articulaient à travers des approches critiques, 

interdisciplinaires, décoloniales et féministes qu’incarnent directement les œuvres contemporaines 



90  

 
 
 
 
 
 
 
présentées. L’échange « Résistances et présences autochtones » (22 mai 2018) avec les 

commissaires Niki Little et Becca Taylor portait quant à lui sur la décolonisation de l’espace 

d’exposition et les discours qui l’accompagnent. Enfin, la série « Corps collectif » (30 mai et 6 

juin 2018) présentait des discussions avec le collectif Cool Cunts et les artistes du groupement 

Make Banana Cry pour traiter plus particulièrement de la dimension collective et performative de 

ces pratiques ; la mise en action de corps vivants dans l’espace d’exposition. Ces discussions 

permettaient de tisser des liens avec les pratiques collectives et collaboratives des automatistes55. 

 
Mon commissariat dédié aux arts vivants s’attardait plus spécifiquement aux formes artistiques 

incarnées, à la poésie et aux pratiques interdisciplinaires. L’engagement artistique des automatistes 

était mis en relation avec les formes collectives et communautaires développées par deux 

groupements artistiques invités (Cool Cunts et Make Banana Cry), mais aussi à travers une série 

d’événements et d’échanges sous ma direction. Les enjeux abordés au sein du recueil trouvent des 

incarnations contemporaines sous la forme d’œuvres au sein de l’exposition, c’est au public de 

prendre connaissance du cadre curatorial global (et/ou en participant à différents événements) et 

de le mettre en dialogue avec le travail artistique. Les discours entourant l’exposition mettent 

l’accent sur les questions de dominations culturelles, de refus, de liberté et d’émancipation par l’art 

porté par les automatistes, ce qui s’inscrit en résonance avec les œuvres contemporaines 

sélectionnées. Dans Refus contraire, les enjeux de pouvoir sont transposés au sein d’enjeux 

culturels, de genre, ou encore, liées à l’économie et aux politiques néolibérales, ils sont mis en 

dialogue avec notre présent. Les œuvres actuelles ne cherchent pas à reconstituer, à commémorer 

Refus global, mais bien plutôt à opérer un dialogue entre cet événement historique et l’imaginaire 

qui l’accompagne. 

 
La sélection des œuvres s’inscrit comme une réponse au recueil en rejouant les enjeux du manifeste 

dans notre présent. L’exposition met en jeu une transhistoricité, c’est-à-dire qu’elle met en dialogue 

« des historicités chronologiquement distinctes et distantes » (Nouss, 2007, 148). Le théoricien 

Alexis Nouss, qui a développé cette notion à partir de l’idée de traduction, dit de la transhistoricité 

qu’elle aurait une capacité « à tendre vers une autre historicité tout en étant consciente de la sienne 

 
55 Je reviendrai dans les prochains chapitres sur ces activités pour analysées de quelles manières elles se déploient et 
s’articulent avec les œuvres présentées. 



91  

 
 
 
 
 
 
 
propre » (2007, 151). Plutôt que d’adopter une distance face à la période passée, ce regard 

surplombant le passé peut avoir l’effet de développer des représentations exotiques de la culture et de 

son histoire. La transhistoricité crée une relation d’altérité de l’histoire en assumant pleinement les 

subjectivités des histoires que l’on partage, sans pour autant chercher à renouer avec une 

« vérité » originelle. Cette approche sous-tend aussi une dimension transculturelle (transnationale) en 

constituant des échanges entre les deux cultures et les deux époques créant un métissage. Ce qui rejoint 

les approches décoloniales, féministes ou queer qui embrassent un décentrement et résistent aux 

structures dominantes par des stratégies de désidentifications56. La transhistoricité autour de Refus 

global recompose l’histoire du groupe automatiste en créant un dialogue entre ce moment 

historique — qui se cristallise à travers le recueil — et notre présent, plutôt que de prendre une 

distance en l’inscrivant comme un « objet » immuable appartenant à un récit historique. Ainsi, il 

s’opère une critique de l’historicité prévalant dans le récit dominant entourant Refus global. 

 
Dans Refus contraire, il s’agit de suivre les injonctions du manifeste tournées vers le futur, il ne 

s’agit pas de se tourner vers le passé pour définir le futur, mais plutôt de lire notre passé à partir du 

futur. L’utopie est au cœur de la forme manifeste. Cette lecture tournée vers le futur permet de 

développer des approches critiques de l’histoire et de ses méthodes, elle s’inspire plus spécialement 

de théories queer au sein desquelles le passé est de nature performative, puisqu’il est toujours rejoué 

dans le présent. Les approches queer de l’histoire empruntent souvent à l’utopie pour offrir une 

autre lecture critique du passé qui ouvre sur les possibles (« futurités ») du présent. Plus 

spécialement, le théoricien José Esteban Muñoz a développé une théorie de l’advenir :« qui prête 

une attention au passé dans le but de faire une critique du présent. » (2021 [2009], 45) Pour ce 

dernier, le performatif est implicitement une critique de l’épistémologie objective et scientifique, 

cette posture dans laquelle le·la chercheur·euse conserve une distance avec son objet d’études. 

Réinvestir le passé à partir d’une approche herméneutique utopique est ce que prône Muñoz. En 

opposition à des approches qui visent à recueillir des données empiriques du passé pour en faire 

une interprétation positiviste, Muñoz en appelle plutôt « à une injonction dialectique à raviver nos 

facultés critiques en faisant porter le passé sur le présent et le futur. » (2021, [2009], 60) Cette 

 
56 La désidentification est une stratégie employée par les minorités culturelles pour échapper aux identités qui leurs 
sont assignées par la culture dominante, elle vise à ne pas s’identifier aux stéréotypes dominants de leur propre culture, 
ou encore, à ne pas revendiquer leur appartenance culturelle. Je reviendrai plus loin sur cette stratégie qui est théorisé 
par José Esteban Muñoz . 



92  

 
 
 
 
 
 
 
approche dialectique sied particulièrement bien au travail discursif élaboré au sein de Refus 

contraire, d’autant plus que cette approche s’inscrit en écho avec le genre « manifeste » de nature 

performatif, parce qu’il est tourné vers un advenir (avenir). 

 
En effet, le manifeste s’inscrit dans cette idée, puisqu’il est un appel à « faire » un futur. Refus 

global fait table rase du passé. Le manifeste s’inscrit dans un désaveu d’un passé artistique et social, 

dont les automatistes seraient les héritier·ière·s. Ces derniers rejettent l’histoire en tant que 

construction qui amplifie des figures et des événements choisis, ce qui aurait comme finalité 

d’exercer un contrôle sur le présent. Dans le texte éponyme, cette posture apparait claire : « Fini 

l’assassinat massif du présent et du futur à coups redoublés du passé. » (74), ou encore, « Le passé 

dut être accepté avec la naissance, il ne saurait être sacré. Nous sommes toujours quittes envers 

lui » (20). Ainsi, l’exposition représente cette situation paradoxale, alors que les automatistes 

s’opposaient à une position tournée vers le passé qui dicte le chemin à suivre, ils représentent dans 

l’histoire populaire et culturelle québécoise souvent un point d’origine de la nation québécoise57. 

Ils sont aujourd’hui, la plupart du temps, associés à la modernité, qui se constitue à travers une 

approche téléologique de l’histoire. Finalement, ils sont devenus en quelque sorte ce qu’ils 

réfutaient. C’est pourquoi, il est apparu important de déconstruire le récit dominant entourant Refus 

global pour réfléchir aux sources de ces interprétations. À partir de cette déconstruction du récit 

dominant, nous voulions mettre à l’avant-plan des interprétations alternatives du manifeste. 

 
La dimension performative des œuvres contemporaines présentées dans Refus contraire permet 

d’effectuer une critique du présent, car elles contournent une interprétation linéaire ou 

historicisante du manifeste par leur dimension immédiate et active. En effet, les performances 

n’offrent pas une relecture explicite de Refus global, elles sont plutôt mises en relation avec cette 

histoire pour proposer d’en ouvrir les possibilités inédites. L’ensemble de ces éléments offrent des 

lectures plurielles de Refus global en valorisant l’expérience subjective vécue par les publics. Les 

performances des Cool Cunts portent sur les représentations des femmes dans l’art et la société. 

Ces performances venaient activer des réflexions sur le statut des femmes en histoire de l’art en 

 
57 À ce sujet, Brigitte Deschamps a relevé au fil de ces analyses portant sur la réception de Refus global, le fait que les 
études littéraires, mais aussi les expositions et autres événements commémoratifs ont contribués à faire de RG un point 
de référence dans la mémoire collective. Voir à ce sujet (1998). Refus global de la contestation à la commémoration, 
Études françaises, 34(2-3), 175-192. 



93  

 
 
 
 
 
 
 
résonance avec le cadre curatorial de Refus contraire, ce qui à son tour inspirait des lectures 

féministes de Refus global. L’œuvre Nous serons universel.le.s (2018) de Kamissa Ma Koïta 

(Annexe C, fig.12) prend la forme d’un reenactement d’une célèbre photographie du groupe 

automatiste, cette photographie a été prise lors de la Seconde exposition des automatistes (1947) 

par Maurice Perron. Cette œuvre prenait la forme d’une performance pour un·e spectateur·rice à la 

fois. L’artiste avait réuni des membres de la communauté noire de Montréal pour reprendre la 

disposition de la photographie originale. Cet espace dissimulé sous des bâches semi-transparentes 

accueillait un·e spectateur·rice qui était isolé sur une chaise face au groupe. Le sentiment 

d’exclusion et d’inconfort vécu par les publics recréait les sentiments vécus par les personnes aux 

corps racisés, tout en cherchant par cette expérience à susciter l’empathie. Les œuvres 

performatives valorisent ce que nomme la chercheuse Eleonora Fabião, une « performative 

historiography58 ». Cette approche fait du corps un paradigme en ce qu’il incarne l’inséparabilité 

de la mémoire, de l’imagination, des perceptions sensorielles et de l’actualité. Cette « histoire 

performative » favorise des interprétations de l’histoire située, subjective et affective qui 

s’inscrivent en continuité avec le développement des théories féministes et queer actuelles. 

 
L’imaginaire populaire entourant Refus global fait écran à différentes dimensions du recueil. Au 

fil du temps, Refus global est devenu le porte-étendard de revendications associées à l’affirmation 

de la culture et de l’identité québécoise francophone. Il était donc important d’apporter un nouvel 

éclairage sur le geste d’émancipation culturelle perçu dans le manifeste. En 1948, la culture 

québécoise francophone est encore sous l’emprise coloniale ; ce contexte souvent éludé permet à 

la chercheuse, Alisa Bélanger, de resituer le geste des automatistes dans une perspective 

postcoloniale. Dans sa thèse « Work with No Margins: Francophone Book Art in Post-colonial 

Era » — qui se consacre au livre d’art dans le monde francophone en tant qu’outil décolonial — 

Alisa Bélanger consacre une section à Refus global en situant la publication à l’égard d’enjeux 

postcoloniaux59. Elle présente Refus global comme un geste d’affirmation de la culture locale 

francophone en réaction au colonialisme. 

 
 

58 Voir son texte : (2012). History and Precariousness: in Search of a performative Historiography. Dans Jones, A. et 
Heathfiels, A. (dir.), Perform, Repeat. Record. Live Art in History (p. 121-136). États-Unis : Intellect Bristol. 
59 Je reprends, ici, le terme « postcolonial » par souci de cohérence avec les travaux d’Alisa Bélanger, c’est le terme 
qu’elle utilise. Néanmoins, je privilégie dans mes propres réflexions le terme « décolonial ». Le terme « postcolonial » 



94  

 
 
 
 
 
 
 
Les analyses de Gaudreault montrent que Refus global émerge en périphérie du « centre » culturel 

francophone situé à Paris, il provient de la marge. Dans ses analyses, elle souligne comment le 

texte de Borduas appelle le « petit peuple » à s’émanciper de son passé colonial et du clergé. Pour 

cette dernière, la publication de Refus global est le geste d’affirmation d’une culture minoritaire, 

plus spécialement, il incarne une forme d’autolégitimation culturelle dont les objectifs et retombées 

sont les suivantes : « namely to nurture local aesthetics, consecrate writers, commemorate trauma, 

build national canons, develop experimental poetics, and promote transcultural exchange » (2011, 

xii). En ce sens, le geste des automatistes prend la forme d’un décentrement important face à la 

culture dominante, notamment la France avec comme centre culturel Paris, mais aussi face à la 

culture canadienne-anglaise. Ainsi, il n’est pas anodin que le recueil soit autoproduit ; à cette 

période, le milieu éditorial était pratiquement inexistant au Québec60. De même, il faut aussi 

interpréter le geste d’autoproduction comme un désir d’autonomie chez les automatistes, ils ne 

veulent pas s’inscrire en filiation avec d’autres mouvements locaux ou français, mais veulent 

témoigner de leur spécificité esthétique et culturelle. En effet, le manifeste souhaite se dissocier du 

surréalisme, c’est l’une des raisons qui motive l’écriture de « Refus global »61, ce qui témoigne 

d’un désir de penser librement l’art loin des formes culturelles dominantes. Les analyses d’Alisa 

Bélanger montrent comment l’autoproduction du livre, sa forme collective et sa dimension 

utopique visent à opérer des changements dans le domaine culturel. 

 
 

 
sous-entend que nous vivons dans le monde d’après le colonialisme, tandis que le terme « décolonial » en appel à un 
travail de décolonisation en cours. 
60 « Refus global appeared in the transitional period between the war-time flourishing of the editorial community and 
its shift toward self-sufficiency in the next decade, when local houses specializing in literature formally came into 
being, like Editions Erta (1950) and l'Hexagone (1953). In the interim, the first Quebec artists' books emerged from 
the École des arts graphiques, set up in 1942 to fill this gap in the bookmaking industry. » (2011, 79) 
61 En effet, Julie Gaudreault soutient : « En résumé, pour un groupe d’artistes ayant connu plusieurs expériences 
collectives et acquis un nom propre, la raison de publier un manifeste est triple. D’un point de vue stratégique, les 
automatistes doivent s’affranchir de certaines institutions artistique canadienne-françaises et se distinguer par leur 
jeunesse et la nouveauté de leur peinture. Sur le plan artistique, Degand – involontairement– et Claude Gauvreau 
précisent l’originalité de la recherche des automatistes montréalais ; elle est avant tout poétique. Lorsque Borduas 
évoque « le désir d’une éclatante rupture », il s’agit de distinguer l’automatisme de la conception surréaliste de l’art, 
au sens ou ce dernier doit faire l’objet d’une recherche a priori poétique. Enfin, l’engagement de l’automatiste vis à vis 
du spectateur, sur le plan politique, au sens large, est en quelque sorte accidentel – c’est l’avènement souhaité d’un 
espace collectif de réflexion. Ces prises de position successives dénotent l’indépendance des automatistes par rapport 
au communisme, dont le discours partisan est donné comme caduc. » (31) 



95  

 
 
 
 
 
 
 
Bélanger situe les automatistes en marge de la culture dominante : ils et elles créent en dehors des 

institutions et la diffusion de leur travail est le fruit d’initiatives autogérées. Cette manière de faire 

exister une culture dans le monde public permet l’autonomie et l’affirmation d’une identité 

singulière qui sinon serait inexistante. Ces stratégies sont celles opérées par des cultures 

minoritaires, par exemple, la forme du recueil témoigne d’une « surconscience matérielle62 », (2011, 

91) c’est-à-dire qu’il communique un message de manière indépendante à la langue par des photos, 

par le choix des matériaux, par des œuvres visuelles qui intègrent des mots. Cette « surconscience 

matérielle » est une stratégie employée par des cultures sous-représentées qui leur permet de parler 

à partir de leur contexte culturel spécifique, sans trahir leur culture, mais en s’assurant que leur 

message puisse être communiqué au-delà de la langue, donc qu’il puisse être compris en dehors de 

leur culture. C’est ainsi qu’une culture ignorée peut s’affirmer et exister dans le monde. C’est 

pourquoi Bélanger situe le geste des automatistes dans un horizon postcolonial. Le recueil est un 

geste d’émancipation et d’affirmation culturelle. En partant de ces constats, il était donc important 

de situer le manifeste dans un horizon décolonial. De même, il fallait souligner la dimension 

autogérée de la démarche des automatistes qui est non seulement visible dans l’autoproduction du 

manifeste, mais dans un grand nombre de leurs activités, notamment les spectacles et les 

expositions. 

 
Le récit dominant de Refus global a en quelque sorte effacé certaines singularités du groupe des 

automatistes. Refus global s’est déplacé progressivement des marges pour incarner un récit central de 

la modernité au Québec. En effet, le manifeste est devenu le point inaugural de la modernité 

culturelle au Québec, le point de rupture qui permet souvent de penser l’émergence de la nation 

québécoise francophone. De manière paradoxale, ce récit historique semble avoir effacé la position 

excentrée (en marge) des automatistes. Aujourd’hui, le manifeste est souvent associé à un discours 

nationaliste québécois francophone. Or, ce discours n’incarne en rien la position minoritaire 

occupée par les automatistes lors de la publication de Refus global. De même, le désir des 

automatistes de ne pas s’associer à un dogme politique a été souvent ignoré. On oublie souvent à 

quel point le discours des automatistes place à l’avant-plan la libération par l’art. Les interprétations 

 
62 Traduction libre de « material overconsciousness» : « This poverty of materials in fact reinforces the originality and 
significance of the project as book art. It demonstrates what could be called the material surconscience of artists and 
authors working in marginalized settings” (2011, 90-91) 



96  

 
 
 
 
 
 
 
sociopolitiques nationalistes ont supplanté le discours esthétique que l’on trouve dans le manifeste 

à travers ses contenus textuels et sa matérialité. Pour respecter ou représenter l’engagement 

artistique et culturel des automatistes, il était pertinent d’opérer une critique de cet imaginaire 

politique dans le contexte de Refus contraire. Cette critique prenait forme à travers des stratégies 

qui mettent en évidence l’instrumentalisation de Refus global au profit d’un récit historique 

nationaliste portant sur l’identité québécoise francophone. Cette association s’éloigne non 

seulement des visées originelles du recueil, mais surtout elle masque la complexité et la radicalité 

de la position politique des automatistes. 

 
La place actuelle qu’occupe le manifeste est centrale dans l’histoire culturelle du Québec. Refus 

global est un symbole qui a servi à consolider une identité nationale francophone. Or, les dérives 

d’une appropriation nationaliste de Refus global peuvent mener à reconduire des formes de 

dominations culturelles, ces formes mêmes que dénonçait Refus global. Cette conception évacue 

aussi les rapprochements avec la pensée anarchiste du manifeste. Dans le texte éponyme, Borduas 

écrit : « Où est le secret de cette efficacité de malheur imposé à l’homme et par l’homme seul, sinon 

dans notre acharnement à défendre la civilisation qui préside aux destinées des nations 

dominantes. » (69). La libération tel qu’envisagé dans « Refus global » est contre les nations 

dominantes. Cette position implique nécessairement le rejet des hiérarchies culturelles qui 

soumettent les marges à la domination du centre. La quête des automatistes prend forme dans le 

« refus global », c’est-à-dire le rejet de toutes formes d’intentions politiques, artistiques, sociales, 

scientifiques ou religieuses. Si l’on a tendance à associer le refus à sa dimension négative, il est 

plutôt une ouverture vers un futur, une utopie. Cette dimension utopique prend forme dans un futur 

« à venir », c’est notamment ce que souligne Alisa Bélanger dans sa thèse en parlant d’un idéal 

utopique en réaction à l’après-guerre et à l’industrialisation. Bélanger décèle cet idéal utopique 

dans cette « nouvelle civilisation », scandée dans le texte éponyme de Borduas, et « ceci sera » de 

Fernand Leduc qui vient clore le recueil sous la forme d’un tract. Sans compter l’invitation tournée 

vers le·la lecteur·rice vers la fin du texte : « Que ceux tentés par l’aventure se joignent à nous. » 

(24) Selon Bélanger, cette dimension utopique est liée aux discours décoloniaux, La projection 

dans un futur ou un monde libéré des oppressions et de l’ostracisation raciale est souvent utilisée 

comme stratégie pour motiver l’action politique. Pour reprendre les termes utilisés par José Esteban 

Muñoz, elle est motivée par un désir d’advenir. Pour des cultures opprimées, il n’est pas possible 



97  

 
 
 
 
 
 
 
de se contenter du présent qui est sous le signe de l’oppression et de violences à l’endroit de leur 

communauté. Comme le souligne Muñoz « l’utopie offre une critique du présent, en projetant une 

image de ce qui peut être et peut-être sera » (2021[2009], 75), ce qui n’est pas sans rappeler « ceci 

sera » qui vient clore le texte de Leduc (Annexe C, fig.1) dans Refus global. En effet, ce texte sous 

la forme d’un court tract demande : « l’avènement prochain d’une nouvelle civilisation » (110). 

 
Ray Ellenwood et Sophie Dubois ont tous deux soulignés dans leurs travaux l’importance de la 

dimension sociopolitique de Refus global au Québec. Selon ces derniers, la lecture sociopolitique 

et l’historiographie nationale ont contribué à éclipser les lectures étrangères (de l’extérieur du 

Québec) faites du recueil ; la réception de Refus global a rapidement pris la forme d’un repli du 

discours de réception. Comme l’explique Dubois le regard rétrospectif porté sur l’œuvre a pour 

effet d’évaluer celle-ci à travers ses répercussions : le renvoi de Borduas de l’École du Meuble, 

l’influence sur la génération d’artistes engagés dans les années 60 et 70, la Révolution tranquille. 

Au sein de cette lecture historiciste de Refus global, le recueil est envisagé comme point d’origine 

de la modernité culturelle au Québec, c’est-à-dire à partir de sa supposée finalité. En ce sens, le 

texte éponyme de Borduas, quant à lui, « […] s’inscrit donc dans cette vision progressiste et 

quelque peu manichéenne du monde qui marque la conception de la Révolution tranquille et qui 

correspond au régime d’historicité moderne décrit par François Hartog. » (2017, 360). Ainsi, 

l’historiographie québécoise a fait une lecture téléologique de Refus global, ce qui a contribué au 

récit culturel. Toutefois, il est possible de faire d’autres lectures de Refus global qui tiennent 

compte de sa dimension pamphlétaire et esthétique. 

 
En opposition avec cette historiographie québécoise, Refus contraire voulait montrer la coexistence 

d’histoires (au pluriel) et évacuer toute recherche d’une origine idéalisée. Il était important 

d’interroger cette historiographie et cet imaginaire sociopolitique qui lient Refus global à la culture 

québécoise. Ma vision curatoriale était d’opérer une critique de cet imaginaire populaire, en 

proposant un réinvestissement de celui-ci, cela par une réflexion ouverte sur l’identité culturelle 

québécoise et la manière dont elle s’édifie. Une autre stratégie visait à proposer d’autres lectures 

du recueil basées davantage sur l’analyse de l’objet-livre et du mouvement automatiste pour 

soulever les contradictions, les paradoxes et les angles morts de la lecture historiographique. Ce 

qui ne signifiait pas nécessairement rompre avec l’histoire officielle et l’imaginaire collectif, mais 

effectuer un décentrement. Il s’agissait d’inscrire les automatistes en relation avec les cultures 



98  

 
 
 
 
 
 
 
minoritaires et les enjeux d’hybridations culturelles, c’est-à-dire témoigner des enjeux identitaires 

actuels pour « faire » l’histoire autrement. Avec Refus contraire, nous voulions montrer comment 

l’imaginaire sociopolitique a eu pour effet de masquer le contexte culturel marginal d’où émerge 

le recueil. C’est avec ce contexte que nous voulions renouer pour revenir à la radicalité du discours 

des automatistes ; dès lors, il fallait placer Refus global du côté des cultures opprimées et 

minoritaires au Québec. Il fallait montrer de quelles manières l’histoire est toujours écrite et lue à 

rebours à partir d’un contexte spécifique, nécessairement politique. Dès lors, il m’apparaissait 

intéressant de faire cohabiter le passé et le présent pour situer mon commissariat dans un 

« devenir ». Pour ce faire, il fallait soulever les enjeux décoloniaux propres aux automatistes, en 

associant ce groupement aux formes d’oppressions dont sont victimes les cultures minoritaires et 

racisées au Québec actuellement. 

 
Dans Refus contraire, les enjeux de domination culturelle sont reconduits par la présentation 

d’œuvres qui portent sur les réalités des cultures minoritaires, par exemple, les luttes autochtones 

avec Scott Benesiinaabandan et Soleil Launière, la communauté noire avec Kamissa Ma Koïta, et 

plus largement, les questions d’appropriations culturelles avec le groupe Make Banana Cry. Ce 

choix déstabilisait les représentations habituelles de Refus global associées aux blancs 

francophones. Il était en rupture avec les représentations acquises, il engageait plutôt une réflexion 

sur l’identité culturelle et sa construction. De même, ce choix permettait de faire sentir les enjeux 

réels des cultures minoritaires, dont la place n’est jamais acquise dans les représentations publiques. 

Ce geste renouait avec la radicalité initiale de Refus global, plutôt que de participer à la 

monumentalisation d’une vision consensuelle de la culture québécoise francophone. L’ensemble 

de ces éléments expliquent pourquoi la diversité culturelle a été au cœur de nos choix 

commissariaux. Ainsi, nous avons placé les automatistes du côté des formes culturelles non-

dominantes et minoritaires sur le territoire québécois. Cette position nous permettait de soulever 

les paradoxes de la culture québécoise francophone, à la fois colonisée et colonisatrice. De même, 

nous voulions aussi prendre une distance face aux représentations culturelles qui polarisent la 

culture francophone et anglophone pour faire place aux réalités actuelles où ces cultures cohabitent. 

Sous cet angle, il s’agissait d’avoir une approche inclusive. Globalement, nos choix se voulaient 

représentatifs de la communauté artistique de Tiohtià:ke- Montréal dans toute sa diversité. Les 

automatistes viennent de Montréal, nous voulions donc représenter cette culture locale dans sa 



99  

 
 
 
 
 
 
 
richesse et sa diversité. C’est dans cette perspective qu’un grand nombre d’artistes sélectionnés ne 

sont pas francophones et ont des appartenances culturelles diversifiées soulignant l’hétérogénéité 

de la culture montréalaise. À contre-courant d’une image homogène de l’identité culturelle, 

l’exposition proposait de réinvestir Refus global en dérogeant aux représentations dominantes qui 

lui sont habituellement associées. 

 
En ce sens, l’exposition veut réinscrire Refus global dans les marges de la culture officielle, en 

même temps, qu’elle essaie d’échapper à une pensée et une logique oppositionnelle et binaire 

héritée de la modernité — moi contre l’autre, colonisateur contre colonisé, centre contre périphérie, 

homme contre femme, anglophone contre francophone — pour naviguer au sein d’un tissu culturel et 

identitaire plus complexe et dissensuel. Il s’agissait de représenter les spécificités de la culture 

locale en échappant aux représentations dominantes. Ce geste avait comme but de reconduire la 

position minoritaire des automatistes, lors de la parution de Refus global. Nous voulions aussi 

ouvrir un dialogue entre la position des automatistes en 1948, et celle, de communautés culturelles et 

de genre marginalisées à l’heure actuelle. Un regard excentré était porté sur Refus global pour 

offrir une interprétation renouvelée. À l’opposé d’un geste de repli, ce geste témoignait d’une 

ouverture à l’autre. Ainsi, nous voulions reconduire le geste de résistance culturelle qu’incarne 

Refus global. 

 
Cette approche critique de l’imaginaire sociopolitique et de l’historiographie comportait différentes 

stratégies, dont certaines s’apparentent à celles relevées par Anne Bénichou dans son livre Rejouer le 

vivant (2020) qu’elle consacre aux reenactments. Bien que Refus contraire ne soit pas un 

reenactment — compris au sens strict d’une reconstitution historique — il partage des enjeux 

communs avec les reenactments dits artistiques ou créatifs, tels que définis par Bénichou, parce 

qu’il « s’inscrit dans une perspective revendiquée de rejouer l’histoire pour interroger ses processus 

de fabrication, ses généalogies et le pouvoir des représentations » (Bénichou, 2020, 59). En situant 

Refus contraire dans une perspective décoloniale, l’exposition vient ébranler l’imaginaire 

populaire qui lui est associé, et du même coup, soulève des questions entourant les processus 

d’édification de ces représentations historiques et les intérêts qu’ils servent. Ainsi, réinvestir Refus 

global en présentant des minorités visibles, ou encore, en donnant une visibilité aux arts vivants, 

plutôt qu’au travail pictural contribue à mettre en évidence les enjeux de pouvoir dans l’élaboration 

de l’histoire. 



100  

 
 
 
 
 
 
 
En continuité avec ces réflexions, Refus contraire cherche à mettre en évidence l’élaboration du 

mythe Refus global et en faire la critique. Bénichou dit du reenactment artistique, qu’il est 

particulièrement propice à explorer le potentiel critique : « Il consiste en un processus de 

négociations des représentations historiques vivantes et médiatiques qui ne vise pas le consensus, 

mais cherche au contraire à déverrouiller les interprétations hétérogènes et contradictoires, les 

intérêts et les affects dont elles sont porteuses. » (2020, 59). Dans cette perspective, l’exposition 

aborde des récits historiques sans se soucier d’établir un point de vue unificateur ou un récit linéaire, 

ce qui représente le processus de négociations relevé par Bénichou. Ce processus met en jeu des 

représentations qui touchent à l’histoire culturelle, sociale, artistique, tout autant qu’aux 

imaginaires et aux mémoires collectives — témoignage ou fiction — pour proposer de nouvelles 

lectures. Ainsi, Refus global était un point de départ pour donner cours à des réflexions portant sur 

les constructions identitaires, celles culturelles et celles de genre, et leurs relations aux manières 

d’écrire ou de lire l’histoire, et notamment, l’histoire de l’art. Cette démarche se situe en continuité 

avec les approches actuelles qui effectuent une critique des enjeux de pouvoir sous-jacent aux 

représentations et aux méthodologies traditionnelles souvent préconisées en histoire de l’art. Mon 

approche valorise d’autres méthodologies pour lire et écrire l’histoire. Ces méthodes et approches 

sont issues des études féministes et de genre, des études pluridisciplinaires et des études 

décoloniales, tout en développant des approches incarnées qui tiennent compte de formes de savoir 

liées aux corps. 

 
Les trames discursives multiples de mon commissariat s’inscrivent dans une approche plurielle de 

l’histoire qui n’est pas en quête d’une « vérité » historique. Je pars du constat qu’il n’existe pas une 

histoire, mais bien des histoires, dont les formes narratives traduisent des positions poétiques, 

épistémologiques et hermeunétiques. En ce sens, Jacques Rancière souligne bien la complexité et 

les ambiguïtés indépassables liées au nom même d’histoire. Il relève l’homonymie propre à notre 

langue qui désigne « d’un même nom l’expérience vécue, son récit fidèle, sa fiction menteuse et 

son explication savante » (1992, 12). Rancière écrit que l’histoire comprise en tant que science 

historique relève d’une « poétique du savoir63 ». Ainsi, la formule laisse comprendre que l’histoire 

 
63 Rancière définit la « poétique du savoir » comme suit : « […] études de l’ensemble des procédures littéraires par 
lesquelles un discours se soustrait à la littérature, se donne un statut de science et le signifie. La poétique du savoir 
s’intéresse aux règles selon lesquelles un savoir s’écrit et se lit, se constitue comme un genre de discours spécifique. 



101  

 
 
 
 
 
 
 
n’échappe pas à la littérature même en essayant de s’y soustraire. En ce sens, mon commissariat en 

arts vivants ne propose pas une « mise en intrigue » de « Refus global », mais plutôt s’engage dans 

des lectures plurielles. Mon parti pris s’appuie sur une généalogie de l’histoire comme l’a théorisé 

le philosophe Michel Foucault en s’inspirant des réflexions de Niestzche : 

 
L’histoire, généalogiquement dirigée, n’a pas pour fin de retrouver les racines de notre 
identité, mais de s’acharner au contraire à la dissiper ; elle n’entreprend pas de repérer 
le foyer unique d’où nous venons, cette première partie où les métaphysiciens nous 
promettent que nous ferons retour ; elle entreprend de faire apparaître toutes les 
discontinuités qui nous traversent. (1971, 170) 

 
Dans Refus contraire, les relations entre les œuvres et Refus global relève davantage de la 

généalogie en ce qu’elles ne cherchent pas une « vérité », au contraire, elles créent de la 

discontinuité et brouillent les enchaînements idéaux pour inventer quelque chose de nouveau, un 

« devenir ». La généalogie s’oppose à une conception de l’histoire téléologique chez Foucault, ce 

qui mène à reconsidérer l’histoire comme fondamentalement plurielle. Ce parti pris relève 

davantage d’une dialectique entre fiction et histoire, c’est-à-dire qu’il ne s’agit pas de saisir 

l’histoire comme appartenant à un passé, mais de s’approprier l’histoire en recomposant des récits 

pluriels. Ainsi, la porosité entre histoires, mémoires et fictions est mise de l’avant dans Refus 

contraire, les œuvres entrent librement en dialogue avec Refus global à partir de leur position 

actuelle. Ici, s’il y a histoire, elle se joue dans une perspective généalogique, par l’exposition des 

conflits et des enjeux de pouvoir qui sont inscrits dans les images, dans les récits, les expositions, 

les représentations, les communautés artistiques et les individus, et qui concernent les conceptions de 

l’art, de l’histoire, de la nation, de l’identité culturelle et de genre. Ainsi, il s’agit de faire 

apparaître les « discontinuités » qui traversent les histoires portant sur Refus global. 

 
La mémoire collective fait écran à Refus global en tant qu’« objet artistique ». Ainsi, il faut 

retourner au recueil pour se rendre compte que l’imaginaire collectif a occulté la démarche 

esthétique au cœur de Refus global. Si le texte éponyme dénonce les formes de dominations dont 

est victime le peuple québécois francophone, la dimension politique du projet des automatistes est 

 
Elle cherche à définir le mode de vérité auquel il se voue, non à lui donner des normes, à valider ou invalider sa 
prétention scientifique. » (20) 



102  

 
 
 
 
 
 
 
liée avant tout à leur engagement esthétique et collectif. Les horizons révolutionnaires souhaités 

par les automatistes sont imprégnés d’une vision sociale et politique de l’art. Cependant, la 

dimension politique ne supplante pas celle esthétique, elle découle de l’engagement esthétique des 

automatistes. La recherche poétique d’un art vivant chez les automatistes prend forme à travers une 

dimension expérimentale. Le recueil lui-même est porté par un art poétique, un utopisme, l’idée 

d’un art en transformation qui est à son tour transformateur du monde. Les automatistes ne 

s’intéressent pas au passé, ils parlent d’un « art vivant », c’est-à-dire d’un art actuel en-train-de-se-

faire. L’ensemble de leur approche esthétique prend forme dans une recherche interdisciplinaire et 

expérimentale dont les modes de création collectif, collaboratif ou même de l’ordre de la co-

création s’inscrivent dans un engagement artistique. Le manifeste est quant à lui performatif, il 

appelle à l’action et les activités dites marginales (théâtre, danse, poésie, forum) des automatistes 

témoignent aussi de l’importance de l’action et du rapprochement avec la vie même. 

 
Dans Refus contraire, je voulais montrer que c’est de la forme esthétique que découle le projet 

politique des automatistes, sans pour autant négliger que l’art est toujours marqué par son contexte 

social et politique immédiat. La vision esthétique des automatistes prônée dans le recueil apparaît 

d’une grande contemporanéité à plusieurs égards, tout en demeurant marquée par son temps. Le 

contexte social de l’époque est particulièrement développé dans le texte éponyme de Borduas, ce 

qui nous indique l’appartenance du manifeste à une période spécifique de l’histoire québécoise. Le 

ton poétique et la terminologie qu’empruntent l’autrice et les auteurs nous font bien sentir le 

caractère vieillot des textes. Ma démarche curatoriale cherchait à faire se rencontrer des temps 

différents, Refus global et l’art actuel, le discours révolutionnaire et utopiste des automatistes et les 

théories décoloniales et queer. Dans cette perspective, j’ai voulu présenter une temporalité 

hétérogène en créant un agencement entre plusieurs temps, ce qui nous permet de saisir autrement 

Refus global. Pour lier ces mondes, il fallait aborder la vision esthétique des automatistes, tel 

qu’elle se décline dans le propos et la forme que prend Refus global. Pour mettre en lumière cette 

dimension esthétique, il m’est apparu intéressant de faire dialoguer leur démarche esthétique avec 

des pratiques actuelles incarnées. Cet agencement de temporalités crée une forme d’anachronisme ou 

d’étrangeté, qui met en évidence certaines dimensions « contemporaines » de Refus global. 

 
Ainsi, les artistes et les œuvres contemporaines présentées dans mon commissariat en relation avec 

Refus global créaient des « déphasages » entre deux temps différents. Ce que le philosophe Giorgio 



103  

 
 
 
 
 
 
 
Agamben64 nomme l’« inactuel », « ce qui ne coïncide pas avec son temps ». Le philosophe reprend 

une phrase de Barthes qui s’inspire de Nietzsche en ces termes : « le contemporain est l’inactuel. » 

(2008, 8) Pour Agamben « la contemporanéité est donc une singulière relation avec son propre 

temps, auquel on adhère tout en prenant ses distances ; elle est très précisément la relation au temps 

qui adhère à lui par le déphasage et l’anachronisme » (2008, 11). Ceux dont la vision coïncide 

parfaitement avec l’époque ne sont pas des contemporains, parce qu’ils y sont en quelque sorte 

aveugles. Ils n’arrivent pas à voir ce que signifie l’époque. Agamben affirme que c’est à travers 

des temporalités hétérogènes que l’on peut approcher le contemporain, plutôt que de partir d’une 

recherche historique où le passé serait associé à une « origine idéalisée ». Il s’agit de concevoir le 

passé comme étant toujours en transformation à travers le regard que nous portons provenant du 

présent et de l’avenir. Ce travail permet de lire le contemporain à rebours, c’est-à-dire de 

comprendre le passé à travers une incarnation au présent. Dans ma perspective curatoriale, il s’agit 

d’altérer aussi les histoires. Ainsi, le travail sur les temporalités au sein de mon commissariat est 

une manière inédite de lire l’histoire de Refus global. Cette approche permet de réfléchir à la notion 

de « contemporain », celle au sein de l’art contemporain (actuel), mais aussi ce que signifie le fait 

d’« être contemporain » pour les artistes. 

 
Les automatistes se réclament aussi d’un « art vivant » (art actuel), ils cherchent à être 

contemporains de leur temps. Pour les automatistes, l’art est constamment en transformation, parce 

qu’il échappe à toute forme d’emprise, c’est ainsi que le regard des automatistes n’est pas tourné 

vers le passé et une origine idéalisée de l’art, mais bien vers ce qui est en train d’avoir lieu et 

l’avenir. Dans Refus contraire, les automatistes entrent en dialogue avec ce futur, puisque les 

œuvres actuelles incarnent ce futur (possible). Les propos tirés du recueil appartiennent à une autre 

époque, mais ils se révèlent à travers notre présent créateur de lectures et d’interprétations 

renouvelées du passé. Ce déphasage ou cette altération des temporalités joue sur l’idée d’être 

contemporain, mais à partir de deux temporalités distinctes, ce qui fait sentir la pluralité des 

histoires possibles. Dans le texte éponyme, Borduas souligne : « Objets tangibles, ils requièrent 

une relation constamment renouvelée, confrontée, remise en question. Relation impalpable, 

exigeante qui demande les forces vives de l’action. /Ce trésor est la réserve poétique, le 

 
64 Agamben, G. (2008). Qu’est-ce que le contemporain ?. Paris : Payot & Rivages. Le texte reprend la leçon 
inaugurale du cours Philosophie théorique donné en 2005-2006 à l’Université IUAV de Venise. 



104  

 
 
 
 
 
 
 
renouvellement émotif où puiseront les siècles à venir. Il ne peut être transmis que TRANSFORMÉ, 

sans quoi c’est le gauchissement » (1972 [1948], 24). Les automatistes défendent une recherche 

poétique et un art vivant. Il est possible de déceler dans la vision de l’art formulée par les 

automatistes une dimension vitaliste, notamment à travers l’idée d’une sensibilité émancipatrice 

qui aurait le pouvoir de transformer le monde. On retrouve aussi dans Refus global des métaphores 

et des appels à renouer avec les forces vitales, ce qui se traduit, par exemple, dans le texte « L’œuvre 

picturale est une expérience » (85-92) de Bruno Cormier où la dimension expérientielle est centrale, 

ou encore, dans l’essai « La danse et l’espoir » (95-106) de Françoise Sullivan par l’emprunt au 

rituel. Cormier écrit : « L’œuvre d’art vivant sera toujours le message d’un expérimentateur attentif, 

témoin actif et conscient de l’expérience picturale en cours. L’art vivant est à ce titre l’expression 

de notre monde par des artistes, ce monde exprimé par une morphologie contemporaine acquise 

par l’expérience picturale en marche » (1972 [1948], 92) Sullivan quant à elle retourne au rite pour 

montrer de quelles manières la danse est liée au cours de la vie. Elle nous propose un texte qui 

s’appuie sur des exemples éclectiques, partant des rites sacrés anciens en passant par ceux chrétiens, 

jusqu’au « Tjalonarang » un drame balinais pour illustrer sa vision de la danse. La vision des 

automatistes est étrangement ancrée dans une approche expérientielle de l’art, ancrée dans la vie. 

 
Mon intention était d’éclairer ces aspects en présentant des formes issues des arts vivants. La 

dimension expérientielle de ma démarche curatoriale cherchait à faire “vivre”, au sens littéral, les 

histoires de Refus global. En effet, les performances lors de Refus contraire développent d’autres 

relations avec l’histoire des automatistes. Elles activent certaines potentialités du recueil. Dans mon 

commissariat, les performances ne sont pas des explications ou des interprétations toutes faites de 

Refus global, il n’y a pas une réponse de donnée, mais plutôt des propositions qui font se rencontrer 

deux temporalités différentes, celle propre aux artistes actuels et celle des automatistes. La nature 

expérimentale de mon commissariat veut renouer avec la vision esthétique des automatistes. Les 

modalités collectives et incarnées du travail présenté par les artistes font que les œuvres sont des 

gestes et des actions en partie imprévisibles. Cette dimension est intensifiée par la dimension 

transformative de mon commissariat qui permet aux artistes d’agir dans le contexte de l’exposition. 

Cette dimension processuelle et performative confère un caractère expérimental à mon 

commissariat qui s’inscrit en concordance avec le travail fait par les automatistes. Ces différents 

aspects seront explicités dans le prochain chapitre de la thèse. 



105  

 
 
 
 
 
 
 
La performance rejoint aussi la forme du manifeste par le déploiement interdisciplinaire et collectif 

des œuvres sélectionnées, mais aussi par son caractère transitoire et précaire. Julie Gaudreault 

souligne la dimension précaire du recueil, notamment par la structure qu’il revêt, — une table des 

matières détachables et l’« intergénéricité65 » des composantes —, ce qui l’amène à dire : « En 

somme, la composition de Refus global en fait en quelque sorte un objet transitoire ayant la 

propriété matérielle de s’éparpiller, littéralement, conformément à l’immédiateté du geste 

manifestaire » (2007, 150). En effet, le genre manifeste n’est pas voué à perdurer, il s’inscrit dans 

une nécessité immédiate appelant à l’action. Selon Julie Gaudreault, l’œuvre du recueil-manifeste 

remet en question l’une des dimensions de ce que l’on entend en général par œuvre : être fait pour 

durer. La dimension transitoire du manifeste nous invite plutôt à penser que « la finalité est l’effet 

produit » (2007, 149), plutôt que l’œuvre. Le manifeste est donc performatif, il veut mener à 

l’action, provoquer une prise de conscience. Ainsi, la dimension performative de mon 

commissariat rejoint de manière explicite le manifeste. En considérant Refus global à travers son 

interdisciplinarité, sa dimension transitoire, précaire et performative propre au genre manifeste, on 

y perçoit des ouvertures pour élaborer un échange entre les pratiques artistiques actuelles et les 

pratiques des automatistes. C’est en partant de ces analyses de Refus global que l’on perçoit des 

parallèles avec les démarches contemporaines permettant de formuler des dialogues féconds. Ces 

ouvertures permettent de percevoir des analogies entre le travail des artistes présentés et ceux des 

automatistes sans pour autant s’inscrire dans une filiation explicite, il y a plutôt un décalage 

pleinement assumé. Ce décalage permet d’incarner un « devenir » autre. Les œuvres présentées ne 

sont pas Refus global et ne cherchent pas à le commémorer, à le reconstituer, ou encore, à formuler 

une « vérité » historique de celui-ci, elles l’investissent à travers ses virtualités, ses possibles. 

 
Si l’on considère le recueil dans son entièreté, l’interdisciplinarité apparait comme un élément 

incontournable. Pourtant les lectures et analyses interdisciplinaires demeurent en marge du récit 

dominant. Ce qui apparait symptomatique du peu d’intérêt porté au projet esthétique des 

automatistes et au manifeste comme objet artistique. Rappelons que le recueil est constitué d’une 

aquarelle de Riopelle et d’un poème de Claude Gauvreau en couverture, du texte liminaire écrit par 

Borduas et cosigné par quinze signataires, d’un glossaire intitulé « Commentaires sur les mots 

 
65 L’intergénéricité est le terme employé par Julie Gaudreault pour désigner la dynamique entre les composantes du 
recueil, soit la fonction que chacune occupe par rapport aux autres dans le recueil. 



106  

 
 
 
 
 
 
 
courants » sans auteur spécifique66, de trois courtes pièces de Claude Gauvreau, d’un essai de 

Françoise Sullivan sur la danse, d’un texte sur la peinture de Bruno Cormier, de photographies de 

Maurice Perron d’œuvres sous la forme de spectacles et d’expositions des automatistes, et enfin, 

un tract de Fernand Leduc. D’emblée, le recueil mélange un grand nombre de disciplines, le théâtre, 

la danse, la photographie, la peinture, la psychanalyse. De même, en considérant Refus global 

comme un livre d’artiste, cela nous invite à jeter un autre regard sur l’ensemble des composantes 

qui le constitue. Vue sous cet angle, la contemporanéité de la démarche artistique des automatistes 

apparait significative. Sophie Dubois affirme : « Envisager Refus global comme un livre d’artiste, 

c’est donc en faire une lecture interdisciplinaire qui examine les interactions entre textes et images de 

même qu’entre forme et contenu. » (2017, 314) La théorisation du livre d’artiste qui a lieu dans les 

années 80 au Québec, situerait d’emblée Refus global comme précurseur, alors qu’Alisa Bélanger 

n’hésite pas à le qualifier de premier livre d’artiste au Québec. 

 
Malgré le fait que le recueil est de toute évidence un objet pluridisciplinaire qui mélange genres et 

disciplines artistiques, les analyses interdisciplinaires faites demeurent limitées et incomplètes. 

C’est seulement dans les dernières décennies que des analyses et des commentaires sur 

l’interdisciplinarité du projet ont été formulés, plus récemment, Refus global est abordé comme un 

livre d’artiste. Johanne Lamoureux dans son texte « Refus global au temps des paradoxes » (2001, 

199) souligne bien l’apport des automatistes dans la constitution d’une tradition plastique 

interdisciplinaire au Québec. Elle relève l’originalité des automatistes à ne pas avoir cédé « à 

l’essentialisme du médium » propre à l’art moderne. Cette dimension essentialiste du médium 

expliquerait l’importance qu’a pris la peinture dans la réception critique de Refus global. Ainsi, le 

parti pris de Refus contraire était de renouer avec l’interdisciplinarité de Refus global et du 

groupement automatiste. Pour éclairer cette interdisciplinarité, il fallait mettre de l’avant les 

différentes pratiques des automatistes qui ne sont pas liées exclusivement à la peinture. 

 
Au fil du temps, des analyses ont requalifié les activités dites marginales des automatistes amenant à 

les envisager autrement ; signalons à titre d’exemple, le changement de statut des photographies de 

Marcel Perron passant de simples documentations à œuvres photographiques. Ainsi, on peut 

 
66 Ici, je retiens l’analyse de Julie Gaudreault, mais beaucoup de commentateur·rice·s du manifeste tiennent pour 
acquis qu’il a été écrit par Borduas. 



107  

 
 
 
 
 
 
 
situer Refus global comme porteur d’un grand nombre de pratiques qui ont souvent émergé 

officiellement de manière subséquente aux pratiques des automatistes : la danse moderne 

québécoise, l’art de la performance, le film expérimental de danse, la culture artistique autogérée, 

le livre d’artiste, l’installation, la pratique in situ, etc. Ainsi, le parti pris de Refus contraire était de 

donner une grande place aux pratiques interdisciplinaires, hybrides et expérimentales des 

automatistes. Nous avons donc choisi des formes artistiques actuelles sous la forme d’installation, 

de vidéo, de performance, de danse, de poésie pour les mettre en relation avec les formes artistiques 

pratiquées par les automatistes. Mon commissariat répondait à ces préoccupations en étant 

spécialement dédié aux arts vivants dans leurs formes interdisciplinaires. 



108  

 
 
 
 
 
 
 
2.2. Pratiques collectives et expérimentales : des automatistes à aujourd’hui 

La démarche collective est au cœur de Refus global, néanmoins elle a été peu analysée et mise de 

l’avant. Pourtant l’existence du recueil et du manifeste repose entièrement sur cet engagement 

collectif développé par les automatistes. En retraçant les diverses activités du groupe automatiste, 

on comprend l’importance de la dimension collective comme vecteur d’engagement artistique. Les 

prises de paroles publiques, les expositions, les spectacles et le manifeste sont empreints d’une 

démarche collective. En effet, les automatistes échangent avant tout leurs idées sur l’art en groupe, ce 

qui les mène à consolider une vision esthétique partagée. En explorant la genèse du groupe 

automatistes et du manifeste, je me propose d’approfondir dans cette section la nature de leurs 

activités collectives. Ainsi, je souhaite éclairer un pan de leur travail maintenu dans l’ombre. En 

effet, leurs activités collectives sont l’occasion de développer des formes artistiques de différentes 

natures, poésie, théâtre, danse, performance, design textile, pratiques in situ (Les saisons Sullivan 

avec ces chorégraphies se déroulant à l’extérieur au rythme des quatre saisons, les vitrines 

surréalistes de Magdeleine Arbour pour la bijouterie Birks au centre-ville de Montréal), etc. À 

partir des travaux de Ray Ellenwood comme ceux de Julie Gaudreault, j’approfondirai cette 

dimension en situant le manifeste dans son contexte d’origine. 

 
La rareté des analyses portant sur la dimension « recueillistique » de Refus global dans sa globalité, 

non uniquement sur le texte éponyme, ou encore, sur une composante isolée, est un élément relevé 

dans les travaux respectifs de Julie Gaudreault et de Sophie Dubois comme je viens tout juste de 

l’évoquer. Gaudreault s’attarde au geste collectif des automatistes en le considérant comme un 

élément incontournable du recueil qui doit être compris à travers une « intergénéricité » des 

composantes et une pluriauctorialité. Elle avance que chaque composante du recueil (couverture, 

essai, photographies, création) participe à la rhétorique du manifeste : 

 
L’étude de l’intergénéricité dans le recueil automatiste a montré que toutes ses parties 
sont liées et que « Refus global » joue un rôle de premier ordre dans l’économie 
générale de Refus global. Il orchestre les relations génériques entre les composantes et 
assume le lien auctorial qui fait du recueil un geste d’écriture collectif. (2007, 146-147) 

 
Pour cette dernière, le manifeste ne se résume pas au texte éponyme de Borduas, mais il prend 

forme dans l’ensemble du recueil. Ainsi, elle fait le constat paradoxal que l’importance du geste 

collectif a été négligée dans la réception critique du manifeste, alors que les lectures du « nous » se 



109  

 
 
 
 
 
 
 
sont imposées dans l’espace social au Québec. Pour Gaudreault et Dubois, cet imaginaire fait écran à 

une meilleure compréhension de la démarche collective des automatistes et à l’interdisciplinarité 

propre à Refus global. Auparavant, j’ai déjà souligné par l’intermédiaire de Sophie Dubois et 

d’Alisa Bélanger qu’il est possible de considérer Refus global en tant que livre d’artiste. Cette 

perspective permet de revendiquer une autre compréhension du recueil et du geste des automatistes. 

La matérialité du recueil, qui a été peu analysée, n’a pas seulement occulté la dimension 

interdisciplinaire du recueil, mais aussi les singularités des modalités de production et de création 

de Refus global. La matérialité du recueil, sa dimension artisanale et le constat qu’il est produit 

avec peu de moyens, ont été peu abordés, tout autant que sa dimension intrinsèquement collective. 

 
Refus global est le fruit d’une initiative autogérée et autoproduite comme la plupart des activités 

publiques des automatistes. En effet, le recueil a été réalisé par un groupe d’artistes et 

d’intellectuel·les de manière autonome, ce qui nous informe de leurs positions artistiques, 

politiques et sociales dans l’espace public et culturel. Les activités des automatistes se situent en 

marge des institutions culturelles. Rappelons que les automatistes s’opposent à l’académisme et 

qu’ils sont en porte-à-faux avec le milieu artistique de l’époque. Ainsi, ils doivent trouver leurs 

propres moyens pour faire circuler leur travail artistique. Se réunir collectivement permet de créer 

des manifestations publiques de manière indépendante, à cette époque, il y avait peu d’espaces 

d’expositions à cette époque. De même, il faut souligner que lors de la publication du manifeste, 

les maisons d’édition francophones sont pratiquement inexistantes, donc l’autoproduction est aussi 

une nécessité. 

 
Ainsi, il faut porter attention aux moyens matériels utilisés par les automatistes pour réaliser Refus 

global, il faut se rendre à l’évidence qu’ils sont rudimentaires et artisanaux. En effet, Refus global 

est un regroupement de cahiers réalisé avec des feuilles de format légal pliées et assemblées 

manuellement67. Les cahiers sont de différentes couleurs, les textes sont dactylographiés en noir et en 

rouge, à l’exception du texte de Fernand Leduc, dont est reproduite la version manuscrite. Le texte 

fut tapé sur des stencils et reproduit sur une ronéo louée. La couverture réalisée par Claude 

Gauvreau et Riopelle se trouve immédiatement sous l’étui de carton qui retient l’ensemble des 

 
67 Ici, ma description et les faits relatés s’appuient en grande partie sur le travail de Sophie Dubois, Julie Gaudreault 
et Ray Ellenwood, qui chacun et chacune ont consacré des parties de leurs analyses à ces éléments. 



110  

 
 
 
 
 
 
 
composantes du recueil68. La confection du recueil a été réalisée entièrement à la main par les 

membres du groupe, ce dont témoigne la feuille d’errata qui accompagne chacun des 400 

exemplaires numérotés. Comme je l’ai déjà souligné, les cahiers sont séparés et paginés de manière 

indépendante, ce qui a contribué à complexifier la lecture de l’objet même. Les clichés69 réalisés 

par Maurice Perron, quant à eux, furent reproduits en photolithographie et sont sur des feuilles 

indépendantes. Maurice Perron fit enregistrer le nom choisi pour la maison d’édition, soit Mithra-

Mythe 70 . La production a été financée par un certain nombre de proches du groupe et les 

automatistes eux-mêmes, ils ont contribué aux coûts du papier, de la location et de l’impression. 

Les donateurs ont été remboursés en exemplaires proportionnellement au montant de leur 

contribution. Dans l’ensemble, il faut en conclure que Refus global est sans doute parmi les 

premières entreprises autogérées et autoproduites dans le champ artistique québécois. 

 
Dans le livre intitulé From Sea to Shining Sea. Artist-Initiated Activity 1939-1987, (1987), l’artiste et 

théoricien A.A. Bronson dresse une chronologie des activités initiées par les artistes au Canada, et 

on y retrouve plusieurs initiatives des automatistes. Ce livre qui se consacre à l’histoire des centres 

d’artistes autogérés au Canada inscrit les automatistes comme précurseurs de ce modèle de gestion. 

Le livre s’intéresse exclusivement aux initiatives menées par les artistes en dehors des 

institutions. Les centres d’artistes autogérés seraient en filiation directe avec une culture de la 

« différence » qui s’établit dans des circuits alternatifs gérés par les artistes. Ainsi, cette dimension 

autogérée des activités des automatistes met l’emphase sur le geste d’autodétermination, ce qui 

place d’emblée la démarche et le recueil Refus global dans une histoire de la « différence ». On 

constate que le regard porté par Bronson situe Refus global dans un récit plus large que celle de la 

nation québécoise francophone, bien que cette histoire exprime une spécificité régionale. 

 

 
68 Le poème illustré est fait d’une feuille 8 1/2 x 11 repliée aux deux tiers. Le dessin de couverture de Riopelle a été 
lithographié par un imprimeur commercial. La préparation de l’ouvrage final a eu lieu dans l’appartement de la famille 
Gauvreau à Montréal. C’est sur la table de Gauvreau qu’on assembla les exemplaires non reliés de l’ouvrage complet, 
et on le fit en pliant simplement les pages à l’intérieur de la couverture. 
69 Les clichés de peinture et de sculptures exposées rue Amherst et rue Sherbrooke; de Françoise Sullivan dansant dans 
la neige et, à une autre occasion, dans le costume créé par Mousseau; de Claude Gauvreau et de Muriel Guilbault dans 
Bien-être. 
70 Le nom est attribué à Claude Gauvreau et correspond à l’idée d’un mythe pour les temps modernes. Mithra est le 
dieu persan de la lumière et de la sagesse. 



111  

 
 
 
 
 
 
 
Dubois retrace un certain nombre d’articles parus au moment de la publication de Refus global, qui 

loin de souligner positivement l’apport de cette réalisation artisanale, utilisent ses spécificités 

artisanales et autoproduites pour discréditer le recueil, ce qui explique en partie que la matérialité 

du recueil soit éludée. À ce sujet, Dubois écrit : « Son aspect artistique, son originalité matérielle 

et son tirage limité, qui en font aujourd’hui un ouvrage apparenté aux livres d’artistes et prisé par 

les collectionneurs, ne sont pas pris en considération en 1948-1949. » (2017, 84) Le recueil se 

rapproche du « livre pauvre », cette catégorie désigne des livres longtemps maintenus dans une 

forme de marginalité, parce que leurs matériaux et leurs méthodes de production sont rudimentaires. 

Pour ces raisons, ce genre a été longtemps maintenu en dehors de la définition du livre d’artiste. 

L’archiviste Sylvie Alix, dont la spécialité est le livre d’artiste71, nous invite à considérer que les 

traits définitoires des livres d’artistes « résident davantage dans leur conception et leur réalisation 

que dans les déterminismes techniques ou matériels72 ». En ce sens, le « degré de participation » de 

l’artiste au livre et l’acte collectif de Refus global pourraient bien en faire un livre d’artiste. En 

effet, l’engagement collectif est nécessaire à la réalisation matérielle du recueil. Les problèmes de 

légitimation et de reconnaissance entourant les « livres pauvres » qui encore aujourd’hui demeurent en 

marge des circuits d’édition établis, en disent long sur la (non)réception du recueil Refus global, mais 

aussi sur le fait qu’un ensemble des activités autogérées des automatistes ont été d’emblée exclus 

de l’histoire officielle. 

 
On comprend donc l’importance du geste collectif autrement en considérant le manifeste en tant 

qu’initiative autogérée d’artistes. Pour Gaudreault, le recueil « matérialise en quelque sorte la 

pensée et le projet du groupe » (2007, 69). Cette dernière soutient que le glossaire intitulé 

« Commentaire sur les mots courants » serait le fruit d’une réflexion collective, notamment parce 

qu’il n’est pas assigné à Borduas spécifiquement dans la table des matières. Elle affirme que cette 

indétermination auctoriale indique que le texte serait le résultat de transcriptions de définitions 

formulées par le groupe : « Jusqu’à un certain point, cette indétermination des voix peut figurer le 

précipité des lectures, discussions et expériences du groupe automatiste, données cosignées par 

 
71 Elle est une spécialiste du livre d’artistes au Québec, elle publie plusieurs répertoires sur les livres d’artistes au 
Québec. Elle est responsable de la Médiathèque au Musée d’art contemporain de Montréal. 
72 Alix, S. (1996). Les collections de livres d’artistes et d’estampes à la Bibliothèque nationale du Québec. Art 
Librairies Journal, 21(3), 49. 



112  

 
 
 
 
 
 
 
un énonciateur-scripteur. » (2007, 85-86). L’importance de la dimension collective prend forme et 

sens à travers les dialogues entre les textes formant Refus global, le recueil témoigne de 

l’engagement dynamique du groupe. Les relations entre les éléments graphiques ou 

iconographiques et les textes témoignent de ce dialogue actif et complémentaire entre les 

automatistes. À titre d’exemple, la couverture présente un poème de Gauvreau et le travail visuel 

de Riopelle, ce qui rend compte d’un dialogue entre les médiums et les artistes. La dimension 

collective du projet se reflète aussi dans l’ensemble des disciplines artistiques et médiums 

représentés dans l’entièreté du recueil. Bref, loin d’être une simple juxtaposition de textes Refus 

global représente la vision esthétique et sociale d’un groupe d’artistes ayant des revendications 

communes. 

 
Au fil de l’histoire, le genre manifeste est utilisé pour revendiquer une identité de groupe dans 

l’espace public. Refus global est conforme à la tradition des avant-gardes où le ton lyrique, la 

transformation par l’art revendiquée, le rejet du passé et le programme d’actions à venir. Le projet 

esthétique est aussi soutenu par une pratique collective. Le sociologue Vincent Kaufmann dans son 

livre Poétiques des groupes littéraires : avant-gardes 1920-1970 (1997) parle d’une poétique de 

groupe pour désigner le projet collectif au cœur des avant-gardes. Selon ce dernier, l’exigence 

communautaire est au centre de ces démarches. Le manifeste est aussi un geste collectif porteur 

d’une transformation collective à venir. Par sa forme performative, il invite à l’action collective. 

En effet, les automatistes, comme d’autres groupes d’avant-gardes, portent un projet collectif et 

l’utopie d’une « communauté idéale ». Ils projettent une révolution à venir. 

 
En ce sens, Kaufmann soutient que la dimension communautaire est un vecteur d’engagement 

artistique. Les automatistes eux-mêmes se désignent comme un égrégore, terme qu’iels empruntent à 

l’écrivain et médecin français Pierre Mabille, un proche des surréalistes. Selon Mabille, un 

égrégore est un « groupe humain doté d’une personnalité différente de celle des individus qui le 

forment » et favorise un « chaos émotif puissant », de même qu’une « action énergétique intense » 

(Égrégores ou la vie des civilisations, 2005[1938]). Dans le livre Égrégores ou la Vie des 

civilisations parus en 1938, Pierre Mabille fait une étude singulière des civilisations perçues comme 

des entités vivantes. S’intéressant plus particulièrement à la civilisation chrétienne, il en 

diagnostique la fin et imagine celle qui lui succédera. L’importance de la dimension collective chez 

les automatistes se reflète donc dans l’appropriation de cette idée de Pierre Mabille. Cette vision 



113  

 
 
 
 
 
 
 
est aussi présente dans le texte éponyme « Refus global » qui décrit la fin de la civilisation et se 

projette dans un monde « à venir ». Il n’est pas étonnant que Ray Ellenwood affirme que le 

manifeste représente « the hight point of the activities, not of an individual, but of heterogeneous 

egregore. » (1992, xii) Le manifeste semble condenser l’ensemble des idées partagées au sein de 

cette communauté d’artistes. 

 
Bien avant que les automatistes soient un groupe officiel en art, les membres ont développé une 

certaine vie communautaire. Patricia Smart souligne avec justesse que l’automatisme était 

beaucoup plus qu’une esthétique : « […] c’était aussi une philosophie, un engagement politique et 

surtout une éthique, une façon de vivre. » (1998, 61) En effet, les automatistes étaient une petite 

communauté qui se réunissait pour échanger autour de l’art, ils partageaient leur travail en cours, 

mais aussi leurs activités publiques variées étaient réalisées en groupe. Le groupe se forme 

principalement autour de Borduas, professeur à l’École du meuble ; les automatistes et l’histoire 

officielle, lui confère souvent le rôle de « maitre ». Borduas aurait facilité cette culture de groupe, 

il accueillait les étudiant-e-s chaque semaine dans son atelier pour discuter de leur travail et de l’art. 

Puis, les automatistes se réuniront aussi dans les ateliers et lieux de vies de différents membres 

automatistes. À l’été 1944, les automatistes se réunissent dans une ferme à Saint-Hilaire non loin 

de la maison de Borduas. Ce voisinage est le prétexte à de nombreux échanges fondateurs d’un 

esprit de communauté. C’est l’ensemble de ses rencontres qui marque la genèse du groupe. 

 
Les prises de parole publique des automatistes démontrent aussi leur désir de définir leur identité 

de groupe. Ray Ellenwood, dans son livre Égérégore, une histoire du mouvement automatiste de 

Montréal, consacre un chapitre à détailler les échanges critiques et polémiques des automatistes 

qui prennent place dans le journal étudiant Quartier latin. De 1943 à 1948, les automatistes publient 

un nombre significatif de textes dans ce journal, on y retrouve les textes de Claude et Pierre 

Gauvreau, Bruno Cormier, Françoise Sullivan, Thérèse Renaud (poème), un dessin de Jean-Paul 

Mousseau, entre autres. Ces prises de paroles publiques permettent percevoir le processus menant 

à la définition progressive de l’automatisme. D’ailleurs, c’est dans ce journal que serait évoqué 

pour la première fois le terme « automatisme » pour définir le groupe. Lors de la publication d’un 

article intitulé « LES AUTOMATISTES. L’école Borduas. » (28 février 1947) Tancrede Marsil Jr., 

critique étudiant, serait le premier à avoir utilisé clairement l’automatisme pour définir le groupe. 

Cet article relate L’exposition de peinture qui se tenait au même moment. Le 28 novembre 1947, 



114  

 
 
 
 
 
 
 
il publiera un second article sous forme d’entretien avec Claude Gauvreau intitulé « Gauvreau 

automatiste » qui permet d’expliciter et définir le terme. On désigne souvent cet article pour situer 

à quel moment, le groupe et le terme « automatiste » est accolé au groupe d’artistes. 

 
Le manifeste par sa forme place la dimension collective au cœur de Refus global. Le philosophe 

Serge Margel soutient que le manifeste invente une action spécifique que l’on nomme « collectif » : 

 
Sans manifeste, pas de collectif, pourrait-on dire. Sans la capacité, ou le pouvoir 
d’énoncer un discours qui « dit » le collectif, qui le nomme, le signifie, le montre, le 
situe, le démarque aussi, lui donne un espace et un temps, l’inscrit dans une écriture de 
l’histoire, sans ce pouvoir manifestaire du discours donc, aucun collectif n’aurait été 
possible. Autrement dit, sans manifeste, aucun collectif n’aurait acquis cette force 
discursive de légitimation, littéraire et artistique, sociale et politique, qui lui permet 
tout à la fois de s’inscrire dans son histoire, son époque, son temps, et de rompre avec 
son propre contexte sociohistorique. Le manifeste aura joué ce rôle, décisif, d’inscrire 
dans l’histoire une force de rupture, qui ouvre l’horizon d’une autre histoire (2013, 5). 

 
Margel fait du collectif le moteur ou la raison d’être du manifeste : l’un n’existe pas sans l’autre. 

L’essence du manifeste serait de légitimer ce collectif dans l’espace public, de le faire littéralement 

exister par son pouvoir d’énonciation. La dimension performative propre au manifeste, celle qui 

est un appel à l’action, doit donc se lire comme un devenir « autre ». Ce désir d’écrire ou de faire 

une « autre histoire » se reflète dans le texte éponyme de Refus global. En effet, j’ai souligné dans 

la précédente section, que le manifeste rejette le passé et l’histoire pour s’inscrire dans un devenir 

« autre ». Les automatistes aspirent à la naissance d’une « nouvelle civilisation ». Le manifeste 

incarne ces revendications à travers une utopie. Cette utopie se présente comme une transformation 

collective, une nouvelle ère, le projet collectif des automatistes va donc au-delà de leur simple 

groupe. 

 
Dans cette perspective, il importe de situer les relations que nouent les automatistes avec le public. 

À cet égard, la position en marge des institutions officielles en art semble avoir rapproché les 

automatistes du public. En effet, l’Exposition de peinture qui a lieu dans un quartier populaire 

suscite des échanges plus directs avec le public. Comme le souligne de manière juste Gaudreault, 

les automatistes avec cette exposition adoptent d’emblée une position marginale dans le marché de 



115  

 
 
 
 
 
 
 
l’art montréalais73. Cette exposition a lieu dans un local désaffecté de l’armée canadienne dans un 

quartier populaire (quartier Latin). Ainsi, l’exposition va susciter des échanges avec des gens issus de 

milieux populaires, non du milieu de l’art. Ces échanges sont plus informels et plaisent aux 

automatistes. À ce sujet, il faut remarquer que les automatistes se produisent souvent dans des 

contextes plus informels, expositions dans l’appartement de Mme Gauvreau, ou encore, de Muriel 

Guilbault. Dans cette perspective, Julie Gaudreault dit que l’engagement avec le public est 

« accidentel » pour les automatistes. Cet engagement apparait pourtant significatif si l’on prend en 

compte l’ensemble des prises de paroles publiques des automatistes. En effet, les écrits critiques et 

les forums sont des activités importantes pour les automatistes qui ont été peu analysées et 

documentées. Pour les automatistes, les forums sont des espaces pour discuter de l’art et inscrire 

leur vision esthétique dans l’immédiat. Les expositions et les forums que tenaient les automatistes 

sont d’après les propos de Borduas très significatifs : « […] une telle disponibilité à l’égard de l’art, 

de la part des artistes et des spectateurs, devrait provoquer l’avènement de nouvelles forces 

civilisatrices, d’un nouvel espace collectif et public. » (Gaudreault, 2007, 30). Les automatistes 

étaient donc habités par le désir de partager leurs idées sur l’art et de débattre autour de l’actualité 

en art, qu’ils nomment l’art vivant. En continuité, on peut en déduire que les automatistes veulent 

rendre accessibles leurs œuvres et leur vision esthétique. 

 
Plusieurs commentateurs et automatistes74 ont soulevé l’idée que Refus global sous sa forme de 

recueil pouvait être lu comme une exposition ou encore un catalogue par la forme qu’il revêt. Il y 

a un souci évident de montrer différentes images d’expositions, d’œuvres et de spectacles produits 

par les automatistes. On souligne la diversité de textes regroupés par leurs formes et genres, ces 

formes et genres artistiques sont représentatifs de l’ensemble des activités du groupe. Il faut 

mentionner qu’initialement le recueil devait accompagner une exposition qui n’a jamais eu lieu75. 

 
73 En 1948, les automatistes quittent en groupe la Contemporary Art Society, la principale organisation formée d’un 
regroupement d’artistes qui visait à promouvoir l’art actuel de l’époque. Ils veulent marquer une rupture avec le milieu 
conservateur de l’époque et s’en distinguer. 
74 Dans Un passé recomposé, Thérese Renaud se souvient que Refus global, en janvier 1948, devait en fait être un 
catalogue. C’est aussi l’impression de Michel Désautels qui décrit le recueil « comme s’il s’adressait à un lecteur qui 
s’apprêtait à circuler au milieu d’une exposition » (1997, 47). Claude Gauvreau quant à lui affirme qu’avec des 
reproductions, l’objet peut devenir une exposition miniature. (35, Gaudreault) 
75 En rapportant les propos de Claude Gauvreau, Ellenwood mentionne que Riopelle aurait convaincu le groupe que le 
manifeste devait être un « acte autonome » et de le dissocié d’une exposition. Voir Gauvreau, C. « L’épopée 
automatiste vue par un cyclope », 55. 



116  

 
 
 
 
 
 
 
La mention d’une exposition figure toujours dans le texte de « Refus global ». Ainsi, il est possible 

de lire Refus global comme un geste pédagogique : du glossaire en passant par les photographies 

des œuvres jusqu’aux essais, le manifeste semble bien vouloir définir et expliciter la démarche des 

automatistes, et cela, en rendant accessible dans une certaine mesure leur œuvre par le biais de la 

publication. La démarche des automatistes s’adresse donc à une collectivité. Le théoricien 

Christophe Kihm qui s’intéresse à la dimension collective et mobilisatrice du manifeste, écrit : « Le 

manifeste est donc à la fois le moyen privilégié de la parole-action d’un collectif restreint et le 

support privilégié d’un programme d’actions pour un collectif à venir. » (2013, 14) Avec le 

manifeste, les automatistes témoignent de l’importance du collectif dans la définition même de leur 

art, mais ils s’adressent, de plus, à une collectivité. Le « nous » du manifeste représente les 

automatistes, mais aussi cette collectivité unit par les mêmes idées. À la toute fin du texte éponyme, 

le lecteur est invité à se joindre au projet révolutionnaire : « Que ceux tentés par l’aventure se 

joignent à nous » (24). 

 
Les automatistes s’inscrivent dans une démarche communautaire et l’une des spécificités du groupe 

est que cette démarche se fait par la libération individuelle. Ce qui les distingue des autres groupes 

des avant-gardes, et plus particulièrement du groupe surréaliste, c’est leur désir de se dissocier du 

communisme et de toutes associations politiques. Par ailleurs, cette spécificité vient exacerber la 

radicalité de leur position politique, les automatistes s’inscrivent non seulement en réaction à un 

contexte spécifique donné, c’est-à-dire les conditions sociales des Canadiens français liées au 

colonialisme, à l’Église et au conservatisme de l’époque. L’idée de « refus global » tient bien dans 

ce qu’il réfute toutes formes d’organisations qui s’appuient sur les structures dominantes. Le texte 

éponyme refuse la science, le progrès, la raison, l’intentionnalité, et les révolutions politiques, 

quelles qu’elles soient. Cette liberté qu’annonce le manifeste est présentée à la toute fin du texte 

éponyme : « Au terme imaginable, nous entrevoyons l’homme libéré de ses chaînes inutiles, 

réaliser dans l’ordre imprévu, nécessaire de la spontanéité, dans l’anarchie resplendissante, la 

plénitude de ses dons individuels. » (24) 

 
Avec Refus contraire, nous souhaitions mettre de l’avant cette idée d’action collective et de 

communauté d’idées. Il fallait réfléchir à cette utopie d’une collectivité à venir à travers son 

« anarchie resplendissante ». En premier lieu, il m’importait de mettre l’accent sur les arts vivants 

et leur dimension communautaire. Les arts vivants par leurs modalités de production nécessitent 



117  

 
 
 
 
 
 
 
un travail d’équipe : ils sont exercés rarement seuls. En effet, la transmission des savoirs corporels 

se fait par l’entremise d’une médiation humaine. On qualifie aussi souvent les arts vivants comme 

des arts de la communauté pour souligner leur mode de présentation publique sous la forme de 

rassemblements. Dans le cadre de mon commissariat, je voulais que cette idée de collectif et de 

communauté soit reprise littéralement, en invitant des groupes artistiques, les Cool Cunts et Make 

Banana Cry à occuper l’espace d’exposition. À ces deux groupes s’ajoutaient différents 

événements collaboratifs ou participatifs sous ma direction qui animaient l’espace d’exposition. 

Ces performances et événements mettaient pour la plupart en jeu l’imprévisible, parce que le 

contenu précis ou la teneur des performances n’étaient pas connus. L’engagement communautaire des 

automatistes trouvait donc des résonances à travers ces deux groupes actuels. En effet, ces deux 

groupes démontrent par le contenu et la forme de leurs performances un engagement collectif, 

esthétique et politique ; une approche féministe intersectionnelle revendiquée par le collectif Cool 

Cunts, et une approche décoloniale et antiraciste appliquée par les collaborateur-rices de Make 

Banana Cry. Ces formes d’engagements communautaires rappellent la position culturelle 

minoritaire des automatistes et leur engagement commun. 

 
Finalement, les différentes occasions de rassemblements proposées lors de mon commissariat 

permettaient de mettre à l’épreuve la collectivité en son sens plus large et extérieur aux groupes 

d’artistes. Plus d’une quinzaine d’activités ont été programmées dans le cadre de mon 

commissariat. Ces événements exploraient des formats variés portant une attention particulière aux 

différentes manières d’inviter et d’inclure les publics. Les différentes occasions de rassemblements, 

qu’il s’agisse d’un atelier public, d’une performance, d’une discussion ou d’un micro-ouvert 

voulaient éprouver des configurations multiples afin d’engager différemment les collectivités. Du 

point de vue thématique, les différentes lectures d’écrits présentées dans le cadre de mon 

commissariat, — avec les auteur-rices Oana Avasilichioaei, Sarah Chouinard-Poirier, Daria 

Colonna, toino dumas, Benoit Jutras et France Théoret —adoptaient des positions critiques face à 

l’idée de collectivité76. 

 
 
 
 

76 Je reviendrai sur les éléments de ce paragraphe dans la thèse : le chapitre 3 abordera les groupements et leurs 
modes de fonctionnement, et le dernier chapitre, va traiter davantage des rassemblements des publics. 



118  

 
 
 
 
 
 
 
Le manifeste serait donc le reflet de l’engagement d’un groupe d’artistes. En mettant de l’avant des 

groupes d’artistes, l’exposition souligne le geste collectif et l’esprit communautaire. Il était aussi 

important que mes choix curatoriaux soient en échos avec les activités artistiques pratiquées en 

groupe par les automatistes. Les événements en marge des expositions — spectacles, récitals, 

forums — ont été peu analysés, alors, qu’ils rendent compte d’une portion importante des activités 

menées par les automatistes. L’ensemble de ces activités sont de nature interdisciplinaire et 

expérimentale. D’ailleurs, le manifeste en est l’exemplification, il apparait comme un condensé de la 

variété des formes artistiques abordées par le groupe. En accordant une plus grande importance aux 

activités collectives, il est possible de déplacer l’attention du travail pictural (souvent analysé 

individuellement) vers les activités interdisciplinaires et expérimentales des automatistes. 

 
Les expositions principales des automatistes — Exposition de peinture (20 au 29 avril 1946), La 

seconde exposition des automatistes chez Mme Gauvreau (15 février au 1er mars), Exposition 

Mousseau-Riopelle chez Muriel Guilbault (28 novembre au 15 décembre, 1947) — ont fait l’objet 

d’études, elles sont des activités considérées importantes et significatives dans l’histoire officielle. 

Pour leur part, les formes théâtrales et chorégraphiques collectives réalisées par les automatistes 

entre 1946 et 1948 sont tombées dans un oubli certain, n’ayant fait que tardivement l’objet 

d’analyses parcellaires qui demeurent encore incomplètes aujourd’hui. Il m’importe donc de 

discuter de ces activités pour faire ressortir leur caractère expérimental et interdisciplinaire. Ces 

activités sont réalisées par et grâce à l’apport de différents membres des automatistes. Les formes 

collaboratives et de co-création sont courantes entre les automatistes, elles sont particulièrement 

présentes dans les arts vivants qui mettent en jeux plusieurs créateur-rices, en plus, de faire interagir 

différentes disciplines artistiques. À ce titre, le théâtre exemplifie l’importance de la dimension 

collective et expérimentale chez les automatistes. Pour rendre compte de cette importance, je 

propose d’appuyer mes réflexions sur quelques événements en arts vivants des automatistes qui 

figurent sous forme de photographies dans Refus global. 

 
Dans Refus global, on retrouve des photographies de Bien être, Black and Tan et Danse dans la 

neige. Les documents photographiques dans Refus global consignent les œuvres avec des 

photographies de peinture, de sculpture, de danse, théâtre, d’expositions et performance in situ. 

Ces documents sont en dialogue avec les textes. Les photographies de Danse dans la neige et Black 



119  

 
 
 
 
 
 
 
and Tan viennent compléter les textes de Sullivan, tandis que les photographies de Bien-être77 

illustrent les pièces de Claude Gauvreau. Le recueil est aussi constitué de lithographies et de dessins 

qui permettent de comprendre l’interdisciplinarité de la démarche collective des automatistes. La 

variété des pratiques témoigne du fait que les automatistes croisaient au sein de leur groupe une 

variété de médiums artistiques. Le manifeste peut être lu dans cette perspective comme une 

tentative de rendre compte de l’ensemble des expérimentations des automatistes. Dans l’ensemble de 

ces documents, se lisent les alliances entre les artistes qui collaborent entre eux. Ainsi, Refus 

global regroupe un ensemble de documents qui incarnent avant tout la recherche expérimentale du 

groupe. 

 
Les photographies de la pièce Bien-être de Claude Gauvreau sont présentées dans le recueil. La 

mise en scène minimaliste avec des jeux d’ombres donne à sentir le travail incarné et formel des 

automatistes La pièce Bien-être évoque de manière exemplaire le travail collectif propre au 

groupement automatiste. Le texte dramatique est de Claude Gauvreau, les costumes de Magdeleine 

Arbour, le décor de Pierre Gauvreau, l’éclairage et les effets techniques de Maurice Perron, tandis 

que Claude Gauvreau et Muriel Guilbault y jouaient les rôles principaux. Ainsi, l’on voit que les 

automatistes collaborent en tenant chacun·e des rôles spécifiques dans l’élaboration de la pièce, ils 

mettent en commun leur travail. Dans le recueil, on trouve cinq photographies de pièce de théâtre 

sur lesquelles figurent Claude Gauvreau et Muriel Guilbault en scène, le texte écrit de Bien-être et 

son thème musical sous forme de partition y sont aussi consignés. L’exemple de Bien-être nous 

invite à considérer la pratique théâtrale des automatistes comme celle d’un groupe. De plus, il faut 

souligner le caractère expérimental de la pièce qui s’inscrit dans une recherche formelle. En effet, 

le travail dramaturgique de Gauvreau est très près de la poésie, c’est-à-dire que son travail 

s’intéresse aux limites du langage. Le projet le plus ambitieux de Claude Gauvreau était le langage 

exploréen, il y a recours dans un grand nombre de ses pièces de théâtre. Bien qu’il n’utilise pas 

l’exploréen dans les textes présentés dans le manifeste, le ton y est très poétique et reflète cette 

recherche. Un langage poétique et phonétique, dont les explorations cherchent à dépasser les 

pratiques discursives courantes. Soulignons que la recherche poétique est au cœur du projet 

 
77 Bien-être a été présenté à Montréal le 20 mai 1947 avec Muriel Guilbault, Claude Gauvreau, T.J. Maeckens et 
Tamar, les décors étaient de Pierre Gauvreau, et les costumes, de Magdeleine Arbour. Les photograpghies du recueil 
sont subséquentes à la représentation et sont prises par Maurice Perron. 



120  

 
 
 
 
 
 
 
esthétique des automatistes. Dans le texte éponyme, le terme générique « poésie » est utilisé 

fréquemment pour désigner toute forme d’art. À la toute fin du texte, c’est bien la « réserve 

poétique » qui est promise comme trésor pour un monde « nouveau ». Le projet théâtral serait donc 

un lieu de prédilection pour élaborer une vision esthétique partagée qui passe par une recherche 

poétique commune. 

 
Le travail chorégraphique est aussi une activité importante des automatistes qui donne lieu à des 

collaborations lors d’un même événement, mais aussi à des collaborations au sein des projets. 

Françoise Riopelle, Jeanne Renaud et Françoise Sullivan78 ont toutes trois développé un travail en 

danse à la période entourant Refus global. En avril 1948, Françoise Sullivan et Jeanne Renaud 

présentent huit danses à la maison Ross. Le récital débutait avec Moi je suis de cette race rouge et 

épaisse qui frôle les éruptions volcaniques et les cratères en mouvement, une chorégraphie faite 

par Sullivan et Renaud. Claude Gauvreau y a aussi récité un poème de Thérèse Renaud. Ensuite, 

Sullivan y a dansé Dédale avant de présenter sa chorégraphie Black and Tan Fantasy79. Dans cette 

pièce, Sullivan porte un costume de jute créé par Jean-Paul Mousseau. D’autres chorégraphies de 

Sullivan et Renaud s’ajoutaient au récital et y étaient interprétées par l’une et l’autre : Déploration 

sur la mort de Sullivan, Un monsieur me suit dans la rue de Renaud, Credo de Sullivan et 

Déformité de Renaud. Le récital se concluait avec la pièce de Sullivan intitulée Dualité performée 

par les deux artistes. Cet événement montre encore le potentiel des arts vivants à réunir les membres 

automatistes autour d’un projet. Renaud et Sullivan assument conjointement la chorégraphie, Moi 

je suis de cette race rouge et épaisse qui frôle… . À cette période, le travail chorégraphique de 

Sullivan et Renaud est imprégné de la recherche automatiste et fait place à l’improvisation. Toutes les 

deux sont influencées par leur apprentissage à New York, Sullivan a étudié avec Franciska Boas qui 

l’a initié à l’improvisation structurée afin de développer son style chorégraphique personnel. Son 

travail transpose les influences provenant des États-Unis, notamment où elle s’initie à la culture 

afro-américaine, cette influence que l’on reconnaît Dans Black and Tan Fantasy réalisé sur la 

musique Jazz de Duke Ellington. De son côté, Renaud étudie auprès de Merce Cunningham, 

Hanya Holm and Mary Anthony, qui sont des figures importantes ayant transmis des 
 

78 Dans la prochaine section, je reviendrai sur l’apport fondamental de ces femmes dans la structuration de la danse 
moderne au Québec. 
79 Connue plus tard, sous le nom de Black and Tan. On retrouve dans Refus global une photographie de Françoise 
Sullivan tirée de ;la pièce, elle porte un costume réalisé par Mousseau. 



121  

 
 
 
 
 
 
 
enseignements en danse moderne. Néanmoins, leur travail chorégraphique demeure ancré dans la 

recherche automatiste s’inspirant de leur inconscient et de leurs rêves. 

 
Plusieurs des automatistes développent des intérêts pour des médiums et des techniques que l’on 

peut définir à cette époque dans le spectre large des arts décoratifs : la scénographie, le costume, le 

travail textile, par exemple. Ces formes esthétiques cherchent à amplifier l’expérience esthétique 

vécue dans l’environnement immédiat. Ce pan du travail artistique des automatistes a été pendant 

longtemps considéré comme secondaire, puisque ces médiums sont souvent rangés du côté de 

l’artisanat. Certaines de ces pratiques interviennent dans des lieux publics : parc, vitrine de magasin, 

métro. Le travail de Françoise Sullivan à ses débuts est marqué par la présentation de son travail 

sur des sites naturels, notamment avec le Les saisons Sullivan. Ce projet prend la forme d’une série 

de quatre films expérimentaux de danse ayant lieu sur des sites extérieurs au fil des quatre saisons. 

Danse dans la neige est la deuxième chorégraphie qui a été filmée par Riopelle. Aujourd’hui, ce 

travail rappelle la performance et le film d’art dans lesquels, les films dansés constituent une 

catégorie en soi. Dans Refus global, se retrouve deux photographies de Maurice Perron, dont l’une 

de Danse dans la neige qui a fait l’objet d’une série complète de photographies. Cette œuvre se 

déroule dans un environnement naturel et rend compte d’une relation étroite avec la vie, ce qui fait 

échos à son essai, « La danse et l’espoir », qu’elle publie dans le recueil Refus global. Dans ce texte 

d’abord écrit pour une conférence, Sullivan vient confirmer cette recherche à travers l’analyse du 

rituel et de la danse. Elle définit une trajectoire de la danse qui anime les différents rituels, leurs 

relations à la religion et au profane. Elle décrit « la magie » des relations qui se créent entre les 

danseur·euse·s et avec les publics : « Le danseur doit donc libérer les énergies de son corps, par les 

gestes spontanés qui lui seront dictés. Il y parviendra en se mettant lui-même dans un état de 

réceptivité à la manière du médium. » (1972[1948], 102) La réceptivité des danseur·euses·s à ce 

qui l’entoure, aux autres et la spontanéité y est célébré comme un mouvement vital. La danse 

renoue avec des formes anthropologiques, somatiques et sociales. 

 
La recherche et l’expérimentation collective, propres à ces pratiques interdisciplinaires qui 

mobilisent les arts vivants, devaient être mises de l’avant. Cette valorisation des formes collectives et 

incarnées a déterminé le choix des artistes et des œuvres. Les artistes ont donné formes à des 

créations libres en interaction avec un dispositif curatorial portant sur Refus global. En ce sens, 

mon travail se situe dans ce que Dubois qualifie comme « […] un travail de démantèlement de



122  

 
 
 
 
 
 
 
l’œuvre dans le but d’en faire resurgir “l’esprit”, de revenir à ses matériaux premiers qui peuvent 

alors être transformés et servir de base à une re-création ». (2017, 387) Ce type de travail se trouve 

dans un certain nombre de projets liés à Refus global80, qui s’appuient sur le recueil dont ils 

reprennent à la fois les thèmes et la composition pluridisciplinaire. Ces entreprises redonnent une 

vitalité au recueil des automatistes, ils proposent une lecture qui s’appuie davantage sur les 

possibilités d’expression qu’il met en place. Refus contraire se situe dans cette lignée tout en 

opérant une critique de la réception de Refus global. L’ensemble de la thèse témoignera de cette 

dimension. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
80 L’un des exemples est Cent cibles (réalisée par les étudiants en art de l’UQAM) ou encore ManifeStation 1998 
(réalisé par le Laboratoire interdisciplinaire en arts de l’Université du Québec à Trois-Rivières) ayant eu lieu dans le 
cadre du 50e anniversaire de la parution de Refus global. 



123  

 
 
 
 
 
 
 
2.3. Les femmes automatistes et les arts incarnés : enjeux féministes 

Ultimately arguments about what used called 
feminist art and feminist art history are, then, absolutely 

central to radical historicization of the past, a radical 
understanding of the impossibly fleeting moment of the 
present, and a radical imagining of the new politics of 
positionality that might inform cultural practices in the 

future. Amelia Jones (2010, 14) 
 
Dans le champ des arts visuels, la réception critique des automatistes s’est organisée autour de l’art 

pictural. J’ai discuté dans les sections précédentes du « pictocentrisme » qui a contribué à une 

certaine époque à occulter les pratiques interdisciplinaires. Pendant longtemps81, le groupe est le 

plus souvent réduit à son noyau de peintres qui sont en majorité des hommes. Cette observation 

vient avec un corrélat, celui d’une réception critique mineure pour les femmes. Bien que plusieurs 

femmes automatistes aient pratiqué la peinture à certaines périodes, et que Marcelle Ferron se 

définit avant tout comme peintre, on ne s’intéressa que tardivement à leur travail pictural. Lors de 

la période entourant la réception du manifeste Refus global, une seule femme automatiste se 

désignait comme peintre, il s’agit de Marcelle Ferron, alors qu’aucune femme n’a participé aux 

expositions de groupe des automatistes en tant que peintre. Néanmoins, les femmes automatistes 

étaient actives au sein du groupe et à l’extérieur en ayant des activités créatrices importantes. 

 
Dans cette section, je propose d’éclairer les différents rôles joués par les femmes automatistes et 

les spécificités de leur travail artistique. Les femmes automatistes ont privilégié la danse, le théâtre, 

la poésie, les arts décoratifs. Je situerai leurs pratiques artistiques hybrides en résonance avec 

plusieurs pratiques artistiques contemporaines. Ces analyses porteront sur les relations entre les 

pratiques contemporaines, présentées dans Refus contraire, et celles des femmes automatistes. Les 

approches plus récentes en histoires de l’art m’amèneront quant à elles à définir la posture critique 

et féministe que j’ai adoptée dans mon commissariat. Sans prétendre à une analyse détaillée et 

complète du travail des femmes automatistes, je vais présenter des lectures centrées sur elles pour 

redonner une place significative à leur travail artistique. Les travaux de Rose-Marie Arbour, Louise 

 
81 On peut situer l’intérêt pour les pratiques multidisciplinaire ou interdisciplinaire des automatistes au cours des 
années 90. Toutefois, les analyses de Dubois concernant l’importance des champs disciplinaires dans la réception 
critique montrent que ces analyses demeurent encore aujourd’hui marginales. 



124  

 
 
 
 
 
 
 
Vigneault et Patricia Smart vont m’accompagner dans mes réflexions sur les rôles des femmes dans 

le groupe automatiste. 

 
Plus spécifiquement, il sera question des relations entre les formes incarnées et le travail d’artistes 

femmes, en partant de l’observation que les femmes œuvrent souvent dans le champ des arts vivants 

et qu’elles ont joué un rôle important dans le développement de la performance. Plus spécialement, je 

veux soulever certaines raisons qui peuvent expliquer l’intérêt des femmes pour ce type de 

médium. De même, je mettrai en évidence de quelles manières les formes incarnées ont été 

maintenues pendant longtemps en marge de l’histoire de l’art traditionnelle. Dans cette perspective, il 

s’agira de montrer de quelles manières l’inclusion plus grande des pratiques en arts vivants dans 

les histoires de l’art — informée par les théories décoloniales, féministes et de genre — a mené à 

un renouvellement d’approches en commissariat et en muséologie qui font place à des savoirs 

encorporés. Ainsi, ce sont les structures épistémiques de l’histoire de l’art qui sont repensées. Dans 

l’ensemble, mes réflexions me permettront de situer mon approche curatoriale en relation avec des 

approches féministes intersectionnelles, queer et décoloniales. 

 
Dans son livre Les femmes du Refus global, Patricia Smart brosse un portrait de chacune des 

femmes automatistes. Dans sa globalité, ses réflexions mettent en évidence la place moindre 

occupée par les femmes dans la réception critique, alors que les hommes automatistes ont connu 

une consécration importante. Les travaux de Rose-Marie Arbour et de Patricia Smart mettent en 

valeur les activités artistiques des femmes en montrant qu’en grande partie, elles s’inscrivent en 

marge de la peinture. Les danses et les chorégraphies de Françoise Sullivan, de Jeanne Renaud et 

de Françoise Riopelle, les performances de Sullivan, les verrières de Marcelle Ferron, le travail de 

Muriel Guilbault au théâtre et celui de Magdeleine Arbour dans le design et à la télévision sont des 

formes artistiques qui ont été pendant longtemps minorées. 

 
Dans son article « Le cercle des automatistes et la différence des femmes » (1998), Rose-Marie 

Arbour analyse l’organisation du groupe des automatistes. Elle y montre comment l’attention 

publique s’est orientée rapidement autour du travail pictural des automatistes. Lors de la parution 

de Refus global, la critique journalistique était principalement orientée vers les arts plastiques, ce 

qui a contribué à mettre l’emphase sur le travail pictural, cela en reléguant dans l’ombre la poésie, 

la danse, le théâtre et la musique qui étaient pourtant des pratiques courantes chez les automatistes. 



125  

 
 
 
 
 
 
 
C’est avant tout par le biais des expositions que les automatistes ont pu accéder à une légitimation 

publique. Les peintres (tous des hommes à l’exception de Marcelle Ferron) ont donc davantage 

profité de cette situation, ils ont atteint plus rapidement une forte légitimité et reconnaissance 

publique. Par ricochet, cette situation minait la reconnaissance des femmes au sein même du groupe 

automatiste. Smart soulève l’hypothèse que les femmes automatistes auraient peut-être subi « une 

hiérarchie non-verbalisée, faisant de la peinture une activité réservée aux hommes » (1998, 98). 

Les analyses de Vigneault corroborent cette possibilité lorsqu’elle suggère que Sullivan aurait 

abandonné la peinture pour « échapper au contrôle idéologique établi par les artistes masculins, 

dans le domaine pictural, et au fait d’être jugée uniquement selon des critères de ce milieu. » (2002, 

201) Pour cette dernière, les femmes automatistes sont aux prises avec une situation délicate, elles 

doivent s’intégrer au milieu progressiste en arts, mais elles n’arrivent pas à adhérer complètement 

aux approches pensées par les hommes. Ainsi, elle postule que les femmes automatistes ont cherché 

des moyens parallèles pour créer des « univers divergents ». 

 
En continuité, Smart s’attarde aux rôles et aux formes esthétiques développées par les femmes 

automatistes qui témoigneraient d’une sensibilité « différente ». En effet, ces analyses nous mènent à 

comprendre comment il était difficile pour les femmes artistes d’adhérer aux imaginaires 

masculins, qui ont teinté les conceptions esthétiques propres à différents groupes de la modernité. 

La production artistique des femmes automatistes se distinguerait de celles des hommes parce 

qu’elles ont choisi de développer des formes esthétiques plus ancrées dans le corps et la vie. Lors 

de la conférence présentée dans le contexte de Refus contraire, Patricia Smart a qualifié ainsi le 

travail des femmes automatistes : « […] leurs créations incarnent le mouvement et refusent de se 

laisser couper de la vie. » (2018, 31 mai). Dans l’ensemble, Smart, Vigneault et Arbour relient les 

positions excentrées des femmes avec leurs expériences de vie, c’est-à-dire en relation avec leur 

condition sociale de femmes82. Les inégalités sociales entre les femmes et les hommes ne leur 

permettent pas d’aborder le monde et l’art de la même manière. D’emblée, la trajectoire des femmes 

automatistes est toute autre que celle des hommes. Mes analyses des activités des femmes 

automatistes veulent redonner l’importance qu’il se doit aux femmes automatistes, tout en 

 
 

82 En effet, les mariages et les naissances influencent les pratiques artistiques des femmes. L’effacement de la créativité 
des femmes est sanctionné par les mariages de l’époque. 



126  

 
 
 
 
 
 
 
soulignant la singularité de leurs démarches esthétiques et leur apport fondamental dans le 

développement de genres et de disciplines artistiques. 

 
D’entrée de jeu, il faut situer de manière plus complète les rôles et les formes esthétiques 

développées par les femmes automatistes avant et lors de la parution de Refus global. Dans la 

précédente section, j’ai déjà présenté les activités collectives pratiquées par les automatistes, j’ai 

montré qu’elles étaient essentielles au dynamisme du groupe automatiste et à la consolidation d’une 

vision esthétique commune, dont Refus global est le reflet. En continuité avec les travaux d’Arbour, 

il m’importe de souligner l’importance des femmes dans l’organisation des activités collectives. Si les 

femmes n’ont pas exposé de tableaux lors des expositions automatistes83, elles ont souvent été les 

instigatrices et les organisatrices de ces événements. J’ai déjà souligné que la première exposition 

des automatistes, The Borduas Group (1946), a eu lieu à New York dans les studios de Boas sous 

l’organisation de Françoise Sullivan. De son côté, Thérèse Renaud est quant à elle l’instigatrice 

de l’exposition Automatisme (1947), présentée à Paris à La Galerie Luxembourg. À l’été 1944, ce 

sont les sœurs Renaud, Mimi Lalonde et Françoise Sullivan qui ont eu aussi l’initiative de 

s’installer dans une ferme, c’est-à-dire près de la maison de Borduas, à Saint-Hilaire. Le groupe 

automatiste s’y réunira couramment pendant l’été. En 1947, l’Exposition Mousseau-Riopelle 

(1947) a lieu chez l’actrice Muriel Guilbault. Lors de ces expositions, aucune toile de femmes ne 

sera exposée, néanmoins elles en sont les organisatrices. 

 
Au-delà de leurs rôles d’organisatrices, Arbour montre l’importance qu’avaient les femmes du 

groupe dans la transmission d’informations provenant de la scène artistique new-yorkaise. Ce sont les 

femmes qui feront parvenir des informations et des documents portant sur les différents courants 

artistiques d’avant-garde ayant cours à l’époque. L’apport de Louise Renaud est considérable à cet 

égard. Arbour affirme : 

 
Elle assura pendant plusieurs années des liens précieux entre le milieu new-yorkais où 
elle évoluait et ses amis de Montréal, allant de la métropole canadienne à la métropole 
américaine, rapportant de la documentation sur les manifestations avant-gardistes 

 
83 A cette période, les femmes automatistes n’ont pas présenté de peinture, les automatistes en tant que groupe n’ont 
réalisé que quatre expositions (1947). Sullivan a présenté des tableaux avant d’être membre des automatistes, tandis 
que Marcelle Ferron était malade à cette période et n’a donc pas eu de toiles à exposer. Les autres femmes automatistes 
n’ont pas eu de pratiques picturales. 



127  

 
 
 
 
 
 
 

qu’elle fréquentait et qui couvraient un nombre impressionnant de médiums : danse, 
musique, théâtre, arts visuels, littérature et cinéma. (1998, 163) 

Ainsi, elle était en contact avec un nombre impressionnant d’artistes : Chagall, Matta, Marcel 

Duchamp, André Breton, Matisse pour n’en nommer que quelques-uns. De même, Louise Renaud 

va suivre des cours donnés par Erwin Piscator, figure importante du théâtre moderne, elle réalisera 

aussi l’éclairage de plusieurs spectacles de Franziska Boas. Françoise Sullivan, Louise et Jeanne 

Renaud font plusieurs séjours à New York. Pour Arbour, l’information et la documentation sur les 

arts actuels en provenance de New York circulèrent à Montréal en grande partie grâce aux femmes 

automatistes. Ces informations, qu’elles font circuler dans le groupe automatiste, participent à 

l’élaboration de la vision esthétique du groupe. Par leurs gestes d’organisatrices, elles assurent le 

déploiement du groupe dans l’espace public tout en contribuant activement aux occasions 

d’échanges entre les membres mêmes. 

 
Les arts scéniques tiennent une place importante dans la production artistique chez les femmes 

automatistes, qui sont des pionnières de la danse moderne, de formes scéniques interdisciplinaires 

et de genres artistiques hybrides, tels que, la performance. Les contributions des femmes 

automatistes au développement des arts scéniques au Québec sont à ce titre fondamentales. Les 

trajectoires de Françoise Riopelle et Jeanne Renaud sont exemplaires, toutes deux fondatrices de 

l’école de danse moderne de Montréal. Pour sa part, Jeanne Renaud a participé au Théâtre de 

l’Égrégore, puis à la création du Groupe de la place Royale, deux compagnies ancrées dans des 

approches pluridisciplinaires. Murielle Guilbault est actrice populaire au théâtre et à la radio, muse du 

dramaturge Claude Gauvreau. Magdeleine Arbour était designer, mais aussi décoratrice et 

modéliste pour les pièces et performances des automatistes. Sullivan, Jeanne Renaud et Françoise 

Riopelle vouaient une grande part de leurs activités créatrices à la chorégraphie et à la danse. En 

avril 1948, Françoise Sullivan et Jeanne Renaud organisent un récital de danse à la Maison Ross84, 

elles y présentent huit chorégraphies, l’événement incluait la participation de différents membres 

du groupe automatiste. En 1948, Sullivan débute une série de danses portant sur les quatre saisons, 

connues aujourd’hui sous le nom Les saisons Sullivan qui seront recréées et créées ultérieurement 

en 2007. Dans l’ensemble, Françoise Sullivan, Jeanne Renaud et Françoise Riopelle ont suivi très 

tôt des formations en danse auprès de chorégraphes ou de metteurs en scène modernes. En 

 
84 J’ai détaillé le programme de cet événement dans la section précédente, voir p.120. 



128  

 
 
 
 
 
 
 
complément à ces activités les femmes automatistes s’impliquent dans la production d’écrits 

littéraires et théoriques. Thérèse Renaud voua une grande part de son activité artistique aux arts de 

la scène et à l’écriture poétique, et ses poèmes s’allient à d’autres disciplines — arts visuels, danse 

et musique. Elle fut aussi chanteuse à Montréal au début de sa carrière. Elle signera le premier 

recueil automatiste Les sables du rêve (1946). De son côté, Françoise Sullivan écrira le texte « La 

danse et l’espoir » dans le recueil Refus global85. Soulignons qu’auparavant dans le journal Quartier 

Latin, elle signera un article intitulé « La peinture féminine » (17 décembre 1943). Cet article porte 

sur le travail pictural de femmes, il inaugure une lecture critique au féminin, laquelle était 

pratiquement inexistante à l’époque. 

 
L’interdisciplinarité du groupe n’était pas le fait unique des femmes automatistes, plusieurs 

hommes automatistes86 pratiquaient plus d’une discipline ou les faisaient s’entrecroiser. Smart 

signale bien l’importance de ne pas situer dans une catégorie à part la production artistique des 

femmes automatistes, puisque les œuvres sont fidèles à une esthétique partagée avec le reste du 

groupe. Toutefois, elle souligne : « Pourtant, il semble bien y avoir une spécificité féminine dans 

ces œuvres enracinées dans le corps, plus proche des rythmes du temps et de la nature, et habité 

par un érotisme moins violent que nombre d’œuvres créées par les hommes du groupe. » (1998, 

129). Smart, Arbour et Vigneault ont toutes trois mis l’accent sur l’importance du corps dans la 

démarche des femmes automatistes, tout en démontrant sa primauté dans la libération que les 

automatistes cherchaient à atteindre. En effet, la majorité des femmes embrassaient des pratiques 

multidisciplinaires dans lesquelles les pratiques corporelles y occupent une place centrale. Il faut 

spécifier que cette recherche menée par les femmes s’inscrit en continuité avec la vision esthétique de 

l’automatisme. La vision esthétique des automatistes visait le dépassement des dualismes de 

l’esprit et de la matière, de la raison et de l’émotion, de la spiritualité et du corps. 

 
À la période de la parution de Refus global, les pratiques artistiques des femmes automatistes sont 

davantage ancrées dans les pratiques incarnées. Comme je l’ai soulevé par l’entremise des analyses 

d’Arbour, de Smart et de Vigneault, il ne faut pas percevoir de manière anodine le développement 

de médiums artistiques en marge de la peinture chez les femmes automatistes. Pour ces 

 
85 Elle fait la lecture de « La danse et l’espoir », lors de la célèbre Exposition de peinture (1948). 
86 Pierre et Claude Gauvreau, Mousseau, Perron, Riopelle, entre autres 



129  

 
 
 
 
 
 
 
théoriciennes, les femmes automatistes tentent d’échapper à un cadre idéologique et un milieu 

artistique dominé par les hommes. Plus encore, il faut comprendre que ces choix témoignent d’un 

conflit entre la norme masculine et leur identité propre qui s’y trouve niée. La position des femmes 

automatistes d’adopter des médiums et des formes esthétiques en marge de la peinture est liée à 

leur condition, elle opère comme une stratégie parmi d’autres pour atteindre une forme de 

reconnaissance. À cette période, il s’agit d’adopter des « voies et moyens parallèles », comme le 

souligne Vigneault, plutôt que de se conformer à un modèle et d’être soumise à une compétition 

inégale et hostile aux femmes. Évidemment, les femmes opèrent dans une situation minoritaire, 

elles doivent ruser pour exister dans l’espace public. Cette position comme sujet minoritaire est 

portée par une sensibilité autre au monde l’art. 

 
Françoise Sullivan est la seule femme qui signe un texte dans Refus global. Je souhaite maintenant 

m’attarder à sa contribution et à son rôle en abordant le texte et les photographies présents dans le 

recueil. Plus largement, le cas de Sullivan permet d’illustrer un travail qui par sa forme et son 

contenu s’inscrit d’abord en marge de l’histoire officielle des automatistes pour opérer 

graduellement une réhabilitation vers le centre. « La danse et l’espoir » (qui figure dans Refus 

global) est aujourd’hui élevé au rang du premier essai philosophique sur la danse au Québec87. 

Tandis que la pièce Danse dans la neige, dont on trouve deux photographies de Maurice Perron 

dans le recueil Refus global, est envisagée comme le point d’origine de la danse moderne au 

Québec88. Sullivan a une trajectoire atypique, elle s’intéresse à plusieurs disciplines et médiums au fil 

de sa vie — la danse, la peinture, la sculpture, la vidéo —, elle est aussi une pionnière de la 

performance, du travail in situ, de la vidéo danse. Son travail hybride se rapproche de formes 

contemporaines où les limites entre les disciplines, les genres, les médiums sont abolis. De même, 

sa pratique s’inscrit en résonance avec certains développements de l’art contemporain, notamment par 

son souci de rétablir une relation entre l’art et la vie. 

 
« La danse et l’espoir » est un texte qui revendique de manière audacieuse un retour à la vie par la 

danse et le corps. Ce texte annonce les changements apportés par la danse moderne avec le rejet 
 

87 Tembeck, I. (1994), Dancing in Montreal: Seeds of a Choreographic History, Studies in Dance History, vol.5, 2, 45-
64. 
88 Voir entre autres : Saint-Martin, F. L’automatisme, la danse, l’espoir, Françoise Sullivan « Je précise », n.p. ; Febvre, 
M., 2003, Danse insoumise, Françoise Sullivan, Montréal : Musée des Beaux-Arts de Montréal, éd. Parachute, 68. 



130  

 
 
 
 
 
 
 
des conventions du ballet classique, de la virtuosité et de l’idéalité du corps. Sullivan écrit : « La 

danse académique, celle qu’on nous présente encore, et en retard, offre exclusivement au spectateur 

un plaisir des yeux par une virtuosité exceptionnelle des jambes, à l’encontre du reste du corps, et 

tend uniquement à s’affranchir des lois de la pesanteur. » (1972[1948], 97) Un peu plus loin dans 

son texte, Sullivan parle de la gravité en excluant « les artifices tendant à échapper aux lois de la 

nature » (104). Ainsi, elle défend, la pesanteur, les chutes et le vertige, ce qui est à contre-courant 

des effets recherchés au sein du ballet classique ou la légèreté, la dimension aérienne et les pointes 

sont autant d’éléments qui tendent vers une sublimation du corps. Ce texte est donc annonciateur 

de la danse moderne et contemporaine, non seulement par le rejet de l’idéalité et de la virtuosité 

associées au ballet classique, mais aussi par le désir d’inscrire le corps dans ses limites matérielles 

qui appartiennent à la vie. Soulignons que la chute est une figure récurrente dans la danse 

contemporaine qui s’oppose aux sauts et aux figures aériennes, parce que la chute expose les lois 

de la gravité auxquels sont soumis les corps. En ce sens, la position défendue par Sullivan renoue 

avec une corporéité « réelle ». 

 
Du point de vue thématique, « La Danse et l’espoir » est tourné vers l’altérité, vers des formes 

culturelles non occidentales, tels les rituels, les cérémonies et les célébrations que Sullivan cite en 

exemples. Dans son essai Sullivan revendique une conception du corps ancrée dans la vie et le 

monde. Le texte est tourné vers l’autre, vers un décentrement du soi comme sujet. Elle s’intéresse 

aux formes culturelles souvent écartées du champ de l’art (surtout en 1948). Plus particulièrement, 

Sullivan s’intéresse au potentiel « performatif » de ces rites ou cérémonies —, et cela, bien avant 

que la performance comme discipline soit définie. Elle évoque une « magie en action » et rattache 

le rythme à l’idée de mouvements passés liés aux mouvements du présent. L’expérience sensible 

et collective vécue par les danseurs·euse·s, entre eux et avec le public, est au cœur de sa vision : 

« L’unité sensible et émotive tendra chaque individu vers un même enjeu et constituera le groupe 

en une entité vivante, faisant de tous un seul corps. » (104)89. Dans l’ensemble, le texte de Sullivan 

témoigne d’une vision novatrice tournée vers une expérience incarnée. 

 
 
 

89 On reconnait aussi dans ce passage une influence de Pierre Mabille rappelant l’idée d’« égrégore » que j’ai évoqué 
plus tôt, un écrivain qui a été lu et admiré par les automatistes À ce sujet, notons que lors du projet « Une bibliographie 
commentée en temps réel : l’art de la performance au Québec et au Canada », réalisé en 2019 sous la direction de 



131  

 
 
 
 
 
 
 
Au moment où Sullivan écrit ce texte, elle travaille sur des chorégraphies ayant comme thématique 

les quatre saisons et qui doivent avoir lieu dans un environnement naturel à l’extérieur. Deux 

photographies présentant Danse dans la neige sont incluses dans le recueil Refus global. Ainsi, ce 

travail in situ met de l’avant son désir d’ancrer la danse dans une expérience réelle. À cette période, 

la pratique chorégraphique de Sullivan s’inspire et s’approprie les structures de rituels. Sa série de 

danses autour des quatre saisons est exemplaire de cet intérêt. En effet, Sullivan actualise les 

approches propres aux rites et aux cycles de la nature : « La forme tirée de l’observation structurale 

des phénomènes naturels ou des données culturelles non occidentales se voyait aussitôt réutilisée 

et réordonnée à partir de la réalité immédiate. » (Vigneault, 2002, 242) Il ne s’agit pas d’une simple 

reprise de ces formes rituelles, mais plutôt d’un dialogue entre le passé et le présent. En effet, le 

travail de Sullivan était nourri par une réflexion anthropologique et un apprentissage tourné vers 

les pratiques de l’improvisation. Son travail avec la chorégraphe américaine Franziska Boas nourrit 

sans aucun doute sa démarcha à cette période. Rappelons que la chorégraphe enseignait des 

techniques d’improvisation ancrées dans une compréhension anthropologique de la danse. La fin 

du texte de Sullivan témoigne de cette idée : « Il faut comprendre qu’on n’est pas libre de choisir 

un genre de danse ; il ne s’agit pas d’ethnologie, mais bien de vie actuelle. L’art fleurit uniquement 

sur les problèmes intéressants l’époque, toujours dirigé vers l’inconnu. » (1972[1948], 105) 

Sullivan situe sa démarche comme une recherche ancrée dans le présent, son réinvestissement de 

pratiques culturelles non occidentales ou de figures mythiques appartenant à d’autres époques 

(comme l’art autochtone ou encore l’Antiquité90) témoigne d’une identité trouble qu’elle explore. 

 
Cette recherche identitaire tournée vers l’autre joue sur une instabilité que l’on peut rapprocher 

aujourd’hui de conceptions queer et féministes. Le travail de Sullivan est déterminé par une 

recherche portant sur son identité de femme, bien qu’elle n’ait pas ouvertement revendiqué de faire 

de l’art féministe, son travail témoigne de sa position de sujet marginal, lié à sa condition de genre. 

 
l’historienne de l’art Barbara Clausen, Françoise Sullivan partage un choix de références bibliographiques et que l’on 
y trouve un livre de Pierre Mabille. 
90 Dans le livre, Identité et modernité dans l’art au Québec. Borduas, Sullivan, Riopelle (2002), Louise Vigneault dans 
le chapitre III, intitulée, « Françoise Sullivan : l’autre comme alter ego », aborde dans les années 40, son travail pictural 
dont le sujet tourne autour de figures autochtones alors que les mythes féminins venant de l’Antiquité, ou encore de la 
préhistoire, sont aussi présents dans des pièces Femme archaïque (1949), Gothique (1949), Et la nuit à la nuit (1981). 
Dans les années 70, elle présente des performances en Grece, en Italie et au Québec qui invoquent des mythes de 
l’Antiquité qui seront repris au cours des années 80 et 90 dans son travail pictural. (250-251) 



132  

 
 
 
 
 
 
 
Le travail chorégraphique (mais pas uniquement) de Sullivan met souvent en échec les 

représentations dualistes du féminin et du masculin, on pense à la pièce Dualité, par exemple, qui 

illustre la part d’ombre et la part de clarté d’une même personne. Son travail apparait davantage 

structuré autour de l’idée de renouer avec une réalité plus complexe ou première. Vigneault parle 

d’une recherche de l’anonymat, d’un décentrement du sujet, d’un « devenir mineur », d’une forme 

d’agentivité de genre et culturelle. Ainsi, elle dit du travail de Sullivan : 

 
[…] par son lien avec le mouvement automatiste et par l’expressionnisme qu’elle 
découvre par la danse, elle combine les enseignements de Boas et de Borduas, tout en 
déterminant ses propres paramètres fondés sur des éléments de l’inconscient, de l’affect 
et de l’altérité. En proposant des motifs et des thèmes associés à l’Autre, en choisissant le 
médium chorégraphique et en allant aux États-Unis s’initier à des formes de danses 
inspirées de cultures étrangères, l’artiste transgressera, un à un les interdits éthiques et 
esthétiques de son milieu. […] par la mise en images et en figures du renversement des 
codes normatifs, et par une identification à l’Autre, Autochtone ou Étranger, qui aura 
pour effet de contrer la xénophobie inculquée par l’idéologie clérico-nationaliste. 
Sullivan s’imposera en fait à titre de Sujet hors norme, de femme dans un monde 
d’hommes, de chorégraphe dans un milieu qui condamne la danse. À travers elle et ses 
œuvres, l’Autre se verra néanmoins réinvesti d’un pouvoir parallèle latent. (243) 

 
Cette analyse de la démarche de Sullivan montre qu’elle se situe dans un devenir mineur et qu’elle 

cherche une forme d’altérité. Cette stratégie est une manière de revendiquer une identité singulière, 

de construire un « devenir-autre ». Ainsi, la démarche de Sullivan valorise une relation plus 

complexe au genre, tournée vers une forme d’altérité. Une telle démarche se rapproche de courants de 

pensée actuels féministes, décoloniaux et queer. Bien qu’il ne s’agisse pas d’approches 

revendiquées par l’artiste, il s’agit d’ouvertures vers notre présent. Ainsi, mes choix curatoriaux 

voulaient entrer en dialogue avec ces dimensions du travail de Sullivan, cette altérité recherchée 

qu’énonce le texte « La danse et l’espoir » où elle y présente une recherche identitaire alternative 

aux modèles dominants. Son travail s’éloigne de la recherche formelle liée à la peinture moderne 

et des représentations dominantes en art. Ainsi, elle présente une position excentrée dans le monde de 

l’art et cherche à définir un devenir mineur. 

 
Dans son ensemble, le travail de Sullivan est novateur, il contribue aux développements de genre 

hybride : Danse dans la neige, peut être considérée comme l’une des premières performances au 

Québec, et Black and Tan, est considéré comme le premier spectacle de danse moderne au Québec. 

Dans Refus global, il y a deux photographies de Maurice Perron qui représentent des images tirées 



133  

 
 
 
 
 
 
 
de ces deux œuvres chorégraphiques (Annexe C, fig.1). Ces deux photographies illustrent la 

pratique de Sullivan de manière parlante : l’une montre Sullivan dansant dans la neige et l’autre la 

montre avec un costume et un décor Jean-Paul Mousseau réalisé pour Black and Tan. Pour bien 

comprendre, l’ancrage de ces deux photographies, il faut faire état du développement de sa pratique 

artistique avant et au moment de la parution de Refus global. 

 
Sur le plan de la pratique de 1945 à 1947, Sullivan suit des cours à New York avec la chorégraphe 

Franziska Boas. Franziska Boas est la fille du célèbre anthropologiste Franz Boas. Ce dernier est 

reconnu pour avoir révolutionné l’anthropologie en remettant en question les biais raciaux aux 

fondements de la discipline. Franziska Boas est une activiste sociale, dont une grande partie de sa 

carrière a visé l’intégration de groupes marginalisés dans ses œuvres. Ainsi, Sullivan fut introduite 

à la danse et la musique non-occidentale lors de ses cours chez Boas. L’approche de la chorégraphe 

a grandement influencé Sullivan, notamment par le travail d’improvisation qu’elle préconisait. 

Cette influence est reconnaissable dans Black Tan : la musique jazz de Duke Ellington s’inspire de la 

culture afro-américaine, le titre provient d’une expression dans le sud des États-Unis pour 

désigner les bars où les personnes de diverses origines (africaines, asiatiques, européennes) se 

rencontrent pour échanger, danser et faire de la musique. La vision esthétique développée par 

Sullivan touche, donc, à l’identité culturelle. 

 
Dans cette perspective, Sullivan offre dans l’ensemble de sa contribution à Refus global une vision 

étrangement contemporaine de l’identité. Non seulement, l’on perçoit les origines de médiums 

artistiques mineurs devenus aujourd’hui centraux dans le développement de l’art contemporain, on 

reconnait aussi une fluidité identitaire présente dans son travail. Ce travail trouve échos dans les 

approches queer, féministes et décoloniales actuelles. En résonance avec ces observations, mon 

commissariat a présenté des pratiques actuelles qui s’inscrivent dans ces approches de manière 

explicite. En effet, le collectif Cool Cunts développe une approche ancrée dans une vision féministe 

intersectionnelle. Le collectif présente des pratiques en arts vivants aux formes crues qui mettent 

en scène des formes d’autodéterminations identitaires. De son côté, le groupe Make Banana Cry 

— constitués de chorégraphes et d’une artiste en arts visuels — quant à lui présente une approche 

décoloniale à travers une esthétique queer, ce qui s’incarne par des pratiques hybrides entre danse, 

performance et arts visuels. Les deux groupes endossent explicitement des positions critiques et 

politiques liées aux identités culturelles et de genre. Cette rencontre avec ces pratiques actuelles et 



134  

 
 
 
 
 
 
 
Refus global crée des histoires inédites de Refus global, en postulant que les développements 

esthétiques, plus particulièrement dans les propositions artistiques des femmes automatistes, sont 

empreints d’autres revendications que celles habituellement associées à Refus global. 

 
Mon intention était de dévoiler un versant méconnu de l’histoire des automatistes, en soulignant 

les démarches singulières des femmes automatistes et leurs pratiques artistiques qualifiées de 

“mineures”. Ma proposition curatoriale voulait donc opérer un renversement de l’histoire officielle, 

cela, en mettant à l’avant-plan le travail des femmes automatistes, tout en le situant comme 

annonciateur de l’art contemporain. Dans cette perspective, les formes incarnées devaient se 

substituer dans une certaine mesure aux œuvres matérielles. Ainsi, les pratiques artistiques 

valorisées par les femmes automatistes se retrouvaient au centre de l’exposition, ce qui permettait 

de configurer une autre histoire de Refus global. Plus encore, en poursuivant mes analyses du 

travail de Françoise Sullivan, il m’importe de mettre en évidence les singularités esthétiques de son 

travail artistique et les formes d’altérité dont il témoigne. Cette altérité qui s’inscrit en résonance 

avec l’identité de genre. 

 
Pour clore mes présentes réflexions, je veux relever les stratégies curatoriales employées pour 

écrire les histoires plurielles de Refus global. Au sein de mon commissariat, l’usage critique que je 

fais de la performance s’inscrit en résonance avec le travail d’artistes et de commissaires actuels. 

Ces approches ont en commun de développer des conceptions de l’histoire marquée par la 

valorisation d’expériences subjectives et situées. L’une des spécificités de la performance — et j’y 

reviendrai plus abondamment dans le dernier chapitre de thèse — est qu’elle nécessite une 

ouverture du public, plutôt que de se lire simplement en suivant le cours linéaire d’un récit dicté 

par un narrateur « objectif » (omniscient), il faut que le·la récepteur·rice individuellement en 

formule ses propres interprétations en dialogue avec la situation. Les approches curatoriales qui 

mettent en jeu la performance entraînent le développement de méthodes alternatives d’écriture de 

l’histoire. 

 
Pour faire valoir ces idées, je vais poursuivre mes réflexions sur le travail de Sullivan en écho avec 

Refus global en m’appuyant sur la proposition d’un artiste qui s’inscrit dans des perspectives 

communes aux miennes. A Dance for Those of Us Whose Hearts Have Turned to Ice. Based on the 

Choreography of Françoise Sullivan and the Sculpture of Barbra Hepworth (with Sign-Language 



135  

 
 
 
 
 
 
 
Supplement) (2007) (Annexe D, fig. 1) est une œuvre de l’artiste torontois Luis Jacob. Avec cette 

œuvre, il a opéré un travail d’appropriation de la chorégraphie Danse dans la neige de Sullivan. 

L’analyse de cette œuvre sous la forme d’un dispositif me permettra de venir appuyer mes positions 

curatoriales tout en poursuivant mes réflexions sur les histoires alternatives de Refus global. A 

Dance for Those of Us Whose Hearts… (2007) fait de la chorégraphie Danse dans la neige un point 

d’origine de la pensée queer. Le travail de Jacob est nourri par les théories queer et le renouveau 

anarchiste, il offre une perspective excentrée de cette œuvre de Sullivan, et en continuité avec Refus 

global. Dans cette œuvre sous forme d’installation vidéo, la célèbre chorégraphie Danse dans la 

neige (1948) est recréée librement sous la forme d’une installation vidéo avec le performeur Keith 

Cole. La vidéo est intégrée à un dispositif sculptural en bois qui évoque le travail de l’artiste 

Barbara Hepworth. De chaque côté de l’écran se trouvent deux vidéos montrant des interprètes qui 

communiquent en langue des signes américaine (ASL) et québécoise (LSQ). Iels interprètent une 

série de citations qui est mise à la disposition du public. À l’endos de l’installation, il y a un espace 

de lecture où le montage de citations de Sullivan, Borduas, Barbara Hepworth et Herbert Read est 

présenté. 

 
Loin de présenter une simple reconstitution de la célèbre chorégraphie, Jacob propose une 

appropriation libre par l’artiste de performance Keith Cole91. Dans la vidéo filmée par Jacob, Cole 

est habillé en s’inspirant des vêtements de Sullivan tout en mettant en vue aussi des mèches blondes 

rappelant son identité de drag queen. Il reprend des gestes et mouvements de Sullivan tout en 

exhibant son sexe rouge suivant les conventions du monde drag. La stature physique de Cole 

contraste avec la petite taille et l’assurance de Sullivan. Son corps masculin oscille entre danse mal 

assurée et authenticité92, il détonne surtout parce qu’il ne correspond pas aux représentations 

habituelles du danseur. L’idée de la double identité de Cole, doublée par ces emprunts à la 

chorégraphie de Sullivan, souligne l’ambiguïté identitaire et l’altérité présentes dans le travail 

 
91 L’artiste Keith Cole est connu pour son personnage de drag queen Pepper Highway. 
92 « This sincerity may also have something to do with Keith’s body. He is a trained dancer, but his body looks at odds 
with what many people expect a dancer’s body to look like. This can register in different ways. One person can see it 
as a vulgar gesture: ‘I shouldn’t have to look at this non-idealized body. How dare you represent a non-idealized body?’ 
Another person can see it as liberating, or sincere. None of us possess an ideal body, so what can be read as vulgar by 
one person can also read as honest by another, or authentic. ‘Authentic’ is a loaded term, of course, but it is one I would 
like to keep open. I do believe that there is such a thing as authenticity, existential authenticity, and this is a term I 
prefer more than ‘sincerity’. » Jacob, L. (2012). Interview with Heather, R. Artists at Work : Luis Jacob, Afterall, 
https://www.afterall.org/articles/artists-at-work-luis-jacob/. 

https://www.afterall.org/articles/artists-at-work-luis-jacob/


136  

 
 
 
 
 
 
 
chorégraphique de Sullivan à la fin des années 40. Dans une autre version filmée, Cole danse nu 

dans la neige, la situation le présente dans un état de vulnérabilité plus grand. Ce geste semble 

illustrer un « devenir mineur » et vouloir susciter l’empathie. A contrario d’un travail physique dont 

la technique vient sublimer la forme corporelle, la situation implique un manque d’adresse. La 

performance de Cole est filmée dans un parc du centre-ville de Toronto. Ainsi, Jacob substitue à 

l’Otterburn Park de Montréal, lieu à l’origine de la présentation de Sullivan, un parc de Toronto. 

D’emblée, ce choix inscrit Sullivan dans une histoire nord-américaine, plus large que le Québec et 

dans un contexte urbain. Le travail chorégraphique met l’emphase sur un décentrement et une 

déterritorialisation que l’on retrouve dans le travail de Sullivan. La vidéo est accompagnée de la 

traduction en langage de signes, ce qui met l’accent sur un rapport gestuel au langage. Ce langage 

est présenté à travers deux variantes, celle de la langue américaine, et celle de la langue québécoise. 

Ainsi, il y a de subtiles variations d’une vidéo à l’autre. Ces variations mettent l’accent sur les 

singularités des langues et leur développement ancré dans un tissu culturel et communautaire tout 

en accentuant l’idée d’altérité. 

 
Le dispositif place le·la spectateur·rice en position minoritaire. En effet, très peu de personnes 

maîtrisent la langue des signes, la majorité du public se retrouve démuni et doit appréhender 

autrement l’œuvre. En continuité, les citations traduites en langue des signes québécoise sont celles 

de Sullivan et Borduas. En effet, les deux vidéos traduisent un collage de citations qui viennent 

donner les assises idéologiques de l’œuvre, le cadre de lecture. Ce montage de textes propose des 

citations de quatre auteur·rice·s, les artistes québécois·e Sullivan et Borduas, la sculptrice 

Hepworth et le théoricien d’art britannique Herbert Read, qui datent pour la plupart de la fin des 

années 40 et du début des années 50. D’emblée, les deux dyades formées ont en commun qu’un 

homme a donné de la légitimité au travail d’une artiste femme. Si les travaux respectifs d’Hepworth 

et de Read ont une reconnaissance nationale et internationale, ceux de Borduas et de Sullivan sont 

davantage représentatifs d’une scène locale, dont les percées internationales sont plus limitées. Le 

travail de montage de Jacob met en commun un ensemble de citations aux origines diverses, 

puisque l’on ignore toujours qui parle, c’est-à-dire que les citations ne sont pas associées à un nom. 

Les citations portent sur les questions d’inégalités, les rapports de force, l’échec des révolutions, 

l’appel à la révolte, l’art et de la vie. Les écrits regroupés entretiennent des relations avec les deux 

dyades, Sullivan-Borduas et Hepworth-Read, par exemple, on peut reconnaître une citation de 



137  

 
 
 
 
 
 
 
Pierre Mabille faisant référence à l’égrégore, l’évocation de la « communautés de sentiments » tirée 

de « Refus global ». Les citations proviennent de différentes auteur·rice·s qui entretiennent des 

liens avec les deux dyades d’artistes. Les relations que crée Jacob entre ces différents écrits 

témoignent d’un désir de penser des généalogies, plutôt que des filiations immédiates. Ce faisant, 

il cherche à dégager les citations et les idées d’une historicité plus traditionnelle liées au territoire 

et d’identité culturelle. L’œuvre cherche à développer des relations improbables en faisant 

dialoguer des temporalités et des cultures éloignées, mais qui sont familières dans leurs réflexions. Le 

travail de Jacob utilise des stratégies analogues à mon commissariat en cherchant à établir des 

relations et des dialogues entre différentes formes esthétiques sans les inscrire dans un récit linéaire 

et historiciste. Il met l’accent sur le travail de Sullivan en l’inscrivant dans un réseau large de la 

pensée anarchiste ou libertaire dont témoigne le montage textuel. Il s’intéresse au « devenir » de 

l’œuvre, non pas comme un objet figé dans une temporalité, mais comme quelque chose à 

déconstruire de laquelle peut émerger des lectures alternatives. 

 
En relation plus directe avec Refus global et le groupe automatiste, Jacob offre une lecture 

décentrée de l’œuvre de Sullivan et inscrit la pensée automatiste en relation avec des modèles 

d’organisations alternatives, queer, anarchistes, postcoloniales. Cette posture performe en quelque 

sorte l’histoire, l’histoire est en cours, en-train-de-se-faire. Mon approche curatoriale s’inscrit dans 

cette idée d’expérimenter les possibles de Refus global, par le biais de perspectives critiques 

féministe, queer et décoloniale. Mon projet provoque des échanges, non seulement du passé vers 

le futur en suivant une temporalité linéaire, mais aussi du futur vers le passé pour réécrire le passé 

autrement. Cette approche s’inscrit dans des perspectives intersectionnelles, cela, en partant de 

l’idée que l’identité est construite par les discours et les représentations. Cette approche du genre 

en fait une construction binaire produite par les structures de pouvoir. Dans cette perspective, les 

réflexions sur les processus de subjectivation des sujets minoritaires s’articulent entre 

déconstruction et critique radicale du caractère systémique des oppressions de genre, de race, de 

classe et de sexualités. Les théories queer proposent de multiples stratégies pour développer des 

subjectivités bizarres, anormales, excentriques qui échappent aux discours de pouvoir par 

l’entremise d’énoncés performatifs (Butler, 2005). À la jonction de théorie et de la pratique, la 

notion d’expérience s’impose pour rendre lisibles ces réalités : expériences minoritaires de 

l’oppression et de la stigmatisation, formes marginales d’interaction avec le monde, pratiques du 



138  

 
 
 
 
 
 
 
quotidien, etc. Aujourd’hui, la performance est un instrument d’émancipation pour les femmes et 

les minorités, dont l’ostracisation s’appuie sur la couleur de peau, le genre, les sexualités liées à 

des représentations essentialistes de l’identité et du corps. 



139  

 
 
 
 
 
 
 
 

CHAPITRE 3 
 
 

L’EXPOSITION COMME SITE DE RECHERCHE ET DE CRÉATION 
 
 
Avec l’œuvre de Luis Jacob, nous avons vu que les formes incarnées permettent de rejouer 

autrement nos relations aux histoires, aux documents et aux mémoires. Dans le précédent chapitre, 

j’ai traité des enjeux liés aux discours, à l’histoire et aux savoirs en relation avec les formes 

incarnées, il sera maintenant question des spécificités des processus de création qui sont en action 

dans l’espace et le temps. Je montrerai que les arts vivants confèrent une dimension processuelle à 

l’exposition. En effet, l’exposition qui emploie des médiums incarnés inclut des modalités de 

production qui diffèrent d’une exposition d’objets d’art. Cette situation amène une série de 

questions auxquelles, je souhaite répondre en partant de mon commissariat. Quels sont les 

processus empruntés par un projet curatorial qui présente des formes incarnées ? Comment les 

œuvres sont-elles pensées et créées en amont et lors de la présentation de l’exposition ? Comment 

accueillir les œuvres en arts vivants et penser leur déploiement dans l’espace et le temps de 

l’exposition ? Les formes en arts vivants, parce qu’elles exigent une exécution en chair et en os, 

engagent-elles différemment le·la curateur·rice dans la conceptualisation et l’organisation d’une 

exposition ? Le présent chapitre aborde ces questions en partant de mon expérience lors de Refus 

contraire, tout en s’appuyant sur des cas d’études secondaires. À travers l’analyse de mon 

processus, je souhaite montrer de quelles manières les arts vivants nécessitent des méthodes et des 

approches en adéquation avec les pratiques corporelles, liées non seulement à leurs singularités 

matérielles, mais aussi à leurs histoires et leurs modalités de création. Tout au long du chapitre, il 

sera question des enjeux de production propres aux pratiques incarnées et des effets de leur 

dimension expérimentale et processuelle sur le travail curatorial. 

 
Le travail en arts vivants repose sur un partage collectif, notamment par la transmission de savoirs 

pratiques. Les modalités de transmission incarnées sont privilégiées dans les compagnies de danse 

et de théâtre. Par exemple, les savoirs pratiques sont liés à des communautés d’artistes qui en 

assurent la transmission. C’est au sein de ces groupes d’artistes que des méthodes collectives de 

création s’élaborent, ces méthodes sont transmises et développées par les chorégraphes et/ou 



140  

 
 
 
 
 
 
 
metteur·se·s en scène qui sont à la tête de compagnies93. Les fondements des pratiques en arts 

vivants sont transmis au fil de l’histoire des compagnies. Ainsi, ces pratiques peuvent créer des 

filiations d’artistes-praticien·ne·s s’inscrivant dans de longues traditions, ou encore, elles peuvent 

être théorisées par un·e artiste, par le biais d’une méthode de travail pratique94. Pour ces raisons, 

les arts vivants développent des formes collectives et communautaires de travail. Ces arts de 

l’exécution sont formés de gestes, de mouvements, d’actions. De manière conséquente, ils sont 

moins axés sur l’idée d’œuvre d’art pérenne et davantage orientés vers l’idée d’expérience 

esthétique partagée. On peut donc s’attendre à ce que la transposition de ces pratiques dans l’espace 

d’exposition mette à l’avant-plan leurs méthodes de production collective et relationnelle. Comme je 

le montrerai, l’une des particularités des expositions performatives est d’activer l’espace 

d’exposition lui-même. En effet, l’exposition est le lieu immédiat d’intervention des corps vivants. 

C’est dans cette perspective que je vais aborder l’exposition comme un site de recherche et de 

création tout au long de ce chapitre. 

 
Ma démarche s’inscrit en concordance avec ce que l’historienne de l’art Dorothea von Hantelmann 

nomme un tournant expérientiel (« experiential turn »). Pour cette dernière, le « performatif » 

change avant tout notre perception de l’art, il éclaire un réseau de sens spécifique, c’est-à-dire les 

processus par lesquels l’art produit sa réalité même. Hantelmann écrit : 

 
To speak about the performative in relation to art is not about defining a new class of 
artworks. Rather, it involves outlining a specific level of the production of meaning 
that basically exists in every artwork, although it is not always consciously shaped or 
dealt with, namely, its reality-producing dimension. In this sense, a specific 
methodological orientation goes along with the performative, creating a different 
perspective on what produces meaning in an artwork. What the notion of the 
performative brings into perspective is the contingent and elusive realm of impact and 
effect that art brings about both situationally—that is, in a given spatial and discursive 
context—and relationally, that is, in relation to a viewer or a public. It recognizes the 
productive, reality-producing dimension of artworks and brings them into the discourse. 
(2014) 

 
 

93 Ici, nous pouvons citer des figures connues comme la chorégraphe Pina Bausch avec Tanztheater Wuppertal, ou 
encore, le metteur en scène Peter Brook avec le Centre international de recherche théâtrale (CRIT). 
94 Ici, on peut penser à la méthode Stanislavski, sans doute la plus répandue dans les écoles de théâtre occidentale, 
mais on trouve aussi de nombreux ouvrages pratiques, de Grotowski, Le Coq, Lee Strasberg, etc. Ces artistes ont tous 
fondé des compagnies et/ou des écoles pour assurer la transmission de leur savoir pratique. 



141  

 
 
 
 
 
 
 
L’art pensé à travers sa dimension performative se présente comme un ensemble de pratiques, 

plutôt qu’en tant qu’objet artistique. En continuité, l’élaboration des œuvres contemporaines est 

moins tournée vers ce que l’œuvre décrit et représente, et plus orientée sur les effets et les 

expériences qu’elle produit : ce qu’elle « fait ». En ce sens, Dorothea von Hantelmann écrit : « In 

principle, the performative triggers a methodological shift in how we look at any artwork and in 

the way in which it produces meaning. » (2014). Ce changement méthodologique fait qu’une plus 

grande attention est portée aux processus de production des œuvres qui sont rendus visibles dans 

l’acte performatif. Je montrerai que ces modalités de production sont rendues possibles par des 

actions, des gestes, des interventions, des activités au sein desquelles les corps vivants sont 

essentiels. Cette situation rend aussi la recherche, les processus d’explorations plus significatifs, 

puisqu’ils sont au cœur de l’expérience esthétique. 

 
La mise en vue du « faire » substitue aux modes de représentation celui de la production, présentant 

ce qui est en train de se faire. Cette approche performative fait que l’œuvre n’est plus un objet 

défini, mais devient un processus en développement. L’exposition incluant ces formes artistiques 

présente des actions dans l’espace et le temps, ces actions peuvent redéfinir le dispositif même. 

L’exposition performative prend alors sens dans l’ensemble des processus de production qui s’y 

déroulent, ceux des œuvres d’art vivant en cours et les différents évènements constituant 

l’exposition. Le travail curatorial se doit d’orchestrer la mise en commun de ses pratiques et de ses 

événements dans le temps et l’espace. Cette approche remet en jeu la réalité même de l’art, c’est-

à-dire la situation dans laquelle il prend forme : son contexte, sa dimension sociale, politique, les 

relations créées avec les publics entre les œuvres, les artistes et les communautés. De leur côté, les 

arts vivants prennent forme à travers leur exécution, ils mettent donc en vue la pratique artistique 

elle-même. Or, en contexte d’exposition, cet intérêt porté sur l’exécution, l’incarnation, la mise en 

action tend à dissoudre les limites de l’œuvre ; plutôt que de se présenter comme des œuvres d’art 

isolées les unes des autres d’un cadre d’exposition « intemporel », les arts vivants se révèlent 

comme des pratiques incarnées en relation avec ce qui les entoure — formes matérielles, objets, 

êtres humains, espace. 



142  

 
 
 
 
 
 
 

3.1 Pratique curatoriale et dramaturgie de l’exposition 

Dans mon commissariat, les événements, les gestes, les lectures et les performances participent à 

une dramaturgie globale de l’exposition, c’est-à-dire qu’ils sont ancrés dans un découpage temporel 

que j’ai déterminé en amont avec les artistes. En discussion avec les artistes, les cadres 

d’interventions possibles dans l’espace et le temps ont été établis. Le cadre temporel de leurs 

œuvres et interventions a été défini de manière à créer une dramaturgie de l’exposition dans sa 

globalité. Le travail sur des plages de longues durées et de manière interventionniste dans l’espace 

d’exposition faisait partie de mes demandes. Le travail curatorial emprunte ainsi à la dramaturgie, 

parce qu’il met en place des séries d’actions qui se déroulent dans le temps comme le fait un 

spectacle ; seulement, ici, la durée est celle de l’exposition. En opposition avec le déroulement d’un 

spectacle, les actions ne tracent pas un fil progressif et linéaire prenant la forme d’un drame, mais 

forment un amalgame de temporalités et d’actions mixtes qui coexistent. Évidemment, la notion de 

dramaturgie telle que je l’emploie ne réfère pas à un texte écrit ou une fable, mais à un texte 

considéré comme un tissage entre les éléments visuels, temporels, sonores, performatifs, et cela, 

en relation avec le visiteur. 

 
Ainsi, la dramaturgie emprunte aux formes du théâtre contemporain que l’on peut définir comme 

« post-dramatiques ». Ce terme, développé par le théoricien Hans-Thies Lehmann, désigne des 

formes théâtrales contemporaines qui s’éloignent d’une approche dans laquelle le texte dramatique 

(au sens d’écrit) prédomine. Publié en 1999 et traduit en français en 2002, le livre Le théâtre 

postdramatique a eu une résonance importante dans le champ théâtral95. Il regroupe l’ensemble des 

manifestations théâtrales contemporaines qui s’écartent du modèle dramatique en déconstruisant 

ses constituants fondamentaux. Ce type de travail est recensé par Lehmann dans des spectacles à 

partir de 1970. Les formes post-dramatiques s’appuient davantage sur d’autres dimensions de la 

scène et des arts vivants : la performance et l’expérience immédiate à travers ses temporalités, la 

visualité, ou encore, la sensitivité y sont valorisées. De même, le théâtre post-dramatique délaisse 

 
95 Quelques années auparavant, Marianne Van Kerkhoven écrivait sur les méthodologies orientées vers le processus 
dans le théâtre et la danse expérimentaux, une pratique qu'elle appelait "nouvelle dramaturgie" (1994). À peu près à la 
même époque, Bonnie Marranca et Elinor Fuchs, dans The Theatre of Images et Death of Character(1996), 
respectivement, écrivaient sur la nécessité de clarifier le vocabulaire critique utilisé en référence aux pratiques 
théâtrales expérimentales qui remettaient en question l'utilisation conventionnelle du langage, utilisaient des styles 
d'interprétation qui étaient plus proches de la présentation que de la représentation, et adhéraient à la prédominance 
des images scéniques. 



143  

 
 
 
 
 
 
 
la notion d’auteur, ces pratiques expérimentales prennent souvent la forme d’un processus collectif 

qui peut être présenté comme tel. Ainsi, le cadre dramaturgique que j’ai développé s’inscrit dans 

cet esprit, il met en relation les œuvres matérielles, les médiums, les événements et les corps vivants 

dans l’exposition. 

 
Ce cadre dramaturgique est essentiel pour penser l’inclusion des pratiques en arts vivants qui sont 

en actions ; il faut donc définir leur déploiement tout au long de l’exposition dans l’espace et le 

temps. Dans mon travail, je souhaitais développer des formes processuelles qui déstabilisent la 

dimension intemporelle du white cube. Le white cube apparait comme un espace hors du temps et 

de la vie ordinaire, puisqu’il vise à isoler les œuvres dans un espace d’une neutralité apparente. Le 

travail sur les différentes temporalités — inhérentes aux déploiements des actions, des 

performances, et des gestes — me permet de rompre avec ce cadre « intemporel » et de montrer 

son artificialité. À travers différentes stratégies, les corps vivants mettent en vue la dimension 

construite de l’espace d’exposition, tout en montrant son inscription dans le « réel ». Les pratiques 

d’arts vivants mobilisent l’espace autour d’elles, tandis qu’une longue tradition autour du white 

cube tend à faire disparaître le contexte pour mettre l’accent sur l’objet d’art. La présence des corps 

vivants est donc une critique implicite de la naturalisation du white cube, parce qu’ils activent le 

cadre d’exposition, et de ce fait, le rend visible. Dans son célèbre texte « Space as Praxis » (1975), 

Roselee Goldberg affirmait que l’espace est un véritable médium pour de nombreux artistes 

conceptuels, qui ont notamment développé une praxis de l’espace manifeste dans la performance. 

L’une des spécificités de la performance, c’est qu’elle nécessite l’usage d’un espace physique 

destiné à sa pratique. Les modalités d’existence des formes en arts vivants impliquent donc une 

activation du contexte immédiat, ce qui permet d’élaborer une relation critique avec l’espace 

d’exposition. 

 
Les artistes, dont les deux groupes en arts vivants Cool Cunts et Make Banana Cry, ont développé 

des expérimentations qui s’inscrivaient tour à tour dans des cadres proches du spectacle ou dans 

des approches plus liées à l’atelier, à l’exercice ou à la performance spontanée. Le travail des 

artistes ne se limitait pas aux arts vivants, mais incluait aussi des espaces installatifs dans lesquels 

étaient intégrés différents objets et/ou médiums, et ces espaces étaient activés lors de performances 

aux modalités variables. L’orchestration et la mise en place de l’ensemble de ces éléments 

constituent le cadre dramaturgique de mon commissariat. Le cadre dramaturgique met en dialogue 



144  

 
 
 
 
 
 
 
un ensemble d’éléments thématiques et formels, tout en développant des relations singulières aux 

temporalités de l’exposition. Ainsi, plutôt que de penser simplement en termes d’agencement 

d’œuvres, je souhaitais que les artistes créent pour le contexte spécifique de l’exposition et qu’ils 

considèrent l’espace d’exposition comme un site à investir. 

 
L’une des particularités de mon projet curatorial est qu’il demande un travail proche de la création, il 

introduit des formes hybrides et processuelles, ce qui diffère de la sélection d’une œuvre produite au 

préalable. Une invitation spécifique était formulée aux artistes afin qu’iels œuvrent dans un cadre 

précis de création. Le collectif Cool Cunts était invité à développer des formes installatives à 

activer par les performeuses. Pour le groupe Make Banana Cry, il était convenu qu’il présenterait des 

interventions pensées spécifiquement pour l’exposition. Dans ce contexte, l’invitation est 

déterminante, parce qu’elle engage les artistes dans un processus en dialogue avec l’exposition. 

D’emblée, j’ai voulu inviter les artistes à mettre à l’épreuve le cadre habituel de l’exposition. Mon 

travail s’ancre dans une connaissance empirique et pratique du champ des arts vivants, ce qui me 

permet d’envisager le déroulement pratique des performances que j’allais présenter. 

 
Le collectif féministe Cool Cunts et le groupe Make Banana Cry ont développé des propositions 

spécifiques pour Refus contraire. Ces groupements d’artistes ont été choisis parce que leur travail 

avait le potentiel d’interroger sous un angle nouveau l’histoire de Refus global, notamment 

l’imaginaire sociopolitique entourant le manifeste et ce qui le lie aux questions identitaires. J’ai 

analysé dans le précédent chapitre les dimensions discursives liées à Refus global. Je vais donc 

maintenant m’attarder plus spécifiquement aux pratiques artistiques présentées dans mon 

commissariat et à leurs relations avec le cadre d’exposition. Par l’entremise de ces groupes 

d’artistes, j’ai voulu mettre en évidence le travail collectif et expérimental au cœur de Refus global. 

Ainsi, ces deux groupes mettent de l’avant des formes collaboratives et/ou collectives, tout autant 

qu’une dimension expérimentale significative, dont il s’agit maintenant d’expliciter l’inclusion 

dans le cadre curatorial. 

 
Je voulais mettre l’accent sur la pratique artistique elle-même grâce à la présentation du travail en 

cours de création de deux groupes en arts vivants. Avec le collectif Cool Cunts, c’est au fil des 

discussions que nous avons défini l’emplacement des formes installatives, en visant à renforcer 

leur dialogue avec l’exposition. Leurs installations se présentent sous forme d’espaces “bricolés” 



145  

 
 
 
 
 
 
 
et limitrophes de l’exposition, comme le monte-charge et les coulisses, ou encore par l’occupation 

d’une cimaise de la galerie. Leurs performances étaient de longue durée. Ainsi, les 

expérimentations des Cool Cunts étaient ancrées dans des espaces spécifiques qui leur étaient 

alloués au sein de l’exposition. Les performances créaient souvent des images et des actions 

dérangeantes, les performeuses se déplacent, parlent, s’entrainent, se livrent à des contorsions. Elles 

incarnent des figures féminines « trash », filles de bal « zombie » qui errent dans l’espace avec leur 

perruque, elles donnent à sentir l’aliénation, la dépossession ou la domestication des femmes. Les 

gestes répétitifs comme celui de nettoyer la cimaise ou de tricoter, ceux désorientés de femmes 

vêtues de différents apparats dits féminins, venaient rompre le rituel associé à l’exposition, c’est-

à-dire la déambulation silencieuse et contemplative. Cette rupture donne à voir la dimension 

inhospitalière de la galerie envers les formes incarnées, en même temps qu’elle souligne 

l’agentivité des corps face à l’espace d’exposition. 

 
En effet, les installations et performances permettaient d’utiliser autrement le dispositif 

d’exposition, de définir de nouveaux usages, de nouveaux cadres d’expériences. Mon invitation au 

collectif Cool Cunts visait à introduire une perspective critique et féministe à l’endroit du site de 

l’exposition. Du point de vue thématique, ce collectif féministe m’a permis de mettre l’accent sur 

les enjeux liés à la réception du travail des femmes automatistes. Ainsi, leur travail est venu appuyer 

l’un des parti pris de l’exposition : éclairer l’effacement des artistes femmes dans l’histoire de l’art. 

Dans ma perspective, il m’importait également de lier les femmes automatistes aux pratiques en 

arts vivants96, auxquelles elles se sont adonnées, car ce champ de pratiques est grandement investi 

par les femmes et sous-représenté dans l’histoire de l’art. À ce titre, le groupe automatiste est 

exemplaire. De même, la présence importante des femmes dans le champ de la performance 

témoigne de leur désir de se réapproprier leur corps, le plus souvent représenté et objectifié par les 

hommes artistes. Le collectif Cool Cunts voulait échapper aux représentations figées du genre 

féminin. Avec ce collectif, je voulais introduire un ensemble de réflexions critiques sur le rôle 

attribué aux femmes et aux minorités de genre dans le champ de l’art. 

 
 

 
96 J’ai démontré dans le chapitre 2 que les femmes automatistes ont développé des pratiques en arts vivants 
importantes. 



146  

 
 
 
 
 
 
 
Une série de rencontres préparatoires et d’échanges avec les différents membres du groupe a mené 

à déterminer le cadre de leurs interventions : leur emplacement spatial, leur forme installative et la 

durée de leur activation. D’entrée de jeu, j’ai proposé aux artistes d’investir matériellement l’espace 

d’exposition en développant des formes installatives, car je souhaitais que les performances 

puissent s’inscrire en prise directe avec le lieu. Les espaces choisis avaient un potentiel 

dramaturgique et critique que nous avons développé lors de nos échanges communs. D’emblée, 

j’avais signifié mon désir au collectif d’éprouver les limites du dispositif d’exposition et de le 

mettre en scène. Cette mise en scène avait comme but d’apporter une réflexivité critique à l’endroit 

de l’exposition, dont la dimension construite est effacée ou naturalisée. En effet, les performances 

des Cool Cunts mettaient à nu les rouages de l’exposition. La cimaise prise d’assaut par les 

performeuses souligne le dispositif de représentation destiné à l’accrochage de tableaux. Le monte-

charge et la coulisse investis par le collectif montrent l’envers du décor. Ils affichent la dimension 

construite de l’exposition en mettant en évidence les rouages du dispositif ; c’est en quoi il y a une 

théâtralité qui dévoile l’artificialité de la représentation créant un effet de distanciation. Cette forme 

de théâtralité naît de la mise en scène de la représentation elle-même, le dévoilement de l’illusion. 

La théâtralité est une notion investie par le dramaturge Berthold Brecht, il utilise la théâtralité pour 

désamorcer l’illusion scénique, par exemple, en montrant les coulisses et les éclairages. 

 
La théâtralité demeure aujourd’hui une notion que l’on utilise pour désigner les spécificités 

théâtrales en dehors du texte ou du drame à proprement parler. Toutefois, il est possible d’affirmer 

que la théâtralité est une notion à la base de tout art, qui désigne le contexte de présentation 

immédiat de l’œuvre. Ainsi, la théâtralité, si elle est une notion liée aux arts de la scène et à la 

performance, parce qu’ils sont des médiums qui mettent en jeu consciemment le contexte de 

présentation et de réception, serait pourtant une notion inhérente à tout contexte de présentation et 

de réception d’une œuvre d’art, ce qui inclut le contexte d’exposition. La « théâtralité » réfère au 

contexte de présentation entre le public et l’œuvre, ce qui est visible dans la relation entre la scène 

et la salle, ce qui est exemplifié dans le théâtre. J’ai déjà évoqué dans le premier chapitre les 

réflexions de Michael Fried sur la théâtralité et son préjugé défavorable à l’endroit de l’importance 

accordée au public. J’ai insisté sur la littéralité de l’œuvre qui est due à la « situation » qui est en 

attente du spectateur. L’objet-œuvre permet un détachement illusoire entre la réalisation de l’œuvre 

et sa réception, puisqu’un contexte social est toujours un prérequis à l’existence de l’art qui doit 



147  

 
 
 
 
 
 
 
être partagé pour exister. Dans le contexte de mon commissariat, la théâtralité de l’espace 

d’exposition vient surtout interroger le cadre de l’expérience esthétique. Elle met en lumière les 

conditions de perception, de représentation et de réception du white cube pour montrer leur 

artificialité. La théâtralité désigne le rôle constitutif de celui qui perçoit et interprète l’œuvre, le 

récepteur, mais éclaire également le fait que tout espace d’exposition n’est pas une situation neutre au 

sein de laquelle l’œuvre est refermée sur elle-même, mais une forme de situation dans laquelle 

l’œuvre est en interactions avec le public et le contexte. 

 
Les Cool Cunts activent l’espace autour d’elles, ce qui révèle le potentiel dramatique de la situation, 

tout en présentant sa réalité première. Par exemple, une tente est au centre de l’exposition (Annexe C, 

fig.8) entourée de trois projections vidéo de l’artiste Noémi McComber. Ces vidéos figurent des 

situations aux images et aux sons bruts : casser des bouteilles de vitre, détruire un mur à coup de 

hache, se faire lancer de la nourriture au visage. Cet espace est chargé d’une intensité dramatique 

avec les trois vidéos jouant en boucle, cette charge émotive est ressentie à travers les performances 

livrées par les artistes. Une performeuse est assise sur une chaise et tricote face aux vidéos, un tissu 

cache son visage. Dans cet exemple, le caractère théâtral émerge de la situation et de l’action de 

tricoter tout en regardant les vidéos aux actions brutales. Plus encore, les Cool Cunts usaient de 

costumes, de perruques et d’accessoires, ce qui rappelle la scène, sans compter qu’elles pouvaient 

jouer de la plasticité de leur corps, notamment les artistes en provenance du cirque qui se livraient 

à des contorsions dans l’espace d’exposition. Les contorsions faites à même le sol avec l’usage 

d’accessoires féminins et fantaisistes — queues de sirène, jupe de paille, colliers de perles — 

évoquent des êtres fantastiques et mystérieux. En même temps, le travail fait avec des moyens 

rudimentaires dans un espace « réel » présente la matérialité des corps de manière directe. Le travail 

de la contorsionniste apparait dans sa vérité par la proximité qui rend la plasticité matérielle du 

corps plus frappante, alors que les sueurs, les rougeurs, les imperfections du corps ne sont pas 

masquées, ce qui vient mettre en échec des représentations fantasmatiques dans lesquels la 

matérialité « réelle » est gommée. La situation présentée est plus ambiguë, bien que la proximité 

des corps en partie dénudés et les contorsions convoquent des formes de sensualités, celles-ci 

échappent à toute forme de spectacularité. 

 
Dans mon travail, une dramaturgie se constitue par la mise en jeu de l’espace d’exposition. Dans 

son livre Social Works (2011), le chercheur américain Shannon Jackson soutient que la mise en 



148  

 
 
 
 
 
 
 
évidence de l’espace institutionnel, c’est-à-dire les « circonstances réelles » de l’événement 

artistique, entraîne une « dramaturgie du dévoilement ». Selon ce dernier, les acteurs de la Critique 

institutionnelle utilisent une gamme variée de gestes théâtraux pour exposer les structures 

institutionnelles : 

 
Art objects were placed within scenes. Visual artist made art objects into props and 
sometimes into scripts. Visual artists hung lights, cast actors, and engaged in 
ambiguous role-play themselves. Museum didactics started to sound like stage 
directions. The unveiling of institutional apparatuses seemed indeed to require varied 
forms of stage management. At the same time, those heterogeneous forms worked with 
different conceptions of what staging might mean. (2011, 107) 

 
La critique institutionnelle a utilisé les lieux traditionnels de présentation de l’art, mais en 

cherchant à les exposer, à en montrer le fonctionnement et à en faire le sujet de l’œuvre. Ces 

stratégies mettent en scène l’espace institutionnel lui-même et son fonctionnement. Selon Jackson, la 

théâtralité des œuvres de la critique institutionnelle (chez Andrea Fraser, William Pope L.) est 

développée à partir de « moyens spécifiquement scéniques », qui font référence à la lumière, au 

décor, à la gestuelle, au ton, aux éléments stylistiques et structurels de l’art théâtral. Dans mon 

commissariat, nous ne sommes pas face à des œuvres conceptuelles qui dissèquent l’espace 

institutionnel, mais face à des œuvres aux formes esthétiques plus éclatées. Il demeure que 

plusieurs éléments de l’espace d’exposition sont « dévoilés » : le monte-charge, la coulisse, ces 

éléments soulignent les dimensions logistiques, matérielles et construites de l’espace. En même 

temps, le monte-charge ou la cimaise deviennent des éléments scénographiques ; ainsi, la cimaise 

devient un élément dramaturgique investie matériellement comme surface d’expressivité : graffité, 

dessiner, peinturer, salir, nettoyer. La théâtralisation d’éléments de l’exposition constitue une 

scénographie du « réel » : une cimaise qui devient un dispositif central de performances, ou encore, le 

monte-charge devient une petite scène, en même temps, ces éléments dévoilent les rouages du 

contexte institutionnel. 

 
Pour effectuer un rapprochement avec la matérialité des corps et leur réalité, il était important que 

les performances échappent à des formes spectaculaires. Le travail de longue durée et de proximité 

permet de changer le regard porté sur les corps. En effet, les performances de longues durées 

peuvent intensifier notre perception du temps, notamment par la mise en jeux de la lenteur et de la 

répétition, ceux-ci nous permettent de réfléchir à l’élaboration des images. Cette dialectique de 



149  

 
 
 
 
 
 
 
L’image prend forme à travers l’image qui se fait et se défait sous nos yeux, l’image montrant 

ainsi ses processus de construction. Les Cool Cunts avec leur performance de longues durées jouent 

sur la pose et le pouvoir évocateur d’images. Plusieurs performances mettent en scène des actions 

répétitives, tricoter, s’entrainer, ranger des colliers, par exemple, tout en incarnant des stéréotypes 

féminins. Sous le signe de la résistance, les performeuses faisaient vaciller les représentations 

populaires ou des prescriptions sociales adressées aux femmes, par des actions et des gestes axés 

sur la répétition qui nous pousse à réfléchir sur la familiarité de ces images et leur ancrage dans nos 

imaginaires. À travers la répétition, la lenteur, l’image se fait et se défait et s’ouvre à de nouvelles 

potentialités interprétatives. 

 
Pour le groupe Make Banana Cry, le développement du cadre dramaturgique s’est articulé 

autrement. L’œuvre chorégraphique du même nom avait été présentée auparavant au MAI 

(Montréal Arts Interculturels) en 2017. Ainsi, je partais d’une œuvre déjà en grande partie élaborée. 

Du point de vue thématique, la pièce aborde l’actualité des questions identitaires liées aux 

appartenances culturelles, il m’apparaissait intéressant de mettre cette proposition en relation avec le 

discours identitaire et nationaliste souvent associé à Refus global. Ainsi, ce travail avait le 

potentiel d’offrir un discours critique et décalé sur Refus global, plus spécifiquement sur les enjeux 

identitaires habituellement centrés sur les blancs francophones au Québec. De même, les 

chorégraphes avec cette pièce cherchent justement à interroger le colonialisme, par un travail 

critique entourant les représentations culturelles des corps et de la discipline en danse. 

 
Du point de vue formel, le travail des artistes reprenait la forme d’un défilé qui pouvait s’inclure 

dans l’espace d’exposition. De plus, le dispositif scénographique — développé par l’artiste en arts 

visuels Dominique Pétrin — mettait en jeu les codes et les conventions propres aux espaces 

d’exposition ; ce redoublement a mis en évidence la théâtralité de l’exposition. La pièce Make 

Banana Cry activait le dispositif de Domnique Pétrin. En dehors de la performance, les 

chorégraphes étaient comvié·e·s à présenter des ateliers, intitulés Banana Peels (Trying Hard). 

Connaissant bien le travail des chorégraphes qui ont des démarches queer et décoloniales, je 

souhaitais qu’iels exposent leurs méthodes de travail. Ainsi, je leur ai demandé de réfléchir à une 

série d’interventions qui rendraient compte de leurs processus de création. Le travail de ces 

chorégraphes implique une dimension expérimentale et réflexive significative. Ainsi, je savais 

qu’iels seraient en mesure d’offrir des situations à même d’interroger nos préconceptions du corps 



150  

 
 
 
 
 
 
 
dans le champ de l’art. En continuité, la série créée, Banana Peels (Trying Hard),(Annexe C, Fig. 

18) présentait des actions physiques rappelant le travail en studio. Une présentation d’ateliers, de 

plus, mettait en évidence les spécificités des modes de création en arts vivants, j’y reviendrai plus 

loin. 

 
Mon travail curatorial n’a donc pas été orienté vers le choix d’œuvres en tant que telles, mais plutôt 

de groupes d’artistes et de pratiques artistiques développées par celleux-ci. Ainsi, ce choix met à 

l’avant-plan la pratique artistique qui s’incarne de manière concrète dans l’espace d’exposition. 

Loin d’une forme commissariale autoritaire, mon travail permet aux artistes de s’inscrire en 

dialogue avec le projet d’exposition. En effet, mon travail s’appuie sur un cadre commun avec les 

artistes, il s’apparente à la mise en scène, puisqu’il s’agit d’offrir un cadre pour leurs actions et 

leurs gestes dans l’espace et le temps. L’exposition y est un cadre de recherche et 

d’expérimentations partagé, un espace offert aux pratiques artistiques elles-mêmes. En amont des 

performances, je n’ai aucune idée précise des gestes, des actions, des discours, des objets, des 

formes matérielles qui seront en jeu ; bien que d’un commun accord différents paramètres 

d’interventions ont été déterminés. Les artistes sont libres et responsables de leur intervention 

artistique, bien qu’un cadre dramaturgique ait été élaboré avec chacun des groupes comme je viens de 

le montrer. Cette liberté offerte aux artistes est une composante critique de mon projet curatorial. Elle 

permet de réfléchir à notre manière d’ordonnancer, de hiérarchiser et de représenter les formes 

artistiques au sein de l’espace d’exposition, ce qui signifie aussi orienter le regard des 

visiteur·euse·s. Dans cette perspective, la liberté accordée aux artistes met de l’avant leur agentivité 

dans l’espace d’exposition, ce qui ouvre sur des perspectives critiques entourant les cadres de 

présentation préconisés en art. 

 
En effet, l’exposition investie par des corps dotés d’une certaine « liberté » de mouvement permet 

d’interroger les dispositifs de présentation, puisqu’ils ont le potentiel de renouveler constamment 

les relations avec l’espace, les objets, les formes matérielles et vivantes, plutôt que d’être voué à 

jouer un rôle défini et figé dans un objet matériel. Les performeur·euse·s y sont des agent·e·s de 

transformation, parce que leurs actions permettent d’ouvrir des zones de liberté, ce qui met en 

évidence, par contraste, les règles qui régissent les dispositifs de représentation et de perception. 

Ainsi, les corps en action interrogent les dispositifs qui rendent visibles et lisibles les expositions. 

Les performeur·euse·s créent des zones de liberté dans un espace restrictif où les corps sont réduits 



151  

 
 
 
 
 
 
 
souvent à la passivité. Par exemple, lorsque les chorégraphes de Make Banana Cry dansent en 

traversant la salle d’exposition avec de la musique forte, iels transgressent le rituel associé à cet 

espace qui appelle au silence et à la passivité des corps (notamment, des membres du public). Les 

corps dansants et la musique contaminent le public qui va venir esquisser des mouvements avec les 

artistes. Ce travail met de l’avant la dimension sociale et relationnelle souvent évincée des rituels 

traditionnels de l’espace d’exposition. De même, cette traversée de l’espace d’exposition, cette 

relation physique des corps en mouvements permet d’éprouver physiquement l’espace d’exposition, 

de sentir la matérialité du sol et la résonnance des corps et des voix dans l’espace. 

 
En conséquence, les discours qui accompagnent Refus contraire sont plus performatifs, ils prennent 

formes lors d’événements de prises de paroles, de conférences, d’échanges et de discussions. Le 

discours est incarné oralement, il n’est pas non plus prédéfini, mais en train de s’élaborer au fil de 

l’exposition, il est d’une certaine manière en cours de production. En effet, les discussions et les 

divers événements venant ponctuer l’exposition sont axés sur des échanges entre les artistes, les 

théoricien·ne·s, les commissaires et les publics. Les échanges sont donc dynamiques sous la forme de 

dialogues à deux ou à plusieurs, permettant de réfléchir ensemble. D’autres échanges 

s’inscrivaient en relation directe avec la dimension performative de l’exposition, par exemple, les 

deux discussions que j’animais lors de la série « Corps collectifs » invitaient les artistes des groupes 

à commenter leurs explorations dans l’espace d’exposition. Ainsi, j’envisage mon travail comme 

étant en prise directe avec les performances et les événements, mes animations, notamment celles 

réalisées avec les deux groupements en arts vivants, cherchaient particulièrement à revenir sur « ce 

qui a eu lieu » dans l’espace d’exposition pour partager des interprétations et réflexions en cours 

d’élaboration. Ce travail de recherche s’appuie sur les expérimentations, mais il est aussi en 

dialogue avec les artistes, les différents intervenant·e·s et les publics qui sont conviés à ces 

événements. Lors des discussions, il était important pour moi et les co-commissaires que le 

contexte immédiat y soit un activateur pour des réflexions communes et partagées, celles-ci 

viennent alimenter directement la recherche et l’enrichir. De manière plus générale, le travail des 

artistes et des intervenant·e·s s’inscrivait dans une recherche partagée et un dialogue ouvert avec 

les différentes composantes de l’exposition. Cette dramaturgie implique une conscience du 

contexte lui-même et des histoires associées à l’espace d’exposition. 



152  

 
 
 
 
 
 
 
D’un point de vue plus pratique, mon commissariat en arts vivants inclut un travail de recherche 

avec les artistes pour formuler des propositions qui s’inscrivent en relation avec le contenu de 

l’exposition, mais aussi avec l’espace lui-même. Mon commissariat rendait particulièrement visible 

cet aspect dû aux interventions en arts vivants, mais le travail de mes co-commissaires suivait aussi 

ces orientations partagées. L’accueil de groupes en arts vivants demande un travail en amont qui 

diffère souvent de celui fait par les artistes en arts visuels, lesquels arrivent souvent avec des œuvres 

prêtes à être disposées dans l’espace. Les artistes en arts vivants doivent faire des répétitions et des 

explorations physiques au sein de l’exposition. Le travail de répétitions et d’expérimentations inclut 

aussi des interventions de ma part de différentes natures. Mon travail consistait à organiser les 

actions, les interventions, les gestes, les événements et les performances dans la durée de 

l’exposition. En effet, si un pan de mon travail curatorial voulait mettre en évidence les spécificités 

des pratiques en arts vivants, leurs modalités de création expérimentales, le travail collectif et les 

savoirs pratiques, un autre pan de mon travail devait inclure un montage des différents événements et 

temporalités dans une perspective expérientielle, relationnelle et organique. J’ai donc développé un 

cadre dramaturgique, c’est-à-dire le déploiement d’un processus de recherche et de création dans 

le temps et l’espace, et ce processus était copartagés avec le co-commissaires (Doriane Biot et 

Camille Richard) avec les artistes, les intervenant·e·s et les publics. 

 
Ma démarche curatoriale inclut ainsi une réflexion sur la chronologie des événements présentés et 

les relations tissées entre eux. Le travail curatorial devait permettre de moduler le cadre de 

l’exposition, par le biais de différentes stratégies et modalités que j’avais déterminées en amont. 

Le découpage temporel assurait des temps forts, des gestes et des actions rendues signifiantes, par 

exemple, l’ajout en cours d’exposition du tapis sérigraphié au sol. L’accumulation de traces, 

d’empreintes, ou encore, de souillures témoignait des performances et des actions révolues 

réalisées par les Cool Cunts. Le désordre qui prenait progressivement place dans l’espace rendait 

palpable la présence du vivant. Les performeuses transformaient peu à peu l’espace d’exposition 

en laissant des traces de leurs actions, de leurs gestes. Par exemple, les Cool Cunts ont marqué la 

cimaise avec de la peinture, des mots, des objets : souvent les souliers à talons hauts, les perruques, 

les guirlandes de perles sont disposées de manière à former des images parlantes. L’une des 

performeuses (Alix Dufresne) se livre à une séance d’épilation, elle laissera après coup toutes les 

bandes de cires avec les poils disposés au sol, ce qui vient témoigner des actions révolues. Un 



153  

 
 
 
 
 
 
 
désordre envahit progressivement l’exposition, les accessoires, costumes et différents objets sont 

déplacés dans l’espace créant un chaos qui s’intensifie au fil du temps. La cohabitation de 

performances et de lectures publiques, par exemple, mettait en relation les arts du langage et les 

corps. Ces événements montraient de quelles manières les paroles affectent les corps, et vice-versa. 

Lors de la lecture de Daria Colonna, les performeuses des Cool Cunts se livrent à des gestes qui 

sont en écho à la poésie lue, par exemple : on retrouve certaines phrases lues par l’autrice d’inscrites 

sur la cimaise, ou encore, en échos au propos lus par Daria Colonna qui traite de notre 

individualisme et de l’attachement à notre image, un performeur peint un autportrait satiryque de 

lui-même. Au-delà du propos énoncé, la posture adoptée, le ton, les hésitations, l’émotion 

deviennent perceptibles dans la voix, l’ensemble de ces divers éléments (non-exhaustif) participent à 

informer une présence. La voix est donc un matériau pour développer des analyses plus 

subjectives, plus affectives, et plus interactives. L’événement Si le refus avait une forme a voulu 

mettre en évidence la manière dont la parole par sa dimension performative peut être ressentie et 

partagée. Je vais en traiter plus abondamment dans le dernier chapitre de la thèse. 

 
En somme, la dramaturgie de mon commissariat inclut un travail sur la matérialité de l’espace 

d’exposition par le biais de formes installatives qui s’y greffent. Comme je l’ai déjà évoqué, ces 

formes installatives sont les espaces de prédilections des performeur·euse·s ; ils sont activés par 

celleux-ci, les objets, les médiums et les matériaux y sont aussi utilisés. Par exemple, les 

interventions de Make Banana Cry culminent dans une performance où les objets disposés sous 

vitrines ou sur des socles sont activés par les artistes. Dans l’ensemble de ma programmation, les 

objets, les formes matérielles et les corps empruntent des processus en actions dans le temps. Cette 

mise en mouvement de l’exposition fait qu’elle inclut un travail de découpage temporel des actions 

qui s’y déroulent. Ainsi, le canevas curatorial met de l’avant le potentiel performatif de l’exposition, 

l’agentivité des formes matérielles et vivantes. C’est pourquoi les performances développent une 

relation dialogique avec les divers éléments qui forment l’exposition, qu’il s’agisse de peindre un 

mur, de déplacer des objets, de danser ou de prendre la parole. Mon travail prenait grand soin de 

créer des situations et des contextes diversifiés pour penser l’événementialité, tout en préservant 

l’imprévisibilité qui est une composante critique essentielle à mon travail. 

 
Par ailleurs, les dispositifs installatifs ou scénographiques sont permanents, ils vont perdurer dans 

le temps en dehors des performances, toujours à la vue du public. Le travail fait par les 



154  

 
 
 
 
 
 
 
performeur·euse·s devaient s’inscrire en creux dans l’espace au sein de ces formes matérielles. Les 

formes installatives réalisées par les groupements en arts vivants ne sont pas des œuvres d’art au 

sens traditionnel, c’est-à-dire qu’elles ne sont pas des installations qui se valent pour elles-mêmes, 

elles sont liées à la situation concrète d’exposition. Ce changement mène à envisager la dimension 

performative liée aux formes matérielles et aux objets, qui est liée aux actions, aux gestes et aux 

usages passés ou à venir. Traditionnellement, les œuvres d’art dans leurs définitions classiques ou 

modernes sont des objets autonomes qui sont en dehors des usages du monde ordinaire, coupés de 

formes d’usages. Pourtant, les objets d’art sont aussi liés à des gestes et des actions posés par les 

artistes, et souvent, par divers intervenant·e·s en amont de leur présentation dans l’exposition. Ils 

sont en relation directe avec des gestes qui façonnent leurs significations et leurs usages. Ainsi, je 

voulais montrer comment les objets et les formes matérielles sont liés aux corps. Dans cette 

perspective, les pratiques artistiques rendent visibles ces relations aux formes matérielles et aux 

objets, parce qu’elles font des gestes et des actions les composantes centrales de l’œuvre, dès lors, 

elles défont les limites qui bordent habituellement l’objet d’art. Cette approche résiste au dualisme 

voulant que la performance vivante s’éloigne de l’objet au profit de l’action, il s’agit plutôt de 

réfléchir à la coexistence des corps vivants et des formes matérielles. Je reviendrai sur cette 

agentivité des corps vivants tout au long du chapitre. 

 
Les orientations de mon commissariat voulaient donner à sentir les déplacements des significations 

entre les corps, les mots, les objets et les gestes. Cette approche rejoint la définition du curatorial 

formulée par Beatrice von Bismarck : « (…) the curatorial situation is a constellation in which 

different participants — not only artworks but also everything and everybody participating in the 

situation, the different objects, sites, and discourses—all play a part. » (2022, 8-9) Ainsi, la 

dimension curatoriale met de l’avant l’idée que l’art est une pratique collective. Les corps et les 

objets ne sont pas univoques, mais pluriels, les possibilités de lecture et d’usages se multiplient au 

contact des uns et des autres. En suivant les réflexions de la commissaire Catherine Wood, il s’agit 

de réfléchir à « […] la réalité plus complexe de notre écologie, où objets et action coexistent 

imparfaitement, même s’ils sont inséparables, et en tout cas s’influencent mutuellement. » (2013, 

122) Ainsi, le travail curatorial embrasse une relation à l’art plus organique liée à nos manières de 

vivre avec ce qui nous entoure. Loin d’un discours autoritaire qui cherche à formuler une lecture 



155  

 
 
 
 
 
 
 
ou un ordre du monde, les pratiques curatoriales prennent la forme d’une recherche qui embrasse 

la création artistique. 



156  

 
 
 
 
 
 
 
3.2. Dé-cadrer ou re-cadrer le corps vivant : habiter l’exposition 

Dans mon commissariat, la Galerie de l’UQAM est un site exploité à travers sa réalité matérielle 

et l’histoire politique associée au white cube. Le travail des artistes est en prise directe avec l’espace 

de présentation, il soulève différents enjeux ayant trait aux politiques de la perception et de la 

représentation. À l’encontre d’une forme de naturalisation des conventions de l’espace d’exposition, 

les corps vivants nous font porter un regard distancé sur le dispositif et les conventions habituelles 

de cet espace. Dans le contexte de Refus contraire, les arts vivants jouent de la présence plutôt que 

de la représentation. Dans cette perspective, les arts incarnés créent une distance vis-à-vis du 

dispositif, ce qui éclaire la dimension construite du cadre de l’exposition. De même, les corps 

mettent en évidence l’inhospitalité du white cube pour le « vivant ». En effet, les cadres de 

présentation ne sont pas destinés a priori aux corps vivants. Cette inadéquation pose la question de 

l’exclusion implicite des pratiques corporelles de l’exposition. En effet, les méthodes et approches 

souvent préconisées en muséologie sont pensées avant tout pour des formes matérielles non-

vivantes. Ainsi, elles ne se portent pas naturellement vers les formes incarnées qui défient leur 

cadre méthodologique, voire ébranle la conception plus classique de l’œuvre d’art. 

 
Black box et white cube sont des dispositifs qui par l’effacement du contexte « réel » créent une 

séparation entre l’art et la vie — ce qui n’est pas étranger à l’idée de « boîte » même qui définit ces 

deux espaces : le white cube par l’illumination de l’espace cherche à créer une apparente neutralité 

et intemporalité, la black box par la fermeture des lumières crée un univers illusionniste détaché du 

« réel ». La Galerie de l’UQAM se présente comme un white cube, c’est-à-dire un espace générique 

et répandu pour la présentation de l’art contemporain97. Bien que le white cube n’ait cessé d’être 

interrogé et de faire l’objet de critiques (dès les années 60 et 70), ce dispositif s’est imposé comme 

l’espace le plus commun pour l’exposition d’art contemporain. C’est notamment ce que soutient le 

théoricien Jeremy Lecomte dans son article « Blank Space : About the White Cube and the Generic 

Condition of Contemporrary Art » dans lequel il affirme : 

 
Contrary to what we may be tempted to think, the white cube is neither an outdated 
condition nor an old model. Just like site-specificity itself, it has receded into the 

 
97 Voir à ce sujet: Lecompte, J (2019). Blank Space : About the White Cube and the Generic Condition of 
Contemporrary Art. Garcia, T. et Normand, V. (dirs.), Theater, Garden, Bestiary A Materialist History of 
Exhibitions(p.223-233). Berlin: Sternberg Press. 



157  

 
 
 
 
 
 
 

background, becoming implicit albeit distorded condition that continues to structure 
the space in which contemporary art operates. Probably more ubiquitous than ever, the 
white cube has also largely dematerialized. Like an omniscient picture rail waiting to 
be made alive by any projected image, it is in all moments both forgotten and seen: the 
flickering backdrop against which site-specific, locational, or context-based practices 
and discourses are systematically disoriented. (2019, 224) 

 
Lecompte montre comment le white cube est devenu une forme dématérialisée et implicite à 

l’exposition. Selon ce dernier, ce cadre aurait la particularité de pouvoir s’implanter dans divers 

contextes, tout en ayant la capacité de s’effacer. L’historien de l’art Brian O’Doherty dans son 

célèbre livre, White Cube : L’espace de la galerie et son idéologie (1976), a mis en évidence les 

idéologies qui instituent durablement cet espace d’exposition au cours du vingtième siècle. Pour 

O’Doherty, l’apparente neutralité du mur blanc est une illusion : « Elle suppose un consensus, une 

communauté assurée de ses idées et de ses présupposés. […] Le déploiement du cube blanc dans 

sa pureté originelle et intemporelle est l’un des triomphes du modernisme : un déploiement tout à 

la fois commercial, esthétique et technologique. » (2008 [1976], p.109). Plus récemment, 

l’historienne de l’art Dorothea van Hantelmmann a décrit la visite au musée comme étant un rituel 

individualisé marqué par la distance et la séparation : de la nature et de la culture, de l’individu 

face aux autres individus et de la visualité par rapport aux autres sens (2014). Au cœur de ce cadre 

intemporel se trouvent disposées des œuvres d’art sous la forme d’objets visuels, ceux-ci sont 

détachés de leur contexte d’émergence. En contradiction avec ce travail de décontextualisation des 

œuvres d’art, l’inclusion de corps vivants implique l’usage de l’espace comme un site physique à 

habiter par les corps, à travers leurs paroles, leurs mouvements, leurs gestes, etc. Ainsi, les 

expositions performatives ont le potentiel d’offrir un renouvèlement critique du cadre de 

l’exposition, puisqu’elles incluent le « vivant » qui y est traditionnellement exclu. 

 
Le théâtre avec son dispositif scénique valorise quant à lui une forme d’objectification du spectacle et 

des corps vivants : la mise à distance de la scène et du public, la fermeture des lumières sont des 

éléments qui contribuent la séparation de la scène et du public (du monde ordinaire), ce qui à son 

tour, contribue à l’objectification des corps. Cette objectification des corps s’appuie sur un 

ensemble de techniques de nature illusionniste qui font du corps une représentation « idéalisée » : 

l’éclairage, le maquillage de scène, la scénographie, le son. Il suffit de penser au ballet, à la danse 

moderne, au théâtre classique ou moderne, qui ont tous été façonnés par des conventions et des 

codifications où le corps y est un objet formel, il est au service de la chorégraphie ou du drame, 



158  

 
 
 
 
 
 
 
plutôt qu’un sujet. Ce cadre de présentation a eu comme effet de renvoyer le corps à une 

« immatérialité », car le corps y apparait détaché de ses contingences matérielles immédiates (qui 

y sont masquées) pour incarner une recherche formelle, qu’elle soit figurative ou abstraite. 

Contrairement au théâtre où le public est distancé de la scène, la salle d’exposition met le public et 

les performeur·se·s dans une plus grande proximité. Ce recadrage ou décadrage des corps vivants 

accentue la matérialité des corps, alors que la scène aurait contribué à leur dématérialisation, 

notamment par la mise à distance de ceux-ci. De son côté, l’exposition aurait réduit les corps 

vivants à des représentations, par le biais de médiums comme la peinture ou la sculpture. Ainsi, la 

présence de corps vivants, présentés comme tels, dans leur matérialité vivante et performative, 

mène à repenser notre relation à ceux-ci dans le champ artistique. L’espace d’exposition est avant 

tout pensé pour les formes matérielles, ce qui a pour effet de mettre en évidence la matérialité 

complexe des corps vivants lorsqu’ils y sont présentés, et conduit ainsi à « re-matérialiser » les 

corps. 

 
Les corps vivants dans l’espace d’exposition résistent à la séparation de la vie ordinaire et de l’art, 

parce qu’ils renvoient explicitement à la vie par leur matière vivante : leurs gestes et leurs actions 

sont rattachés à l’existence ordinaire. Les arts vivants créent une forme d’indiscernabilité de l’art 

et du monde. Cette indiscernabilité permet de revendiquer une appartenance au monde ordinaire 

tout en s’en différenciant. Dans son livre Esthétique de la vie ordinaire, la philosophe Barbara 

Formis écrit à propos de l’indiscernabilité du geste : 

 
[…] [il]consiste à soumettre l’esthétique aux règles de la vie, et donc accepter aussi 
certaines qualités habituellement considérées comme non-esthétiques : l’ennui de la 
répétition, l’indifférence subjective, l’indécidabilité du goût. Face au risque de la 
dévalorisation négative, l’esthétique des gestes ordinaires se fonde sur la possibilité de 
la suspension du conflit entre l’art et la vie et sur la soustraction du pouvoir 
conventionnel de l’art. Et cela non pas pour ériger la vie contre l’art, mais plutôt pour 
établir entre les deux une analogie profonde. Le processus esthétique aurait ainsi la 
capacité de dévoiler les qualités esthétiques déjà à l’œuvre dans l’ordinaire, qualités 
qui passent souvent inaperçues dans l’expérience courante. (2010, 44-45) 

 
Dans cette perspective, la philosophe soutient que l’esthétique de la vie ordinaire se fonde sur un 

rapport d’indiscernabilité entre le monde de l’art et la vie. Mon commissariat par les formes 

performatives qu’il emprunte joue de cette indiscernabilité. En effet, le format de l’exposition met 

l’accent sur la matérialité des corps, tandis que les performances des Cool Cunts et de Make Banana 



159  

 
 
 
 
 
 
 
Cry mettent en évidence leur matière bien « réelle » et vivante, qui appartient au monde ordinaire. 

Les performances font place à des gestes plus près de l’ordinaire, en jouant d’une forme 

d’indiscernabilité, même si les corps n’excluent pas l’usage de disciplines corporelles, dont 

l’appartenance au monde de l’art est lisible. Les Cool Cunts se promènent naturellement dans 

l’espace avant de se livrer à des contorsions, iels s’entraînent dans l’espace, ou encore, elles 

tricotent pendant des heures. Ces performances jouent sur la banalité et la répétition de l’action, 

dont la dimension aliénante est exacerbée dans le contexte artistique. Les formes performatives — 

qu’il s’agisse d’un geste, d’une action ou d’une parole — relèvent autant de la dimension construite 

de l’art que de celle de la vie. Barbara Formis affirme que les gestes, qu’ils soient ceux ayant lieu 

dans la vie ordinaire ou ceux sur scène, comportent une indiscernabilité : 

 
Si la notion d’artefact doit être un critère de démarcation entre l’art et la vie ordinaire, 
elle cesse d’être opérante pour la catégorie des gestes, puisque la vie est aussi 
artificielle que l’art et, réciproquement, l’art est aussi naturel que la vie. L’artefact 
fonctionnerait donc non pas comme une ligne de démarcation, mais comme un critère 
d’assonance et d’analogie entre l’artistique (supposé fictionnel et artificiel) et 
l’ordinaire (supposé réel et spontané). Il montrerait, non pas la différence esthétique 
entre l’art et la vie, mais bien plutôt leur similitude esthétique, leur conjonction interne. 
Ce n’est pas en se faisant spontané que l’art rejoint la vie, mais c’est en demeurant 
artificiel qu’il révèle les traits artificiels de la vie elle-même. (2010, 19) 

 
Cette suspension d’une forme d’opposition ou d’exclusion entre l’art et la vie permet de percevoir 

le travail artistique autrement. La dimension performative du geste ordinaire — reconnu comme 

artificiel et esthétique — permet d’interroger l’espace d’exposition dont le cadre artificiel cherche 

à se détacher du « monde ordinaire ». Dans cette perspective, la qualité esthétique des objets dits 

artistiques ne s’oppose plus au monde ordinaire qui est lui-même artificiel. Dans le contexte de 

mon commissariat, les gestes et les interventions posés par les artistes détournent les fonctions et 

les usages habituels de l’espace d’exposition, parce que ces gestes réfutent en quelque sorte 

l’opposition entre la vie et l’art. Cette opposition semble être au cœur du white cube qui offre une 

décontextualisation des œuvres d’art. Il développe un cadre qui se veut autonome, ce qui est en 

corrélation avec une approche moderne de l’art qui demeure encore aujourd’hui fortement présente. 

 
Dans mon commissariat, l’exposition est investie dans sa littéralité, elle est investie en tant que site, 

mais cette littéralité ne cherche pas à transformer le lieu dans des perspectives purement formelles, en 

y faisant intervenir des formes abstraites, par exemple. Les actions posées par les artistes 



160  

 
 
 
 
 
 
 
cherchent à s’y inclure tout en subvertissant certains codes ou conventions, elles transforment le 

cadre de l’exposition. Dans Refus contraire, les interventions mettent de l’avant la dimension 

construite de l’exposition par un travail sur le lieu d’exposition, dont les limites et les fonctions 

sont remises en jeu. Les performeur·se·s peuvent envahir l’espace d’exposition et éprouver les 

règles et les limites institutionnelles, celles entre l’art et la vie. On peut avancer que le collectif 

Cool Cunts et le groupe Make Banana Cry utilisaient des stratégies proches de l’occupation ou de 

l’intrusion pour investir l’exposition. Le collectif Cool Cunts a « occupé » des espaces spécifiques 

de l’exposition : garde-robe aménagée dans la coulisse de la galerie, espace caché sur le monte-

charge et interventions physiques — peinture, grattage, écriture — sur l’entièreté d’une cimaise, 

serre installée au centre de l’exposition à même le sol. Au fur et à mesure que l’exposition progresse, 

les artistes s’installent et se déplacent dans l’espace y laissant des couvertures, des robes, des 

colliers. Ainsi, les dispositifs installatifs transforment l’usage habituel de l’espace de l’exposition. 

 
De son côté, le dispositif de Make Banana Cry emprunte une stratégie plus près de l’infiltration. 

L’artiste Dominique Pétrin réalise un dispositif scénographique qui détourne les codes et 

conventions de l’espace d’exposition, tout en réussissant à s’y camoufler. Ce détournement est 

paradoxal, puisque les motifs sérigraphiés et colorés sur le mur et au sol viennent rompre le cadre 

neutre qu’offre souvent l’espace d’exposition. Devant ce mur aux motifs colorés, on trouve des 

vitrines et socles dans lesquels des objets manufacturés venant d’Asie et de régions non-

occidentales sont disposés : ces objets oscillent entre produits touristiques et objets fantaisistes 

issus de la culture de consommation. La signalétique, les codes et les outils de l’exposition 

habituellement au service des œuvres d’art sont au service d’objets commerciaux et triviaux. Ce 

détournement est accentué par de « faux-cartels », — écrit collectivement par le groupe d’artistes 

—, qui racontent les histoires futuristes d’un peuple imaginaire, les « bananas ». Ce récit futuriste 

opère une critique à l’endroit des musées d’ethnologies ou d’histoire, notamment en mimant les 

formes de narration scientifiques de manière ironique et subversive. À titre d’exemple, un cartel 

traite ainsi des objets présentés : 

 
Ces artefacts étaient utilisés dans la préparation d’offrandes destinées aux esprits 
animistes étrangers à la culture monothéiste démodée des Bananas. Souvent, ces 
artéfacts étaient employés en combinaison avec les Cinq Éléments : l’os ou l’ivoire, les 
cristaux Swarovski, le café glacé biologique, le parfum Chanel et l’éther pollué. Ces 



161  

 
 
 
 
 
 
 

objets et offrandes servaient d’accessoires pour la gestuelle et permettaient de se 
moquer de la culture dominante. (Extrait cartel d’exposition, Refus contraire, 2018) 

 
Le groupe reprend les codifications et conventions muséographiques pour élaborer une critique 

sociale à l’endroit de la culture occidentale et ses formes de colonisation. L’installation de Pétrin 

détourne habilement les conventions de l’espace d’exposition, tout en utilisant ceux-ci pour s’y 

introduire. 

 
Les performances cherchent à mettre en évidence l’emprise des structures organisationnelles, 

matérielles et conceptuelles qui régissent l’espace d’exposition, en même temps qu’elles éprouvent 

leurs propres capacités à s’y intégrer matériellement et à transformer leurs usages, leurs 

significations ou leurs formes matérielles. Les œuvres en arts vivants font d’autres usages de 

l’espace d’exposition, c’est dans cette perspective qu’elles s’inscrivent dans une relation au site qui 

s’intéresse au cadre social et institutionnel dans lequel l’œuvre est produite et reçue. 

 
Les corps vivants et formes installatives développent une agentivité avec l’espace d’exposition, ils 

s’approprient et transforment le lieu. En effet, bien que les formes installatives offrent des cadres 

pour les performances des artistes, ces cadres eux-mêmes sont malléables, puisque les situations 

donnent cours à des actions, des déplacements des corps et des matériaux, des interactions qui 

créent des relations à l’espace. Cette agentivité des performeur·se·s avec l’espace d’exposition est 

perceptible aussi à travers la manière, dont iels déplacent et utilisent les objets, les costumes, les 

matériaux et les accessoires pour transformer l’espace. Ainsi, leurs interventions ne relèvent pas 

d’une irruption du « réel » dans l’espace d’exposition, mais plutôt de la mise en évidence de la 

dimension construite du « réel » : pointant l’indiscernabilité des gestes artistiques et ordinaires. 

 
Il se développe alors une dialectique qui pointe les relations complexes entre l’art et la vie, 

somatiques, identitaires, sociales, par exemple. En reconnaissant l’expérience esthétique à travers 

l’ensemble des relations qu’elle peut développer avec les corps, il est possible de l’envisager dans 

sa dimension « soma-esthétique », c’est-à-dire un usage de notre corps vivant pour un mieux-vivre. 

Le philosophe Richard Shusterman écrit : 

 
La soma-esthétique, définie sommairement, concerne l’étude méliorative et critique de 
notre expérience et de notre usage du corps vivant (ou soma) en tant que site 



162  

 
 
 
 
 
 
 

d’appréciation sensori-esthétique (aisthêsis) et de façonnement créateur de soi. Aussi, 
la soma-esthétique est-elle une discipline qui englobe à la fois la théorie et la pratique, 
et cherche à enrichir non pas seulement la connaissance abstraite et discursive du corps, 
mais aussi notre vécu somatique et notre performance. (2010 [2006], 43) 

 
La soma-esthétique reconnait l’art à travers l’expérience vécue qu’il procure dans un contexte 

culturel collectivement partagé. La philosophe Eztelle Zhong-Mengual parle d’une altérité du 

vivant en tant que matière qui n’est plus « représentée » dans l’espace d’exposition en jouant, par 

exemple, sur sa dimension symbolique, mais présentée comme telle avec sa propre agentivité. Ainsi, 

les deux groupes ont utilisé l’espace d’exposition en tant que site, les interventions et les gestes 

servent simultanément à déconstruire l’espace de représentation (pour montrer ses réalités 

occultées) et à le transformer (à agir sur cet espace, notamment par le travail installatif qui y est 

réalisé). Dans le contexte de mon commissariat, les formes installatives sont conçues en relation 

étroite avec les performances, à proximité d’un dispositif destiné à être activé par les corps. Les 

formes créées par les artistes ne relèvent ni de l’installation au sens strict, ni de performances 

autonomes : elles sont codépendantes. L’intérêt du dispositif matériel réside autant dans ses 

activations — passées, présentes et à venir — que dans son existence matérielle en tant qu’objet 

esthétique. Ainsi, les formes installatives se définissent par les activations, les usages, les gestes 

faits (ou pas) des objets et des matières. 

 
La performance Make Banana Cry rend manifeste l’importance que revêtent les actions et les 

gestes, puisque le projet culmine dans une performance de longue durée où les chorégraphes 

utilisent les objets sous vitrines pour transformer leurs corps. Ainsi, la compréhension de 

l’installation s’inscrit en relation avec cette performance, ce qui nous permet de tisser des relations 

entre les objets exposés et les corps. Les corps des artistes sont transformés par les objets, et les 

objets sont libérés de leurs usages « ordinaires », le jeu de transformation des corps par les objets 

recrée des stéréotypes culturels. Ainsi, les corps jouent d’une agentivité avec les objets, en même 

temps, qu’ils dénoncent l’objectification ou l’« exotisation » des corps non-occidentaux. 

Finalement, les gestes transforment nos perceptions des objets, les déplacements des objets 

modifient la perception et la compréhension même que nous en avons. 

 
Dans l’ensemble, cette déconstruction et transformation simultanée de l’espace d’exposition est 

souvent présente dans des projets d’exposition où les corps vivants sont en action. Par exemple, 



163  

 
 
 
 
 
 
 
lors de son exposition Natures mortes (Palais de Tokyo, 2021) (Voir Annexe D, fig.2) l’artiste 

Anne Imhof a vidé de ses cimaises l’espace du Palais de Tokyo, elle retourne à l’architecture brute 

du bâtiment (les architectes Lacaton & Vassal). Ce geste relève d’une manière littérale d’une 

déconstruction matérielle de l’espace d’exposition, il met donc en vue la dimension construite du 

white cube. Imhof reconstruit aussi l’espace en y ajoutant des formes installatives qui structurent 

l’espace de manière à orienter la déambulation des publics, mais aussi à inclure les 

performeur·euse·s. On retrouve des « High Beds » et « Diving Board », c’est-à-dire des plateformes 

ou des tremplins, au sol ou en hauteur, sur lesquels se tiennent les performeur·se·s. On observe 

également de petites scènes vides, aménagées avec des micros et des instruments en attente des 

corps. Ces formes installatives s’insèrent comme des motifs sculpturaux dans l’exposition, ils sont des 

dispositifs pour mettre en action les corps vivants. Les formes installatives s’ajoutent ou 

s’incrustent dans l’espace, ce faisant elles transforment le cadre d’exposition plutôt que de 

simplement s’y inclure. On trouve aussi dans l’exposition, différents objets : enceintes, micros, 

guitares ou matelas blancs destinés aux performeur·se·s. Ces objets ne sont pas disposés pour faire 

« œuvre » de manière indépendante. Les matelas et la guitare placés au sol derrière de petites 

cloisons sont en attente de corps qui viendront en faire usage. Dans le contexte d’une exposition, 

ces actions ont des visées critiques qui concernent la charge symbolique, politique et historique de 

l’institution. Les performeur·se·s jouent sur la dimension construite du dispositif d’exposition en 

développant des interventions qui éprouvent les conventions du white cube. 

 
De manière paradoxale, la présence des corps vivants révèle aussi l’inhospitalité du dispositif 

d’exposition aux formes vivantes. L’usage du site d’exposition dans sa réalité, c’est-à-dire au-delà de 

sa dimension purement représentationnelle, nous montre que l’espace cherche à se détacher des 

« formes de vie », il est donc en grande partie inadapté aux formes incarnées. Par opposition, les 

formes en arts vivants ont la capacité d’établir par des gestes et des actions des relations avec 

l’espace de présentation : les objets, les formes matérielles et les corps. Ainsi, les arts vivants relient, 

plutôt que de séparer. Les formes installatives font que les performeur·se·s travaillent avec l’espace 

d’exposition, plutôt que d’y faire simplement une présentation ponctuelle et encadrée, ils 

s’intègrent dans cet espace même. La théoricienne Mathilde Roman parle d’« habiter » l’espace 

d’exposition, de tisser des relations entre les corps, les espaces et les œuvres. Dans cette perspective, 

elle s’intéresse à la scénographie comme un outil de mise en relation et d’orchestration des œuvres 



164  

 
 
 
 
 
 
 
au sein de l’exposition, non comme un outil de clôture et d’isolement perceptif. Elle développe 

l’idée de « milieu » pour définir le fonctionnement de ces expositions. En opposition avec une 

vision moderne exemplifiée par le white cube, au sein duquel les œuvres sont présentées comme 

étant détachées de l’espace d’exposition. L’exposition en tant que « milieu » est conçue « […] 

comme un ensemble situé, un milieu adressé à des sensibilités affectées, dans lequel la matérialité 

de l’espace est traitée comme un support indispensable. » (2021, 16) Pour Roman, la scénographie 

de l’exposition peut être un processus où les œuvres et les corps se rencontrent en tissant des 

relations en continu. Autrement dit, l’ensemble des éléments et des corps disposés dans l’espace 

entre en dialogue. Elle emprunte à Donna Haraway l’idée d’« espaces de réciprocité » que la 

théoricienne projette dans les relations entre différentes espèces vivantes devenant des 

coproducteurs vivants. 

 
Les corps vivants en action viennent intensifier cette idée de milieu, puisqu’ils sont en vie et 

nécessitent des soins qui diffèrent des formes matérielles non-vivantes. Ainsi, les corps vivants 

nécessitent des soins particuliers : ils doivent être nourris, hydratés, par exemple, ils sont aussi 

producteurs de matières, de sueurs, d’odeurs, ou encore, de gestes, de mouvements, de paroles. Les 

formes vivantes sont plus précaires que le sont des objets souvent créés pour résister au temps. 

Mon commissariat a ainsi soulevé des besoins aux formes vivantes : un accès à des douches, à un 

espace s’apparentant à des loges, à de la nourriture et de l’eau, à des matelas pour les danseur·se·s, 

par exemple. Ces ajustements en apparence anodins révèlent l’organisation des espaces 

d’exposition a priori pensés pour les objets. Ils révèlent leur inhospitalité aux formes vivantes à 

travers les protocoles et la configuration des espaces, car ils ne sont pas pensés pour l’accueil 

d’êtres vivants, mais pour la conservation de formes matérielles non-vivantes. L’accueil du public 

est souvent soumis à plusieurs contraintes. Il est courant que les visiteur·se·s ne puissent ni manger ni 

boire dans l’espace d’exposition. Les rituels qui y sont associés privilégient alors une relation 

contemplative, silencieuse et distancée avec les œuvres. Bien que les musées et centres d’exposition 

présentent de plus en plus des approches actives, participatives et conviviales avec les publics, les 

grandes institutions doivent suivre un certain nombre de protocoles et de contraintes liés, par 

exemple, aux règles institutionnelles de sécurité, d’acquisition et de conservation des œuvres. Les 

formes incarnées, lorsqu’elles sont présentes dans les expositions, n’ont pas encore mené à repenser 

la structure fondamentale des espaces institutionnels. 



165  

 
 
 
 
 
 
 
Pour l’historien de l’art Cyrille Bret, l’intégration des éléments vivants comme participant à la 

constitution de l’œuvre met à l’épreuve la conception de l’art classique et « tend à engager ainsi un 

rapport polémique avec cette histoire et l’institution qui la porte, à savoir le musée, sa fonction de 

patrimonialisation et ses collections […] » (2016, 154). On peut considérer que les corps vivants 

quand ils sont montrés dans l’exposition soulèvent des questions d’ordre institutionnelles, 

notamment celles des formes matérielles privilégiées qui excluent traditionnellement les formes 

vivantes. Une conception occidentale de l’œuvre d’art qui s’est sédimentée autour de la primauté 

accordée au visuel et à l’objet matériel unique, ce qui permet la circulation de l’œuvre sur le marché 

de l’art98. Cette conception de l’œuvre définit à son tour les espaces de présentation. Elle s’appuie 

sur une séparation entre nature et culture, associée à une domination du sujet humain sur le monde. 

 
Les corps développent des interactions avec l’espace d’exposition en l’inscrivant dans ses réalités 

matérielles et pratiques, tout en développant une distance critique face au dispositif. Les corps 

entrent donc, de différentes manières, en tension avec les règles et conventions du white cube. 

Plutôt que de renverser ces conventions, ils composent avec elles tout en leur échappant en partie, 

créant ainsi des expériences esthétiques aux genres hybrides. On peut avancer que les corps vivants 

plutôt que d’opérer un renversement des conventions développent une agentivité99 (agency), ils 

intériorisent certaines normes et conventions pour en jouer, ou encore, les déjouer allant jusqu’à 

transformer le dispositif d’exposition. Pour ce faire, les œuvres utilisent différentes stratégies, par 

exemple, s’approprier autrement le lieu d’exposition, en choisissant de s’établir entre deux murs 

(Cool Cunts), ou encore, mimer les codes muséologiques en mettant des objets de peu de valeur 

sous-vitrine (le groupe de Make Banana Cry). Les performances mettent en scène la matérialité du 

lieu d’exposition, tout en pointant les relations multiples qui composent cet espace en tant 

qu’institution en arts visuels. Le travail installatif implique de développer une théâtralité de 

l’espace d’exposition, ce qui crée une distanciation critique face au dispositif. Ce procédé rappelle 
 

98 De nombreux travaux critiques viennent appuyer ces affirmations qui corroborent une conception classique de 
l’œuvre d’art répandue. À ce titre, on peut penser à l’importance accordé à l’iconologie comme science des images et 
des formes de la pensée visuelle au sein de l’histoire de l’art et l’ensemble des méthodologies qui en découlent. 
Toute la pensée post-humaniste s’articule autour d’une critique explicite d’une conception et représentation du 
monde qui place en son centre l’être humain. 
99 La philosophe Judith Butler envisage l’agentivité comme une notion liée au concept d’assujettissement où le pouvoir 
est à la fois oppresseur et créateur du sujet. Cette notion est pour Butler intrinsèquement liée à la performativité et elle 
l’a principalement développé en relation avec le genre. 



166  

 
 
 
 
 
 
 
les stratégies déployées dans le théâtre de Brecht où la distanciation est créée par un effet 

d’étrangeté : il s’agit de rompre l’illusion et les différents procédés d’identifications pour proposer 

de poser un regard distancé et critique sur le théâtre lui-même. C’est peut-être du côté de l’étrangeté 

qu’il faut observer ce qui se passe dans l’exposition, ces corps apparaissent « étrangers » à l’espace, 

en même temps, qu’ils établissent des relations en continuité avec le monde ordinaire. 



167  

 
 
 
 
 
 
 
3.3. L’exposition à l’œuvre : pratiques artistiques et agentivité des corps vivants 

En tant qu’art d’exécution, les formes en arts vivants correspondent plus difficilement à l’objet 

d’art autour duquel se construisent l’exposition, la collection et le musée. Ainsi, présenter des corps 

dans l’espace d’exposition pose nécessairement la question de la distinction des individus et des 

objets. Pour l’historienne de l’art Dorothea von Hantelmann, le malaise actuel avec l’exposition 

vient du fait qu’elle est conçue pour être statique, non sociale et focalisée sur l’objet. Or, la société 

actuelle valorise une production envisagée en termes de processus sociaux plutôt qu’en termes 

d’objets. Ces formes de relations demandent du temps ; c’est pourquoi les pratiques curatoriales se 

développent autour de structures en action dans la durée. (2016, 51-52.) Ainsi, les processus 

performatifs sont valorisés, parce qu’ils impliquent des formes relationnelles. De même, le 

performatif met en évidence l’œuvre en train de se faire. En continuité, mon commissariat en arts 

vivants propose une expérience artistique qui déborde de l’idée d’une simple exposition à regarder. 

Les multiples événements tissent un ensemble d’expériences qui transforment notre manière de 

vivre l’art dans le contexte de l’exposition. Plutôt que de privilégier une œuvre d’art, dont les 

processus sont arrivés à terme et se trouvent condensés dans un objet matériel, l’exposition prend 

forme à travers une suite d’actions, ce qui met de l’avant les « processus relationnels ». En ce sens, 

la théoricienne Beatrice von Bismarck affirme que les pratiques curatoriales mettent l’accent sur 

ces dynamiques. 

 
S’agissant de présenter des formes incarnées qui s’éloignent du spectacle pour mettre au premier 

plan la pratique artistique, la série Banana Peels (Trying Hard) de Make Banana Cry illustre bien 

cette démarche, oscillant entre atelier, exploration physique et conférence.Dans le cadre de cette 

série, les chorégraphes se livrent à des processus de recherche et de création dans l’espace 

d’exposition. Le collectif Cool Cunts, quant à lui, propose des expérimentations libres en relation 

avec les espaces installatifs et le cadre dramaturgique défini en amont100. Ainsi, non seulement les 

œuvres prennent la forme d’exécutions physiques, mais elles mettent en vue les processus qui 

définissent la pratique artistique elle-même. Ces œuvres interagissent avec un ensemble d’éléments et 

le contexte immédiat, elles sont donc constamment en train de se transformer. Les modalités 

employées sont variées : partitions, mises en lecture, exercices ou ateliers. Les actions comportent 

 
100 Je reviendrai sur ces aspects dans le prochain chapitre



168  

 
 
 
 
 
 
 
un registre important d’imprévisibilité, c’est-à-dire que les artistes ont une grande liberté. Par 

exemple, le travail des Cool Cunts prend la forme d’expérimentations libres, bien qu’elles doivent 

activer les dispositifs-installatifs, elles ont dérogé à cette consigne. Ainsi, l’exposition présente un 

travail qui s’apparente à celui en studio, il se rapproche des expérimentations et des étapes de 

création en arts vivants. Loin d’un spectacle, les artistes nous convient souvent à assister à des 

phases expérimentales de recherche, tandis que certaines propositions sont plus formalisées ou 

axées sur des dimensions qui se rapprochent du spectacle, sans pour autant adopter une forme 

scénique traditionnelle — comme le défilé Make Banana Cry, par exemple. 

 
Dans ce contexte, les processus de création sont mis de l’avant, plutôt que d’être invisibilisés. 

Traditionnellement, l’exposition est envisagée comme séparée du temps de la production, la 

présentation d’un objet d’art permet de consolider cette séparation, car il est le substrat de la 

pratique de l’artiste, l’objet peut aisément être séparé de l’artiste. Au contraire, le travail en arts 

vivants et en performance suppose la présence de l’artiste qui s’exécute. Dans le contexte de mon 

travail curatorial, les formes incarnées et matérielles sont en transformation, l’œuvre n’est pas 

circonscrite dans un objet, une matière ou médium. L’exposition devient un temps de la pratique, 

l’espace y est une extension du studio. Dans le contexte où les artistes sont constamment face à 

face avec les visiteur·euse·s les activités privées du studio deviennent des activités publiques. Cette 

approche brouille l’ordre habituel qui régit la circulation de l’art, cet ordre que l’on peut 

schématiser comme suit : 1. création (production), 2. commissariat et exposition (présentation), 3. 

réception. Cette succession linéaire rythme le cours du travail artistique, elle est intimement liée 

aux cadres de présentation dominants en art. La présentation des processus de production en 

interaction avec le contexte d’exposition et le public trouble cette chronologie d’activités, puisque 

des relations se créent simultanément entre les processus de création, le contexte de présentation et 

les publics. Dans le cadre de mon commissariat, les expérimentations se présentent comme des 

pratiques, mais elles sont affectées par le contexte de présentation et le public simultanément. Le 

contexte et la présence du public créent une situation plus complexe où les performeur·euse·s se 

comportent différemment qu’à huis clos lors d’une répétition. Ce qui est très apparent, par exemple, 

lors de l’atelier Bananas Peels (Trying Hard) offert par le groupe Make Banana Cry qui s’est 

transformé en conférence informelle traitant de leur démarche artistique, puisque le public a adressé 

directement plusieurs questions au groupe. Ainsi, les membres du public pouvaient influer sur le 



169  

 
 
 
 
 
 
 
déroulement des explorations proposées ; certaines performeuses des Cool Cunts, quant à elles, 

s’adressent directement aux membres du public. 

 
La Galerie de l’UQAM est aménagée de manière à créer des relations explicites entre les 

performances, les formes matérielles et l’ensemble des objets qui forme l’exposition. La pratique 

performative crée un ensemble dynamique de relations dans lequel interagissent les artistes en 

action, les membres du public, le contexte d’exposition, la situation (l’exercice, la performance) et les 

formes matérielles. En fait, il est possible de dire que ces pratiques artistiques déjouent les cadres 

et les limites de l’exposition par un travail de « désœuvrement ». Ce terme, employé par le 

philosophe français Frédéric Pouillaude, renvoie à la résistance de la chorégraphie à l’égard de 

toute conception de l’œuvre comme objet matériel pérenne. Un tel désœuvrement se manifeste ici, 

dans la mesure où les pratiques incarnées ne visent pas à “faire œuvre” au sens strict, du moins si 

l’on se réfère à une conception traditionnelle — classique ou moderne — de l’œuvre d’art. La 

dimension incarnée conduit en effet à envisager l’œuvre comme intrinsèquement fluctuante : elle 

se présente moins comme un objet stable destiné au regard que comme un processus en cours ou 

une expérience partagée. 

 
Dans le contexte de mon commissariat, j’ai aussi voulu créer des événements, dont les 

configurations d’accueil et de partage étaient spécifiques à chaque occurrence. Les formes de 

rassemblements sont intimement liées aux événements — et j’y reviendrai plus amplement dans le 

dernier chapitre — contrairement à la déambulation dans l’espace d’exposition qui est vécue de 

manière individuelle ; les événements rassemblent un public pour vivre une expérience partagée et 

collective. La dimension sociale des événements permet de privilégier des formes relationnelles, 

cette dimension souvent effacée au sein des expositions, qui privilégient la distance et la trajectoire 

individuelle du.de la visiteur·euse. Ce qui rappelle l’idée invoquée plus tôt de l’historienne de l’art 

Dorothea von Hantelmann 101 , lorsqu’elle affirme que l’exposition s’appuie davantage sur la 

séparation et la distance entre les individus et les objets d’art. La notion d’individu serait placée en 

son centre. D’une part, l’œuvre serait le miroir de la subjectivité individuelle de l’artiste, d’autre 

part, l’expérience d’une œuvre visuelle s’adresse de manière explicite à une personne seule. 
 

101 (2014). The Experiential Turn.Dans Carpenter, E (dir.) On Performativity, 1, Minneapolis: Walker Art Center. 
http://walkerart.org/collections/publications/performativity/experiential-turn. 

http://walkerart.org/collections/publications/performativity/experiential-turn


170  

 
 
 
 
 
 
 
L’œuvre y est traditionnellement pensée sous la forme d’objet matériel, c’est l’objet qui est 

l’intermédiaire entre l’artiste et le visiteur. Ce rituel serait le reflet d’une société fondée sur 

l’individu, la production d’objets et leur circulation sur le marché. A contrario, les arts vivants ont 

le potentiel de mettre l’accent sur la dimension événementielle, relationnelle et sociale de 

l’exposition. Les événements et rassemblements très présents dans la programmation de Refus 

contraire mettent de l’avant la dimension sociale des communautés artistiques. Mon approche 

valorise un ancrage de l’art plus près de la pratique, c’est-à-dire qui prend en considération les 

modalités plus pragmatiques et relationnelles propres aux démarches artistiques. La pratique 

artistique, parce qu’elle est partagée, est pour moi, l’une des manières les plus pertinentes de mettre 

au cœur de l’art, la dimension sociale. 

 
La pratique artistique avec ses singularités est une composante fondamentale et critique de la 

performance. Loin d’une instrumentalisation des corps au service d’une représentation purement 

formelle, l’artiste y devient un sujet à part entière. Dans son livre, Body Art — Performing the 

Subject (1998), Amelia Jones soutient que la performance permet de produire une subjectivité 

renouvelée. Selon cette dernière, le corps « singularisé », comme c’est le cas dans le body art, a le 

potentiel de remettre en cause les représentations normatives des corps : 

 
[…] particularized body both unveils the artist (as body/self necessarily implicated in 
the work of art as a situated, social act), turning her inside out, and strategically insists 
upon the contingency of this body/self on that of the viewer or interpreter of the work. 
As the artist is marked as contingent, so is the interpreter, who can no longer (without 
certain contradictions being put into play) claim disinterestedness in relation to this 
work of art (in this case, the body-self perform the artist). (1998, 9) 

 
La performance a donc mis à l’avant-plan le rôle joué par l’artiste dans la production de l’œuvre, 

tout en montrant le rôle paradoxal de l’interprète désintéressé qui est courant dans les arts scéniques. 

Cette situation est paradoxale, puisqu’il est contradictoire de penser qu’un art qui exige un 

engagement direct de l’artiste (corporel et mental) soit à ce point détaché de l’individu qui l’exécute. 

Depuis l’avènement de la performance, le travail des artistes en arts vivants s’éloigne de plus en 

plus de celui d’un simple interprète au service de l’œuvre, la subjectivité des artistes est pleinement 

utilisée au sein du travail artistique. Un grand nombre d’expositions chorégraphiques comportent 

une critique explicite à l’endroit d’approches ayant évacué les singularités des interprètes et des 

communautés auxquelles iels appartiennent.



171  

 
 
 
 
 
 
 
Bien que le travail collectif ou communautaire soit inhérent et revendiqué chez plusieurs 

compagnies de théâtre et de danse, et que ces pratiques s’inscrivent dans des longues traditions, 

l’art classique et moderne a octroyé une importance centrale au texte, à la mise en scène et à la 

chorégraphie ; il en résulte un effacement des histoires des pratiques et des communautés qui y sont 

liées. Depuis une vingtaine d’années, les démarches des artistes en arts vivants interrogent les 

hiérarchies, les rôles et les fonctions de chacun·e dans les processus de création, tels qu’ils sont 

souvent présentés. Ainsi, loin de vouloir établir une hiérarchie entre le·la chorégraphe et l’interprète, 

l’ensemble des artistes sont reconnus pour leur potentiel créatif. Ainsi, ces artistes cherchent à 

mettre à l’avant-plan des dimensions occultées et/ou dévalorisées de leurs pratiques pour 

reconnaître leur importance fondamentale. Cette démarche s’inscrit dans une conscience affirmée 

de l’effacement de la fonction co-créatrice des interprètes en danse et en théâtre, tout autant qu’une 

non-reconnaissance du travail collectif pour valoriser la figure individuelle de l’artiste. Ce que l’on 

a surnommé la « danse conceptuelle » est particulièrement représentative de cette tendance avec 

des chorégraphes emblématiques, tels que Tino Sehgal, Boris Charmatz, Xavier Leroy et Jérôme 

Bel. 

 
À titre d’exemple, un pan du travail réalisé par le chorégraphe français Boris Charmatz cherche à 

élaborer des histoires de la danse en partant des artistes et des communautés qui y sont liées. 

L’exposition Flip Book présente un projet qui s’articule autour de la Merce Cunningham Company et 

du legs du chorégraphe Cunningham. Le projet se décline par le biais d’une trame chorégraphique 

créée à partir des photographies du livre Merce Cunningham, un demi-siècle de danse (1997) de 

David Vaughan, l’archiviste de la compagnie. Flip book, comme son nom l’indique, s’inspire des 

petits livres illustrés dont les gestes qui y sont illustrés sont décomposés sur chacune des pages, de 

telle sorte que lorsqu’il est feuilleté rapidement, le livre donne l’illusion d’un dessin animé. Dans 

l’un des segments, 50 ans de danse, l’ancienne danseuse de la Merce Cunningham company, 

Valda Setterfeld, est invitée à discuter de son expérience avec le chorégraphe, de l’histoire de la 

compagnie, de sa trajectoire personnelle ou encore de son expérience avec Boris Charmatz. Ici, 

le récit historique se mêle à l’histoire personnelle de la danseuse, et intègre également les 

conditions de vie et de travail au sein de la compagnie, tout comme les procédés de création de 

Cunningham. Ce discours resitue le travail du chorégraphe dans l’histoire de l’art, mais il en appelle 

aussi aux spécificités de ce travail et à son ancrage social : i



172  

 
 
 
 
 
 
 
met particulièrement à l’avant-plan la vie au sein d’une compagnie permanente. Cette exposition 

valorise une histoire des pratiques, à travers leur incarnation littérale et commentée. Ce travail met 

l’emphase sur les modalités de transmission — humaine, sociale et communautaire — des pratiques 

incarnées qui sont elles-mêmes souvent occultées dans le champ des arts vivants pour privilégier 

le spectacle. Les danseur·euse·s y sont des sujets qui s’inscrivent dans des perspectives historiques, 

sociales et politiques. 

 
Les interventions Banana Peels (Trying Hard) illustrent particulièrement bien cet aspect. Lors de 

ces interventions, le groupe constitué de chorégraphes explore leur identité à travers leur histoire 

corporelle individuelle. Ce travail prend forme par le biais d’exercices dansés dans lesquels 

chacun·e cherche à désapprendre certaines techniques de danse, tout autant qu’iels reprennent des 

chorégraphies associées à la culture populaire. Le travail physique s’accompagne d’un travail 

réflexif autour de stéréotypes culturels véhiculés dans la culture populaire, par exemple, l’écoute 

de chansons, dont les paroles témoignent de certains clichés entourant la culture chinoise. Les 

chorégraphes aux origines culturelles métissées y sont des sujets dansants. Iels mettent en vue des 

enjeux disciplinaires et culturels, alors, qu’à travers le travail présenté, iels œuvrent à s’approprier 

leur corps colonisé par diverses stratégies critiques et queer. L’une des stratégies queer employées 

consiste à subvertir une norme par l’exagération, cette stratégie est employée lors du défilé Make 

Banana Cry où par l’exagération stylistique, le travestissement et l’emprunt au défilé de mode, les 

artistes incarnent des stéréotypes culturels102. Une autre stratégie queer consiste à procéder à une 

désidentification (Muñoz), qui prend forme par le biais d’un désapprentissage technique du corps 

et la recherche de mouvements libres. Le travail des danseur·euse·s s’éloigne de celui d’un simple 

interprète où le corps est en quelque sorte objectifié. Les chorégraphes sont révélés dans leur 

position de sujet au sein d’une communauté, iels témoignent de leurs histoires au confluent de 

plusieurs cultures et disciplines. Le travail physique n’est pas orienté vers des compétences qui 

contribueraient à l’élaboration formelle du matériel chorégraphique, mais plutôt comme l’exercice 

de différents modes d’action des danseur·se·s sur eux-mêmes et de leur espace commun de création. 

En effet, certains ateliers présentent des danses issues de la culture populaire et/ou du folklore qui 

se mélangent avec des mouvements provenant de la danse moderne, plus axés sur une recherche 

formelle. En faisant se rencontrer des pratiques en danse issues de contextes culturels et sociaux 
 

102 Ce défilé reprend certaines conventions du voguing, j’en ai déjà traité plus tôt.



173  

 
 
 
 
 
 
 
étrangers, celles issues du champ de l’art, plus spécifiquement la danse moderne, et celles issues 

de la culture populaire, les artistes essaient de développer un discours critique à l’endroit de 

l’histoire de la danse. Ces artistes cherchent à décoloniser la danse en tant que pratique occidentale 

qui s’inscrit dans un ensemble de codes du ballet classique à la danse moderne ; cette histoire exclut 

un ensemble de danses souvent reléguées au folklore, à la culture populaire, ou encore, à 

l’ethnologie. Elle exprime aussi un rejet des corps en tant que médium artistique par le fait que ses 

contingences matérielles, sociales et politiques soient masquées. 

 
En ce sens, plusieurs expositions réalisées par les chorégraphes proposent d’engager un dialogue 

avec l’histoire des pratiques artistiques et celles-ci prennent toujours des formes d’appropriations 

singulières. Le chorégraphe afro-américain Trajal Harrell a travaillé à partir des histoires des 

communautés LGBTQ+ de New York, notamment dans une série de spectacles intitulés Twenty 

Looks or Paris is Burning at the Judson Church (2009 - …) où il reprend les codes du voguing, 

une danse urbaine issue de la culture homosexuelle afro et latino américaine. Le voguing est un 

spectacle sous forme de défilé dans lequel des participant·e·s LGBTQ+ s’approprient les 

conventions du monde de la mode associé à l’hétéronormativité et à la culture blanche. À travers 

son travail, Harrell actualise les histoires de ses communautés marginalisées, par l’activation de 

cette pratique à l’origine associée aux ballrooms de Harlem. Plus spécialement, il fait se rencontrer le 

voguing et la postmodern dance, cette dernière étant issue de l’histoire de l’art occidentale. Ce 

travail développe une perspective critique en mettant sur un pied d’égalité culture populaire issue 

de milieux marginalisés, par le biais du voguing, et la culture moderne occidentale, par le biais de 

la postmodern dance développée à la Judson Church. Trajal Harrell a lui-même fréquenté les 

ballrooms d’Harlem, dont il connaît bien la culture, tout en ayant été formé à la danse par Yvonne 

Rainer et les écoles de Martha Graham et de Trisha Brown. Dans des perspectives analogues, les 

ateliers de Make Banana Cry font se rencontrer des genres de danse étrangers les uns aux autres, 

la danse hustle et la danse moderne, ces situations éclairent l’identité des danseur·se·s, notamment 

en ne dissimulant pas les marques sociales et culturelles dont sont porteurs leurs corps. Les 

disciplines et pratiques corporelles façonnent aussi l’identité des danseur-se-s, la formation et 

l’exercice sont inscrits dans les corps. Ces projets cherchent à revisiter le rôle du·de la danseur-se 

à travers son bagage personnel, sa technique, sa formation et ses connaissances qui participent à 

cette réflexion sur la pratique elle-même. Leurs ateliers s’intéressent à ce qui fait danse et 



174  

 
 
 
 
 
 
 
chorégraphie, ce travail critique porte sur les codes de la danse : le mouvement et le geste, le statut 

du danseur, la fétichisation du corps, les processus de production, le cadre social et les « modes de 

vie ». Ce travail porte sur la lisibilité des pratiques artistiques, qu’elles soient quotidiennes, 

culturelles ou encore artistiques, il interroge l’invisibilité ou l’exclusion de certaines pratiques 

corporelles dans le champ artistique. 

 
Le groupe d’artistes formant Make Banana Cry travaille dans une approche collaborative, et 

horizontale, leur travail ne cherche pas à gommer les différences liées, par exemple, aux parcours 

artistiques et pratiques des artistes ni leurs appartenances culturelles et de genres au profit d’une 

matérialité malléable et neutre. Au contraire, ce groupe d’artistes met à l’avant-plan les spécificités 

corporelles de chacun·e et leur identité individuelle. Ainsi, les hiérarchies entre les différents rôles de 

praticien·ne·s sont repensées. La reconfiguration des rôles mène au renouvèlement des modes de 

production, loin d’une objectification de la danse, plus près d’un processus de création comme 

étant lui-même un geste artistique. Le travail du collectif Cool Cunts et du groupe Make Banana 

Cry illustrait cette dimension collaborative et collective de manière exemplaire. En effet, le travail 

de création est centré sur un processus de recherche commun, ces œuvres privilégient une recherche 

pratique, intersubjective et formelle, plutôt qu’un objet esthétique qui serait la finalité. 

 
Les pratiques incarnées proposent de développer des situations dans lesquelles les pratiques 

humaines et les formes matérielles sont dans des dynamiques relationnelles. On peut affirmer que 

la conception occidentale du monde fait que le sujet domine l’objet, le sujet est au centre de 

l’existence et définit les objets qui l’entourent. Sans vouloir aller trop loin, il faut considérer que le 

rôle joué par l’objet dans le monde de l’art est représentatif de nos relations coloniales qui 

s’appuient sur un dualisme entre la subjectivité et l’objectivité, l’organique et l’inorganique, l’art 

et la vie. Les formes artistiques incarnées viennent interroger cette relation entre le sujet et l’objet 

dans l’espace d’exposition. En effet, elles mettent en jeu des relations plus complexes aux objets 

reconnaissant leur altérité. Un ensemble de réflexions actuelles mène à considérer la « chose » 

comme une alternative à l’objet, c’est-à-dire à reconnaître l’altérité et l’agentivité de la matière. La 

philosophe Silvia Benso, dans son livre The Face of Things où elle explore l’altérité de la « chose », 

dit qu’un objet est « an endless reproduction and confirmation of the manipulative abilities of the 

subject » (2000, 13). Dans son livre, la chercheuse défend une « éthique des choses » (ethics of 



175  

 
 
 
 
 
 
 
things). La « chose » apparait comme ce qui échappe à l’instrumentalisation ou à la gouvernance. 

Silvia Benso affirme : 

 
Only if things are recognized in their own peculiar alterity which does not submit, 
because it cannot be submissible, to the categories of the subject, can any ecological 
project” (and here the ecological stands for a planetary ethical-political project 
absolutely outside of the logic that make exploitative colonial-capitalism possible). 
(2000, XX) 

 
Ses réflexions qui s’inscrivent dans le courant de pensée des « nouveaux matérialismes » (new 

materialisms) soutiennent que la matière elle-même a le potentiel d’engager des actions en dehors 

d’une représentation dualiste du monde (matériel/immatériel, humain/non-humain). La proximité 

avec le travail artistique permet de développer une relation non-objectifiante de l’art, il s’agit de 

relations intersubjectives entre les corps et les formes matérielles. 

 
Aujourd’hui, un ensemble de médiums et de pratiques artistiques — qu’elles soient contextuelles, 

processuelles, participatives, installatives ou performatives — nous mènent à considérer les 

processus de création comme étant significatifs au sein de l’œuvre. La performance invite à 

repenser la conception traditionnelle de l’œuvre tournée vers la production d’un objet visuel pour 

mettre de l’avant l’expérience, celle vécue par l’artiste et les publics. Ces transformations 

s’inscrivent en continuité avec une approche pragmatique de l’art ; une telle approche nous invite 

à concevoir l’art non pas uniquement comme la fabrication d’un objet artistique, mais plutôt comme 

une expérience participant à la vie. Ces deux dernières décennies, cette approche esthétique de l’art a 

été réinvestie par différents philosophes actuels. En ce sens, les réflexions du philosophe 

américain Richard Shusterman montre comment l’expérience permet de redéfinir l’art non 

seulement en liant, l’artiste, l’œuvre et le public, mais aussi par son ouverture « […] à l’expérience 

future, à travers la multiplicité des matériaux expérimentés dans la vie, que l’art forme et 

transfigure » (1992, 93). Cette approche permet d’inscrire l’art comme une forme de vie. 

L’approche pragmatiste tend à annuler l’opposition traditionnelle entre pratique et esthétique, elle 

réintroduit l’art dans le cours réel de l’existence. Ce qui signifie rompre avec le « carcan qui enserre 

les beaux-arts dans un compartiment spécial, en luttant contre une idéologie, solidement implantée 

dans nos institutions, qui distingue l’art de la vie réelle et le place, en marge, dans les musées, les 

théâtres et les salles de concert » (1992, 30). Cette approche défend un monde de l’art dont les



176  

 
 
 
 
 
 
 
règles sont informelles et implicites et proviendraient plutôt d’une tradition culturelle ou de 

pratiques sociales. En redonnant à la pratique artistique son importance et ses significations, elle 

concerne le social et le politique. Dans des perspectives analogues, l’artiste français Frank 

Leibovici défend l’idée d’une écologie artistique en proposant d’aborder l’œuvre comme un 

écosystème de pratiques. 

 
Ce type d’approche mène à revaloriser des formes culturelles souvent minorées ou maintenues en 

dehors du champ de l’art ; Shusterman s’attarde, par exemple, à revaloriser l’art populaire (le funk, 

le rock’n’roll et le rap103) comme une forme artistique aussi noble que la peinture. Il est possible 

d’étendre ses réflexions à l’ensemble des pratiques incarnées, bien que certaines de leurs 

manifestations soient incluses dans les beaux-arts : le théâtre, le ballet ou la composition musicale 

classique, par exemple. Les arts vivants demeurent souvent minorés dans l’histoire de l’art, c’est-

à-dire en marge des récits centraux portant sur les objets visuels. Au-delà des enjeux purement 

esthétiques, il faut lier cette minorisation des arts vivants à une dépréciation des corps et à 

l’instrumentalisation des corps à des fins de dominations sociales. En effet, le corps est porteur de 

marques sociales inscrites dans la chair : la racialisation, la classe sociale, la maladie et le genre, 

par exemple. Ainsi, cette exclusion vise à valoriser une conception de l’art occidentale et patriarcale, 

elle maintient en marge un ensemble de manifestations culturelles et sociales qui menacent son 

hégémonie. À titre d’exemple, on pense aux rituels longtemps relégués à l’ethnologie plutôt que 

d’être reconnus en tant que pratiques artistiques à part entière. 

 
Les développements récents des études décoloniales, féministes et du genre, ainsi que de la pensée 

post-humaniste — bref, d’un ensemble de réflexions qui contestent l’hégémonie d’une vision 

occidentale, anthropocentrique et patriarcale — nous invitent à repenser l’organisation du champ 

artistique et à revaloriser un ensemble de pratiques qui, jusqu’à présent, étaient maintenues dans 

les marges de l’histoire de l’art. Ces approches mènent à leur tour à considérer les pratiques 

incarnées dans leurs ancrages sociaux, culturels et politiques. En effet, les espaces d’exposition, 

comme les musées, sont aujourd’hui amenés à repenser leur fonctionnement, alors que les 

anciennes divisions — entre l’art et le design, ou entre l’art occidental et les artefacts non 

 
103 Shusterman, R. (1992). L’art à l’état vif : la pensée prgamatiste et l’esthétique populaire. Paris : Leséditions 
Minuit. 



177  

 
 
 
 
 
 
 
occidentaux — sont de plus en plus contestées. De même, l’intérêt théorique pour l’agencement 

des choses et des objets en tant qu’agents ou actants a été renouvelé. Le temps est donc venu de 

reconsidérer la manière dont les objets muséifiés ont fonctionné, le type de vie qu’ils ont mené et 

les formes d’agentivité secondaire qui leur ont été permises ou refusées par les différents protocoles 

et conventions muséologiques. 

 
Dans son essai, « Retour au corps, là où toutes les failles se produisent dans la culture occidentale » 

(2001), l’historienne de l’art Amelia Jones montre de quelles manières le corps a été pendant 

longtemps mis à l’écart par l’art moderne. Elle explique cette situation par le biais de l’esthétique 

dominante qui est fondée sur la transcendance du sujet et l’expérience esthétique individuelle. Ainsi, 

elle écrit : 

 
Hormis dans l’avant-garde historique plus ou moins radicale (Dada en particulier), le 
corps est resté, pendant plus de deux siècles, l’« objet phobique » de l’art moderne, qui 
menaçait de détruire, voire de féminiser, le « sujet cartésien » transcendant. Dans le 
même temps, on peut dire que l’art moderne a amené l’esthétique à un « retrait 
systématique de la connaissance des significations sociales et historiques des pratiques de 
représentation ». En clair, dans l’art moderne, la focalisation sur la notion de génie et 
sur l’expérience individuelle a contribué à laisser de côté le contexte social. La mise au 
ban du corps traduisait le refus de reconnaître que tous les objets et pratiques culturels 
font partie intégrante de la société, puisque c’est bien le corps qui relie le sujet à son 
environnement social. Le masquage ou la répression du corps dans l’art moderne trouvent 
ainsi une explication — au moins partielle — dans les enjeux de l’esthétique. Sa pensée 
philosophique privilégie le sujet « désintéressé » — donc désincarné —, en règle 
générale l’homme blanc occidental, le sujet prétendument universel ou transcendant, 
le cogito désincarné de l’ontologie cartésienne exerçant sa domination sur les sujets « 
primitifs » ou « féminins » qui paraissent, à l’inverse, inexorablement liés à la chair, 
totalement « intéressée » et socialement incarnée. La dissimulation du corps, dans l’art 
moderne, est liée, idéologiquement et dans la pratique, au patriarcat dominant et aux 
aspects colonialistes, hétérosexistes et de classe qu’il a engendrés et qu’il pérennise. 
(20) 

 
Jones n’hésite pas à considérer cet effacement des corps comme une forme de répression sociale à 

l’endroit des femmes, des personnes racisées et des classes qui y sont associées. L’effacement des 

corps concorde avec une minorisation des disciplines artistiques, dont le corps est le médium 

principal. Les formes en arts vivants sont dépréciées, parce qu’elles ne concordent pas avec les 

valeurs esthétiques associées à l’art classique et moderne, en raison de leur matérialité éphémère 

et précaire. On peut affirmer que cette conception contribue à masquer les relations entre les 



178  

 
 
 
 
 
 
 
procédés de production et l’œuvre pour valoriser une autonomie illusoire de celle-ci. Les pratiques 

incarnées en performance remettent en question leur objectification, notamment en revendiquant 

leur ancrage social. De même, ces pratiques revendiquent une relation à l’art plus inclusive, 

réparatrice et affective, plus ancrée dans les histoires sociales et les formes de vie qui s’y rattachent. 

Ainsi, la présentation de pratiques incarnées s’oppose à l’objectification des corps pour faire place 

à leurs singularités, leur dimension sociale, affective et identitaire. Plus axé sur la notion 

d’expérience que d’œuvre d’art, l’art se développe autour de différentes modalités relationnelles. 

En continuité, ces expériences esthétiques, nous invitent à repenser les processus par lesquels les 

formes artistiques sont présentées comme telles dans l’espace d’exposition : de quelles manières 

sont-elles constituées, désignées et classées ? 

 
Les expositions nous ont habituées à seulement considérer l’objet comme étant l’œuvre. 

Aujourd’hui, il faut bien reconnaître que la « pratique » s’affirme dans les murs du musée et dans 

les espaces d’exposition, et que les artistes contemporains, loin de dissimuler les processus ou 

procédés menant à l’œuvre finie, les exposent. Les modalités de production participent à l’œuvre 

même, les arts vivants travaillent sur la lisibilité des pratiques artistiques, qu’elles soient 

quotidiennes, culturelles ou encore artistiques. L’exposition du corps rend palpable le travail 

artistique à travers ce qu’il engage physiquement chez les praticien·ne·s. À la suite de Jean-Pierre 

Cometti, on peut avancer que cette importance de la pratique artistique vivante s’inscrit dans un 

paradigme qui privilégie l’action et l’événement, ce qui conduit à faire de la performance « le 

modèle et l’instrument d’une reconception de l’art » (2012, 33) L’objet n’est plus la finalité de 

l’exercice d’un savoir-faire, ce qui mène à considérer ces formes comme de l’art sans œuvre. 

Toutefois, il faut considérer aujourd’hui le travail fait sur la matérialité : qu’il s’agisse de produire 

un document photographique considéré par l’artiste comme une œuvre indépendante (issue elle-

même d’une pièce dansée ou performée), ou encore, de montrer les différents processus menant à 

une forme matérielle ou de faire intervenir des objets en relation avec les corps. Loin d’une vision 

dualiste, la danse au musée illustre un dialogue entre le corps vivant et les formes matérielles. En 

fait, ces démarches s’opposent à une séparation entre les arts de l’espace et les arts du temps héritée 

des beaux-arts. L’espace d’exposition destiné aux objets rend particulièrement visibles les 

spécificités du champ de la danse et des arts vivants : le travail collectif (puisque le spectacle vivant 

s’exerce toujours dans une relation de codépendance avec les outils scéniques et les 



179  

 
 
 
 
 
 
 
collaborateur·rice·s), le rôle de l’interprète, la passation des pièces d’un corps à l’autre, la matière 

temporelle et l’éphémère, le mouvement et l’action dans l’espace. L’ensemble de ces éléments 

s’oppose aux valeurs attribuées à l’objet artistique et contredit son hégémonie au sein des 

expositions et des musées. 

 
Les pratiques incarnées sont porteuses d’un ensemble de référents sociaux et politiques, elles 

s’inscrivent en relation avec le cours de la vie. Mon travail de curatrice m’a menée non pas à 

sélectionner une œuvre à exposer, mais plutôt à proposer des cadres d’expérimentations et de 

performances pour les artistes. Les pratiques corporelles, parce qu’elles ne correspondent pas à 

l’idée d’œuvre d’art, nous invitent en quelque sorte à délaisser l’objet-œuvre. Elle nous invite à 

déplacer notre centre d’attention vers « ce que fait » ou « ce que dit » l’art, plutôt que sur un objet 

muséifié. Mettre au cœur de l’art, la pratique artistique, plutôt que l’œuvre, c’est aussi redéfinir les 

rôles qu’il joue dans nos vies, ce qu’il « peut faire » et lui donner une signification sociale et 

politique plus efficiente. Il s’agit de valoriser des formes de relations entre les temporalités, les 

corps, les matérialités, l’espace, mais aussi, les réalités sociales, les pensées, les expériences, la 

pratique artistique, ce qui mène une reconceptualisation du monde aussi qui nous entoure. La 

théorisation de l’agentivité des choses et des objets fait aujourd’hui de ceux-ci des actants, ce qui 

mène à reconsidérer les formes de relations qui ont été possibles et impossibles dans le contexte 

des galeries et des musées. 



180  

 
 
 
 
 
 
 
3.4. Entre réflexion et pratique : la dimension paracuratoriale 

L’inclusion des processus de création au sein du projet curatorial vise à développer une recherche 

située, c’est-à-dire à faire entrer en dialogue la création avec le contexte de l’exposition. Ce qui a 

lieu dans l’espace d’exposition permet d’élaborer différentes formes discursives, qui vont bien au-

delà des discours « officiels » accompagnant l’exposition. Mon commissariat en arts vivants, parce 

qu’il s’établit en relation avec ce qui se crée, se dit et se performe, parce qu’il présente un processus 

en cours, résiste au format statique que revêt la plupart du temps l’exposition. Le mouvement crée 

des réflexions critiques à l’endroit de l’exposition et de l’institution, puisqu’il remet en jeu les 

codifications, les règles et les histoires de l’exposition en tant que site. Les formes esthétiques 

présentées suivent des processus qui cherchent à développer des savoirs artistiques en prises 

directes avec le contexte d’exposition. Mon approche curatoriale touche aussi aux formes 

médiatrices à partir desquelles s’articulent les discours et les savoirs liés à l’exposition. Non 

seulement mon travail accorde une grande importance à ce qui est « fait », mais il cherche à lier la 

pratique au discours, loin d’une approche dualiste qui opposerait la pensée au corps, je m’attache 

à faire du corps un lieu d’où émerge des formes de savoirs encorporés104, plus subjectifs, sensibles 

et ancrés dans le contexte immédiat. Une grande importance est donnée aux situations de paroles 

et à l’oralité sous diverses formes : échanges, ateliers, lectures, conférences, etc. Ces activités 

habituellement considérées en marge de l’exposition y sont intégrées et peuvent y jouer des rôles 

aussi importants que ceux octroyés traditionnellement aux objets artistiques. Mon travail veut lier 

performance et savoir ; le corps a le potentiel de formuler des formes de connaissances souvent 

minorées ou disqualifiées dans les institutions artistiques ou académiques. Le corps et le langage 

se transforment réciproquement. La dimension socialisante de la parole, puisqu’il y a toujours une 

adresse dans la parole, fait qu’il s’agit d’une situation de partage dans laquelle des formes de savoirs 

émergent. 

 
Le commissaire et théoricien Paul O’Neill et le chercheur Mick Wilson, dans leur livre Curating 

and the Educational Turn (2010), soulignent l’importance des modèles éducatifs dans les pratiques 

 
104 Le terme « encorporer » est une traduction de l’anglais to embody, en vue de souligner combien les expériences et 
les perceptions corporelles informent et influencent la pensée. Il vient du concept embodiment (encorporation) issu de 
la psychologie cognitive. Contrairement au mot « incorporé » qui implique plutôt le fait de donner une forme corporelle 
à la pensée. Il fait référence aux pensées (cognition), aux sentiments (émotion) et aux comportements (corps) basés sur 
nos expériences sensorielles et sur nos positions corporelles. 



181  

 
 
 
 
 
 
 
commissariales émergentes, qu’ils situent au milieu des années 1990. Dans cette lignée, le 

curatorial développe des formes pédagogiques alternatives en prises directes sur le projet artistique. 

De la conceptualisation jusqu’à la réception, en passant par la production, le cadre curatorial mis 

en place génère un processus à même de produire des connaissances. Tout au long de sa trajectoire, le 

projet élabore ses propres formes de savoir, qui émergent d’une recherche expérimentale et 

collective. L’exposition y est donc un contexte de recherche, elle devient un « site discursif », tel 

que le définit la théoricienne Miwon Kwon dans son texte « One Place After Another » (2002). Le 

« site discursif » s’ancre dans un espace théorique, par exemple : des débats sociaux ou culturels, 

des concepts, des problématiques d’ordre politique ou un cadre institutionnel. Ainsi, le site est 

autant un espace propice à l’action qu’au discours théorique. Dans Refus contraire, les prises de 

paroles, les tables rondes et les discussions ponctuent l’ensemble de l’exposition, une place 

importante est accordée à la dimension discursive de l’exposition. Les visiteur·euse·s prennent 

connaissance de différents discours non seulement en assistant à des événements (table-ronde, 

lectures, prises de parole), mais aussi en prenant connaissance d’un ensemble de documents 

textuels disponibles au sein de l’exposition. En effet, une table et des chaises sont disposées au 

centre de l’exposition, on y trouve un ensemble de textes et de livres qui ont nourri nos réflexions 

ou qui participent littéralement à l’exposition, par exemple : les textes de poésie qui font l’objet de 

lectures, ou encore, les textes théoriques de différent·e·s intervenant·e·s venant présenter des 

conférences (Annexe C, Fig.22). Dans cet espace, les visiteur·se·s, les artistes et différent·e·s 

intervenant·e·s sont invité·e·s à prendre la parole pour réfléchir autour et avec les différentes 

composantes qui forment l’exposition. Cet espace de travail invite les visiteur·se·s à un travail 

réflexif actif. 

 
Les discussions, tables rondes, prises de paroles et lectures sont envisagées comme des formes 

réflexives en dialogue avec l’exposition. Plutôt que de proposer un point de vue défini sur Refus 

global, les différents événements et performances développent des pistes de réflexions critiques et 

des lectures possibles. Ces événements discursifs sont ancrés dans le présent à travers leur 

dimension sociale et culturelle, ils valorisent aussi la subjectivité des intervenant·e·s et une pensée 

tournée vers l’actualité, plutôt que de proposer un point de vue unifié et distancé sur le passé. C’est 

dans cette perspective que la dimension « paracuratoriale » de l’exposition acquiert de l’importance. 

Selon Paul O’Neil et Mick Wilson, le paracuratorial englobe toutes les activités en marge de la 



182  

 
 
 
 
 
 
 
production d’une exposition : conférences, entretiens, résidences, publications, lectures, 

performance105, etc. Les pratiques paracuratoriales redéfinissent l’exposition comme un événement en 

adoptant une approche critique. Mon approche curatoriale soutient que les formes de savoirs 

émergent, à la fois des pratiques et des expérimentations artistiques, ainsi que des situations 

sociales et publiques déterminées par l’exposition. 

 
Mon approche se distancie de la muséologie plus traditionnelle qui sépare le travail de création de 

celui de réflexion théorique. Dans les expositions muséales, les formes médiatrices se définissent 

en parallèle de l’exposition, par exemple, les conférences, ou encore, les visites commentées 

correspondent à des discours explicatifs de l’exposition. Ces approches sont si bien ancrées dans 

les espaces d’exposition que la séparation entre la production de savoir et l’exposition n’y est pas 

interrogée. En effet, cette séparation suggère que le contenu de l’exposition serait purement 

artistique, alors que les savoirs et connaissances se forgeraient dans un processus extérieur à celui 

de l’exposition, un processus dont les protocoles sont ceux de la recherche en histoire de l’art. De 

manière conséquente, des discours, des savoirs et des expériences sont valorisés, d’autres ignorés. 

Les pratiques curatoriales perturbent cet ordre en donnant une grande visibilité aux activités 

artistiques qui contribuent à l’élaboration de formes de savoirs. En effet, le cadre curatorial mis en 

place génère un processus à même de produire des connaissances en prises directes avec les œuvres, 

les artistes, les divers intervenant·e·s et les publics. Tout au long de sa trajectoire, le projet 

développe ses propres formes de savoirs, par le biais d’une recherche partagée et située. Dans ce 

contexte, mon travail propose des situations au sein desquelles s’élaborent plusieurs discours 

porteurs de connaissances. Ainsi, plutôt que de définir un horizon épistémologique extérieur à 

l’exposition, l’exposition y est un dispositif dans lequel des discours prennent forme et sont activés. 

L’intention qui préside à ses discours est orientée, souvent les intervenant·e·s sont invité·e·s à 

développer des idées pour des situations spécifiques d’échanges, dans lesquelles se déploient des 

formes de connaissances ou de savoirs plus libres. Dans ma perspective, les formes de savoirs et 

de connaissances proviennent du travail artistique lui-même, tout autant que du contexte social 

propice au partage de connaissances dans lequel il s’inscrit. Comme le souligne Paul O’Neil et 

Mick Wilson, il faudrait percevoir dans ce partage du savoir une forme de résistance aux modes de 

 
105 Celles-ci étant entendues non pas comme la pièce maîtresse d’une exposition, mais comme l’une de ses 
composantes parmi d’autres. 



183  

 
 
 
 
 
 
 
diffusion et de distribution du savoir artistique : « […] we aim to resist the tendency to privilege 

(and police) the boundaries between the internal organisation of the work of art—as enacted by the 

artist, producer or author and techniques concerned—and its external organisation, through 

different modes of distribution, reproduction and/or dissemination. » (2010, 19). Ainsi, mon 

approche curatoriale s’élabore autour d’une relation critique avec le dispositif d’exposition et 

cherche à repenser les formes médiatrices en continuité avec la pratique artistique. Le discours 

n’est pas l’apanage du ou de la commissaire, mais il est partagé avec l’ensemble des participant·e·s, 

ce qui inclut dans le cadre de mon commissariat les artistes et intervenant·e·s invité·e·s, les 

membres du public ou de différentes communautés artistiques. Les objets, les médiums et les 

différentes traces matérielles sont quant à eux des témoins et des sources de savoirs, ils participent 

eux aussi aux contextes de prises de parole. 

 
Au sein de mon commissariat en arts vivants, j’ai tenu à proposer des discussions avec les artistes 

autour de leur travail dans l’exposition. Sous mon animation, les deux discussions intitulées 

« Corps collectifs » proposaient de revenir directement sur le travail en arts vivants créé par les 

artistes. L’échange se voulait une occasion de réfléchir à leur travail ayant eu cours dans 

l’exposition. Il m’importait de traiter des pratiques artistiques dans leurs spécificités, c’est-à-dire 

liées aux histoires des arts incarnés. Lors de ces échanges, les artistes étaient amenés à réfléchir à 

leurs démarches et processus de création collectif et collaboratif. Les artistes participaient donc à 

l’élaboration de réflexions en relation avec l’exposition. Lors de leurs interventions, le collectif 

Cool Cunts et le groupe de chorégraphes autour de Make Banana Cry étaient aussi libres d’adopter 

des discours sur leur travail. Sous forme d’ateliers ouverts, les interventions intitulées, « Banana 

peels (trying hard) » (18 mai, 19 mai, 22 mai et 2 juin 2018) prenaient autant la forme 

d’expérimentations pratiques dans l’espace d’exposition que celle d’un travail de recherche autour 

d’enjeux culturels et décoloniaux. Par exemple, un atelier a pris davantage la forme d’une 

conférence non-officielle autour du travail de recherche de Make Banana Cry, les artistes y ont 

présenté les matériaux qui alimentaient leurs réflexions : une pièce musicale populaire véhiculant 

des représentations de la culture chinoise. Leurs interventions liaient l’expérience pratique et 

incarnée au travail de recherche. Le collectif Cool Cunts a présenté des séries de performances de 

longue durée, dont le contenu variait grandement, selon les artistes présentes. Une artiste comme 

Alanna Kraaijeveld avait mis à la disposition du public la partition « Silver Venus » tirée de l’œuvre 



184  

 
 
 
 
 
 
 
Personal Clam Iconography de la chorégraphe Andrea Spaziani. Le public pouvait donc situer la 

performance que l’artiste s’apprêtait à rejouer. Une artiste comme Alix Dufresne s’est épilé le corps 

sous les yeux du public, tout en commentant de manière satirique son activité, par exemple, en 

offrant un pastiche d’une émission populaire de cuisine, elle n’hésitait pas non plus à engager la 

conversation avec les membres du public. Ainsi, le contenu discursif était aussi pris en charge par 

les artistes eux-mêmes, iels étaient à même d’articuler des idées et de les verbaliser librement. Cette 

posture fait que le travail artistique n’est pas isolé des discours. Il faut souligner que les artistes ne 

travaillent pas seul·e·s, mais bien en groupe. Ce travail de co-création et de collaboration cherche 

à défaire la subordination des artistes à l’œuvre comme « objet autonome ». 

 
L’exposition présentait aussi des tables rondes plus formelles avec des conférencier·ère·s qui 

formaient des dyades : Sophie Dubois et Ray Ellenwwod (17 mai 2018), Anna Lupien et Patricia 

Smart (31 mai 2018), Nikki Little et Becca Taylor (22 mai 2028) (Annexe C, fig. 22). Ces dyades 

avaient chacune leur propre dynamique. Lors de « Mémoire levée : lectures commentées du 

manifeste », Sophie Dubois lisait « Refus global » tout en le commentant, tandis que Ray 

Ellenwood a présenté une histoire parcellaire des œuvres en arts vivants pratiquées par les femmes 

automatistes. Cette discussion était animée par le désir de faire vivre des histoires et des récits plus 

marginaux de Refus global. « Contre-histoires d’artistes femmes : du manifeste à aujourd’hui » 

prenait la forme d’un dialogue entre les pratiques des femmes automatistes (Smart) et celles 

d’artistes plus contemporaines (Lupien), ce qui permettait de définir des trajectoires possibles des 

femmes artistes québécoises. La discussion « Résistances et présence autochtones » portait sur les 

démarches décoloniales au Québec et au Canada, plus spécialement sur les formes de résistances 

artistiques et commissariales, notamment par le biais de la Biennale d’art contemporain autochtone. 

Deux lectures publiques étaient au programme, celles de la poète Daria Colonna (24 mai 2018) de 

son livre entier Ne faites pas honte à votre siècle (2017) et de toino dumas intitulée Sylvestres et 

survivantes (2 juin 2018). Ces lectures de poésie étaient des extensions créatives qui appellent à 

une forme de résistance autant par leurs propos que leurs formes. Le travail poétique résiste au 

langage sous sa forme narrative linéaire pour proposer d’autres manières d’être touché par celui-ci. 

La poésie appelle une forme de résistance inhérente à son travail formel attentif à la charge émotive 

et sensible du langage. 



185  

 
 
 
 
 
 
 
L’ensemble des activités liées à la parole et/ou aux arts du langage étaient sous la forme de 

dialogues et d’échanges, je souhaitais donc privilégier la pluralité des propos. Ainsi, les arts du 

langage étaient présents par l’importance accordée à l’oralité, il y avait huit événements de cette 

nature de programmés, du 16 mai au 16 juin 2018. Ces échanges étaient l’occasion d’effectuer un 

exercice de réflexions collectives, plutôt que de proposer une lecture unilatérale de l’exposition. À 

la toute fin de l’exposition, un micro-ouvert et une scène-ouverte (15 juin 2018) offraient une 

tribune aux artistes et communautés locales qui étaient invitées à proposer des courtes lectures et 

performances. En amont de cette soirée de lectures et de performances, la « Table longue : les 

oranges sont vertes » (15 juin 2018) adoptait quant à elle un format convivial de discussion autour 

d’une tasse de thé avec les artistes, les intervenant·e·s de l’exposition et les publics. Chacun des 

événements permettait de réfléchir collectivement à différentes questions présentes au sein de 

l’exposition. Les lectures de textes de poésie, celles de Daria Colonna, toino dumas, Benoit Jutras, 

France Théôret, Oana Avasilichioaei, et celles improvisées — ayant eu lieu lors de la soirée Si le 

refus avait une forme, par exemple, la lecture du manifeste queer lu par Projet Hybris, — sont 

autant de manières d’investir la dimension performative que revêt la parole. Par la mise en lecture 

et la prise de paroles, les propositions exploraient des formes manifestes du langage, elles créaient 

des occasions de penser aux relations entre corps, voix et paroles. 

 
Avec ces événements, il était question de mobiliser différentes communautés artistiques, bien 

entendu, le choix d’artistes — provenant du milieu de la danse contemporaine, de la performance, 

des arts vivants et du domaine de la poésie —, a mené à la mobilisation de micro-communautés 

provenant de ces champs de pratiques. Je reviendrai sur l’ensemble de ses considérations au dernier 

chapitre, je veux plutôt m’attarder, ici, au fait que ces événements constituent des manières de 

présenter l’exposition comme un lieu de réflexions collectif. Dans le contexte de Refus global, il 

s’agit d’offrir des lectures au présent du manifeste. Les événements ont été pensés comme des 

situations à même de nourrir plus largement une recherche entourant les communautés artistiques 

et les relations ou non avec l’héritage de Refus global. Ils ont permis aussi de réfléchir plus 

directement aux activités des automatistes sous la forme d’un engagement communautaire, ce qui 

inclut des activités de nature pédagogique et sociale, et celles plus informelles, qui relèvent des 

échanges, des correspondances et des partages de savoirs entourant l’art qu’ils ont partagés en 

groupe. Ces activités aux fondements du manifeste représentent le travail expérimental, 



186  

 
 
 
 
 
 
 
interdisciplinaire et collectif des automatistes, dont le manifeste est exemplaire. Ce sont ses 

activités dites « marginales » que j’ai voulu remettre en jeu dans mon commissariat. 

 
À partir d’occasions de partage de connaissances qu’ils créent, les activités paracuratoriales 

renforcent la dimension communautaire des milieux de l’art. Les événements ont une portée sociale, 

c’est-à-dire qu’ils sont animés par des formes collectives et collaboratives. Leurs dimensions 

collective, éducative et sociale permettent d’imaginer d’autres manières de vivre l’art. En tant que 

curatrice, je voulais susciter des conversations et des échanges pour échapper à un discours 

uniforme et arrêté autour de l’exposition. Loin de présenter le projet comme une proposition 

unilatérale et consensuelle, il s’agit plutôt d’exposer les processus de recherche, de faire entendre 

différentes voix et de laisser parler les événements eux-mêmes. Par l’usage de formes énonciatives 

ou de pratiques incarnées, je souhaitais offrir des contextes informels pour réfléchir ensemble. Cette 

importance des formes discursives et de leur dimension performative est liée aux pratiques 

curatoriales. Il m’importait de prôner une approche située, un mode de pensée plus contextuel que 

formel et abstrait. Dans l’ensemble, cette pratique réflexive m’a permis d’embrasser une relation 

aux savoirs moins hiérarchique et plus horizontale. Ces formes de savoirs plus informels 

empruntent de longs processus ouverts à l’intersubjectivité des collaborateur·ice·s, intervenant·e·s 

et participant·e-s. en relation avec les médiums, les formes matérielles et les objets présents dans 

l’espace qui se transforment aussi tout au long de l’exposition. Plus largement, cette posture rejoint 

les réflexions de la théoricienne Beatrice von Bismarck, quand elle affirme : « The creative 

freedoms of the curatorial — decontextualization, repetitition, subjectivization and 

collectivivization — can be considered as paths by which to depart from familiar forms of 

knowledge. » (2022, 20). Ainsi, ces formes de savoirs alternatifs sont générées dans des contextes 

et des situations de paroles. Les tables rondes, discussions et conférences sont des formes 

couramment associées à la transmission du savoir scientifique, dont l’autorité s’appuie sur le 

langage à travers une rhétorique d’une apparente neutralité. En opposition, le recours à la parole 

comme médium artistique met en évidence la dimension performative de cet acte de langage. La 

voix y est porteuse de l’identité et la subjectivité est pleinement assumée, loin d’un regard distant 

sur un objet d’étude extérieur à soi. Dans cette perspective les conférences-performances travaillent à 

l’écriture d’une histoire de la performance au présent. Dans une perspective critique à l’endroit 



187  

 
 
 
 
 
 
 
de l’histoire de l’art, ces échanges permettent d’élaborer des méthodes alternatives d’inscription 

des œuvres dans le temps à travers la mémoire, l’oralité et l’expérience. 

 
Dans le contexte du commissariat « Transformation continue », le site d’exposition devient le 

terrain de processus de création ayant lieu dans l’espace “réel” : il est activé par l’expérience 

physique et pratique qui s’y déploie. Parallèlement, les performances et les dispositifs installatifs 

rendent visibles des dimensions sociales et institutionnelles souvent occultées dans l’espace 

d’exposition. Ainsi, le dispositif d’exposition participe pleinement à la proposition 

curatoriale.L’espace est aussi transformé par les interventions faites par les artistes : formes 

installatives qui se greffent à l’espace, mises en mouvement et utilisation d’objets et de formes 

matérielles, mise en jeu d’éléments habituellement dissimulés dans l’exposition. Les œuvres 

adoptent une « matérialité interstitielle106 », l’œuvre se fait et se défait constamment, et ce faisant, 

elle dissout l’opposition entre l’objet et le sujet de l’art ; entre le durable et l’éphémère. Les corps 

en actions dans l’espace d’exposition créent une expérience « of the many shifts, gaps, movements 

between the artwork and the ways in which it relates to visibility and legibility ». (2014, 95). De 

cette manière, les formes performatives interrogent l’exposition en tant que dispositif et la manière, 

dont il rend visibles et lisibles les formes artistiques dans l’espace. Ainsi, les formes performatives 

semblent établir une relation dialectique avec celles institutionnelles. Les corps agissent sur 

l’espace même de la galerie à travers sa matérialité en laissant des marques et des traces, tout en 

opérant dans les interstices du dispositif d’exposition. 

 
La théâtralité de l’espace d’exposition est mise en évidence par des stratégies de dévoilement de sa 

dimension construite, ce qui introduit une distance critique face au dispositif d’exposition, comme 

l’a exploré le commissariat « Transformation continue ». Plutôt qu’à une série d’artefacts, la galerie 

s’ouvre alors à des assemblages expérimentaux : articulations mouvantes entre actions, discussions, 

gestes, objets, matières, scénographies, paroles, etc. Les installations, les marquages, l’occupation 

sont autant de manières d’activer l’espace d’exposition de dévoiler son potentiel dramaturgique. 

Comme le souligne la théoricienne Beatrice van Bismarck : « As a complex system of intersecting 
 

106 Voir les réflexions de Toni Paper, Alanna Thain et Noémie Solomon dans leur article Welcome to This Situation: 
Tino Sehgal’s Impersonal Ethics, (2014), Dance Research Journal,46-3, 89-100. 



188  

 
 
 
 
 
 
 
and interlocking historical and current forms of relations, the curatorial situation thus has potential 

to bring about change over time and can be seen as performatives practice. » (2022, 18) Cette 

approche curatoriale rapproche les expositions des arts du temps — de la danse, du théâtre, du 

cinéma et de la performance —, elles exploitent différentes temporalités rappelant que les 

expositions sont aussi des événements éphémères. 

 
Les corps en actions activent l’espace différemment, ils prennent d’assaut le sol, plutôt que les 

murs de la salle d’exposition. Le sol ramène l’espace aux réalités gravitationnelles du monde, plutôt 

qu’à un espace représentationnel. Ce qui rappelle la danse contemporaine avec l’importance 

donnée à la chute au sol, par opposition aux conventions du ballet classique qui a sublimé 

l’élévation. Françoise Sullivan remarque déjà dans « La danse et l’espoir » l’importance de la 

gravité et de ne pas chercher à y échapper de manière artificielle. (1972 [1948],104). L’espace y est 

pratiqué et investi par les mouvements. Il devient un espace de vie, un espace à habiter. Ainsi, le 

performatif permet de jouer sur des formes empruntées au monde ordinaire — des gestes, des 

actions, des objets qui appartiennent à la vie — tout en présentant les corps des artistes hors scène, 

c’est-à-dire dans un contexte plus près du réel. Cette situation crée un re-cadrage ou dé-cadrage du 

corps vivant qui échappe aux cadres représentationnels propres à la scène ou à l’exposition. Ainsi, 

les corps vivants dans l’espace d’exposition interrogent les cadres de présentation. Le dé-cadrage 

ou re-cadrage des corps privilégie une re-matérialisation des corps qui sont présentés à travers leur 

matérialité et complexité, plutôt que d’être réduit à une représentation symbolique ou formelle. 

 
Tout au long de ce chapitre, j’ai relevé à plusieurs reprises que les corps vivants dans l’espace 

d’exposition ont le potentiel de remettre en question les conceptions dualistes dissociant le corps 

et l’objet. Ces conceptions se sont sédimentées en associant le corps à l’immatérialité et à la 

disparition, et l’objet, à la matérialité et à la permanence. Bien que l’on qualifie la plupart du temps la 

performance, d’art immatériel et éphémère, les corps sont d’une matérialité évidente et les arts 

vivants invitent à vivre une expérience concrète. De même, les arts incarnés sont en mesure d’être 

repris, rejoués et de s’inscrire dans le temps par la transmission pratique de savoirs. Dans l’espace 

d’exposition, les corps vivants contredisent leur séparation des objets, la séparation entre les formes 

humaines et non-humaines. L’existence des objets est liée aux corps qui les fabriquent et les 

utilisent. Les corps ont besoin de différents objets et de matériaux pour organiser leur existence. 



189  

 
 
 
 
 
 
 
Les corps vivants mettent plutôt en évidence le détachement « artificiel » des corps et des objets 

dans l’espace d’exposition. 

 
La pratique artistique incarnée est au cœur d’un réinvestissement de l’art, dont la trajectoire 

s’éloigne de la notion d’œuvre pour se rapprocher de celle d’expérience, de processus et d’actions 

pouvant s’inscrire dans un horizon esthétique, social et politique. Une telle approche interroge aussi 

l’exclusion des corps, du moins leur effacement dans l’histoire de l’art. Il est certain que la 

matérialité du corps trouble et perturbe l’idée d’une œuvre d’art intemporelle ; le corps est marqué 

par différentes temporalités, le temps qui s’écoule laisse des marques sur celui-ci : rides, cicatrices, 

expériences de vie. Plutôt que de plaider pour une expérience esthétique détachée de la vie ordinaire, 

la présence des corps vivants et leur agentivité dans l’espace d’exposition crée une expérience 

esthétique ancrée dans le réel. La pratique artistique y est montrée comme étant indissociable des 

formes de vie. Un autre cadre de compréhension du monde y présenté, il est basé sur une écologie 

qui s’appuie sur l’interdépendance entre les formes matérielles non-humaines et les corps vivants. 

 
Ce travail ouvre sur un nouvel horizon épistémologique où la pratique artistique devient porteuse 

de discours et de savoirs. Mon approche a valorisé les formes en arts vivants, mais elle a aussi 

accordé une grande importance à des événements axés sur la parole, la lecture, la conférence, ou 

encore, la discussion. Tous ces événements jouent un rôle significatif dans ma pratique curatoriale, ils 

me permettent de créer des situations relationnelles. Ils mettent de l’avant l’intelligence collective 

et la production de savoirs ancrés dans des situations spécifiques. En valorisant des cadres de 

pratiques plutôt que la simple présentation d’une œuvre, mon commissariat offre aux artistes 

d’interagir librement avec l’exposition. La pratique incarnée n’est pas dénuée d’un travail réflexif 

qui prend différentes formes dans l’exposition. Dans cette perspective, l’horizon épistémologique 

de l’exposition est copartagé entre le/la commissaire, les artistes et les chercheur·se·s invités. Cette 

approche curatoriale prend en charge différentes formes médiatrices, habituellement en marge de 

l’exposition pour les inscrire en continuité. C’est dans cette perspective que l’exposition devient un 

site de recherche collectif. 



190  

 
 
 
 
 
 
 

CHAPITRE 4 
 
 

EXPOSER LES CORPS VIVANTS : ENJEUX ESTHÉTIQUES ET POLITIQUES 
 
 
Dans le précédent chapitre, j’ai abordé l’importance de la pratique incarnée et le fait que les arts 

vivants transforment le site d’exposition. Dans le chapitre actuel, je vais aborder le re-cadrage des 

corps vivants dans ce contexte. Il faut d’abord partir du constat que l’espace d’exposition n’est pas 

pensé pour l’accueil d’œuvres incarnées. Ce dispositif est d’abord pensé pour des objets matériels, 

ce qui a pour effet de mettre en évidence la matérialité et la littéralité des corps. L’absence des 

artifices de la scène contribue à cette situation, par exemple, l’éclairage est cru et limité, le système 

de son utilisé en est un d’appoint, bref, nous sommes loin du dispositif technologique et 

illusionniste qu’est la scène. Au théâtre, le public et les interprètes sont traditionnellement 

maintenus à distance, tandis que les coulisses, la scénographie et l’éclairage forment un 

appareillage technique destiné à sublimer la représentation des corps. Il s’agissait, dans le cadre du 

commissariat « Transformation continue », non pas d’implanter des outils capables de reproduire 

ces effets scéniques, mais de mettre à l’épreuve le dispositif d’exposition grâce aux corps vivants. 

À l’opposé de l’espace scénique, la salle d’exposition met le public et les performeur·euse·s dans 

une proximité où les corps sont présentés avec très peu d’artifice. Les corps apparaissent dans la 

« vérité » de leur matière, loin d’une image du corps construite par un tableau ou une scène de 

théâtre. Les expositions performatives offriraient donc un nouveau cadre de présentation pour les 

œuvres en arts vivants, ce qui aurait pour effet de mettre en évidence la matérialité du corps humain. 

Dans l’espace d’exposition, les corps vivants développent des possibilités relationnelles plus 

diversifiées que les objets matériels, grâce à leur proximité, leurs mouvements, leurs actions, ainsi 

qu’à leur capacité à générer des pensées, des paroles et des affects. Les publics sont interpellés 

différemment. Cette dynamique expérientielle mène à considérer les œuvres en arts vivants comme 

« re-matérialisées » et contingentes à la vie, ce qui s’éloigne du traitement des corps dans les arts 

scéniques. 

 
Dans le présent chapitre, mes analyses s’intéresseront à ce recadrage du corps vivant dans un espace 

où habituellement la visualité prédomine. La matérialité du corps sera au cœur de mes réflexions 

et analyses portant sur les singularités des formes vivantes et des formes de vie. La vulnérabilité, 



191  

 
 
 
 
 
 
 
la précarité, la performativité, la chorégraphie et la dimension dite éphémère des formes en arts 

vivants sont autant d’éléments qui transforment le dispositif d’exposition et y résistent. En effet, 

les corps vivants développent des approches relationnelles et dynamiques de l’image, ce qui nous 

invite à réfléchir au dispositif de représentation qu’est l’exposition et a ses a priori. Le passage du 

corps représenté — c’est-à-dire envisagé comme objet visuel ou scénique — à sa présence concrète 

au sein de l’exposition nous amène à réfléchir au potentiel critique des corps incarnés, notamment 

à l’égard des politiques de représentation et de perception qui structurent l’espace d’exposition. De 

manière paradoxale, l’exclusion implicite des formes incarnées et vivantes du dispositif est mise 

en évidence par leur présence. Dans ce contexte, le·la performeur·euse est envisagé·e comme un·e 

agent·e de liberté, iel reconfigure les relations entre les formes, les matériaux, les objets, les corps 

et les êtres au sein de l’exposition. Les pratiques incarnées repensent les usages de l’exposition, 

leur capacité d’agir offre d’autres expériences possibles (sans en prescrire un cadre qui serait 

systématisé). La prise en compte du vivant exige des soins liés aux singularités du corps en vie, ce 

qui tend à déconstruire le rapport autoritaire qui peut exister entre le système cognitif-rationnel et 

le corps. C’est en désamorçant ce rapport d’autorité qu’il est possible de développer notre écoute 

et notre compréhension du sensible. À leur tour, les corps mettent en jeu la vivacité ambiguë de 

l’espace d’exposition, des objets et des formes matérielles. 

 
Dans ce chapitre, j’approfondirai les enjeux esthétiques et politiques relatifs à la présentation de 

pratiques corporelles au sein d’expositions. Les œuvres sous forme d’objets visuels ont été 

prédominantes dans les musées et les galeries : qu’est-ce qui explique le phénomène actuel des 

expositions performatives ? Que se passe-t-il quand des corps vivants sont introduits dans un 

espace traditionnellement destiné aux objets et aux formes matérielles ? Comment ces œuvres 

fonctionnent-elles à mi-chemin entre les arts vivants et les arts visuels ? Quelles réflexions 

politiques suscite cette présence des corps vivants ? Mes réflexions porteront plus spécifiquement 

sur les politiques identitaires et les pratiques invisibilisées dans l’espace d’exposition. Dans mon 

commissariat, les œuvres corporelles sont porteuses d’enjeux féministes, culturels et sociaux. Dans le 

contexte actuel, où les approches commissariales sont profondément transformées par les 

relectures décoloniales, féministes et disciplinaires, ainsi que par la mise en relation entre culture 

matérielle et culture vivante, il s’agira de situer les pratiques corporelles en résonance avec ces 



192  

 
 
 
 
 
 
 
différents champs de réflexion. Ces analyses s’inscriront en correspondance avec les spécificités 

temporelles et matérielles des œuvres présentées. 

 
Dans le présent chapitre, je vais soutenir l’idée que les corps vivants par leurs singularités peuvent 

créer des espaces de liberté et de résistance. Les corps vivants résistent, par différentes stratégies, 

aux modèles représentationnels dominants, et leur présence révèle l’inadéquation du dispositif 

d’exposition à leur égard. En ce sens, leur présence implique une critique de la naturalisation et de 

l’institutionnalisation du dispositif de présentation. 

 
Dans l’exposition, les arts incarnés posent la question de leur exclusion et de l’effacement de leur 

matérialité vivante. Ainsi, la vulnérabilité des corps vivants et leurs singularités, tout autant que les 

modes de contrôle et les formes disciplinaires infligées au corps, seront au cœur de mes analyses. 

La présence de corps vivants engendre d’autres réflexions sur la matière vivante et non-vivante. 

Ainsi, je montrerai comment les arts vivants ont le potentiel de développer un « être ensemble », 

celui de lier les êtres et les formes matérielles pour réfléchir autrement à l’écologie de notre monde. 

Dans « Transformation continue », les formes performatives sont marquées par des enjeux 

politiques et sociaux, liés aux genres, aux appartenances culturelles et à l’économie. Ainsi, ce 

chapitre veut montrer comment les formes corporelles — à travers les expériences esthétiques 

qu’elles développent — ont un potentiel politique et critique dans le contexte de l’exposition. 

 
Les corps vivants résistent à travers leurs « formes de vie » à l’espace institutionnel, aux usages 

que préconise le white cube, aux approches muséologiques et aux discours (qui en découlent). Tout 

au long du chapitre, je montrerai en filigrane comment l’inclusion d’arts incarnés au sein de 

l’exposition a le potentiel d’agir sur le dispositif d’exposition et les idéologies modernes (et 

dérivées) aux fondements de cet espace. En effet, le white cube s’est adapté aux réalités politiques 

actuelles (capitalisme, néolibéralisme, mondialisation) ; même si les formes artistiques se sont 

éloignées des pratiques préconisées en art moderne, le modèle du white cube est demeuré le plus 

commun dans le champ des arts visuels. Ce dispositif comme je le montrerai induit des usages, des 

rituels, des méthodologies qui sont destinés à un objet visuel et durable dans le temps. 

 
Mes réflexions s’attarderont au fonctionnement des dispositifs de représentation que sont la scène 

et l’exposition, je ferai ressortir leurs similarités et leurs distinctions dans le traitement des corps 



193  

 
 
 
 
 
 
 
et des images. Je montrerai de quelles manières les corps ont été instrumentalisés à travers la 

formation d’images distancées, niant leurs réalités matérielles. Ainsi, il s’agira d’aborder la re-

matérialisation des corps vivants dans le contexte de l’exposition et les relations dynamiques créées 

avec l’image. Je montrerai de quelles manières les pratiques incarnées ont un potentiel de liberté 

et d’agentivité dans l’exposition. Mes analyses sur Make Banana Cry porteront sur les approches 

décoloniales et la danse élargie, alors que je convoquerai des réflexions féministes et queer pour 

aborder le travail du collectif féministe Cool Cunts. Il sera question de pratiques féministes en 

performance dans des perspectives intersectionnelles. Enfin, j’aborderai les relations plus 

spécifiques entre la performativité et le langage, par le biais des lectures de poésie de toino dumas, 

Daria Colonna, Oana Aviliesohei, France Théorêt et Benoit Jutras. 



194  

 
 
 
 
 
 
 
4.1. Le corps et l’image : (re) matérialiser le vivant ? 

Pendant longtemps, les formes figuratives ou abstraites ont été prédominantes dans les expositions, 

tandis que la matérialité « brute » ou première du support a été souvent minimisée, parfois 

invisibilisée. Sur ce point, « black box » et « white cube » se rejoignent, ces deux espaces mettent 

en scène des images par le biais de dispositifs de représentation qui ont comme corrélat 

l’effacement du dispositif et la naturalisation de l’image. Si le théâtre dramatique s’appuie 

grandement sur le texte, il serait difficile de dire que la « vue » n’y tient pas un rôle dominant avec 

l’avènement de la scène et le rituel qui y est associé. Depuis le début du vingtième siècle, la 

naissance du théâtre d’art107 a institué un rituel et un dispositif de nature illusionniste axé sur 

l’image, ce qui a fait du metteur en scène une figure centrale de cette orchestration. L’illumination 

de la scène isole l’image du public, tandis que le public est plongé dans le noir, les images sont 

détachées du contexte immédiat et des spectateur·ice·s. Aujourd’hui, « black box » et 

« white cube » sont des cadres de présentation répandus desquels découlent les conventions du 

spectacle et de l’exposition. Ces dispositifs ont développé des relations distancées avec les images, ce 

qui contribue à une dématérialisation des formes esthétiques, c’est-à-dire une conception de 

l’image comme étant immanente et intouchable, de manière conséquente, les corps y sont des 

représentations, des images qui sont vidées de leur matérialité vitale. 

 
« Black box » et « white cube » sont donc des cadres de représentation dans lesquels la visualité 

tient un rôle central. Cependant, les procédés qui forment l’image sont distincts d’un dispositif à 

l’autre. Mes analyses veulent donner à comprendre les dynamiques qu’introduisent les corps 

vivants dans l’espace d’exposition. Pour ce faire, je partirai des conventions traditionnelles et 

communément reconnues propres à chacun de ces dispositifs, mais il est entendu que l’intérêt ne 

repose pas sur la nouveauté relative des formes incarnées dans les expositions, mais plutôt dans les 

significations de ces changements du point de vue esthétique et politique. Le white cube se présente 

comme un espace dématérialisé, il introduit une apparente neutralité qui a comme effet d’effacer 

le dispositif de représentation. La scène quant à elle crée un cadre lumineux, l’image est isolée par 

l’obscurité et les jeux d’éclairage, ce qui permet un effacement du dispositif. Si dans les deux 

 
107 Le théâtre d’art se définit par opposition au théâtre commercial (le théâtre de boulevard) et à un théâtre qui serait 
l’instrument d’un programme idéologique. Le théâtre d’art est associé à l’avènement du metteur en scène et il traverse 
le vingtième siècle en désignant une recherche de l’art pour l’art associée à la modernité. 



195  

 
 
 
 
 
 
 
dispositifs, c’est par des stratégies d’illuminations de l’espac que la visualité y est privilégiée — 

que les œuvres sont vues et existent — ces stratégies sont distinctes. Dans l’exposition, l’entièreté 

de l’espace (incluant le public) est illuminée, il s’agit d’un cadre fixe dans lequel le public 

déambule : les œuvres sont souvent installées pour la durée de l’exposition et ne se transforment 

pas. Elles peuvent représenter des corps, mais la majeure partie du temps ils n’y sont pas un médium 

artistique en soi. Le « white cube » tend à créer un contexte d’une apparente objectivité, il fixe les 

œuvres pour la durée de l’exposition et l’accompagne de discours d’experts108. 

 
À son origine, le « white cube » apparait comme l’incarnation d’un idéal hérité de l’art moderne 

qui s’est institué. En 1976, le critique d’art, Brian O’Doherty décrit ainsi l’espace du « white cube 

» : 

 
Cet espace sans ombre, blanc, propre, artificiel, est dédié à la technologie de 
l’esthétique. Les œuvres d’art y sont montées, accrochées, distribuées pour étude. Leurs 
surfaces irréprochables ne sont pas affectées par le temps et ses vicissitudes. L’art y vit 
dans l’espèce d’éternité de l’exposition et bien qu’on y distingue une multitude de 
périodes (le modernisme tardif), le temps n’a pas de prise sur lui. Cette éternité confère à 
la galerie un statut comparable à celui des limbes ; pour se trouver là, il faut être déjà 
mort. De fait, la présence de ce meuble bizarre, votre corps apparait superflu, c’est une 
intrusion. Si dans cet espace, les yeux et l’esprit sont les bienvenus, on se prend à penser 
que les corps ne le sont pas […] (2012 [1976], 37) 

 
Ainsi, O’Doherty montre bien l’idéal de transparence et l’inhospitalité aux corps dont est porteur 

le white cube. Un imaginaire politique, philosophique et esthétique occidental se trouve condensé 

dans cet espace, soit la valorisation de la lumière. Historiquement, la lumière est rattachée à une 

conception humaniste du monde, à la raison, à la culture occidentale et au colonialisme. Dans cette 

logique dualiste, la scène appartient à l’obscurité, donc elle s’oppose à l’espace d’exposition. Ce 

que je souhaite souligner, c’est que le « white cube » est associé à l’objectivité et à la neutralité qui 

sont tout entières contenues dans la blancheur et la luminosité du white cube ; cet idéalisme se 

 
108 Je souhaite discuter de ces dispositifs dans leurs formes les plus communes, mais il est important de dire que dans 
ces champs respectifs, on assiste à une déconstruction de ces espaces codifiés. Ainsi, il ne faut sans doute pas s’étonner 
qu’aujourd’hui, on tente de les transformer de l’intérieur. Bien que le « white cube » a fait l’objet d’une déconstruction 
critique, les rituels inhérents au format d’exposition traditionnel demeurent essentiellement les mêmes aujourd’hui; cet 
espace semble s’être adapté aux réalités actuelles, sa neutralité et son intemporalité s’accorderaient avec la 
mondialisation et le néolibéralisme. 



196  

 
 
 
 
 
 
 
reflète tant dans la manière dont les œuvres d’art sont présentées dans l’espace que dans la manière, 

dont elles peuvent être reçues par les publics. Ce qui distingue l’image scénique est qu’elle émerge de 

l’obscurité, ce qui associe cet espace à l’univers de la fiction. La nature illusionniste de la scène est 

corroborée par la noirceur de la salle. D’emblée, les arts scéniques sont associés à l’imaginaire et 

aux rêves, ce qui s’oppose à la raison et au domaine du savoir. On peut déjà comprendre que les arts 

du corps sont renvoyés à un domaine à part, moins rattaché à la rationalité et aux connaissances. 

L’obscurité favorise un traitement dynamique avec la lumière, le son, la voix, les costumes, la 

scénographie, etc., ce qui vient masquer sa matérialité « réelle » des corps. Le public dans 

l’obscurité est séparé et isolé des corps vivants sur scène. Ainsi, si les procédés et les effets 

recherchés dans ses dispositifs sont distincts, il demeure que la matérialité des corps vivants est 

niée dans ces deux dispositifs. Soulignons que ces deux espaces sont traditionnellement coupés des 

sens comme l’odorat, le toucher et le goût qui sont liés à une relation de proximité. Le toucher 

aurait comme conséquence de détruire l’illusion. 

 
Ainsi, le théâtre nous plonge dans la noirceur. Cette obscurité maintient les œuvres dans le monde 

imaginaire et fictif. Si historiquement la noirceur a permis de reléguer les arts incarnés au domaine de 

l’imaginaire, aujourd’hui, il est possible de voir l’obscurité comme un espace de résistance et de 

liberté où des expériences inédites, subjectives, sensibles, émotives peuvent y naître. Ainsi, on peut 

embrasser l’obscurité comme ce qui offre des possibilités nouvelles, puisque la noirceur permet 

de faire émerger des contours flous et indiscernables que le regard ne peut définir comme des 

objets précis, il faut faire appel aux autres sens et aux formes de connaissances plus intuitives, 

corporelles et sensorielles. Cette situation permet aussi d’accéder à l’inimaginable, un espace des 

possibles, souvent indisponible dans les expositions s’appuyant sur des objets visuels définis, dont 

aucune part n’est maintenue dans l’ombre. La « black box » offre des relations différentes aux 

images, car elles sont animées par les corps présents en scène, il ne s’agit pas d’une image fixe 

offerte en permanence par le biais d’un objet visuel, mais les images se développent dans l’espace 

et le temps au rythme des mouvements, des paroles, des gestes, elles sont fugaces. Si l’image y est 

prédominante, elle est constamment transformée. Ainsi, les arts vivants assument une relation plus 

fluctuante aux images. 

 
Aujourd’hui, l’activation des images à travers la performance a le potentiel de nous amener à 

repenser de manière critique nos relations à l’espace d’exposition et à la visualité. Lors de la 



197  

 
 
 
 
 
 
 
performance Make Banana Cry, qui prend la forme d’un défilé dans l’espace d’exposition, les 

néons qui éclairent la salle d’exposition — pour l’accueil des publics et la lecture de toino dumas 

qui précède la performance — sont éteints subitement. Cette décision en apparence anodine est loin 

d’être courante dans l’espace d’exposition. La fermeture des lumières ne prend pas la forme d’un 

« fade out », puisque la Galerie de l’UQAM n’a pas d’éclairage de scène, c’est plutôt un 

changement brutal, ce qui illustre bien la dynamique d’opposition entre la lumière et l’obscurité 

qui structure cet espace. Dans ce geste, il y a un désir d’ouvrir le dispositif à d’autres possibilités 

que la lecture visuelle. Au moment où les lumières s’éteignent dans l’espace d’exposition, les 

performeur·euse·s défilent dans le noir. Dans la pénombre, les artistes sont vêtus de plusieurs 

couches de vêtements et d’habillements hivernaux ne laissant voir que leurs yeux, ce qui rend 

indiscernables les corps qui défilent devant nous. L’obscurité dans l’espace d’exposition joue sur 

les limites du visible par le caractère informe des corps qui sont recouverts de vêtements. La 

situation efface les différentes codifications (sociales et culturelles) liées au corps et son apparence. 

L’indiscernabilité est une forme de résistance face aux représentations simplificatrices axées sur la 

visualité au détriment d’autres sens. Éteindre les lumières dans l’espace d’exposition est un geste 

critique à l’égard du dispositif. 

 
Dans l’exposition, les œuvres en arts vivants interviennent directement dans l’espace « réel » (dit 

« objectif » ou neutre), non celui de l’illusion associée à la scène ; les corps sont vus dans une 

proximité, ils sont reconnus à travers leur matérialité vivante. Plutôt que de voir leur présence être 

infléchie par les conventions de l’exposition, les corps vivants y résistent par leurs singularités 

(réalités et contingences matérielles) — nous voyons perler la sueur sur un corps, nous ressentons 

le mouvement du corps, nous percevons le grain de peau, etc. Les formes de vie sont porteuses de 

singularités liées à leur dimension éphémère, la précarité de leur matière, la dimension 

performative et affective en jeux avec la présence des corps. Tout au long de ce chapitre, je vais 

explorer ces singularités corporelles et leurs mises en jeu au sein de l’exposition. Dans ce contexte, la 

relation à l’image diffère, elle n’est plus délimitée clairement par un cadre, elle nous mène à 

considérer les images prises au sein d’expériences multiples : loin d’être des images immanentes 

et immobiles offertes à la contemplation, elles sont des images qui se modulent au fil du temps de 

manière dynamique. Ainsi, les pratiques en arts vivants développent des relations aux images plus 

complexes et critiques, liées à l’expérience incarnée de nature subjective et expérientielle ; dès lors, 



198  

 
 
 
 
 
 
 
il devient difficile de faire coïncider l’œuvre avec une image unique, perceptible et disponible au 

regard de manière quasi permanente, la performance propose des relations aux images plus 

complexes où entre en jeux des composantes matérielles, sensorielles, corporelles, 

circonstancielles, relationnelles, collectives. L’image est imprécise, multiple, affectée, elle se forge 

entre le souvenir et l’oubli, la performance introduit un travail dynamique de l’image. 

 
Les théories portant sur la culture visuelle (visual culture) ont mené à reconsidérer l’image dans 

un réseau plus complexe lié aux discours, aux textes, à la culture et au monde social, c’est-à-dire à 

des dispositifs de savoir et de pouvoir qui contribuent à produire la réalité dans laquelle nous vivons. 

Le projet d’une histoire des images comme une illusion positiviste a été dénoncé à travers les 

analyses de différent·e·s théoricien·ne·s, tels que, John Berger, Laura Mulvey, Jack Halbertsman, 

ou encore, de Peggy Phelan, qui ont réfuté l’idée que les images sont des formes autonomes. Pour 

ces dernier·ère·s, les images sont aussi politiques, puisque leur circulation et l’adhésion populaire 

qu’elles créent deviennent des normes. Ces réflexions ont démontré que les images ne sont pas 

immanentes, elles sont construites par des artistes et le regard du public y est orienté, ces 

représentations façonnent à leur tour nos relations au monde. Le « tournant visuel » (pictorial turn) 

théorisé par W.J.T Mitchell a jeté les bases de ces théorisations ; ce « tournant visuel » englobe 

l’écrit, le texte et le livre dans l’ordre du visuel, liant les formes de savoirs à l’emprise de la visualité. 

Sa théorisation englobe aussi la déconstruction des valeurs idéologiques et politiques des images 

(par opposition à une lecture esthétisante). Les théories de la culture visuelle proposent une série 

de méthodologies, lesquelles portent sur l’analyse des images et le décodage des discours qu’elles 

soutiennent ou qu’elles masquent. Ainsi, ces théories ont pour sujet les pouvoirs de l’image et 

images du pouvoir, fréquemment associées aux vicissitudes du capitalisme, de l’impérialisme, du 

colonialisme, du sexisme ou du racisme109. Depuis, une réflexion s’impose sur les rôles joués par 

les dispositifs de représentation et de perception pour masquer, invisibiliser ou disqualifier 

certaines images et expériences. Il faut se demander quelle signification donner à ce qui apparaît 

comme des distorsions manifestes du réel, c’est-à-dire les manières dont les images médiatisent 

 
 

109 Les sources théoriques qui y sont invoquées n’appartiennent pas seulement à l’histoire ou à la philosophie de l’art, 
mais d’abord aux courants critiques de la modernité de l’école de Francfort à la « French theory » (La Chambre 
claire et Mythologies de Barthes, Surveiller et punir de Foucault, Lyotard, Althusser…) en passant par les cultural 
studies (W. E. B. Du Bois, Fredric Jameson, Edward Said, entre autres). 



199  

 
 
 
 
 
 
 
nos relations au « réel » : sont-elles le reflet d’une manière de concevoir le monde ? Sont-elles le 

résultat de stratégies conscientes d’occultations ou de mise en valeur ? 

 
En ce sens, la stratégie d’illumination propre au white cube a l’effet d’effacer ce qui est non-vu, 

car ce qui est non-vu est aussi non-su. Le développement du savoir est orienté autour d’un objet 

fixe qui est décrit, les cimaises blanches effacent tout ce qui pourrait détourner l’attention, ce qui 

n’est pas donné à voir n’est pas donné à connaître. À ce sujet, Elena Filipovic écrit dans son article 

au titre évocateur « The Global White Cube » (2014) : 

With it, other details followed: Windows were banished so that the semblance of an 
outside world –– daily life, the passage of time, in short, context –– disappeared; 
overhead lights were recessed and emitted a uniform, any-given-moment-in-the-
middle-of-the-day glow; noise and clutter were suppressed; a general sobriety reigned. A 
bit like its cinematic black-box pendant, the museum’s galleries unequivocally aimed to 
extract the viewer from “the world.” For this and other reasons, the minimal frame of 
white was thought to be “neutral” and “pure,” an ideal support for the presentation of 
an art unencumbered by architectural, decorative, or other distractions. The 
underlying fiction of this whitewashed space is not only that ideology is held at bay, 
but also that the autonomous works of art inside convey their meaning in uniquely 
aesthetic terms. The form for this fiction quickly became a standard, a universal 
signifier of modernity, and eventually was designated the “white cube.” (45) 

 
Elena Filipovic montre la trajectoire du white cube partant d’Alfred Barr Jr. en passant par les 

galeries du Haus der Kunst (1937) approuvé par Hitler, jusqu’aux biennales et la globalisation de 

ce format générique. En continuité avec ces observations, Claire Bishop écrit : 

The white cube is a blend neutrality, objectivity, timelessness, and sanctity: a 
paradoxical combination that makes claims to rationality and detachment while also 
conferring a quasi-mystical value and significance upon the work It is also the 
archetypal modern exhibition space : it began to appear in Europe in the first decade of 
the 20th century, and gradually became the norm for galleries worldwide. Today it 
remains the global standard for art fairs, museums, and alternative spaces alike (2018, 
29) 

 
Dans les deux cas, les autrices nous mettent en garde contre ce modèle issu de la modernité qui 

vient gommer tout contexte de présentation, son apparente neutralité montre comment l’idéologie 

et la forme se rencontrent dans le white cube sans que nous nous en rendions compte. 



200  

 
 
 
 
 
 
 
À l’opposé les formes artistiques incarnées rendent visibles les contradictions de cet espace 

autonome détaché de tout contexte et des formes de la vie ordinaire. Ainsi, les pratiques en 

performance font de l’exposition un espace intermédiaire, ce qui rend visible des formes et des 

cadres d’expériences jusqu’à récemment étrangers à l’exposition. Dans son livre, La mise en scène 

de la vie quotidienne, le sociologue Erving Goffmann utilise la métaphore théâtrale pour donner 

forme à ses réflexions sur les questions de visibilité et d’invisibilité à l’égard des pratiques sociales. 

En utilisant la métaphore du théâtre, il distingue la scène, le lieu de la visibilité obligée, et les 

coulisses, lieu d’élaboration de la représentation et de plus grande liberté sociale avec les normes : 

On peut définir une région postérieure ou coulisse comme un lieu, en rapport avec 
une représentation donnée, où l’on a toute latitude de contredire sciemment 
l’impression produite par la représentation. De tels lieux remplissent évidemment 
plusieurs fonctions caractéristiques. C’est là qu’on met soigneusement au point les 
moyens de faire exprimer à une représentation quelque chose de plus que ce qu’elle 
exprime ; c’est là qu’on fabrique ouvertement les illusions et les impressions ; c’est là 
qu’on peut emmagasiner les accessoires scéniques et les éléments de la façade 
personnelle, en y entassant en vrac des répertoires entiers d’actions et de 
personnages. (1973, 110) 

 
Goffmann invite à réfléchir aux pratiques de dissimulation comme complément indispensable à la 

compréhension des codes qui régissent la scène : comment ce qui est invisible est constitutif de ce 

qui est visible. La coulisse résiste à une présentation de l’image comme forme immanente de l’art. 

Il s’agit d’un espace intermédiaire où les moyens et les outils présidant à la réalisation des images 

sont rendus visibles. En prolongeant la métaphore de Goffmann, on peut envisager l’exposition 

investie par des corps vivants comme un espace liminaire où les images se constituent : un lieu où 

s’expose la fabrique des images, autrement dit, une forme d’atelier. L’agentivité propre aux arts 

incarnés permet à cet espace intermédiaire de prendre forme, elles activent l’espace autour d’eux 

ouvrant sur de nouvelles possibilités. Ce faisant les corps vivants ne se conforment pas au dispositif 

traditionnel d’exposition, ce qui implique une dimension critique à son égard. 



201  

 
 
 
 
 
 
 
4.2. Matérialités et « vie des images » 

La présence des corps vivants dans l’espace d’exposition mène à une re-matérialisation des corps, 

car ceux-ci sont présentés dans un contexte de proximité et d’immédiateté. Ils ne sont plus des 

représentations figuratives ou formelles détachées de leur matérialité vivante, par le truchement 

d’une scène ou d’un tableau. Les artistes de l’art de la performance ont mis de l’avant la matérialité 

du corps et son ancrage social, iels ont fait de l’artiste un sujet à part entière. La représentation de 

soi est corporalisée par le biais de la performance. Les pratiques performatives activent les images 

et provoquent des situations critiques à l’endroit des représentations visuelles. Au-delà de la 

présentation « réelle » des corps et des questions liées aux politiques identitaires (ou de biopolitique) 

que soulève cette mise en vue des réalités corporelles, j’y reviendrai plus loin, les arts vivants 

offrent la possibilité de penser autrement l’image. 

 
Dans un espace où la visualité a été prédominante, l’image a été présentée comme un objet idéal et 

inaccessible. Dans le contexte de l’exposition, les arts vivants ont le potentiel de construire et de 

déconstruire avec le public les images. Loin d’une réduction de l’image à une représentation figée 

dans le temps, ces formes invitent plutôt à prendre conscience de la « vie des images ». Cette “vie 

des images” se déploie de manière littérale dans des expériences concrètes, comme celles proposées 

dans « Transformation continue ». Le travail du collectif Cool Cunts s’articule notamment autour 

de la déconstruction d’images tirées de la culture populaire. Lors du vernissage (Annexe C, fig. 

11), les performeuses enfilent des robes de bal et des perruques qui leur couvrent le visage. Les 

filles sont en apparence similaires, ce qui met en jeu l’interchangeabilité des corps féminins. Avec 

leurs robes de bal, les performeuses évoquent la poupée Barbie, les princesses ou les bals de 

graduation : un ensemble de représentations présentes dans la culture populaire et associées à un 

imaginaire féminin. Les performeuses sont en déséquilibre sur leurs talons hauts, elles tombent au 

sol, s’y allongent. Ainsi, les artistes font crouler les représentations stéréotypées et figées de femme, 

elles font chavirer les images de princesses et de reine de bal. Cette performance s’ancre dans une 

situation bien réelle, celle du vernissage de l’exposition, puisque les performeuses infiltrent la foule. 

Ce qui crée une expérience de proximité avec le public, tout en jouant de la surprise, puisqu’elles 

peuvent passer inaperçues, jusqu’à ce que l’on croise l’une d’entre elles d’assez près pour que son 

habillement, ses cheveux devant le visage et sa démarche nous surprennent. Les performeuses 

jouent aussi de l’immobilité pour se dissimuler ou s’effacer dans la foule, elles tiennent la pose, ce 



202  

 
 
 
 
 
 
 
qui les rapproche de mannequins ou de figurines inanimés, créant une ambiguïté qui joue sur leur 

présence vivante et inanimée. Les filles se déplacent lentement, elles tiennent la pose, puis la défont, 

elles chutent au sol. Cette chorégraphie de la chute crée des images fortes (Annexe C, Fig.11), 

prenant forme à travers les gestes qui se font et se défont à répétition, ce que vient accentuer la 

gestuelle lente des performeuses. Les représentations stéréotypées s’effondrent devant nous, 

comme si les performeuses sont incapables de tenir leur personnage. Elles résistent aux 

représentations prescrites des corps et des femmes. Ainsi, cette performance nous invite à voir le 

revers de ces représentations féminines. Ces incarnations, éphémères et toujours sujettes à des 

variations, ne se figent pas dans une matière inerte — photographie, toile ou sculpture — mais se 

cristallisent dans la mémoire de chacun·e. Animées, fugaces, elles échappent à toute fixation 

durable. La « vie des images » se construit à partir d’un réseau d’images interreliées, empruntées 

à la fois à l’imaginaire populaire et à la culture personnelle. Le public inscrit alors ces images dans 

les réseaux élargis d’une mémoire culturelle tout en les réactualisant dans l’expérience singulière 

du contexte immédiat. Dans les performances, ces images entrent en résonance avec un ensemble 

de représentations visuelles ; les images performées réactivent ainsi une vie imaginale qui leur 

préexiste. 

 
Dans le cadre du commissariat, les performeur·euse·s transforment leur apparence en se costumant, 

en s’affublant d’accessoires variés, de matières ou d’objets. Notons aussi que le travestissement, le 

déguisement ou la mascarade constituent des motifs récurrents chez les deux groupements en arts 

vivants (Cool Cunts et Make Banana Cry), point sur lequel je reviendrai plus loin.Cette agentivité 

de la matière, des objets et des corps vivants, jumelée à l’accent mis sur la matérialité des corps et 

les relations dynamiques de l’ensemble des éléments entre eux donne forme à des situations qui 

divergent de celles d’une exposition traditionnelle d’objets d’art. Dans l’espace d’exposition, ce 

sont bien les processus qui sont exposés : les corps sont en interaction avec l’espace, les objets, les 

matériaux et les médiums, par exemple. Ce travail met l’accent sur des processus dans lesquels les 

formes matérielles et les objets viennent transformer la représentation corporelle, les performeuses 

mettent en mouvement ces éléments à travers leurs gestes et leurs actions, ce qui met en échec la 

représentation. Ces processus incarnés forment des images performatives, parce que ces 

représentations sont corporalisées. Le travail du groupe Make Banana Cry (Annexe C, fig.16) 

illustre cette idée. La proposition artistique met en jeu des objets, des cartels, une vidéo, un mur et 



203  

 
 
 
 
 
 
 
un tapis sérigraphiés, des corps en actions, de la danse, de la musique, des discussions, etc. Cet 

ensemble d’éléments tisse des relations les uns avec les autres, c’est un ensemble mobile dans 

lequel les gestes et les actions remettent constamment en jeu des représentations culturelles, ce qui 

vient illustrer les glissements d’un domaine à un autre, d’une culture à une autre, des formes 

d’appropriations transformatrices. Ainsi, l’intermédialité et l’interdisciplinarité de ces démarches 

font que leur mise en commun passe par des modalités de création propres aux arts vivants. De 

même, les processus présentés tiennent compte de formes matérielles elles-mêmes, incluant la 

matérialité complexe des corps humains. Le cadre de l’exposition modifie les processus et les 

relations entre l’ensemble des éléments. L’historienne de l’art Beatrice von Bismarck parle de la 

constitution de relations dynamiques entre les objets, choses, médiums, personnes qui incarnent la 

situation curatoriale. (2022, 80). Plus spécifiquement, elle traite d’un processus de transposition 

qui serait au cœur de ces situations curatoriales qu’elle définit comme suit : 

 
All of the component parts of a curatorial situation are subject to acts of repositioning 
that, in very general terms, involve a change of relative situatedness. Human and non-
human actors undergo shifts from one spatial, temporal, social, aesthetic, economic, 
cultural, or discursive context to another. In the transfer from studio to exhibition space, 
from the field of the everyday to that art and culture, a change occurs that turns them 
into participants in curatorial relations of connection and perception. All participants 
in the curatorial situation experience such processes of transposition–the specific mode 
of positioning as a “result movement” These processes are the preconditions for the 
constitution of the relations within the curatorial constellation and guarantee its inner 
dynamic. (80) 

 
Pour cette dernière, la notion de transposition est un concept généraliste qui s’applique dans les 

champs variés des sciences de la nature, sociales et des arts110. Il permet de lier ces domaines et 

d’englober des processus cognitifs et créatifs, c’est pourquoi Bismarck parle d’un « mouvement de 

transposition ». La curatorialité consiste en cette structure qui permet ces mouvements de 

« transpositions ». Si je prends l’exemple de Make Banana Cry, les corps vivants des artistes sont 

mis en relation avec l’ensemble des objets mis sous vitrine. Le défilé Make Banana Cry montre 

l’agentivité de ces objets et la possibilité qu’ils aient de transformer les corps des performeur·se·s. 

 
110 Beatrice von Bismarck s’inspire de la philosophe Rosi Braidotti : « mobility and cross-referencing between 
disciplines and discursives levels », qu’elle décrit comme étant des « zigagging interconnections ». Dans son essai, 
« Transformations », dans Schwab (dir.), Transpositions, Aesthetico-Epistemic Operators in Artistic Research. Dans 
Schwab (dir.), Transpositions (p.23-32), Leuven : Leuven University Press 28. 



204  

 
 
 
 
 
 
 
En effet, les artistes utilisent les objets sous vitrines pour se costumer et transformer leurs corps. Si 

les chorégraphes décident de quelles manières iels feront intervenir les objets pour transformer leur 

corps, les objets possèdent aussi leur propre expressivité. Par le déplacement ou le détournement 

de l’usage habituel de ces objets pour transformer les corps des artistes, il s’opère un jeu de 

transposition entre les objets et les corps. 

 
De même, le choix de mettre des objets commerciaux sous vitrines crée une situation dans laquelle, 

ils viennent instaurer des relations dynamiques et critiques avec l’espace d’exposition et ses 

codifications. Ces objets commerciaux sont « transposés » dans un contexte artistique, mais ils 

opèrent également un ensemble de déplacements culturels complexes : ils incarnent l’exotisation 

de l’« Orient », car ils condensent des représentations où s’entremêlent projections coloniales et 

imaginaires consuméristes (Annexe C, fig. 17). Ils sont présentés avec des cartels qui décrivent 

leurs usages au sein d’un peuple imaginaire, les « bananas ». Insérés dans un récit futuriste où ce 

peuple est devenu dominant, ces objets participent à une fable satirique qui renvoie à nos réalités 

contemporaines et interroge les mécanismes de domination culturelle et économique. La 

transposition prend forme par le passage d’un médium à l’autre, c’est le cas avec la deuxième partie 

du spectacle Make Banana Cry, cette performance de groupe est présentée sous la forme d’une 

vidéo. La présence des corps vivants, ceux des artistes, est essentielle pour créer ses 

« mouvements » de transpositions entre les différentes composantes et médiums — objets, vidéos, 

sons, éclairage — formant l’œuvre, et celles plus larges de l’exposition et de la vie. En utilisant les 

objets pour créer des costumes et transformer leur identité corporelle Make Banana Cry montre 

l’ambiguïté des formes matérielles. 

 
Dans Refus contraire, les œuvres contemporaines sont rassemblées autour de la thématique du 

manifeste Refus global. Les œuvres tissent entre elles des relations avec Refus global et au-delà. 

Ces relations ne respectent pas un ordre linéaire ou historicisant, il y a des va-et-vient entre les 

formes automatistes, qui appartiennent à la modernité, et des œuvres contemporaines créant des 

formes d’anachronismes. Cette dimension relationnelle et dialectique est un élément structurant les 

pratiques curatoriales, Bismarck soutient que les tensions créent des situations curatoriales : 

 
[…] in which making and breaking ties always go hand in hand, is that they combine 
two orientations that can develop divergent and conflictual qualities: on the one hand, 



205  

 
 
 
 
 
 
 

to generate curatorial relations of connection and perception they draw thing in to 
create belonging and connectednesss, aiming for the (temporary) cohesion of the 
constellation; on the other hand, this aspect if inward movement is inseparably 
entangled with the outward orientation of the resulting curatorial constellation toward 
a public. (2022, 81) 

 
Selon Bismarck, la « curatorialité » est l’infrastructure qui aurait le pouvoir de façonner le 

« mouvement » dans laquelle se meuvent les œuvres : « […] then transposition is the mode in which 

movement takes place as framed and facilitated by curatoriality. » (2022, 81). La transposition 

prend forme à travers le déplacement de formes, de mots, de sujets, de matériaux et d’objets entre 

eux, ce déplacement nécessaire implique une dimension performative. Ainsi, le performatif et la 

performativité sont invités à jouer des rôles clés dans les pratiques curatoriales, parce que c’est par la 

performativité que les mouvements de transpositions sont possibles. 

 
Dans ce contexte, les images tissent des relations avec des éléments hétérogènes. L’exposition 

emprunte une structure dynamique propice à faire vivre des expériences. Les images sont prises 

entre les expériences sensibles individuelles et collectives, les histoires et les actions. Ainsi, l’image 

apparait en relation avec le langage, c’est-à-dire qu’il participe à l’élaboration des images, mais 

l’image n’est pas subordonnée à sa ou ses significations qui seraient préinscrites dans sa forme, 

elle s’inscrit avant tout dans une expérience concrète, dont le cadre est instable et soumis à des 

actions plus ou moins prévisibles. Le travail des Cool Cunts illustre particulièrement cette relation 

entre des éléments langagiers ; par exemple, lorsque l’une des performeuses s’entraîne avec un 

coach virtuel sur son téléphone, les encouragements et les instructions orales de l’entraîneur sont 

détournés dans cette mise en scène satyrique. Les pratiques corporelles permettent de recentrer 

l’activité artistique autour du processus créatif et matériel. Il s’agit de reconnaitre l’agentivité des 

formes vivantes et non-vivantes, les corps vivants et les formes matérielles inertes. Ces processus 

nous donnent à voir la formation des images à travers leur hybridité matérielle (humaine et non-

humaine). Les formes en arts vivants permettent d’incarner ce mouvement. De manière paradoxale, 

les corps re-matérialisés nous montrent comment les « formes de vie » sont chargées d’images. 

Ainsi, la présence physique des artistes en « chair et en os », participe à un mouvement plus général 

qui veut repenser nos relations avec les formes matérielles vivantes et non-vivantes dans lesquels 

se situe les « nouveaux matérialismes », la pensée féministe et queer, les études décoloniale et le 

posthumanisme. Ces nouvelles sensibilités initient une esthétique matérialiste qui déplace 



206  

 
 
 
 
 
 
 
l’expérience centrée sur l’objet d’art (et de sa technique) vers l’humain en développant des relations 

horizontales où sens et matière s’informent.



207  

 
 
 
 
 
 
 
4.3. Le·la performeur·se agent·e de liberté dans l’exposition ? 

To truly champion artistic freedom we must be committed to 
creating and sustaining an aesthetic culture where diverse artistic 
practices, standpoints, identities, and locations are nurtured, find 

support, affirmation, and regard; where the belief that individual artists 
must have the right to create as the spirit moves –freely, openly, 

provocatively– prevails. Fundamentally, artists who work individually 
or collectively bear witness to this truth with the art we make and with 
our habits of being. Until this expansive vision of the role of the artist in 
society is embraced as the necessary aesthetic groundwork for all artistic 

practices freedom of expression will be continually undermined, its 
meaning and value lost. 

bell hooks, Art on My Mind 

Dans le contexte de l’exposition, la performance introduit des corps dotés d’une certaine liberté de 

mouvements, ce qui met en évidence les principes qui régissent les dispositifs de représentation et 

de perception propres à cet espace. Par leur matière vivante et précaire, les corps en action avec 

leurs singularités troublent les politiques de visibilité préconisées traditionnellement dans l’espace 

d’exposition, celles-ci étant axées sur la matérialité non-vivante et la permanence de l’objet. Le 

champ esthétique est marqué par une conception prédominante de l’œuvre sous la forme d’artefact. 

En opposition à cette conception de l’œuvre, les arts incarnés ont rapidement été qualifiés d’art 

immatériel et éphémère, ce qui a contribué à l’invisibilisation de ces pratiques. Dans l’espace 

d’exposition, les corps vivants revendiquent leurs singularités matérielles et formulent une critique de 

l’espace d’exposition. Dans ces perspectives, le·la performeur·se ou le danseur·euse peut être 

perçu·e comme un agent·e de liberté, puisqu’iel contourne, détourne, invente de nouvelles 

manières d’agir au sein du dispositif. Ainsi, leurs interventions remodèlent nos manières de 

recevoir et de percevoir l’art et les formes de savoirs qui en découlent. 

 
Dans Qu’est-ce qu’un dispositif ? (2014) le philosophe Giorgio Agamben définit le dispositif 

comme « tout ce qui a, d’une manière ou d’une autre, la capacité de capturer, d’orienter, de 

déterminer, d’intercepter, de modeler, de contrôler et d’assurer les gestes, les conduites, les 

opinions et les discours des êtres vivants » (2014, 80). Pour le muséologue, Jean Davallon, les 

expositions sont des « dispositifs résultant d’un agencement de choses dans un espace » (1999). 

Selon Davallon, les expositions peuvent être considérées comme un double dispositif : 1. elles 



208  

 
 
 
 
 
 
 
rassemblent des objets et un discours, 2. elles ont lieu dans une salle avec une structure spécifique 

et institutionnelle, qui agit sur le comportement des individus (être silencieux, ne pas toucher les 

objets, par exemple)111. L’exposition prescrit des comportements et des attitudes corporelles à 

adopter, qui se traduisent par l’effacement du corps de l’artiste et du public. 

 
Les formes incarnées — danse, performance, lecture — se manifestent dans l’espace d’exposition, 

alors que le dispositif d’exposition n’est pas fait pour accueillir ces formes esthétiques. Dans ce 

contexte, le corps vivant est marqué par la répression, dont l’une des conséquences est l’effacement 

de la matérialité des corps dans les expositions, ce qui a maintenu les arts incarnés en marge de 

l’histoire de l’art. Pour inclure ces formes esthétiques marginalisées au sein de l’exposition, il faut 

développer des approches excentrées qui s’appuient sur des histoires, des expériences et des savoirs 

alternatifs. Ces approches ont été disqualifiées de manière systémique par les dispositifs 

institutionnels, dont le white cube est emblématique. Ainsi, faire intervenir l’intelligence et la 

sensibilité des corps vivants au sein de l’exposition, c’est revaloriser et présenter des expériences 

qui ont été traditionnellement exclues. Cette exclusion implicite des corps vivants au sein de 

l’exposition est justifiée par un ensemble de valeurs qui définit l’œuvre d’art classique et moderne, 

notamment la valorisation de formes matérielles stable et permanente. Les dimensions dites 

éphémère et immatérielle associées aux arts vivants ont contribué à la minorisation des disciplines 

corporelles. Pourtant, ces caractéristiques accolées aux arts incarnés sont contestables. D’une part, les 

corps matérialisent de manière immédiate les pratiques, nous sommes loin d’une œuvre 

immatérielle, d’autre part, la transmission corporelle assure leur persistance dans le temps, nous 

sommes donc loin d’une forme éphémère, cette forme s’actualise constamment dans le temps par 

la répétition de techniques corporelles. Enseigner dans un studio ou répéter, c’est transmettre de 

manière directe des savoirs et des connaissances complexes, tant du point de vue pratique et 

technique, que du point de vue de la recherche ou de la théorisation. La transmission de gestes, de 

récits, de chants, de danses, etc. se perpétue à travers la transmission humaine, d’un corps à l’autre. 

Nous sommes loin de pratiques immatérielles qui n’auraient aucune persistance dans le temps. 

C’est simplement que leur réitération implique qu’elles ne seront jamais identiques, la dimension 

dite éphémère est plutôt le fait des singularités propres aux formes vivantes, jamais identiques les 

 
111 Davallon J., L’exposition à l’œuvre, stratégie de communication et médiation symbolique, Paris, L'Harmattan, 
1999, 9-11. 



209  

 
 
 
 
 
 
 
unes aux autres. Les pratiques corporelles révèlent la richesse des techniques propres aux arts 

vivants, lesquelles mobilisent des formes d’improvisation appuyées sur des savoirs et des 

compétences corporelles hautement structurés. Les formes incarnées résistent ainsi à l’unicité de 

l’œuvre : l’improvisation et la performance en accentuent le caractère imprévisible. 

 
Dans « Ephemera as Evidence : Introductory Notes to Queer Acts » (1996), l’activiste queer José 

Esteban Muñoz dit que l’éphémère n’a rien à voir avec quelque chose qui disparait, mais qu’au 

contraire, il est une forme de vie qui apparait, qui résiste à être complètement capturée. En réponse au 

dispositif d’exposition, les corps résistent par leurs actions à cette fixation de l’œuvre d’art dans 

l’espace et le temps. C’est peut-être du côté de cette vitalité qu’il faut comprendre l’éphémère. Pour 

Muñoz, l’éphémère est un outil performatif et politique, il résiste à une emprise qui voudrait 

notamment lui assigner une identité pré-déterminée, il est une preuve de la fuite constante du corps 

qui résiste à un emprisonnement par le regard. Les corps vivants par leur dimension performative 

et précaire introduisent une dimension vitaliste dans l’exposition, ce qui est à l’encontre des 

politiques de visibilité de cet espace. 

 
Actuellement de nombreuses réflexions sur la performance et la danse contemporaine portent sur 

l’agentivité des corps. Selon le théoricien en danse André Lepecki, la pratique vivante et incarnée 

déjoue l’ordre et le contrôle institutionnel omniprésent dans nos sociétés pour formuler un espace 

de liberté, un « enactment of freedom » (Lepecki, 2016). Les réflexions de Lepecki s’inscrivent en 

continuité avec les réflexions de Foucault sur les différentes stratégies de surveillance et de contrôle 

des corps, tout en empruntant à celles de Hannah Arendt sur la liberté. Lepecki développe la notion 

de « choréopolitique » comme étant une chorégraphie sociale qui vise à retrouver des mouvements 

libres. Il s’inspire des théories d’Hannah Arendt sur le politique comme mouvement de liberté et 

engagement en constante évolution112. L’un des exemples présentés par Lepecki est la vidéo, 

« TURF FEINZ RIP RICHD Dancing in the Rain Oakland Street » (Annexe D, fig.4), réalisée par 

Yoram Savion, elle présente un ensemble de danseurs (No Noize, Man, BJ et Dreal) en action sous la 

pluie sur un boulevard à Oakland (États-Unis) (2013, 20). Leur chorégraphie de turf dance est une 

street dance originaire d’Oakland, ce style inclut des influences et des codes diversifiés : 
 

112 Il part du diagnostic d’Hannah Arendt sur le politique selon lequel « […] we have arrived in a situation where we 
do not know — at least not yet — how to move politically.112 » (2013, p. 13) Ce que Lepecki reformule par « we do 
not know — at least not yet — how to move freely. » (2013, p. 14). 



210  

 
 
 
 
 
 
 
popping, locking, krump, miming, etc. Elle est influencée par le style Boogalooo qui est une danse 

popularisée dans les années 60. Prenant place au coin MacArthur, la manifestation dansée est un 

hommage à l’un de leur ami mort à cet emplacement, lors d’un accident de voiture. La mort de 

celui-ci est survenue la veille du tournage. Ils dansent contre la circulation en faisant dévier les 

voitures. Réalisée dans l’espace public, cette intervention dansée a été filmée. La vidéo a circulé 

principalement sur le web et a connu un succès viral. Dès le premier plan, on remarque la présence 

de la police qui vient surveiller les jeunes Afro-Américains : ceux-ci n’ont pas le droit de flâner ou 

de danser. En ce sens, les danseurs défient, à la fois l’organisation de la circulation des voitures et 

toutes sortes d’activités policières. 

 
Lepecki souligne la dimension chorégraphique de leur travail en insistant sur la planification de 

leur intervention. Ce dernier soutient que les techniques dansées permettent une chorégraphie de 

la liberté : « I am proposing that danced techniques of freedom suggest choreography as technology 

for inventing movements of freedom. Choreography as a planned, dissensual, and nonpoliced 

disposition of motions and bodies becomes the condition of possibility for the political to emerge. » 

(2013, 22). Cet espace de liberté advient par le biais des singularités de la performance. Ainsi, 

Lepecki affirme « […] the singularity that transforms spaces of circulation into spaces of freedom 

and moving political potentialities […] » (Lepecki, 2016, 18). Pour Lepecki, la notion de 

singularités s’oppose à la subjectivité et l’individualité reliée au système capitaliste. En faisant 

référence aux réflexions de Didi-Huberman, il définit les singularités comme ce qui est irréductible et 

porteur d’étrangeté. La danse dans sa singularité s’oppose à la rationalité néolibérale à travers 

certains traits : l’éphémère, la corporéité, la précarité, la partition, la performativité et l’affect. Ces 

singularités mènent la danse à échapper de manière critique aux formes, au temps et aux procédures 

qui la confinent à sa discipline esthétique. Les singularités de la danse contemporaine définies par 

Lepecki tiennent à la mise en action de l’œuvre par le·la danseur·euse qui exerce une forme de 

liberté. Ces réflexions permettent de penser l’agentivité des formes incarnées dans l’espace 

d’exposition. 

 
Ces traits singuliers relevés par Lepecki font l’objet de réflexions plus large sur les spécificités des 

arts incarnés ; plutôt que déprécier ces traits, il est possible de voir dans ceux-ci des formes de 

résistances. Les réflexions de Muñoz sur l’éphémère, mais aussi celles de théoriciennes en 

performance, notamment Rebecca Schneider, Eleonora Fabião et Diana Taylor font écho aux 



211  

 
 
 
 
 
 
 
singularités invoquées par Lepecki. Ces théoriciennes ont réfléchi à la valeur politique de 

l’éphémère et à la précarité du vivant en relation avec la performativité. Rebecca Schneider 

souligne que la « disparition » est la matérialité de la performance : « performance as a medium in 

which disappearance negotiates, perhaps becomes, materiality. That is, disappearance is passed 

through. As is materiality. » (2012, 146) Ainsi, plutôt que de lier la disparition à l’éphémère — et 

à l’immatérialité inhérente à sa disparition — Schneider nous amène à reconnaître la disparation 

comme un processus matériel traversé par la vie. Pour Schneider, la dimension éphémère et dite 

immatérielle des arts vivants les relègue à des arts de la « disparition », parce qu’ils échappent à 

l’« hégémonie oculaire », telle que pensée en histoire de l’art et dans les musées. Ainsi, Schneider 

écrit : 

 
The definition of performance as that which disappears, which is continually lost in 
time, is a definition well suited to the concerns of art history and the curatorial pressure 
to understand performance in the museal context where performance appeared to 
challenge object status and seemed to refuse the archive its privileged savable original. 
Arguably even more than in the theater, it is in the context in the museum, gallery, and 
art market that performance appears to primarily offer disappearance. Particularly in 
the context of visual art, performance suggests a challenge to the “ocular hegemony” 
that, to quote Kobena Mercer, “assumes that the visual world can be rendered knowable 
before the omnipotent gaze of the eye and the “I” of the Western cogito. Thus there is 
a political promise in the equation of performance with disappearance: if performance 
can be understood as disappearing, perhaps performance can rupture the ocular 
hegemony Mercer cites. And yet, in privileging an understanding of performance as a 
refusal remain, do we ignore other ways to knowing, other modes of remembering, that 
might be situated precisely in the ways in which performance remains, but remains 
differently. (2012, 139) 

 
Schneider soulève l’idée que notre manière de définir la performance est elle-même symptomatique 

d’une approche biaisée. Elle met en relation ses réflexions avec celles de l’historien de l’art Kobena 

Mercer, dont les approches se situent au croisement des Black Studies et des études culturelles. 

Pour Schneider, cette approche est liée à la définition de l’archive et à son mode de gouvernance 

dans l’histoire de l’art. Les objets matériels en tant qu’œuvre privilégient une forme de durabilité 

inscrite dans la matière, ils sont des artefacts. L’œuvre valorise l’archive matérielle, celle durable 

dont l’identité demeure fixée dans le temps. Si la performance n’est pas sa propre trace, elle est 

plutôt son propre geste. Ce « geste » est dit éphémère, mais il a une persistance dans le temps, il 

peut être répété et rejoué, ou encore, il laisse des traces dans les écrits, les photographies, les 

partitions, etc. L’idée d’« archives vivantes » sous-tend que le corps développe d’autres archives 



212  

 
 
 
 
 
 
 
basées sur la mémoire et l’expérience. Il en découle une autre approche de l’œuvre qui n’est pas 

nécessairement sa propre archive. 

 
La théoricienne Eleonora Fabião utilise la notion de « précarité » (precariousness) pour rendre 

compte de l’aspect temporel de la performance. La précarité témoigne d’un processus, qu’il 

s’agisse, par exemple, de traces laissées par le passage du temps, qui use la matière de manière 

pratiquement imperceptible, des gestes ou des actions qui vont marquer des transformations 

matérielles et corporelles. Le body art a exacerbé cette conscience de la précarité des corps avec 

des travaux basés sur l’endurance, on pense au travail de Marina Abramovic et Gina Pane, par 

exemple. La précarité permet de reconnaitre la matérialité de la performance. Fabião développe 

cette notion en tant que « puissance » : « […] precariousness as potency rather than mere debility, 

to identify precariousness as temporal vibration, political vigour, aesthetic potency, and 

philosophical energy. » (2012, 134) La précarité permet de repenser l’éphémère en mettant l’accent 

sur la « forme de vie » inhérente aux matériaux, plutôt que sur la disparition. Ainsi, Fabião rend 

compte des distinctions entre l’éphémère et précarité : 

 
If the ephemeral is transient, momentary, brief (the opposite of what is permanent), the 
precarious is unstable, risky, dangerous (the opposite of what is secure, stable, and safe). 
If the ephemeral is diaphanous, the precarious is shaky. If “ephemerality” denotes 
disappearance and absence (thus, predicating that a certain moment, something was 
fully given to view), precariousness” denotes the incompleteness of every apparition 
as its corporeal, moving, constitutive condition. If the ephemeral can open spaces of 
melancholy, the precarious materiality and emergency violently innervates. If the 
ephemeral rehearses death, precariousness lives life. If the ephemeral refers to the non-
lasting, the precarious discovers that what is under construction is already a ruin. If the 
ephemeral leaves traces, the precarious is by itself a reminder and leaves what it is. The 
precarious does not exactly announce or resemble its disappearance, it performs the 
latency of past and future as presence. It simply appears. (2012, 134) 

 
Ainsi, la précarité témoigne de la singularité des formes temporelles en les liant à une matérialité 

propre à la vie, elle est ce qui résiste, plutôt que ce qui disparait. La matérialité des corps vivants 

des artistes exposés rend compte de cette précarité, contrairement à l’idée d’un objet d’art détaché 

(en apparence) de toutes formes d’interventions humaines et non humaines. Le précaire rappelle 

l’interdépendance des formes matérielles et du vivant. Dans ces perspectives, un certain nombre 

de pratiques curatoriales, qui mettent en jeux les corps vivants, peuvent s’inscrire dans un horizon 

politique où la vie est au cœur de l’expérience esthétique. Ainsi, les singularités, l’éphémère et la 



213  

 
 
 
 
 
 
 
précarité introduisent un espace de liberté qui est intimement lié aux soins et à l’attention que nous 

accordons au « vivant », j’y reviendrai sous peu. L’ensemble de ces réflexions et théorisations 

corrobore l’idée que certaines singularités des corps vivants introduisent des relations au monde 

tout autres. 

 
Pour Lepecki, les singularités de la danse contemporaine et de la performance tiennent à la mise 

en action de l’œuvre par le danseur·euse qui exerce une forme de liberté. Cette mise en action 

rappelle les processus matériels de disparition évoqués par Schneider et la notion de précarité 

élaborée par Fabião. Leurs réflexions convergent vers un horizon dans lequel les corps vivants ont 

un potentiel de résistance, leurs singularités et leurs mises en action peuvent contourner des normes 

et des formes de contrôle. Ces singularités en appellent à une étrangeté qui va déstabiliser l’ordre 

établi. C’est pourquoi elles sont porteuses de potentialités politiques qui viennent ébranler la 

structure institutionnelle de l’intérieur. Dans le contexte de l’exposition, les pratiques artistiques 

incarnées sont des formes esthétiques émancipatrices. À contre-courant, d’un modèle répandu de 

l’exposition qui s’appuie sur la séparation de l’artiste, de l’œuvre d’art et des publics ; les corps 

vivants dans l’espace d’exposition développent des relations entre l’artiste, l’œuvre et les publics 

qui sont réunis dans un même espace. En effet, les arts incarnés développent une agentivité avec le 

contexte immédiat de présentation, l’artiste y est présent pour exécuter l’œuvre. Ce travail 

artistique injecte une vitalité étrangère aux formes esthétiques habituellement valorisées dans 

l’exposition ; ces situations agissent sur le dispositif d’exposition et mènent les publics à y vivre 

une expérience plus directe. Cette dimension vitaliste se manifeste à travers les formes 

relationnelles, ces formes renouvellent les espaces d’exposition, les pratiques, les méthodes et les 

savoirs qui y sont préconisés. Loin de formes dualistes — entre la nature et la culture, l’objet et le 

sujet, la lumière et l’obscurité —, ces pratiques ouvrent le dispositif d’exposition à des zones 

intermédiaires, dans lesquelles ces dualismes n’ont plus raison d’être. Loin de faire table rase des 

objets et des formes matérielles, les corps en action développent des relations organiques entre les 

formes matérielles, les objets, les médiums et le langage. 

 
Dans mon commissariat, les relations entre les corps vivants et les formes matérielles sont centrales, 

les êtres humains manipulent et transforment les matériaux et les objets, les objets et les formes 

matérielles transforment à leur tour leur corps. Les pratiques corporelles incluent une proximité 



214  

 
 
 
 
 
 
 
avec des disciplines, des médiums et des médias diversifiés. Le travail des Cool Cunts est 

représentatif de cet aspect. En effet, le collectif féministe présente des formes éclectiques qui 

mélangent art du cirque, dramaturgie visuelle, performance et danse. Dans le monte-charge, une 

contorsionniste s’exerce, le corps oscille entre un travail plastique près d’un devenir-objet du corps et 

sa matérialité mise de l’avant par la proximité du corps (Annexe C, fig. 9). La contorsion pose la 

question des limites du corps liée à son élasticité et à sa mutabilité. Dans un espace où sont 

habituellement présentés des objets esthétiques figés dans la matière, la contorsion pointe la 

dimension transformatrice des formes vivantes. 

 
Dans la serre disposée au sol, la performeuse, Pascale Drevillon, se livre à un rituel avec la terre, 

dont la force est la grande charge émotive. La serre est fermée et basse, on ne peut s’y tenir debout, 

elle crée un espace refermé sur lui-même, tout en étant translucide. La situation peut faire sentir 

aux visiteur·euse·s qu’iels sont voyeur·euse, parce que la situation donne l’impression de regarder la 

personne à son insu. Cette situation témoigne de la complexité des jeux de regards dans 

l’exposition, puisque la dimension performative fait qu’il est constamment en train de s’ajuster, 

loin d’un dispositif où le regard est d’emblée situé et orienté pour le·la regardeur·euse. Dans la 

serre, une femme semble plongée dans un état de recueillement, elle se vautre dans de la terre 

disposée au sol. Elle dessine des cercles avec ses bras et elle s’allonge. L’expérience est plus axée 

sur l’énergie corporelle, l’affect et l’image. (Annexe C, fig. 8) La performance provoque des 

sensations liées à l’écoute et à l’attention portée sur ce qui nous entoure, les vibrations, les sons, le 

toucher, l’énergie peuvent transformer notre expérience. La performance se fonde sur des états 

émotionnels forts qui contaminent les publics. Lorsque la performeuse est en action, qu’elle est 

engagée dans l’émotion que suscite le jeu, par un effet de kinesthésie, les actions et mouvements 

du corps suscitent chez le public une émotion. Ce phénomène fait que l’émotion éprouvée 

charnellement relève de l’empathie esthétique. La kinesthésie se fonde sur une appréhension 

sensible associée au mouvement et aux actions, elle convoque la mémoire du corps qui permettrait de 

vivre une émotion par reconnaissance. Le frottement du corps avec la terre au sol, nous rappelle les 

sensations déjà vécues, alors, que l’odeur de la terre peut éveiller des souvenirs. La contagiosité de 

l’émotion kinesthésique, du corps d’un interprète en scène, au corps propre du·de la 

spectateur·rice, peut être comprise par l’idée de « chair » que développe le philosophe Merleau-

Ponty. Selon ce dernier, c’est de l’ambiguïté du corps, à la fois objet du monde et sujet de la 



 

 
 

perception, que résulte l’expérience émotionnelle. La motilité serait un continuum sensoriel et 

perceptif entre interprètes et spectateur·rice·s  La « chair » permet ainsi de décrire le phénomène 

d’empathie kinesthésique et la communication d’un vécu corporel d’artiste à celui du·de la 

spectateur·rice. Plus loin, je reviendrai sur cette notion de « chair » évoquée par Merleau-Ponty.  

 
Les performances des Cool Cunts développent aussi des relations avec le site lui-même : les artiste  

s’incrustent et s’approprient l’espace d’exposition, iels circulent librement parmi les œuvres, se 

déshabillent et laissent leurs vêtements au sol, iels laissent des marques et des traces. Ainsi, le  

formes artistiques s’inscrivent en dialogue avec le dispositif et les possibilités qu’il offre, celle  

qu’il n’offre pas. L’espace est marqué par les traces de leurs performances et le passage du temps  

il est travaillé par l’accumulation. L’installation Shiny Cunt/déshabiller l’esprit prend forme su  

une cimaise blanche de la galerie, qui à la fin de l’exposition est remplie de marques faites par le  

artistes : de la peinture, des écrits, des dessins, des salissures, des traits creusés dans le gypse, etc  

(Annexe C, fig.10) Ces situations ne suivent pas les prescriptions liées à la gestion et aux 

conventions de l’exposition, c’est pourquoi elles témoignent d’une liberté, d’une capacité à « agir » 

avec le dispositif lui-même. Lepecki écrit : « Dances’ movement of estrangement and derivation  

its critical capacity to escape from forms, times, and procedures it is supposed to be confined and 

identified with a aesthetic discipline […] » (2016, 6) Les corps en mouvements ouvrent des brèche  

dans l’espace d’exposition et proposent des expériences singulières qui offrent un cadre plus libre 

d’interprétation pour les publics. 

 
C’est parce qu’ils agissent sur et avec le dispositif d’exposition, que les performeur·euse·s peuven  

être considéré·e·s comme des agent·e·s de liberté au sein de l’exposition. Cette mise en action de  

corps développe des relations critiques face aux dispositifs d’exposition. Les corps vivant  

développent des approches relationnelles et sensibles qui sont attentives à la vulnérabilité du vivant e  

des formes matérielles. Cette forme de vitalité et de liberté est étrangère au fonctionnemen  

habituel de l’espace d’exposition. Dans ce contexte, les singularités propres aux arts incarnés ne 

sont plus perçues négativement, mais sont plutôt des gestes de création et de résistance. 

 
 
 
 
 
 
 

215 



216  

 
 
 
 
 
 
 
4.4. Vulnérabilité du vivant et résistance 

La performativité propre aux arts vivants — ancrée dans des pratiques situées, relationnelles et 

temporelles — s’inscrit dans une forme de vitalisme. Au croisement des théories pragmatistes en 

arts, des nouveaux matérialismes, ainsi que des études féministes et décoloniales, les relations que 

nous entretenons avec le « vivant » ont été profondément reconfigurées au cours des dernières 

décennies. Le réinvestissement de la notion d’expérience et de la pensée pragmatiste (Dewey, 

Shusterman, Cometti) accorde une importance centrale à l’inscription de l’art dans des pratiques 

culturelles diversifiées. Parallèlement, la « vitalité matérielle » (Bennett, 2010) et l’agentivité de la 

matière non vivante constituent des enjeux clés des nouveaux matérialismes (Barad, Barrett & Bolt, 

Braidotti, Reynolds), tandis que les développements récents de la pensée posthumaniste 

reformulent les relations entre humains, nature et espèces non humaines. Ces réflexions s’articulent 

aux avancées des études féministes, culturelles et décoloniales, ainsi qu’aux black studies et à la 

pensée queer. Ensemble, ces théories contribuent à décentrer le regard et à élaborer des approches 

hybrides où performativité et performance occupent un rôle déterminant. Les pratiques curatoriales 

émergent précisément au confluent de ces champs de réflexion, en proposant des approches 

critiques, situées et inclusives en art. 

 
Dans ce contexte, la « vitalité » mène à développer une sensibilité renouvelée aux formes 

matérielles vivantes et non-vivantes. Les pratiques artistiques peuvent appeler des usages différents 

du monde et de l’ensemble des éléments qui le constitue. Les expositions performatives présentent 

des liens pratiques nous reliant au monde. Pour la philosophe Sandra Laugier, le champ artistique 

peut devenir un terrain d’expérimentations pour renouveler notre attention au monde, s’ouvrir à 

des détails inexplorés de la vie ou à des éléments qui en sont négligés, ce qui nous confronte à nos 

propres incapacités et inattentions, c’est en quoi ces démarches s’inscrivent en continuité avec le 

care, ce « qui appelle notre attention sur ce qui est sous nos yeux, mais que nous ne voyons pas, 

par manque d’attention. » (Laugier, 2015, 70) Ce soin, cette attention portée à l’autre et à soi, à 

tout ce qui nous entoure comme formes vivantes et matérielles, permet de développer des pratiques 

de soins. La théoricienne phare Joan Tronto définit ainsi le care : 

 
Au sens le plus général, care désigne une espèce d’activité qui comprend tout ce que 
nous faisons pour maintenir en état, pour préserver et pour réparer notre monde en sorte 
que nous puissions y vivre aussi bien que possible. Ce monde comprend nos corps, ce 



217  

 
 
 
 
 
 
 

que nous sommes chacun en tant que personne, notre environnement, tout ce que nous 
cherchons à tisser ensemble en un filet serré et complexe dont la destination est de 
maintenir la vie. (1990, 41) 

 
Le care doit alors être conçu comme soutien à la vie et attention à la précarité humaine, comme 

créativité face à la fragilité du monde et des formes vitales ; mais parallèlement comme attention à 

ce qui, dans la forme de vie humaine, résiste. 

 
À la fin du livre La Volonté de savoir (1976), Foucault énonce que la politique se transforme en 

bio-politique : « L’homme pendant des millénaires, est resté ce qu’il était pour Aristote : un animal 

vivant et de plus capable d’une existence politique ; l’homme moderne est un animal dans la 

politique duquel sa vie d’être vivant est en question » (1994, 188). Dans nos sociétés actuelles, le 

biopolitique est liée au contrôle et à la surveillance des corps vivants, cette notion a donné lieu à 

des réflexions philosophiques et politiques liées aux enjeux de vulnérabilité et de précarisation des 

corps113, notamment de communautés et de populations humaines pour des raisons ethniques, de 

genre, d’âges, etc. À la suite de Foucault, le philosophe Giorgio Agamben va lier le triomphe du 

capitalisme au contrôle disciplinaire réalisé par le nouveau bio-pouvoir, qui par le biais de 

technologies, s’est créé des « corps dociles » dont il avait besoin (1995). La présence de corps 

vivants (à travers leurs singularités matérielles) s’oppose à l’instrumentalisation du corps par le 

biais de représentations déconnectées de leurs réalités matérielles, notamment intériorisées dans 

des formes disciplinaires. Les arts incarnés dans leur dimension performative et expérimentale 

peuvent témoigner du fait que la matière est intimement liée à la forme. En cela, les formes 

incarnées dans leurs dimensions performatives s’opposent à la séparation entre la forme et la 

matière en art, notamment à l’ensemble des formes disciplinaires artistiques qui ont cherché à 

annuler l’importance de la matière pour faire prévaloir la forme. Selon la philosophe Judith Butler, 

les « mises en acte corporelles » s’inscrivent dans une performativité incarnée et plurielle qui est 

marquée par la dépendance et par la résistance. En effet, les corps sont pris dans une 

interdépendance, ce qui les rend vulnérables, mais cette dépendance est aussi résistance parce 

qu’elles créent des formes de vie centrées sur l’attention et le soin, ce qui s’oppose aux formes de 

 
 
 

113 Cette notion de biopolitique nourrit aussi les réflexions de philosophe Judith Butler. 



218  

 
 
 
 
 
 
 
domination et d’instrumentalisation des corps, ces formes de dominations souvent inscrites dans la 

matérialité même des corps (le sexe, la couleur de peau, la maladie, l’âge). 

 
Les corps vivants mettent à l’épreuve le dispositif d’exposition — comme cela a été exploré dans 

« Transformation continue »— en manifestant leur capacité à agir librement : ils résistent aux 

comportements que ce dispositif conditionne, tout en révélant la manière dont il modèle des formes 

esthétiques. Présentés dans une proximité non distanciée, ces corps accentuent leurs singularités 

propres. Bien que les publics aient intériorisé fortement les prescriptions et les comportements 

distancés à adopter dans un espace d’exposition, je soutiens que la proximité des corps vivants 

permet de renouveler nos relations aux œuvres artistiques La « re-matérialisation » des corps 

vivants permet de développer des formes relationnelles qui échappent aux représentations 

normatives. La prise en compte de la matérialité des corps vivants peut transformer et vivifier les 

vies politiques, sociales et biologiques, alors que leur effacement et le contrôle des corps vivants 

favorisent la répression de leur « vitalité ». Montrer l’agentivité des corps, c’est donner voix au 

vivant, non pas en le présentant comme une matière informe et inintelligible, mais bien comme une 

forme sensible et dotée de sa propre intelligibilité. La présence de formes corporelles avec les 

singularités inhérentes à leurs matières (liées à la performativité, le précaire, l’éphémère) permet 

de faire place à des corporéités plurielles. La simple présence de formes vivantes est une résistance à 

l’objectification et la fétichisation des corps. 

 
La conscience de la chair rappelle la vulnérabilité des corps vivants, sa matérialité fragile et poreuse 

qui appelle à une attention et à un soin. Plutôt que d’exercer un contrôle et une discipline sur les 

corps — ce qui figure l’autorité de l’esprit sur le corps —, la chair dans sa vulnérabilité revendique 

une sensibilité incarnée et une attention renouvelée à soi, aux autres et au monde. Dans son livre 

Le visible et l’invisible, Merleau-Ponty montre que la catégorie de « corps » recouvre et dissimule, 

en fait, le fonctionnement étrange et singulier d’un « tissu » ou d’un « entrelacs » de multiples 

sensations distinctes et réversibles, à la fois passives et actives qui, dans leur jeu de 

correspondances « chiasmatiques », constituent ce qu’il appelle « la chair ». Cet écart entre le corps 

sensible et le corps ressentant, entre le corps objectif et le corps phénoménal est complexe, puisque le 

corps est à la fois touchant et touché, objet et sujet dans une circulation intérieure permanente 

doublée d’une circulation intersensorielle (les sens se contaminent). La chair est ce qui relie le 

corps sensible au monde et les confond. La chair, dans le cas de Merleau-Ponty, est le concept 



219  

 
 
 
 
 
 
 
désignant la possibilité, la potentialité, peut-être le médium dans lequel un processus de 

différenciation s’inscrit avant toute distinction entre le sujet et l’objet — avant tout « dialogue du 

sujet avec l’objet ». Cette appréhension de l’expérience du monde est intersubjective et ne 

correspond pas à un ordonnancement plus rationnel valorisé dans la pensée occidentale. La 

« chair » ouvre sur une « autre » sensibilité, sensorialité, une expérience plus complexe du monde. 

 
Tirées de mon commissariat, les analyses qui suivent vont approfondir les différentes stratégies par 

lesquelles les pratiques en arts vivants développent des cadres sensibles aux réalités du vivant. À 

travers des perspectives décoloniales, féministes et queer, je vais m’attarder aux politiques 

identitaires qui sont liées aux représentations corporelles dans l’espace d’exposition. Plus 

spécifiquement, je vais analyser comment le corps vivant résiste et trouble cet ordre des 

représentations en développant un travail transdisciplinaire. Plus spécifiquement, je vais montrer 

comment ses pratiques incarnent des engagements sensibles, dont la dimension politique est 

cruciale. 



220  

 
 
 
 
 
 
 
4.4.1. Make Banana Cry et Banana Peels (Trying Hard): la décolonisation de la danse 

Le travail actuel de nombreux artistes du champ des arts vivants se tourne vers des approches 

décoloniales, puisque que le corps cristallise des enjeux politiques liés aux identités culturelles qui 

sont repensées. Historiquement, les pratiques corporelles associées à des cultures non-occidentales 

ont été exclues du champ artistique. Dès la Renaissance, le développement de disciplines artistiques 

associées aux beaux-arts renvoie un grand nombre des pratiques incarnées, orales et dansées, au 

folklore, à l’ethnologie ; les arts corporels sont alors considérés comme porteurs de savoirs dits 

endogènes, « primitifs », « anciens », ou encore, renvoyés aux arts populaires. En ce sens, la danse 

en tant que discipline artistique représente le développement de la « colonialité », elle illustre la 

répression du corps par l’esprit et la raison, ce qui se traduit par la constitution de procédés 

disciplinaires. À la Renaissance, la danse en tant qu’art scénique occidental a été intégrée dans des 

structures rigides visant des représentations spécifiques. C’est à partir de cette période que la danse 

perd son rôle social pour devenir une expression artistique, donnant naissance d’abord aux danses 

de cour de la Renaissance, puis à la danse classique. Avec l’émergence du ballet comme forme de 

danse théâtrale par excellence, ce qui était auparavant une pratique sociale est désormais structuré 

en un système de codification exigeant et rigide, qui à travers un certain type de corps vise à 

représenter un certain récit produit par des rôles sociaux spécifiques. Le récit dominant s’étend de 

manière hégémonique, il est résumé ainsi par l’historien de la danse Allessandro Pontremoli : « une 

figure féminine, fragile, aérienne, et en équilibre toujours précaire [comme le montre l’utilisation 

des pointes], opposé à une masculinité qui la soutient) » (Pontremoli, 2004, 107). La danse en tant 

qu’art occidental implique toute une grille technique du corps, une architecture corporelle, dont le 

projet est la maîtrise et la virtuosité des corps à travers des formes représentationnelles prédéfinies. 

 
Ces formes représentationnelles sont façonnées par la modernité, elle-même indissociable de la 

colonialité. Le groupe de travail « Modernité-Colonialité », qui réunit des penseurs majeurs des 

études décoloniales tels qu’Aníbal Quijano, Enrique Dussel et Walter Mignolo, analyse la 

modernité à partir du prisme de la colonialité, en prenant pour point de départ la colonisation 

européenne du continent latino-américain. Pour ces théoriciens, la colonialité du pouvoir désigne 

le rapport de domination instauré lors de la formation des Amériques et du capitalisme moderne 

européo-centré au XVIᵉ siècle. Un ressort central de ce système réside dans la classification des 

populations à l’échelle mondiale selon une construction sociale de la race, élaborée au sein du 



221  

 
 
 
 
 
 
 
processus colonial et assignant des places et des rôles distincts aux colons et aux colonisés. À cette 

hiérarchisation raciale s’ajoute la dévalorisation des coutumes et des savoirs des peuples colonisés, 

tandis que le colonisateur se présente comme seul détenteur de valeurs et de connaissances réputées 

valides et universelles. Cette logique se manifeste encore aujourd’hui dans l’invisibilisation ou la 

marginalisation des chercheur·euses colonisé·e·s dans l’espace académique, dans la délégitimation de 

leurs objets de recherche et points de vue, ou dans l’imposition de modes de pensée dominants. 

Dans The Darker Side of Western Modernity : Global Futures, Decolonial Options (2011), 

Mignolo soutient que la décolonialité implique de se détacher de la matrice coloniale du pouvoir 

qui sous-tend la modernité occidentale, afin d’imaginer et de construire des futurs mondiaux où les 

êtres humains comme le monde naturel ne sont plus soumis à l’exploitation au service d’une 

accumulation incessante de richesse. 

La décolonialité s’oppose à l’universalité et à l’eurocentrisme épistémologique, ce mouvement de 

pensée cherche donc à réhabiliter les devenirs minoritaires. Dans cette perspective, la décolonialité 

concerne un devenir-minoritaire qui englobe celui des femmes, des communautés LGBTQ+, 

racisées ou marginalisées, mais aussi celui de formes de vie animales ou imperceptibles. Ces 

lectures décoloniales appliquées à la danse impliquent un décentrement, il faut inclure des pratiques 

plus libres et des corps qui sortent des normes corporelles occidentales, tout en s’ouvrant à des 

formes, des objets et des matières qui peuvent participer au travail chorégraphique. Au sein de 

l’exposition Refus contraire, le groupe de chorégraphes autour de Make Banana Cry se livre à un 

travail de décolonisation de la danse en tant que discipline, tout en développant des relations 

critiques avec l’espace d’exposition. Leur travail est explicitement décolonial, la thématique de la 

pièce — qui aborde des questions liées aux identités culturelles, notamment en partant de la culture 

asiatique — et les pratiques présentées en témoignent. En effet, les artistes de Make Banana Cry 

ont en commun des approches de la chorégraphie comprise comme une pratique élargie (« 

expanded practice » dixit Stephen Thompson, lors de la table ronde114). La danse élargie désigne 

l’inclusion de danses non occidentales, mais on remarque de plus en plus que le travail en danse 

devient une pratique élargie qui veut inclure des registres de danses plus populaires, ou encore, 

associées pendant longtemps à des pratiques culturelles. Ainsi, la danse revient à ses dimensions 

 
114 Lors de la discussion publique « Décoloniser la danse, entre identité et liberté », 6 juin 2018, dans le cadre de 
Refus contraire, sous l’animation de Véronique Hudon avec Stephen Thompson, Andrew Tay, Dana Michel, Galerie 
de l’UQAM. 



222  

 
 
 
 
 
 
 
sociales, les chorégraphes développent une attention renouvelée à ses manifestations quotidiennes, 

elle est moins axée sur la virtuosité. 

La « danse élargie » permet de penser la danse au-delà des disciplines artistiques établies et 

reconnues (ballet, danse moderne) pour éclairer des manifestations multiples, et non exclusivement 

artistique, tout autant qu’elle signifie de penser la chorégraphie au-delà d’une relation essentialiste, 

liée au corps et au mouvement. Le dispositif de visibilité de la danse est redéfini. Plus encore, la 

danse élargie cherche à établir une distinction entre la chorégraphie (comme dispositif) et la danse : 

la danse y est reconnue en tant que manifestation qui se sédimente dans une relation au corps et au 

mouvement, sans qu’il y ait un principe chorégraphique, bien qu’il puisse y avoir chorégraphie 

finalement. Les appellations « chorégraphie élargie », « danse élargie » et « pratique élargie » se 

confondent les unes aux autres, mais chacune des énonciations montre le désir de sortir la danse 

d’un cadre de pratique restreint. Dans son livre, Expanded Choreographies — Choreographic 

Histories (2022), la chercheuse, Anna Leon, montre que le terme demeure difficile à cerner : 

 
Expanded choreography is an elusive notion. There is no single, organised, expanded 
choreographic movement–no body of theorists or practitioners who claim a 
conceptual/artistic territory. There is no full consensus about the meaning of the term, 
and how one answers the question of what expanded choreography is indicates and 
reflects their view of choreography tout court. If choreography is related to a 
disciplinary arrangement of bodily motion, expanded choreography can be practiced 
by military officials and gender norms; if choreography is related to patterns of motion, 
expanded choreography can appear in the development of a fractal; if choreography is 
directed towards dancing bodies, expanded chore- ography can encompass the dance 
of non-human materialities. Moreover, as is the case with further widely-debated terms – 
“non dance”, “conceptual” dance, “post-dance”–the very construction of the 
expression “expanded choreography” subjects it to criticism; the adjective “expanded” 
implies both a core from which expansion occurs (raising the question of what that core 
may be) and the potentiality of limitless widening, where everything becomes 
(expanded) choreography, emptying the term of meaning. But despite such issues, 
expanded choreography has benefited from relatively wider acceptance than other 
terms–most notably, it has been used by practitioners, including Mette Ingvartsen, 
Dragana Bulut, Dalija Acin, and Spångberg. (22) 

 
La notion d’« expanded choreography » invite à penser la danse dans sa multiplicité. Elle repose 

sur une dialectique inclusive : la « chorégraphie élargie » désigne ainsi des pratiques 

chorégraphiques transdisciplinaires, nourries par une conscience critique de l’intériorisation des 

procédures disciplinaires et de l’histoire officielle de la danse. Cette pratique mène à réfléchir à la 



223  

 
 
 
 
 
 
 
danse pour y inclure des formes populaires liées à la dimension sociale. Il faut comprendre que la 

« danse élargie » par sa nature inclusive rend l’effort de définition impossible, puisqu’elle vise à 

suspendre la sélection ou l’élection de pratiques au détriment d’autres, elle est donc un 

positionnement critique. Il s’agit d’une redéfinition de la chorégraphie — ce que Bojana Cvejic a 

nommé le « concept ouvert de la chorégraphie » — non seulement en élargissant les notions déjà 

existantes, mais aussi en demandant ce que la chorégraphie peut faire d’autre, ce avec quoi elle 

peut travailler, ce qu’elle peut être d’autre. 

 
Le travail pratique de Make Banana Cry, parce qu’il met en jeu des formes dansées aux 

provenances culturelles situées et diversifiées représente bien la « danse élargie », notamment 

lorsque les chorégraphes se livrent à la série d’interventions intitulées Banana Peels (Trying Hard) ; 

ces performances s’apparentent à des répétitions ouvertes au public. Lors de ces interventions, les 

artistes pratiquent des formes associées à l’histoire sociale de la danse, tout en développant des 

réflexions sur les représentations culturelles qui s’y trouvent véhiculées. Ainsi, leur recherche 

chorégraphique inclut des danses populaires, danses sociales ou folkloriques, par exemple : le 

groupe prend comme point de départ la danse « hustle disco », une danse populaire des années 70, 

dont iels reprennent des figures clés, qu’iels vont combiner avec des mouvements dansés qui 

reprennent des figures de la danse moderne. La danse répétée est soutenue par une musique forte 

sur laquelle les interprètes dé-composent et re-composent la même partition. En recontextualisant 

cette danse au sein de l’exposition, les artistes nous permettent d’en faire une autre lecture. Le 

travail renoue avec un fondement social et populaire de la danse, tout en offrant un glissement 

critique, puisque ce travail est présenté dans le cadre officiel d’une galerie universitaire. Iels 

introduisent, non seulement la danse dans un contexte qui lui est étranger, mais aussi des formes 

populaires de danses, ce qui ne correspond pas à l’esprit de la galerie souvent associé à un univers 

plus élitiste. Les artistes ne présentent pas littéralement la danse, iels en font une déconstruction, 

un démantèlement qui introduit une étrangeté et une liberté. En effet, les exercices jouent sur un 

travail de contamination et déconstruction des mouvements qui sont relayés et transformés par 

chacun·e des interprètes, ce qui met en jeu l’identité propre de chaque danseur·euse. La répétition 

d’une série de mouvements mène à considérer la dimension chorégraphique et technique de la 

danse, tout en exposant ses limites puisqu’il n’existe pas d’action répétable à l’identique. Ainsi, la 

singularité de chaque occurrence montre la résistance des corps, cette impossibilité de reconduire 



224  

 
 
 
 
 
 
 
l’identique crée des déplacements des normes et des conventions. Les artistes montrent un travail 

de désapprentisssage technique, dont iels reconnaissent les limites. Tandis, que l’inclusion de 

formes populaires et sociales dansées dans l’exposition interroge la disqualification de différentes 

pratiques du champ de l’art. 

 
Lors de la discussion publique, le chorégraphe Andrew Tay, à la direction du projet, parle de 

« confusion culturelle » pour désigner un travail qui fait se rencontrer librement des formes, des 

traditions et des représentations culturelles considérées étrangère les unes aux autres. Ce travail 

opère des glissements d’une culture à une autre, notamment par le déplacement de sens que peut 

subir un symbole graphique selon le contexte. Le tapis au sol, par exemple, reprend un motif conçu 

par Dominique Pétrin à partir d’une croix gammée inversée : un symbole couramment utilisé en 

Asie, issu des traditions bouddhistes et taoïstes, où il renvoie à des dimensions spirituelles et se 

retrouve fréquemment dans l’espace public. En Occident, en revanche, ce même signe est 

immédiatement associé au fascisme et fait l’objet de censure dans l’espace public. Ainsi, cet 

exemple démontre que les réalités culturelles sont fluctuantes et situées. 

 
Le travail de réappropriation est au centre du projet Make Banana Cry, le groupe utilise des formes 

connotées culturellement, iels en font ressortir les enjeux politiques et se livrent à des jeux de 

déplacements critiques, qui permettent non pas de vider les formes, les représentations, ou encore 

les objets de leur signification, mais plutôt de les réinvestir pour renverser les formes d’oppressions 

latentes ou explicites contenues. Par exemple, les objets présentés en galerie sont des produits 

industriels de consommation qui participent à l’exotisation et/ou à la fétichisation de la culture 

asiatique, tout en témoignant de la logique de surconsommation : une variété de sabres en plastique, 

des masques pour le visage et autres soins dont les emballages évoquent les mangas, des gants 

ornés de motifs fantaisistes, ou encore des boîtes de nouilles ramen. Ils sont accompagnés de cartels 

qui parodient les discours savants et positivistes en muséologie, ces approches sont mises au service 

d’un peuple imaginaire les « bananas », qui vient illustrer un renversement des formes de 

dominations culturelles, tout en faisant la critique de nos réalités actuelles. Jouant de l’ambiguïté 

entre imaginaire et réalités actuelles, les artistes mélangent différentes références culturelles, les 

cartels détournent les situations actuelles pour faire ressortir les formes de dominations et 

d’aliénations à leurs fondements. La dénomination « bananas » rappelle le titre de la performance 

principale « Make Bananas Cry » ; « bananas » est une expression souvent péjorative qui évoque 



225  

 
 
 
 
 
 
 
un phénomène d’acculturation où une personne asiatique s’occidentalise, la banane est jaune à 

l’extérieur, cette couleur représente l’identité asiatique, et blanche à l’intérieur, la manière dont la 

personne s’est occidentalisée. Cette image évoque les enjeux identitaires vécus par les personnes 

racisées qui intériorisent une norme régulatrice blanche et occidentale. Les « bananas » illustrent 

un renversement faisant de cette population marginalisée, la population dominante. Make Bananas 

Cry illustre les fluctuations identitaires et culturelles, dénonçant les formes de dominations et leurs 

alliances avec le pouvoir économique, notamment très visible entre l’Occident et l’Asie. En effet, 

les objets manufacturés « Made in China » matérialisent les formes de dominations économiques. 

 
Le travail de « confusion culturelle » permet des jeux complexes d’appropriations et 

réappropriations qui peuvent mener à la subversion des formes de domination ; ils sont, ici, des 

gestes politiques. En effet, Make Banana Cry traite des formes d’appropriations tout en témoignant 

de la fluidité et de l’hybridation culturelle. Le défilé Make Banana Cry constitue le point culminant 

dans ce travail. Rappelons que ce défilé présente les artistes déambulant sur une piste (similaire à 

celle d’un défilé de mode), le rythme devient de plus en plus rapide, et à chaque sortie de piste, les 

artistes modifient leur apparence physique à l’aide de tissus, de vêtements et d’objets — qui sont 

eux-mêmes marqués par des formes de domination culturelle, de genre et économique — pour 

incarner des stéréotypes culturels qui changent à leur tour leur démarche et gestuelle. Le travail des 

artistes aux origines culturelles métissées interroge les marqueurs visibles associés aux identités 

culturelles et portés par les corps racisés. Les minorités visibles sont en effet fréquemment réduites à 

des stéréotypes, que les artistes rejouent en se déguisant à l’aide d’objets et d’accessoires. Les 

images proposées sont des parodies et des critiques par l’exagération. Leur interprétation très 

physique quant à elle est marquée par la forme répétitive des tours de piste : une courte boucle 

d’actions répétées qui se termine à la sortie. La forme du défilé, l’excès stylistique, humoristique 

et flamboyant, rappelle le camp115 que l’on retrouve dans les manifestations LGBTQ+ (vogguing, 

drag, etc.), en prenant non pas comme objet les cadres hétéronormatifs, mais l’appartenance 

 
115 Le concept de « camp » d’abord pensé par Sontag, dans son essai « Notes on camp », comme une sensibilité ironique 
abordée dans une certaine forme d’esthétique (dans le sens d’artifice et de style) apolitique et extravagante (Sontag, 
1964). C’est d’abord une façon de regarder le monde, basée sur un double sens, qui a été réappropriée par la contre-
culture gay. L’esthétique camp s’appuie sur l’exagération et l’artifice desquelles émerge une forme de théâtralité, il 
représente la juste dose du mauvais goût avec légèreté et humour. 



226  

 
 
 
 
 
 
 
culturelle. Différents procédés pour marquer son emprise sur les corps étrangers sont illustrés, par 

exemple, la création d’un imaginaire qui cherchent à naturaliser une forme de docilité et de 

soumission du·de la colonissé·e : Hanako Hoshimi-Caines interprète une femme enceinte asiatique 

qui quémande. D’autres incarnations reprennent un imaginaire raciste où les corps non-occidentaux 

sont dangereux et menaçants, par exemple Simon Portigal incarne un terroriste en mimant le tir 

d’un bazooka. À l’entrée, le public est invité à porter des chaussons médicaux, rappelant non 

seulement l’hygiénisme souvent associé aux cultures asiatiques, mais aussi connotées à la maladie et 

à la contamination. 

 
La première portion de la pièce Make Bananas Cry a lieu dans le noir (je l’ai déjà évoqué dans la 

première section). Au début de la pièce, les lumières de la salle d’exposition sont brutalement 

fermées, ce qui crée un contre-espace — celui de la noirceur et non de l’illumination propre au 

white cube ; les corps y sont libérés d’une visibilité et des marqueurs culturels. Dans l’obscurité, 

les performeur·euse·s défilent en étant couvert·e·s de plusieurs couches de vêtements qui 

dissimulent complètement leur corps, on voit seulement les yeux de chacun·e, dont le contour est 

maquillé de couleurs vives formant un bandeau. Ainsi, les artistes veulent annuler toutes formes 

d’identifications culturelles, notamment liées à la couleur de la peau. Cette situation montre 

comment la couleur de peau agit comme un marqueur social qui vient moduler notre appréhension 

des individus. Un peu plus tard, l’éclairage de l’exposition est rallumé. Dans cette seconde portion 

du défilé, les artistes vont se dévêtirent graduellement pour se costumer et incarner des stéréotypes 

culturels, jusqu’à être complètement nus. Les néons neutres et froids qui constituent l’éclairage de 

l’espace d’exposition contribuent alors à objectifier les corps. 

 
L’utilisation d’objets industriels et commerciaux — sabres de plastiques, éventails ou foulards — 

pour transformer leur corps contribue à cette objectification. Le travail de transformation de 

l’image corporelle avec un ensemble d’objets et d’accessoires montre l’emprise des représentations 

culturelles sur nos manières d’appréhender l’autre. Ainsi, il est possible de comprendre comment 

la visualité est liée à l’instrumentalisation et à la fétichisation des corps qui réduit l’autre à un objet, 

les déterminations raciales sont la plupart du temps associées à un ensemble de caractéristiques 

corporelles visibles. La pièce cherche à déconstruire les mécanismes de lecture du corps auxquelles 

participent les différentes caractéristiques culturelles. La chorégraphie par l’exagération et 

l’amplification de la mascarade, nous fait bien comprendre la dimension construite des 



227  

 
 
 
 
 
 
 
catégorisations culturelles. À chaque tour de piste, les artistes changent leur apparence physique, 

le rythme devenant de plus en plus soutenu, les changements d’apparences deviennent de plus en 

plus éclatés et fantaisistes, illustrant aussi l’interchangeabilité de ces identités culturelles qui sont 

plus près d’un masque social accolé à des cultures. La dimension humoristique et ironique du geste 

des artistes est palpable à travers l’univers fantaisiste qu’iels créent, c’est pourquoi le public n’a 

d’autres choix que de constater la force de ces représentations culturelles et leur implantation dans 

l’imaginaire populaire (puisqu’il y a reconnaissance de ses stéréotypes), ce qui peut mener à une 

déconstruction critique de ces représentations. 

 
Le travail d’endurance physique qu’exige la partition soutenue montre l’instrumentalisation des 

corps qui sont réduits à faire « spectacle ». Le visage impassible des danseur·euse·s rend compte 

d’une distanciation face aux représentations qu’iels incarnent, le « travail » de plus en plus rapide 

est très exigeant transparait dans l’essoufflement et la course accélérée des danseur·euse·s sur la 

piste. À la toute fin, lorsque le rythme n’est plus soutenable, les corps nus vont s’effondrer au sol, 

leur respiration forte et la sueur ne seront que davantage palpables, puisqu’iels sont très près du 

public et dénudé·e·s. Ce travail exige une maitrise technique des chorégraphes qui est essentielle à la 

précision des gestes et des mouvements exécutés, tout autant que par leur capacité à soutenir le 

rythme de plus en plus effréné. En effet, les corps sont marqués par la discipline, celle en danse. 

Ces artistes ont été formés à des techniques corporelles, plusieurs des danseur·se·s ayant été 

formé·e·s au ballet classique (Hanako Hoshimi-Caines, Ellen Furey) ou à des disciplines sportives 

(Stephen Thompson, Dana Michel). La technique des corps est inévitablement mise en jeu dans ce 

travail corporel, car la partition implique un entraînement : les figures sont parfois acrobatiques, 

elles s’enchaînent rapidement et nécessitent une agilité physique. Cette performance est à la fois 

drôle et malaisante, l’agilité des artistes, l’esthétique colorée et l’humour teintent l’ensemble, 

cependant, un certain malaise est ressenti face aux représentations culturelles qu’illustrent les 

artistes. Ces représentations sont des caricatures de caricatures, jouant sur la dimension 

hyperbolique de la représentation pour la retourner contre elle. 

 
Ainsi, si les représentations sont ludiques, parce qu’elles mettent en jeu des objets et des 

mouvements de manière inusitée, il demeure que l’expression des artistes est impassible et sérieuse 

montrant une forme de déconnexion volontaire avec les représentations qu’iels incarnent, ce qui 

donne l’impression que les corps subissent littéralement ces représentations. Ce qui rappelle la 



228  

 
 
 
 
 
 
 
situation réelle d’une personne au corps racisé. De même, cet aspect de la performance montre 

comment la discipline physique travaille à une instrumentalisation des corps. Lors de la discussion 

publique, les artistes soulignent que la performance elle-même n’est pas plaisante : la répétition — 

puisqu’il s’agit de tours de piste successifs — soumet le corps à une épreuve d’endurance. Cet 

aspect est lisible pour le public, ce qui vient troubler la dimension spectaculaire, exotique et 

amusante pour en faire surgir un malaise. Ce travail montre la séparation entre les images 

représentées et les corps. Ainsi, le travail de Make Banana Cry rend visibles les formes de violence 

liées aux représentations culturelles — qui représentent des formes de dominations culturelles, 

sociales et économiques —, tout autant qu’il nous met face à leur banalisation à travers le spectacle 

(fondé sur la séparation des images et de la vie). 

 
Le travail du groupe Make Banana Cry s’inscrit en dialogue avec le contexte d’exposition. Ainsi, 

les artistes sont particulièrement conscient·e·s d’évoluer dans un espace qui s’inscrit dans la 

continuité des conventions muséologiques, lesquelles exemplifient des méthodes fondées sur la 

classification et la catégorisation. L’installation joue sur la mise en scène de ces codifications et 

catégorisation muséologique en utilisant le mobilier d’exposition, elles mettent sous vitrines des 

objets visuels qui sont divisés par catégorie. Dans ce contexte, le travail des artistes développe une 

dimension critique à l’endroit des codifications et représentations scientifiques, liée à la muséologie 

et à l’ethnologie, dont ils jouent en mettant des objets manufacturés aux accents exotiques et 

asiatiques sous-vitrine, tout en créant des cartels portant sur un peuple imaginaire, les « bananas ». 

La présence d’objets de consommation et de peu de valeur — qui sont pour la plupart inutiles, 

c’est-à-dire qu’ils sont des objets fantaisistes illustrant les dérives du capitalisme — joue sur les 

codes et conventions de l’exposition. Ces objets nous font réfléchir à la fois à la dimension 

consumériste des objets, aux formes de dominations liées à la production de ceux-ci, et à leur 

fonction symbolique, liée aux représentations qu’ils véhiculent d’une culture. En effet, la mise en 

jeux de ces objets par les artistes figure les processus par lesquels les cultures sont fétichisées et 

consommées. L’exposition de ces objets montre la complexité de la consommation interculturelle 

et demande aux publics de réfléchir aux sources de leurs propres idées préconçues sur la culture 

visuelle chinoise. 

 
Les artistes adoptent une position critique, iels proposent un travail qui joue avec les catégories et 

les normes, qu’elles soient liées aux objets, à la discipline artistique, à la danse ou à l’appartenance 



229  

 
 
 
 
 
 
 
culturelle. Iels introduisent une forme d’agentivité en cherchant constamment à déconstruire les 

disciplines, les techniques et les représentations culturelles dans lesquelles sont pris les corps. Leur 

travail use de différentes stratégies décoloniales pour se réapproprier des identités, hors norme. La 

commissaire Jay Pather, qui s’intéresse à l’impact du colonialisme sur la danse, affirme : 

 
Dance can be viewed as the most obvious art discipline to hold with complexity and 
nuance the decolonial discourse because coloniality is so much about bodies–whether 
those bodies are invested with power or divested of power, whether a body was marked 
superior on account of the color of their skin, the texture of the hair, or inferior based 
on the color of their eyes or the size of their hips–coloniality rationalized its 
voraciousness largely on the basis of bodies, their from–and their pigmentation. (2023, 
56) 

 
La danse a le potentiel d’élargir le champ de sa pratique et du curatorial, la chorégraphie élargie 

permet de présenter des expériences incarnées et multi-sensorielles au sein de l’exposition. Plutôt 

que de valoriser une virtuosité physique, les artistes de Make Banana Cry proposent une virtuosité 

de la présence et de l’engagement propres aux communautés artistiques. Leur proposition dénonce le 

regard occidental qui construit des représentations homogènes et monolithiques des identités 

culturelles non-occidentales. 



230  

 
 
 
 
 
 
 
4.4.2. Le collectif Cool Cunts : corporéité et matérialité féministes 

Si les attributs et les actes du genre, les différentes 
manières dont un corps montre ou produit sa signification 
culturelle sont performatives, alors il n’y a pas d’identité 

préexistante à l’aune de laquelle juger un acte ou un 
attribut ; tout acte du genre ne serait ni vrai ni faux, réel 
ou déformé, et le présupposé selon lequel il y aurait une 

vraie identité de genre se révélerait être une fiction 
régulatrice. Judith Butler (2005 [1990], 266) 

 
 
 
Dans les galeries ou les musées, les objets sont privilégiés et la relation à la vision a été souvent 

qualifiée d’hégémonique par des historien·ne·s de l’art. Dans son célèbre livre Inside the White 

Cube : The Ideology of the Gallery Space (1976), l’historien de l’art Brian O’Doherty a démontré 

que le white cube incarne un idéalisme moderne dans lequel l’œil est détaché de son ancrage 

corporel. En Occident, les arts vivants sont des champs de pratiques historiquement investies par 

les femmes (danse, théâtre, chants) ; elles y sont des interprètes, des modèles et des muses, c’est-

à-dire l’objet de projections provenant de l’artiste masculin. Pendant longtemps (et encore 

aujourd’hui), l’exposition des corps féminins, sa valorisation plastique par le mouvement et par la 

pose semble répondre à la pulsion scopique du désir masculin. Au fil du temps, les femmes ont su 

utiliser les arts incarnés pour s’affirmer comme sujet à part entière, notamment y interroger leurs 

conditions sociales. L’art de la performance y a joué un rôle crucial, puisqu’il a permis de 

développer des formes de connaissances empiriques en travaillant à partir de la matérialité et de la 

littéralité des corps. Ainsi, la performance est devenue rapidement un médium et un outil de 

prédilection pour les artistes féministes. 

 
Dès les années 60 et 70, les artistes féministes ont rendu manifeste des enjeux politiques et sociaux 

liés à l’identité de genre par le biais de pratiques en performance. Les artistes ont présenté des 

performances dans lesquelles le corps était investi de manière littérale. Dans le champ de l’art de 

la performance, différentes théoriciennes ont décrit tour à tour cette dimension littérale en parlant : 

d’un « corps explicite » (explicit body), expression développée par Rebecca Schneider pour traiter 

de la littéralité des actes posés par les femmes performeuses, d’un « corps concret » (concrete body), 

un corps ancré dans les comportements quotidiens, cette idée a été théorisée par Elise Archias, ou 

de « gestes radicaux » (radical gestures), idée développée par Jayne Wark pour traiter du corps 



231  

 
 
 
 
 
 
 
comme un site de résistance pour les femmes. Les femmes artistes de la performance ont abordé 

leur corps à travers sa littéralité et ont remis en question les représentations qui leur étaient 

assignées par les hommes. L’artiste Carolee Schneemann a abordé le traitement matériel des 

sensations, Yvonne Rainer la chorégraphie du mouvement piétonnier et Ana Mandieta avec ses 

« Siluetas » a laissé des empreintes de son corps avec des matériaux naturels, par exemple. La 

performance est liée à l’élaboration de savoirs féministes portés sur la dimension expérientielle. En 

effet, la pensée féministe fait du corps le premier site de subjectivation, elle permet de penser celui-ci 

à l’intersection de la biologie, du social, du matériel et du symbolique. Schneider écrit : 

 
A mass of orifices and appendages, details and tactile surfaces, the explicit body in 
representation is foremost a site of social markings, physical parts and gestural 
signatures of gender, race, class, age sexuality—all of which bear ghosts of historical 
meaning, markings delineating social hierarchies of privilege and disprivilege. The 
body made explicit has become the mise en scene for a variety of feminist artists. 
(Schneider, 1997, 2) 

 
Mettre en scène un corps socialement marqué par le genre, la race, l’âge, la sexualité, c’est bien ce 

qu’ont incarné les démarches en art de la performance. Pour la théoricienne féministe Irigaray, il 

faut imaginer des nouveaux modes de langage, de connaissances et d’expériences encorporés pour 

développer des savoirs féministes. Ces savoirs apparaissent intimement liés au corps, puisqu’il est 

au fondement de la stigmatisation des femmes et de leurs exclusions de la sphère publique. Ainsi, 

les artistes féministes ont rapidement fait de la performance un outil théorique et pratique, servant 

autant à approfondir les réalités des femmes et/ou minorités de genre, qu’à développer des formes 

d’activismes sociaux116. En périphérie et en marge des discours dominants, ces formes de savoirs 

féministes s’élaborent à partir d’expériences et de corporéités minoritaires. Ces dernières décennies, 

la notion de performativité est au cœur des théories de genre et queer ; ces théories réfutent la 

dimension essentialiste du genre. Dans le contexte de cette troisième vague du féminisme, le genre 

y est le reflet d’une culture sociale dans laquelle nous performons le genre lui-même. Dans ce 

contexte, les subjectivités féministes sont hybrides, complexes et plurielles, c’est en partant de ces 

 
 
 

116 Nous pouvons penser au Woman’s Building co-fondé par Suzanne Lacy en Californie, le Art Center College, Los 
Angeles Contemporary Exhibitions, California Institute of the Arts, Feminist Art Program. Voir le livre Phelan, P. 
(2012). Live Art in LA. Londres New York : Routledge. 



232  

 
 
 
 
 
 
 
réflexions féministes non-essentialistes et queer que je propose de situer le travail réalisé par le 

collectif Cool Cunts. 

 
Le travail du collectif Cool Cunts s’inscrit dans un militantisme féministe, dont l’intersectionnalité 

et l’interdisciplinarité revendiquées sont en concordance avec le mouvement queer. Le collectif 

partage des idéaux communs soit « l’égalité, la diversité et l’engagement social et politique » 

(description du collectif). Leurs propositions artistiques travaillent à une déconstruction critique 

des représentations de genre. La forme collective et horizontale s’inscrit dans un désir commun de 

poursuivre ce travail militant et collectif. Le groupe est composé de vingt-cinq artistes s’identifiant 

en tant que femmes et/ou LGBTQ+ ; cette structure cherche à dissoudre la signature individuelle 

de l’artiste au profit d’une organisation collective qui permet à chacun·e de jouer des rôles 

différents. Le projet s’articule de manière libre et organique en préservant l’identité et la 

subjectivité de chacun·e. Leur recherche emprunte des moyens et des stratégies queer de résistance : 

l’ambiguïté entre sujet et objet, la théâtralité par la mise en scène des corps et des actes, la mise en 

jeu de l’échec de la représentation. L’ensemble de ces stratégies visent à troubler les représentations 

des femmes véhiculées dans la culture et l’imaginaire populaire, il s’agit de montrer l’artificialité 

de ces modèles représentationnels et les mécanismes de contrôles auxquels sont soumises les 

femmes. Ces stratégies résistent aux normes représentationnelles, par un travail de réappropriation 

de leur corps et de leur féminité au-delà d’un regard masculin. 

 
Dans le contexte de Refus contraire, les Cool Cunts avec leur série Blank Cunts/quatuor en solos 

(2018), travaillent avec des objets de la culture de consommation et populaire. Leurs installations 

sont précaires, elles s’apparentent à des « squats » ou des abris temporaires regroupant des objets 

non-artistiques qui se mélangent avec des costumes, des perruques et différents apparats dit 

« féminins » : colliers de perles or, tapis aux poils longs et aux couleurs de l’arc-en-ciel, boîtes de 

Jello, queue de sirène sous la forme d’un filet, balles de laine à tricoter, poupées gonflables, cahiers 

et crayons à colorier, etc. Les costumes, accessoires et perruques tiennent un rôle significatif, 

puisque les artistes les utilisent souvent lors des performances ; rappelons qu’un support avec des 

costumes et différents apparats vestimentaires est disposé dans l’exposition, de même qu’une 

garde-robe remplie de costumes variés (armure de chevalier, veston cravate, robes, etc.) est 

aménagée dans la coulisse d’un mur de la galerie. Ces objets et accessoires viennent marquer la 

dimension performative des représentations de genre, ils montrent la dimension construite du genre 



233  

 
 
 
 
 
 
 
et le rôle clé joué par la performativité. Ainsi, le collectif se positionne en continuité avec les 

théories féministes non-essentialiste du genre. La philosophe Judith Butler a montré l’importance 

de la notion de performativité qui est au cœur de sa théorie critique où le genre est une identité 

construite à travers la répétition d’actes performatifs. Les stratégies de travestissement et de 

mascarades sont emblématiques de la stratégie de résistance féministe qui cherche à dénaturaliser 

le genre en montrant son artificialité. Judith Butler s’est intéressée à ces questions d’appropriations et 

subversions du genre. Dans son livre Body that Matter117 (1993) et Gender Trouble (1990), elle 

analyse le travestissement et la drag, ou encore, le queering, elle aborde ces actions dans des 

perspectives psychanalytiques (notamment lacanienne) à travers les « stratégies de mascarade ». 

Ces jeux de représentations présents dans les cultures LGBTQ+, mais aussi chez les femmes, 

traduisent des manières de se libérer de leur assujettissement en utilisant les représentations pour 

les subvertir. Dans Ces corps qui comptent, Butler écrit à ce sujet : « Le travestissement est ainsi 

subversif dans la mesure où il met en lumière la structure imitative par laquelle le genre 

hégémonique est lui-même produit et conteste par là, la prétention de l’hétérosexualité à la 

naturalité et au statut d’origine. » (2018 [1993], 189) Le terme queering quant à lui par son 

étrangeté trahit ce qui devait rester caché, ce qui vient troubler la surface répressive du langage. 

 
Le terme queer a été adopté à la fin des années 80, il est une réappropriation d’une insulte qui 

désigne à l’origine les homosexuels. Le mot « queer » signifie « étrange » ou « bizarre », c’est tout 

ce qui vient troubler le modèle hétéronormatif et cisnormatif. Ce mot a pris forme à travers une 

pratique linguistique « dont le but était de faire honte au sujet qu’il nommait ou, plutôt, de produire 

un sujet à travers cette interpellation humiliante » (Butler, 2018 [1993], 330). Butler souligne que 

le performatif fonctionne en tenant compte de l’histoire du discours qui conditionne les usages 

contemporains, le terme « queer » témoigne donc d’un retournement critique contre cette histoire. 

L’usage actuel du mot « queer » rend compte d’« une pratique de resignification dans laquelle le 

pouvoir de délégitimation du nom “queer” est renversé pour légitimer la contestation des normes 

sexuelles » (2018 [1993], 339) Les théories queer prônent la fluidité du genre et cherchent à le 

définir hors de la logique binaire homme-femme et l’hétéronormative. 

 
 

117 Ce livre est traduit en français, j’utiliserai la traduction pour le reste de mes analyses : Ces corps qui comptent : 
de la matérialité et des limites discursives du sexe (2018[1993]). 



234  

 
 
 
 
 
 
 
L’esthétique queer est marquée par cette idée de « troubler » les normes sociales, plus 

spécifiquement celles liées à l’identité. Ainsi, il faut signifier que l’éclectisme, le mélange des 

temporalités et des genres, l’hétérogénéité, le « dérangeant » sont autant de caractéristiques que 

l’on peut accoler pour définir l’esthétique queer. L’esthétique queer se fonde sur l’appropriation 

des codes populaires et médiatiques pour les subvertir et en faire la parodie : Queer Nation, Group 

Material, Testing the Limits et DIVA TV sont des groupes emblématiques de ce mouvement. Le 

travail collectif, l’autogestion et le Do It Yourself sont souvent des approches préconisées au sein 

de ces groupes réfractaires aux normes. En continuité, les pratiques queer sont des pratiques 

artistiques souvent ouvertement militantes où « l’agir théâtral » y est utilisé : on pense aux « dies - 

ins118 », les bals de travestis, les spectacles butch fem, la parade, les performances drag ou encore 

les kiss-ins de Queer Nation, entre autres. À ce sujet, il faut souligner que l’émergence du 

mouvement queer est liée à l’activisme social des communautés LGBTQ+, notamment en réponse 

à la crise du VIH. Le milieu queer est autant constitué de philosophes que d’activistes, la 

mobilisation politique est implicite à toutes pratiques artistiques queer. 

 
Les Cools Cunts utilisent des stratégies de travestissement, par le biais de costumes et d’accessoires 

qui cherchent à montrer l’artificialité des représentations de genre. Lors du vernissage, les 

performeur·euse·s portent perruques et robes, iels vont vernir leurs ongles de mains et de pieds de 

manières ironiques en prenant l’idée de vernissage au sens littéral. Chacun·e porte une perruque 

qui cache leur visage qui rend leur présence anonyme et interchangeable entre elles. Ainsi, les 

performeuses jouent sur la sérialité et la reproductibilité des représentations associées au genre 

féminin. Leur costume montre l’artificialité de ces figures, qu’iels mettent en échec en tombant au 

sol ou en restant dans une immobilité inquiétante. Cette mise en échec rappelle les réflexions de 

Judith Halberstam, Heather Love et José E. Muñoz qui font de l’échec une stratégie de résistance 

queer. Dans The Art of Failure (2011), Halbertsam écrit : 

 
The concept of “weapons of the weak” can be used to recategorize what looks like 
inaction, passivity, and lack of resistance in terms of the practice of stalling the business 
of the dominant. We can also recognize failure as a way of refusing to acquiesce to 
dominant logics of power and disciplines and as a form of critique. As a practice, failure 
recognizes that alternatives are embedded already in the dominant and that power and 

 
118 Les « dies-ins sont une forme de manifestation dans laquelle les participants miment la mort en s’allongeant par 
terre – ils ont été développés dans la lutte contre le sida. 



235  

 
 
 
 
 
 
 

that power is never total or consistent; indeed failure can exploit the unpredictability 
of ideology and its indeterminate qualities. (2011, 88) 

 
Les performeur·euse·s tombent au sol et vacillent, iels performent l’échec de ces formes 

représentationnelles. D’autres performances montrent la répétition du même geste : tricoter, ranger et 

classer des colliers, s’entraîner, etc. Ce type de performance montre l’artificialité́ du genre comme 

étant une interprétation performative et répétitive. Les actions et les pratiques comme se coiffer 

ou s’épiler, par exemple, instituent le genre. Butler écrit à ce sujet : « […] le genre n’est pas notre 

essence, qui se révélerait dans nos pratiques ; ce sont les pratiques du corps dont la répétition institue 

le genre. » (14) Ainsi, c’est par la répétition d’actions sur de longues durées que les performeuses 

des Cool Cunts semblent incarner la pensée de Butler. 

 
En effet, le travail de répétition est au cœur d’un nombre important des performances proposées 

par les Cool Cunts, qu’il s’agisse d’une séance d’entraînement avec un coach sur YouTube, à 

laquelle s’adonne une performeuse sur le monte-charge, ou d’une séance d’épilation au centre de 

l’exposition, accompagnée d’une recette de cuisine récitée par la performeuse. Le corps de la 

femme est représenté comme étant incessamment soumise à des injonctions de soins, de santé et 

des critères de beauté, la féminité est performée à travers un ensemble de pratiques : aller à la salle 

d’entraînement, faire la cuisine ou s’épiler. La féminité est la citation contrainte d’une norme, dont 

l’historicité complexe est indissociable de relations de discipline, de régulation et de punition. Jouer 

et re-jouer les représentations normatives des femmes pour en faire émerger une critique est une 

stratégie queer. Pour Butler, la mascarade — notion d’abord comprise à travers une relecture 

psychanalytique de Lacan — est ce que les femmes sont obligées de faire pour « paraitre être » 

pour incarner le désir masculin. Ainsi, cette notion pointe le genre féminin comme étant associée 

au paraitre. La mascarade serait une interprétation ironique de sa propre féminité dans une posture 

camp — qui se traduit par une extravagance et exagération stylistique — face aux normes sociales. 

Dans les pratiques queer, les conventions et comportements hétérosexuels sont mimés et exagérés 

de manière hyperbolique pour les retourner contre elles-mêmes, ce qui met à nu l’homophobie qui 

structure ces conventions. Par les différentes pratiques de travestissements, on cherche à montrer 

l’échec et l’artificialité de l’hétéronormativité. 



236  

 
 
 
 
 
 
 
L’occupation est aussi une stratégie de résistance chez les Cool Cunts, puisque les artistes prennent 

position et se mettent en vue de manière littérale dans l’espace d’exposition. Les formes 

installatives créées par les Cool Cunts s’incrustent dans l’espace « réel » de l’exposition. Au point 

de départ, l’espace est ordonné et vierge, mais il deviendra progressivement marqué par un désordre. 

Plutôt que de proposer un cadre spatial pour délimiter la performance dans l’exposition, les 

performeur·euse·s envahissent l’espace, iels s’y déplacent librement. Iels se l’approprient par le 

biais d’installations précaires : couvertures mises au sol sur laquelle, elles s’affairent, petit 

campement au centre de l’exposition. Leurs actions, leurs gestes contreviennent aux normes et 

conventions de l’exposition. Leurs présences résistent à l’ordonnancement de l’espace d’exposition. 

Par exemple, l’installation Shiny Cunt/déshabiller l’esprit (Annexe C, fig. 10) met en scène une 

cimaise de la galerie, qui au point de départ est sans marques et blanche, au fil de l’exposition la 

cimaise et le sol à proximité seront salis avec de la peinture, graffités, dessinés. On y trouve les 

mots « 3 Gold Holes! » de peinturé, de longues coulisses de peintures jetées au mur, des traces d’un 

brossage et nettoyage du mur, le dessin d’un téléviseur, des instructions écrites intitulées 

« Organized Cunt ». Nous sommes devant des gestes et des actions qui témoignent de ce qui a eu 

lieu, et non devant une recherche formelle esthétisante, mais plus près d’une esthétique brute, du 

squat et de la transgression. Ainsi, l’occupation de l’espace modifie peu à peu l’espace d’exposition 

exprimant une agentivité des corps vivants, c’est en quoi l’occupation est une forme de résistance. 

Les Cool Cunts ont quatre espaces installatifs au sein de l’exposition dans lesquels les performeuses 

sont en actions. Toutefois, les artistes ne se limitent pas à ceux-ci, iels créent de nouveaux espaces 

plus ou moins temporaires avec des draps mis au sol, leurs vêtements et colliers traînent au sol, iels 

invitent le public à dessiner sur le papier entourant la serre au centre de l’exposition. Ainsi, les 

artistes occupent non seulement des lieux stratégiques qu’iels se sont accaparé-e-s, mais iels 

envahissent et occupent l’espace de manière manifeste. Ce débordement s’est installé de manière 

improvisée, les artistes faisant œuvre librement, iels se sont mis·es à occuper de plus en plus 

d’espace et à y laisser des traces apparentes : des vêtements au sol, des perles, des draps, des 

souliers, des vêtements. Ces actions n’avaient pas été préscénarisées, les artistes étant libres, elles 

se sont naturellement approprié l’espace. Les espaces installatifs se sont ainsi retrouvés souillés, 

désordonnés, marqués par ces formes de vie, par les actions effectuées ou en cours. En ce sens, le 

désordre, la souillure, la peinture et les dessins inscrits sur la cimaise témoignent d’une forme de 

résistance. Les traces et les marques témoignent d’une résurgence du vivant dans un espace 



237  

 
 
 
 
 
 
 
inhospitalier à la vie. Si une part des actions ont été improvisées par les artistes, iels étaient 

contraint·e·s de respecter certaines règles. 

 
L’occupation de l’espace d’exposition se fait par l’usage d’objets, de formes matérielles ou de 

médias (low tech) qui sont utilisés de manière concrète pour rendre l’espace habitable. En même 

temps, les actions et gestes montrent les limites et les prescriptions institutionnelles au sein même 

de l’espace. Les Cool Cunts utilisent des tapis, des draps, des vêtements qu’iels mettent au sol pour 

délimiter les aires de jeux, mais leurs usages pointent aussi les limites imposées par le cadre de 

l’exposition et de l’institution. En effet, le sol dont la matière est fragile doit être protégé des dégâts, 

on trouve donc souvent des tapis au sol dans leur aire de jeux. Il est possible d’affirmer que les 

actions et les gestes dans l’espace d’exposition problématisent l’espace, ce qui le structure et 

l’organise : les règles, les limites, les codes, les conventions, les rituels, etc. Les artistes cherchent 

à éprouver les règles en développant d’autres manières d’agir dans ce cadre. On retrouve dans 

l’espace d’exposition les bandes de cires couvertes de poils, laissées après l’épilation de l’une des 

performeuses, des vêtements traînent au milieu de l’espace, ces traces matérielles sont des preuves 

d’événements vécus et passés. Les marques laissées par les corps ne sont pas anodines dans un 

espace où toutes traces du corps sont effacées de manière quasi phobique. Ainsi, les performances 

cherchent à rendre visible l’invisible, elles montrent les processus d’effacement au cœur d’un tel 

espace. Les performances ne peuvent être contenues dans l’espace, elles sont fugaces et ne laissent 

que des traces parcellaires de leur existence révolue. Les performances résistent et contreviennent 

aux politiques de l’espace, bien qu’elles cohabitent puisqu’elle intègre certaines règles, comme 

celles relatives à l’usage du sol, ou celles de ne pas abîmer les autres œuvres. Les actions ouvrent 

sur un potentiel inexploré de l’espace, tout en remettant en question la naturalité du dispositif 

d’exposition et des formes de représentations préconisées. 

 
Le travail des Cool Cunts est marqué par la mise en jeu des représentations de soi. En effet, s’il 

peut y avoir plusieurs performances en simultané qui entrent en dialogue, les performeuses se 

livrent chacune à des performances individuelles. J’ai déjà relevé le fait qu’elles utilisent souvent 

des costumes ou des accessoires pour incarner des représentations exagérées ou hypertypées, elles 

livrent à des actions répétitives de manière à amplifier les gestes aliénants : placer des colliers de 

perles au sol, tricoter, s’épiler, s’entraîner, autant de gestes répétés qui visent à domestiquer les 

corps des femmes, leurs gestes révèlent les structures de pouvoir normatives sous-jacentes. Les 



238  

 
 
 
 
 
 
 
performances créent des points de rupture où ces représentations (par excès ou répétitions) vacillent, 

à force d’être répétées, les gestes demandent une plus grande endurance, ils vont se relâcher, 

s’épuiser, s’effondrer d’eux-mêmes. Le collectif présente souvent des figures féminines 

désenchantée, par exemple, la performeuse avec sa queue de sirène qui semble échouée dans la 

galerie. Si les Cool Cunts emploient des accessoires et des costumes jouant avec les artifices 

glamour, iels travaillent aussi avec des matériaux et des objets pauvres, volontairement 

inesthétiques, des objets manufacturés (la serre achetée dans un magasin à grande surface), ce qui 

témoigne d’une forme de bricolage, d’une esthétique délibérément « broche à foin ». Leurs 

performances appartiennent à des esthétiques crues, dont l’expressivité est brute. La cimaise est 

sale, désordonnée, elle fait davantage penser à des murs graffités. La performativité du genre est 

mise en scène pour élaborer des formes critiques et subversives par le biais de différentes stratégies 

— mascarade, mise en échec, soumission à des actions prescrites. Cette ambiguïté de la figure 

féminine est queer, elle montre les fluctuations possibles des représentations de genre, leur fluidité et 

performativité. En occupant un espace dédié à l’art, les Cool Cunts créent un site de résistance. 

Dans l’ensemble, la dimension active de la performance contredit les rôles passifs, décoratifs et 

ornementaux souvent attribués aux femmes dans le champ de l’art. 



239  

 
 
 
 
 
 
 
4.4.3. La poésie comme actes de langage 

Les formes incarnées sont matériellement présentes dans l’espace, mais seulement pour le temps 

de leur exécution. Les arts du langage et leur énonciation incarnée sont soumis aux mêmes diktats. 

La parole est intangible, elle ne persiste dans le temps que par le biais d’enregistrements, d’écrits. 

La parole est marquée par le corps et ses singularités individuelles. Elle permet de lier le langage 

à sa dimension organique d’où il émerge nécessairement. Mon commissariat a privilégié la poésie 

pour faire ressortir la dimension performative du langage, puisqu’elle est une forme travaillée par 

l’oralité. En choisissant d’inviter les auteurices Oana Avasilichioaei, toino dumas, Daria Colonna, 

Benoit Jutras et France Théoret, j’ai cherché à faire entendre les formes poétiques à travers leurs 

singularités, leurs écarts et leurs rapprochements du monde ordinaire. J’ai voulu créer des situations 

de paroles dans lesquelles le langage prend vie. Ces auteurices parlent à partir d’un lieu spécifique 

et propre à chacun·e, j’ai choisi de faire entendre des voix et des styles poétiques très différents les 

uns des autres. Les événements de lectures et de prises de paroles littéraires voulaient montrer de 

quelles manières nos actes affectent nos paroles, la parole n’est pas déliée du corps. En effet, les 

situations de paroles ou d’incarnation littéraire transforment le texte écrit et mettent en jeux des 

voix, des sons, un contexte et une posture. Cette relation à l’écriture renverse le rapport d’autorité 

du texte sur l’oralité, l’importance de la textualité étant liée à la visualité et à la permanence de 

l’objet écrit. Il s’agira donc d’envisager la poésie lue, improvisée, scandée, performée comme étant 

un espace de résistance où le langage est formé à travers l’oralité et l’incarnation, bien avant le 

texte écrit. Je situerai cet événement dans la catégorie de performance littéraire 119 , puisque 

l’événement lui-même un micro-ouvert appelle un engagement par la prise de parole, bien que les 

formes prises pour chacune des lectures empruntent des formes spécifiques propres à l’artiste, 

tantôt plus près de la poésie sonore, tantôt près d’une lecture performée. 

 
Historiquement, la poésie entretient des relations étroites avec l’incarnation, la dimension 

mélodique et sonore associée au poème : chant, récital, rite, puis lectures, happenings et micro-

ouverts de poésie sont des événements qui développent une performativité assumée. Dans ma 

 
119 Je m’appuie sur les catégories élaborées par le projet Littérature québécoise mobile (LQM) avec l’appuis Réseau 
des arts de la parole et des arts et initiatives littéraires (RAPAIL). Ces travaux de recherches sont réalisés pour 
« donner une voix et existence à ces pratiques souvent invisibilisées par l’institution et la critique ». Vocabulaire des 
arts littéraires», thésaurus réalisé par Littérature québécoise mobile – pôle Québec, 2022, https://opentheso.huma-
num.fr/opentheso/?idt=th282 » 

https://opentheso.huma/
https://opentheso.huma/


240  

 
 
 
 
 
 
 
vision curatoriale, les arts littéraires sont un genre porteur des singularités du vivant, tout en ne 

reconduisant pas une relation oppositionnelle entre le corps et la pensée. La poésie a beaucoup à 

voir avec l’idée de voix. Le travail formel fait du langage un matériel à expérimenter pour les 

poètes. Mes analyses vont moins s’attarder à la dimension textuelle, qu’aux spécificités des 

événements de poésie et des prises de paroles. Je mettrai en lumière les dimensions éphémères et 

incarnées des lectures, ce qui est dit avec et au-delà des mots, et surtout, l’engagement qu’exige la 

lecture performée. 

 
La poésie permet de réfléchir à la forme du langage et de tenter de dénouer, d’éclaircir, de creuser, 

d’effriter, la dimension autoritaire du discours et de la langue. J’ai choisi volontairement des textes 

qui faisaient dialoguer les langues ; ces textes en français et anglais, jouant parfois de l’hybridation 

des langues, présentaient différents niveaux de langue associés à différentes temporalités et espaces. 

Le travail de l’artiste Oana Avasilichioaei est exemplaire à ce titre, sa poésie interdisciplinaire 

s’articule au croisement de différents domaines : la poésie, la traduction, la photographie et la vidéo, 

le son et la performance. Ainsi, quand elle lit sa suite poétique manifestos, tirée d’Ogre’s Linguistic 

Rights, lecture faite en anglais, elle traite de manière explicite des limites du langage et de la langue : 

elle file la métaphore de l’ogre pour traiter de la langue qui a ses propres règles, mais dont la nature 

en fait une matière imprégnée de tout ce qui l’entoure. Le manifeste, j’en ai déjà discuté dans le 

deuxième chapitre, implique une dimension performative, parce qu’il appelle une action. Il est une 

forme exemplaire de la dimension performative du langage. En ce sens, le travail d’Avasilichioaei 

se développe explicitement autour du langage et des règles qui régissent celui-ci. Dans cette suite, 

l’artiste traite métaphoriquement des formes de pouvoir intériorisées dans la langue. Le travail 

poétique exprime une résistance, car la poésie agit sur et avec le langage, les formes répétitives 

« Every Ogre’s have the rights… », lui donnent une forme scandée. 

 
Benoit Jutras avec son texte _white light white heat joue du passage de la langue française à celle 

anglaise. Cette suite de poèmes qui utilise des références à la culture punk rend compte de codes 

et de formes de langages liés à cette communauté spécifique. Son travail renvoie à la langue parlée 

québécoise introduisant des relations phonétiques et expressives spécifiques à la culture orale et à 

l’inclusion de « franglais ». Cette oralité et l’histoire qu’elle porte y sont donc mises en jeu, l’oralité 

donne à comprendre l’histoire à travers la diction et le langage « ordinaire », celui des langues et 

leur hybridation. La langue altère aussi notre compréhension du sens ou de la signification du mot 



241  

 
 
 
 
 
 
 
qui n’est jamais exactement le même. On retrouve un travail analogue lors de la performance de 

Sarah Chouinard-Poirier où l’inflexion et l’accent sont mis à l’avant-plan, notamment avec des 

extraits de témoignages tirés du documentaire, Les femmes aux filets de Claudette Lajoie-Chiasson 

(1987), dans lequel l’on peut reconnaître les accents régionaux de la péninsule acadienne (Nouveau 

Brunswick), la classe sociale des femmes ouvrières d’une usine de transformation de poisson. Non 

seulement le langage est présenté dans son oralité, mais il fait sentir les marques temporelles, 

culturelles et de classes sociales dont il est porteur. 

 
La relation à la langue « parlée » est importante dans le champ de la poésie. Dans Refus contraire, 

il était important de faire entendre cette oralité intimement liée au poème. Ainsi, j’ai invité les 

auteurices à faire des lectures, ce qui permet de renouveler l’expérience du texte poétique. En effet, la 

lecture permet d’inverser la relation d’autorité qu’entretiennent l’écrit et l’oral. Le passage à 

l’oralité n’est pas qu’une simple redite, la lecture en présence de l’auteurice est une nouvelle 

interprétation du texte. C’est bien ce qu’a montré Benoit Jutras en pensant la lecture de son texte 

_white light white heat avec une musique en appui et une mise en scène minimaliste orchestrée 

avec la collaboration d’une amie. La présence de l’artiste offre une expérience renouvelée des mots 

en mettant l’accent sur le « dire » plutôt que du « dit ». La voix rauque, le rythme soutenu par une 

musique qui vient ponctuer la lecture, cette musique mixée en direct par l’amie du poète en bordure 

de la scène. La présence en chair et en os des artistes fait que la voix vient moduler notre 

interprétation du texte. La situation met la parole au centre de l’attention, les mots sont portés par 

la voix et le corps. Ces performances littéraires mettent l’accent sur la présence et la mise en voix, 

près de la poésie vivante120 naviguant, selon les artistes entre poésie performée, sonore ou orale. 

Dans le contexte d’une exposition, la présence de lectures littéraires vient donner une grande 

importance à l’acte de langage lui-même, il met l’accent sur les singularités de la présence. Bien 

que les artistes se présentent pour qui iels sont, iels sont conscient-e-s que la situation va éclairer 

leur personne à travers un ensemble d’éléments comme l’intonation, le silence, le rythme, l’accent, 

l’inflexion, le geste, etc. 

 
 

120 Catégorie provenant des performances littéraire qui participe à la grande catégorie de texte littéraire 
spectacularisé. Je reprends les catégories formulées élaborées par le projet Littérature québécoise mobile (LQM)). 
Vocabulaire des arts littéraires», thésaurus réalisé par Littérature québécoise mobile – pôle Québec, 
2022, https://opentheso.huma-num.fr/opentheso/?idt=th282 »

https://opentheso.huma-num.fr/opentheso/?idt=th282


242  

 
 
 
 
 
 
 
La présence des auteurices en chair et en os va donc transformer le texte. toino dumas se présente 

nu-pied avec un chandail avec l’inscription « Destroy White Supremacy ». D’emblée, iel se 

présente avec ses propres revendications écrites sur son chandail qui contraste avec sa voix posée 

et féminine. Iel est debout au centre de la piste du défilé Make Banana Cry. Le choix de poètes aux 

âges, à la langue et aux histoires culturelles différentes avait comme but de témoigner des 

singularités propres à la voix et à la poésie. Ces singularités renvoient à celles abordées plus tôt 

dans le présent chapitre, le précaire, l’éphémère et la performativité. Ainsi, France Théoret, qui a 

plus de 70 ans, a une voix qui porte son histoire personnelle et sociale. La voix est porteuse de ces 

caractéristiques physiologiques et de ses symptômes : du genre, de l’âge, elle est jeune ou mûre, 

chaude ou aigre, elle est vigoureuse ou frêle. La voix de France Théôret est à la fois pétrie d’une 

combativité, c’est-à-dire qu’elle est forte et directe, mais elle est âgée et frêle. Le texte intitulé 

« L’art poétique » (Cruauté du jeu, 2017) dont elle fait la lecture témoigne d’une attention au 

langage. Ainsi, elle lit : « Ailleurs, en d’autres pays indépendants, où des langues différentes 

s’écrivent, d’autres formalismes sont apparus. Une expression touffue, se découvre une écriture 

foisonnante. Entrer dans la forêt des signes, un horizon verbal piégé d’avance par les traces 

anthropologiques. » (2017,14) Cet extrait témoigne d’une conscience aiguë du langage et de sa 

formation, que Théorêt situe de manière explicite dans une anthropologie liée aux formes 

culturelles. Plus encore, la voix est porteuse de ses émotions, de son rapport aux autres, elle est 

donc affectée par la présence entière de la personne. Ainsi, Meschonnic écrit : 

 
La voix unifie, rassemble le sujet ; son âge, son sexe, ses états. C’est un portrait oral. 
[…] Comme dans le discours, il y a dans la voix plus de signifiant que de signifié : un 
débordement de la signification par la signifiance. On entend, on connaît et reconnaît 
une voix — on ne sait jamais tout ce que dit une voix, indépendamment de ce qu’elle 
dit. C’est peut-être ce perpétuel débordement de signifiance, comme dans le poème, 
qui fait que la voix peut être la métaphore du sujet, le symbole de son originalité la plus 
« intérieure », tout en étant toujours historicisée. (1982, 294) 

 
La voix à son état le plus simple est déjà sociale. Dans une perspective anthropologique, le 

débordement de signifiance que nomme Meschonnic, et qu’il associe autant à la voix qu’à la poésie, 

serait une vieille habitude associée à l’incantation et au rite ; il avance que ce sont ces habitudes 

mystiques et poétiques liées à la magie qui demeurent vivantes dans la poésie. Cette lecture 

anthropologique de la poésie qui la lie à l’incantation et à la magie n’est pas sans rappeler la 

« magie » qu’invoquent les automatistes et l’essai de Françoise Sullivan qui en appelle au rite. 



243  

 
 
 
 
 
 
 
Ainsi, les lectures et prises de paroles (dont les formes actuelles sont multiples) cherchent à rendre 

vivante cette relation au monde qui est occultée par une culture centrée sur le texte écrit. Le travail 

poétique peut alors s’inscrire dans un travail sur la matérialité du langage qui porte d’autres 

manières d’être au monde. Ce travail n’est pas nécessairement lié à un horizon mystique, on peut 

même affirmer que le travail de certains poètes121 sur la matérialité du texte poétique s’inscrit dans 

un horizon conceptuel, lié davantage à une matérialité du langage et aux effets qu’il produit, sa 

dimension performative. 

 
Dans son livre, intitulé L’élargissement du poème (2015), l’écrivain Jean-Christophe Bailly 

affirme : « Rien n’est en soi poétique de par le monde, mais tout peut le devenir, et le mouvement 

le plus abandonné et le plus convaincant du poème est celui par lequel il reconnait cette égalité, 

cette annulation de toute hiérarchie dans les modes d’existence, cette dissémination des indices de 

signifiance. » (70). Pour Bailly, la poésie est axée sur la réceptivité du poète au langage : « […] la 

réceptivité ce ne serait donc rien d’autre aussi que l’action du poème, que le maintien du langage 

dans son état d’agitation. » (71-72) Ce qui fait dire à l’écrivain : « Recourir au poème, c’est recourir 

à l’action du poème. Cette action s’exerce dans le langage, le poème est le genre de l’agitation » 

(54) L’action du poème se répercute dans la voix, la sonorité et la musicalité de la poésie. Cette 

dimension performative du poème rejoint l’idée de montrer ce que « fait le poème », ce qui 

correspond à la logique d’un dire qui est aussi un faire, thèse soutenue par Austin dans célèbre 

ouvrage How To Do Things with Words (1975). Cette performativité est portée par la présence de 

l’auteurice, cette dimension performative ou cette « agitation », fait dire à Bailly que le poème « ne 

règle pas les formes de vie, mais il en est une lui-même » (8). C’est en étant « forme de vie » même 

que le poème se place au plus près du monde. Il montre une sensibilité, une écoute au monde. 

 
Cette réceptivité serait une spécificité du poème, elle est exemplifiée dans la lecture même de 

poésie, car elle exige une réceptivité de la part du public. Lorsque Daria Colonna fait la lecture 

complète de son livre de poésie, Ne faites pas honte à votre siècle (2017), elle exige du public une 

attention particulière et essentielle pour traverser l’entièreté du livre de poésie. Le poème demande 

une attention renouvelée à chacune des lignes dites, il ne s’inscrit pas dans une forme narrative. Ce 

 
121 On pense, ici, à des poètes emblématiques de cette recherche comme Christophe Tarkos, Jean-Marie Gleize, 
Pierre Guyotat, par exemple. 



244  

 
 
 
 
 
 
 
geste d’écoute prend forme dans la situation de performances partagées avec les Cool Cunts. Au 

moment même où a lieu la lecture de Daria Colonna, les performeur·se·s des Cool Cunts sont 

réunis au bas de la cimaise, en arrière-plan de l’écrivaine. Les actions, les écrits que laissent les 

performeur·euse·s sur le mur font échos à la lecture de la poète, ils sont des traces qui rendent 

compte de leur écoute : ils évoquent directement des fragments du texte qui sont retranscrits, un 

performeur dessine son propre portrait, une performeuse au visage caché par tissu dépose des 

guirlandes de perles dorées. La juxtaposition des actions et de la lecture crée des associations 

impromptues, improvisées, désenchantées entre le texte et l’événement entre performance et 

lecture publique. La présence des Cool Cunts en est une d’écoute. Leur performance incarne le 

« mouvement » ou l’« agitation » du poème qui se répercute dans leurs gestes et les actions. La 

poésie lue à voix haute cherche à toucher par le biais du langage et donner forme à une expérience 

au ras du monde. Elle cherche à se rapprocher du vivant. 

 
Dans mon commissariat, il s’agissait de mettre en évidence l’ambiguïté de ce type de performance 

littéraire, qui implique à la fois une certaine théâtralité induite par la situation même, et le fait que 

la lecture ne cherche pas à masquer la personne qui « performe » derrière un personnage ou un 

texte. Ainsi, la poésie reconduit jusque dans le langage la dimension incarnée et vivante qui serait 

implicite à la formation du langage, elle incarne ce que nomme Bailly une « coupe », c’est-à-dire 

un cadre au plus près d’une expérience sensible du monde. Ces perspectives anthropologiques sont 

rendues plus prégnantes lors de la lecture par la voix, l’intonation, l’accent, la langue, autant de 

modulations qui sont représentatives des singularités humaines. En ce sens, le corps nous ramène 

toujours à une condition de vivant. Le langage est pris dans le monde. 

 
Comprise de cette manière, la poésie renoue avec un idéal utopiste que recherchaient les 

automatistes. On retrouve ce même engagement au sein des postures des auteurices qui collaborent à 

Refus contraire. La poésie queer de toino dumas est ancrée dans une vision phénoménologique et 

utopiste du vivant. Le titre de sa lecture sylvestres et survivantes désigne un retour à la nature. 

« Sylvestres » renvoie à la forêt, mais aussi à un végétal qui pousse naturellement dans la forêt. Le 

titre de la lecture clôt son livre de poésie intitulé animalumière. Dans ce livre, dumas décrit le 

pouvoir transformateur de la lumière qui éclaire un monde dans lequel est pris le corps : « le corps 

est une ouverture dont le centre est dehors — sa présence un nouvel outil dont j’attends 

l’enseignement — ce qui reste à devenir revient lumière avec l’eau qui s’écoule, avec l’écoute — 



245  

 
 
 
 
 
 
 
sa frontière est une taupe, une tempe, un tambour, une veillée en mer seule et sans langage » (2016, 

26) Sa poésie renoue avec une conception phénoménologique du monde, tout en donnant forme à 

une nature qui renfermerait des possibles inexplorés. Oana Avisilachoeie témoigne d’une relation 

aux territoires et à la langue dans un contexte de mondialisation. Son travail hybride démontre une 

réflexion sur la langue et le langage, et son pouvoir d’action manifeste. Le texte punk, entre anglais et 

français, de Benoit Jutras témoigne de cette vie de la langue et du langage qui est éminemment 

située dans le temps et l’espace. France Théoret se livre quant à elle à une réflexion et à une prise 

de position qui s’appuie sur l’expérience d’une vie, de poète et de militante. Elle témoigne de plain-

pied de ce que réfléchir au langage représente. Tandis que Daria Colonna présente les ravages du 

néolibéralisme avec un recueil qui jette un regard cynique sur notre époque actuelle et ses maux. 

Toutes ces lectures sont porteuses d’une « agitation » qui permet de redonner à la poésie une place 

centrale. 



246  

 
 
 
 
 
 

CHAPITRE 5 
 
 

RÉCEPTION ET ÊTRE ENSEMBLE 
 
 
Ce dernier chapitre se consacre aux enjeux relatifs à la réception d’une « exposition performative ». 

Quelle expérience a vécu le·la spectateur·rice dans le contexte de mon commissariat en arts vivants 

et dans l’exposition ? La présence de corps vivants sollicite-t-elle autrement l’attention du ou de la 

spectateur·rice (récepteur·rice) que ne le fait un objet d’art ? Dans ce dernier chapitre, je vais 

décrire et analyser de quelles manières l’expérience proposée aux publics se distingue de celle 

vécue lors d’une exposition constituée d’objets visuels, et de celle, d’une performance scénique. Je 

vais m’intéresser au fonctionnement hybride des expositions performatives et à leurs relations avec 

les structures d’accueil. Dans cette perspective, les spécificités des expériences proposées aux 

publics seront définies et analysées : la coprésence, la transformation du dispositif d’attention à mi-

chemin entre arts visuels et arts de la scène, les spécificités de l’expérience vécue par les publics 

et les formes de rassemblement. L’ensemble de mes réflexions prendront pour appui principal mon 

commissariat en venant compléter celles faites précédemment. 

 
Ainsi, mes analyses vont porter sur l’hybridation des dispositifs d’attention (scène-exposition) et 

les effets sur la réception. La notion d’expérience sera au cœur de mes analyses et réflexions portant 

sur l’activité interprétative des spectateur·rice·s. Les pratiques curatoriales impliquent un 

engagement plus actif des spectateur·rice·s. Au cœur des propositions artistiques et curatoriales, la 

coprésence, la sensibilité et la subjectivité sont des situations dans lesquelles le·la spectateur·rice 

doit être un interprète actif de la situation. En continuité, l’accueil des publics et l’hospitalité seront 

analysés en relation au rôle attribué au commissaire et à la responsabilité qui en découle. Enfin, 

l’engagement du public et la dimension sociale du rassemblement seront approfondis, cela, en 

mettant à contribution des réflexions portant sur les notions de communautés artistiques et 

culturelles. Pour finir, ces notions seront mises en relation avec les réflexions politiques de Judith 

Butler sur l’apparaître dans l’espace public et le concept de choreopolitique (choreopolitic) 

développé par André Lepecki. 



247  

 
 
 
 
 
 
 
Au sein de « Transformation continue », les mutations des dispositifs de réception vont de pair avec 

les formes artistiques développées (entre formes installatives et performatives), qui elles-mêmes 

s’inscrivent en continuité avec le monde réel. La dimension critique de ces formes artistiques 

provient du contexte institutionnel. Le dispositif d’exposition traditionnel a fait prévaloir un mode 

de réception dans lequel le·la spectateur·rice est réduit·e à un rôle plus passif, celui d’un·e 

observateur·rice extérieur à l’œuvre. Dans ces expositions traditionnelles, le dispositif d’exposition 

prescrit des comportements aux publics (être silencieux et passif·ve). Mon travail curatorial 

s’oppose aux dispositifs prescriptifs et autoritaires qui encadrent les publics. De même, mes 

analyses souhaitent aller au-delà d’une dynamique oppositionnelle entre les dispositifs 

d’exposition et scéniques traditionnels. Mes analyses permettront de mieux comprendre les 

fonctionnements hybrides des expositions performatives, le brouillage des codes, des conventions 

et des habitus. Ma pratique curatoriale joue d’une fluidité des cadres de réception, il s’agit 

d’« initier » un mouvement plutôt que de fabriquer un objet (matériel ou conceptuel), ce que le 

théoricien André Lepecki nomme un processus de « following-leading » (« suivre et mener ») une 

technique utilisée en contact improvisation122 que l’on peut transposer aux situations curatoriales. 

La proposition curatoriale initie et active des formes de relations avec les publics, les réponses de 

ceux-ci vont venir influer sur la dynamique de la situation. 

 
Depuis les années soixante et soixante-dix, l’art minimaliste, la critique institutionnelle, l’art 

conceptuel et l’art de la performance ont développé des relations aux publics centrées sur une 

expérience plus immédiate. Ces courants artistiques ont impulsé de nouvelles approches de la 

réception. En continuité, les pratiques artistiques actuelles donnent aux publics des rôles actifs, on 

parle de participation, de collaboration, d’intervention, ou non, puisque l’activité interprétative 

n’est pas associée nécessairement à une activité visible et physique, mais signifie surtout que le·la 

spectateur·rice doit se livrer à une lecture active de l’expérience qui lui a été proposée. Ainsi, 
 

122 Cette forme de danse est née au États-Unis dans les années 70, elle est associée au chorégraphe Steve Paxton. Les 
longs duos improvisés caractérisent cette danse, souvent un duo est entouré d’un groupe de danseur-euse-s. Steve 
Paxton décrit cette danse , ainsi, en 1979 : « le point de concentration fondamental pour les danseurs est de rester en 
contact physique; s’offrant mutuellement des appuis, innovant, ils méditent sur les lois physiques liées à leurs masses : 
lagravité, l’impulsion, l’inertiem et la friction. Ils ne s’efforcent pas d’atteindre des résultats mais bien plutôt cherchent 
à accueillir une réalité physique constemment changeante par une manière appropriée de se placer et de diriger leur 
énergie » (A Definition, 1979). À la même période, des explorations mettant en jeux ces éléments ont été faites par 
d’autres artistes : Simone Forti, Trisha Brown, Grand Union, Carolee Schneeman. Cette danse a évolué pour devenir 
un art-sport, oscillant entre différents statuts selon celles et ceux qui la pratiquent : danse expérimentale, danse scénique, 
entraînement des danseur-euse-s, danse sociale, etc. 



248  

 
 
 
 
 
 
 
l’expérience inclut les publics dans une situation aux configurations variables et circonstancielles 

qu’ils vont vivre de manière directe. En continuité, on parle d’un « tournant social » en art 

contemporain où le dispositif artistique s’inscrit dans l’espace « réel ». Claire Bishop situe ce 

« tournant social » à partir des années 90, j’ai déjà évoqué plus tôt ses réflexions, elle associe ce 

tournant aux développements de formes collaboratives entre les artistes et le public. 

 
Plus récemment, les pratiques sociales semblent connaître de nouveaux développements, leur 

investissement touche les enjeux de réception et à l’autonomie de l’œuvre, ce qui peut mener à la 

remise en question du rapport de désintéressement à l’œuvre ou à l’absence de finalité ou d’utilité 

de l’œuvre. Par exemple, la théoricienne Estelle Zhong Mengual parle d’« art en commun » (L’art 

en commun, 2020) pour traiter de pratiques de co-création entre les artistes et les participant·e·s. 

La coproduction serait au cœur d’œuvres non spectaculaires où le « faire collectif » prend la forme 

d’un processus réalisé sur le long terme conjointement avec l’artiste (ou les artistes) et les 

volontaires. Selon Zhong Mengual, les différentes approches employées par les artistes permettent 

d’ouvrir l’art à « toutes les pratiques sociales imaginables comme matière à création artistique123 » 

(2020, 52). Ces démarches transforment à leur tour les modes de présentation de l’art ; ainsi, les 

pratiques curatoriales semblent désormais répondre à des œuvres davantage inscrites dans le tissu 

social. La commissaire Maura Reilly parle d’« activisme curatorial » (Curatorial Activism, 2018) 

pour désigner les expositions qui utilisent des stratégies « contre-hégémoniques » (counter-

hegemonic) en présentant des artistes femmes, féministes, racisés, LGBTQ+ qui ne sont pas 

européenne·s ou américain·e·s. L’activisme curatorial favorise les approches relationnelles et 

dialogiques, qui présentent l’art « as if it were a polysemic site of contradictory positions and 

contested practices. » (2018, 30) De son côté, Beatrice von Bismarck définit le curatorial comme 

étant une pratique collective engagée dans l’univers social et politique. L’ensemble de ces 

réflexions rendent compte de formes artistiques et curatoriales qui incluent la réception au sein 

même du projet artistique. Du côté des pratiques curatoriales, l’espace d’exposition est alors investi 

dans ses réalités matérielles et institutionnelles, ce qui mène à l’émergence de formes de médiations 

plus actives et critiques. 

 
 
 

123 L’usage de l’italique est fait par l’autrice dans le texte original. 



249  

 
 
 
 
 
 
 
Art social, participatif, relationnel, interventionniste ou contextuel, l’ensemble de ces courants et 

de ces genres artistiques ont suscité leur lot d’interrogations dans le champ de l’art. Claire Bishop124 

a commenté les problématiques liées à la dimension esthétique des œuvres participatives ou 

socialement engagées. Selon cette dernière, les questions éthiques et morales tendent à se substituer 

à la valeur esthétique. Pour Claire Bishop, la dimension esthétique est reléguée au second plan 

quand elle n’est pas perçue négativement125. Le danger est de faire un art consensuel et moralisateur 

qui évacue la dimension critique, l’inconfort, l’absurdité, ou encore, toutes formes artistiques plus 

dérangeantes. Même si l’art social cherche à relier l’individu au collectif, il peut reproduire des 

formes de domination sociale, notamment en maintenant la séparation entre le sensible et 

l’intellectuel. C’est ce qui serait en jeu dans le rejet de la valeur esthétique au profit des échanges 

discursifs. Dans son article « The Social Turn. Collaboration and Its Discontents », Bishop affirme 

l’importance de réintroduire le critère esthétique dans l’évaluation de l’art participatif, qui aurait 

tendance à se limiter à des critères éthiques. 

 
La position de Bishop a suscité des échanges et des débats dans le champ de l’histoire de l’art, 

notamment avec l’historien de l’art Grant H. Kester qui a théorisé l’esthétique dialogique (aesthetic 

dialogical), laquelle prend la forme d’échanges discursifs et de négociations (2004). Ces analyses 

portent sur des pratiques non spectaculaires réalisées par des artistes et collectifs, telles que 

Suzanne Lacy, Ala Plastica, Park Fiction et Platform. L’art dialogique implique un changement 

dans notre compréhension de l’art ; loin d’une expérience individuelle et visuelle, il implique des 

échanges et une forme de conversation. Plus récemment, Estelle Zhong Mengual fait l’hypothèse 

« […] qu’il est possible de penser une qualité esthétique des œuvres à partir d’autres critères, 

comme la forme de relation avec l’artiste volontaire. » (2020, 33) L’artiste volontaire est impliqué 

directement au sein de l’œuvre, il est en relation avec les participant·e·s. Pour ma part, je 

soutiendrai que les pratiques socialement engagées développent des situations dans lesquelles la 

valeur esthétique prend d’autres formes que celle visuelle, sans pour autant l’exclure. Les pratiques 

incarnées permettent de valoriser l’expérience au détriment de l’objet visuel, ce qui affecte 

 
124 Voir à ce sujet : Bishop, C. (2004). Antagonism and Relational Aesthetics, October, 51-79.; Bishop, C. (2006a). 
Letters and Responses: Claire Bishop, October, 95-107; Bishop, C. (2006b). The Social Turn. Collaboration and Its 
Discontents, Artforum, 178-183. 
125 « The conceptual density and artistic significance of the respective projects are sidelined in favor of an appraisal 
of the artists' relationship with their collaborators. » (2006a, )



250  

 
 
 
 
 
 
 
nécessairement le contexte de réception ; il apparait donc logique de considérer que cette situation 

doit mener à penser la valeur esthétique à partir d’autres critères, comme la forme donnée à 

l’expérience et les retombées sur les spectateur·rice·s (qui vont au-delà du plaisir de regarder des 

formes esthétiques, elles peuvent être de l’ordre du soin, de l’apprentissage, de la socialité, du goût, 

etc.). Ces situations artistiques mènent à repenser la réception, puisque le cadre de l’expérience 

esthétique devient l’un des enjeux du travail curatorial ou artistique. 

 
Plutôt que d’impliquer un contexte de réception prédéfini, les projets curatoriaux qui mettent en 

jeux les corps vivants singularisent l’expérience esthétique, notamment en jouant sur les 

circonstances, l’éphémère, la co-présence, l’intervention et le sensible ; ces situations nécessitent 

donc un travail actif d’interprétation avec des registres de relations variées. Ainsi, les formes de 

pratiques artistiques incarnées permettent de développer des formes relationnelles, qui étaient 

jusqu’à récemment rarement présentes au sein des expositions. Plutôt que de considérer une forme 

d’opposition entre éthique et esthétique — ce qui sous-entend qu’une œuvre ne puisse poser des 

questions morales ou éthiques, tout en s’inscrivant dans une recherche esthétique — il faut penser 

que l’art relie esthétique et éthique. Ces pratiques artistiques et/ou curatoriales sont soucieuses 

d’agir, par le biais de milieux et de situations. De même, elles remettent en question l’opposition 

entre regarder et agir, elles réarticulent les rapports au dire, au voir et au faire. Ces situations 

critiques de négociations entre esthétique et éthique s’éloignent de la polarisation entre actif et 

passif. Elles donnent lieu à interrelations plus complexe où les images peuvent « se faire » et « se 

dire » plutôt que d’être données à voir. 



251  

 
 
 
 
 
 

 
5.1. Hybridation du dispositif de réception : co-présence, expérience et rassemblement 

Ces deux dernières décennies, un nombre important de réflexions et d’analyses ont porté sur le 

passage de la scène à l’exposition ; ces écrits et échanges traitent souvent des dynamiques 

antagoniques entre la « black box » et le « white cube »126. D’un côté, le théâtre, avec sa pleine 

immersion, son régime d’accueil à un moment déterminé et un rendez-vous convenu, et « sa durée 

partagée par les spectateurs et les praticiens » (Biet et Triau, 2006, 406). De l’autre côté, la logique 

formelle du cube blanc et son idéal de transparence, l’expérience offerte sur la base d’un principe 

d’autonomie et l’aspect prédominant de la visualité. J’ai déjà évoqué dans les précédents chapitres 

certains aspects de ces deux dispositifs de présentation, je vais maintenant m’attarder plus 

spécifiquement aux dimensions liées à la réception des publics. Les arts vivants en agissant dans 

l’espace d’exposition mènent à une hybridation entre le dispositif scénique et d’exposition. Les 

modalités de réception et l’expérience vécue par la·le récepteur·rice y sont donc repensées. 

L’introduction d’une dialectique entre ces deux espaces codifiés, cube blanc et boite noire, sollicite 

plus activement les spectateur·rice·s qui doivent interpréter la situation. Ces contextes attirent 

l’attention des spectateur·rice·s sur les dispositifs de monstration et leur manière d’orienter le 

regard et la compréhension de l’œuvre, c’est dans cette perspective qu’il est possible de développer 

des pratiques réflexives et critiques en prise sur l’exposition. 

 
Dans le livre How to Frame. On the Treshold of Performing and Visual Arts (2016), l’historienne 

de l’art Dorothea von Hantelmann analyse les modes d’adresse et l’économie d’attention dans le 

champ des arts vivants et des arts visuels ; elle affirme que l’intérêt pour les arts vivants dans les 

musées correspond à leur capacité de rassemblement dans un contexte où il y a démocratisation de 

la culture. Selon l’autrice, l’une des différences fondamentales dans les modes d’adresse des 

institutions en arts visuels et en arts de la scène est liée au public : l’expérience visuelle est destinée 

à l’individu dans le cadre d’une galerie, tandis que le théâtre s’adresse à une collectivité. Dans la 

foulée, il est aussi possible de retracer du côté du théâtre un ensemble de réflexions sur l’assemblée 

 
126 Pour n’en citer que quelques exemples : l’échange intitulé Black Box versus White Cube dans le cadre de Under 
the Radar auquel ont participé, notamment Roberta Smith, Claire Bishop, Andrew Horwitz, Gia Kourlas, Claudia La 
Rocco et Caden Manson, l’article « La Scène et le musée, une dynamique contemporaine » par Franz Anton Cramer 
(2014), le symposium Performing the Institution dans le cadre de la Withney Biennial en 2012, l’initiative Dancing 
Museum qui regroupe plusieurs musées à travers le monde, le festival Performatik au Kaaitheater sous la direction de 
Kathleen Van Langendonck. 



252  

 
 
 
 
 
 
 
populaire et démocratique, dont il semble être le lieu par excellence127. À ce titre, le philosophe 

Jacques Rancière affirme : « […] le théâtre est une forme communautaire exemplaire. Elle engage 

une idée de communauté comme présence à soi, opposée à la distance de la représentation. Depuis 

le romantisme allemand, la pensée du théâtre s’est trouvée associée à cette idée de collectivité 

vivante. Le théâtre est apparu comme une forme de la constitution esthétique — de la constitution 

sensible — de la collectivité. » (2009, 11-12) Dans cette perspective, les arts vivants au musée 

permettent de redéfinir autrement l’adresse aux spectateurs en réhabilitant une socialité. 

 
Dorothea von Hantelmann parle de nouveaux formats hybrides prenant la forme d’« espaces 

individualisés pour des événements » (individualized spaces for events). En effet, les expositions 

performatives développent une relation avec la temporalité près de celle du théâtre, liée au 

rassemblement collectif, tandis que la déambulation libre se conjugue avec la liberté individuelle 

propre à l’exposition. Si les expositions sont des événements publics, leurs modes d’apparition font 

qu’elles n’exigent pas un regroupement collectif du public : le·la visiteur·euse parcourt 

l’exposition seul·e (ou avec un groupe) à son propre rythme dans une plage horaire où iel est libre 

d’arriver au moment de son choix. A contrario, l’événement, le spectacle ou la performance sont 

des formes circonscrites dans un temps plus limité avec une performance unique128, le public y est 

convié pour s’y rassembler et partager l’expérience dans une certaine synchronicité. Le 

rassemblement collectif relie socialement l’ensemble du public, cette synchronicité collective est 

souvent en jeu dans les performances présentées lors d’expositions, tout en faisant de l’individu un 

agent plus libre que lors d’une représentation théâtrale. Les spectateur·rices·s doivent faire une 

lecture de la situation pour déterminer leurs agissements, plutôt que de suivre des protocoles 

 
 
 

127 Comme le soutient le théoricien du théâtre Hans Thies Lehmann : « Regarder en commun avec d’autres personnes 
transforme en profondeur la compréhension d’un phénomène. » (Place au public, les spectateurs du théâtre 
contemporain, 2008, 23). Selon le sociologue Jean Duvignaud, les multiples aspects de la pratique sociale du théâtre 
forment une totalité vivante, la puissance d’évocation et de perturbation collective s’illustre dans les réactions du public 
lors d’un spectacle : applaudissements, sifflets dirigés vers une réalité incarnée. Il ajoute : « Le fait théâtral déborde 
constamment l’écriture dramatique, puisque la représentation des rôles sociaux, réels ou imaginaires, provoque une 
contestation, une adhésion, une participation qu’aucun autre art ne peut provoquer […] » (1995 [1965],12). Un peu 
plus loin : « Il est douteux que l’on puisse saisir la création dramatique si l’on n’embrasse pas dans le même examen 
tous les aspects de la pratique théâtrale qui est essentiellement sociale. » (13). 
128 Il faut souligner que chaque représentation, même si elle reprend une chorégraphie ou une pièce de théâtre 
similaire, ne sera jamais exactement la même. Cette singularité est accentuée dans la performance. 



253  

 
 
 
 
 
 
 
préétablis. Le cadre situationnel de l’expérience s’inscrit en continuité avec l’existence et un 

ensemble de pratiques qui y ont cours. 

 
Le travail fait lors de Refus contraire met de l’avant des séries d’événements aux formes spatiales 

et temporelles variables qui vont orienter l’attention des publics différemment, tout en leur donnant 

une plus grande agentivité. Dans Refus contraire, j’ai voulu avec les co-commissaires créer des 

événements dont les paramètres d’attention et d’interventions sont modulables : discussions 

publiques, prises de paroles, performances de longue durée, défilé, etc. Ces formes de présentation 

offrent différentes possibilités relationnelles, attentionnelles, perceptuelles pour les publics. Les 

performances des Cool Cunts se déroulent sur de longues durées, pendant quatre à six heures 

consécutives. Il arrive souvent qu’un·e visiteur·euse soit seul·e avec la performeuse, et ces 

situations de proximité créent une forme d’intimité qui singularise l’expérience. De même, il n’y a 

pas de trajectoire préétablie pour le public, donc la rencontre avec une performeuse peut se traduire 

par la position de simple observateur, par exemple, lorsqu’une performeuse trie des billes de collier 

au sol, ou celle d’interlocuteur·rice, lorsqu’une performeuse (en train de s’épiler) interpelle 

directement le·la visiteur·euse et entame une discussion. Chacune des situations développe sa 

propre configuration dans laquelle le public est interpellé différemment : les membres du public 

peuvent prendre part à la danse du groupe Make Banana Cry dans l’espace, ils peuvent adresser 

directement leurs questions ou demeurer en silence. Certaines situations empruntent un cadre 

d’attention plus établi, par exemple, lors du défilé Make Banana Cry où des chaises sont disposées 

dans l’espace pour accueillir le public. La disposition reprend la configuration du défilé de mode. 

Le cadre d’attention va orienter le regard vers la piste sur laquelle défilent les artistes. En même 

temps, le public dans sa configuration sera face à face, il pourra donc s’observer, il participe ainsi 

à la proposition. Ici, la configuration va établir une expérience dont le déroulement est partagé avec 

l’ensemble du public, tandis que d’autres expériences sont vécues de manière individuelle ou plus 

intime. 

 
Observer des corps vivants en action transforme profondément l’expérience du·de la 

spectateur·rice, particulièrement en situation de proximité. Une situation se déploie dans le temps : 

l’« observation » se distingue alors du simple fait de « regarder ». Observer implique un 

engagement actif, un travail d’examen — on observe un phénomène en cours, on ne se contente 

pas de le regarder. La situation est donc en devenir, et le·la spectateur·rice y est impliqué·e de 



254  

 
 
 
 
 
 
 
manière active, même sans intervention physique. Les publics deviennent ainsi témoins de ce qui 

advient : ils observent le déroulement de l’action et en deviennent, simultanément, les dépositaires 

mémoriels. La présence humaine en appelle à des modalités de partage d’expériences entre les 

artistes et les spectateur·rice·s : à une co-présence. Ce fonctionnement s’éloigne d’une conception 

classique ou moderne de l’œuvre artistique, dans laquelle le·la regardeur·euse et l’artiste ne sont 

jamais co-présents dans l’acte de communication. Les formes performatives engagent quant à elles 

des relations à échelle humaine : les performeur·euse·s évoluent près du public, peuvent 

l’interpeller directement ou le frôler en se déplaçant. Cette co-présence permet d’envisager des 

dynamiques de mise en relation de corps, de pensées, d’imaginaires et de perceptions au sein de 

dispositifs renouvelés, comme l’a proposé mon commissariat. 

 
La « rencontre 129 » pourrait désigner les dispositifs relationnels que sont les œuvres 

contemporaines. La performance, Nous serons universel.le.s (26 mai 2018), de l’artiste Kamissa 

Ma Koïta, est une situation relationnelle paramétrée qui représente bien une stratégie pour qu’il y 

ait une rencontre. L’artiste a invitée des ami·e·s issu·e·s de la communauté noire de Montréal à se 

rassembler de manière informelle. Ainsi, la performance présente ce groupement amical avec ses 

propres rituels. L’installation prend la forme d’un espace clos par des bâches semi-transparentes, 

ce dispositif est pensé de manière à accueillir une seule personne du public à la fois. Le·la 

visiteur·euse se retrouve assis·e seul·e face au groupe d’ami·e·s qui l’ignore. Ce groupe boit, 

mange et discute avec une camaraderie apparente, ce qui vient intensifier le sentiment d’exclusion 

chez le·la spectateur·rice. Le dispositif a pour but de faire vivre une situation d’inconfort généré 

par une situation d’exclusion et/ou d’invisibilisation, la personne du public est seule, elle est en 

position de minorité. Cette expérience pousse le public à réfléchir à ce que peuvent vivre les 

personnes en position minoritaire. La situation permet de développer une forme d’empathie 

générée par l’expérience vécue, mais les spectateur·rice·s expérimentent une forme d’inconfort lié 

 
129 Baptiste Morizot et Estelle Zhong Mengual parlent d’une esthétique de la « rencontre » pour réfléchir aux œuvres 
d’art contemporain. Dans leur livre Esthétique de la rencontre (2018), iels affirment que les œuvres contemporaines 
auraient le potentiel de faire vivre une expérience singulière et individuante aux spectateur·rice·s. Les auteurices 
militent pour une esthétique qui vivifie à la fois la réception et la création en art contemporain. En filiation avec une 
conception phénoménologique et pragmatiste de l’expérience esthétique, ce livre décline l’idée que l’art contemporain 
peut devenir un dispositif relationnel. Peu importe la stratégie déployée par les artistes, l’idée est que la situation ou 
les circonstances vont mener les participant·e·s à vivre une rencontre, c’est-à-dire à vivre une expérience marquante 
et individuante. 



255  

 
 
 
 
 
 
 
à l’exclusion, ce qui crée une tension. Il est certain que cette attitude est dans une certaine mesure 

provocatrice. L’artiste et les membres de la communauté assument cette dimension. Les relations 

spécifiques au contexte permettent de penser l’œuvre en termes d’expérience située et incarnée. 

Dans le contexte des arts vivants, les artistes sont nécessairement impliqués physiquement dans 

leur travail, il se crée alors des rencontres plus directes entre ceux-ci. 

 
La co-présence est intensifiée par le développement de formes relationnelles et incarnées, il ne faut 

donc pas s’étonner que la présence des artistes et/ou de différents intervenant·e·s, ou encore, de la 

présence de documents qui témoignent d’une situation vécue par le biais de médias (enregistrement 

vidéo et audio), ou encore, de traces et de gestes divers (écrits, empreintes, photographies), soient 

au cœur d’un ensemble de pratiques artistiques et curatoriales actuelles. Qu’il s’agisse d’une 

présence « réelle » ou médiatisée, l’œuvre place l’expérience partagée au cœur de son organisation. 

La rencontre n’est pas qu’une simple métaphore pour désigner l’expérience vécue, elle désigne les 

rencontres aléatoires et circonstancielles que l’on trouve dans la vie ordinaire, mais le contexte de 

l’art est un dispositif construit, ce qui offre un cadre dans lequel les expériences sont intensifiées. 

Dans mon commissariat, les performances des Cool Cunts sont centrées souvent sur des actions 

simples, liées à l’entraînement physique, le tricot, le rangement, l’épilation, autant d’actions près 

du quotidien. Rappelons que les performeuses se promènent et errent librement dans l’espace 

d’exposition, ce qui a pour effet de banaliser leur présence. Quand un·e spectateur·rice arrive dans 

l’espace d’exposition et croise l’une des performeuses, il se produit littéralement une rencontre qui est 

intensifiée par le contexte artistique. Cette rencontre crée une situation plus intime que lors d’un 

spectacle. En effet, la·le spectateur·rice et la performeuse sont sur un plan d’égalité partageant le 

même espace, iels ne sont pas séparé-e-s par une scène. 

 
L’originalité des expositions performatives, c’est qu’elles proposent des « situations », la situation 

embrasse un champ de relations plus fluctuant avec l’espace, puisqu’elle inclut un environnement. Au 

détriment d’un objet fixe, l’expérience esthétique valorise la construction d’un environnement 

dont la forme est expérimentable. L’immersion caractérise l’expérience qui se rapporte au monde 

primaire, elle ne fait pas de distinctions entre l’objet et le sujet de l’expérience, pas plus qu’entre 

la figure et le fond. Ainsi, l’expérience n’est plus limitée à une image et à la vision, elle prend 

forme à travers différentes relations qu’elle construit : relations optiques, relations de distances et 

d’échelles, relations topologiques et chronologiques, relations événementielles et performatives. 



256  

 
 
 
 
 
 
 
La relation corporelle, affective et spatiale des performeur-euse-s et/ou des spectateur·rice·s permet 

d’explorer des possibilités interrelationnelles. Un décentrement du regard s’effectue, il y a une 

absence de point de vue unique structurant l’œuvre. L’œuvre s’affirme comme un processus et non 

comme un résultat (prenant la forme d’un objet artistique accompli). La dimension expérimentale 

de l’œuvre invite les publics à sans cesse renouveler leur attention à ce qui les entoure, ils sont dans 

des relations actives. Ma démarche curatoriale s’inscrit en continuité en offrant des cadres 

d’interventions aux possibilités élargies dans l’espace et le temps, tout en développant des activités et 

des événements qui s’inscrivent en prise directe avec l’ensemble de l’exposition. 

 
Ainsi, le performatif au sein de l’exposition permet une reconfiguration de l’expérience esthétique, 

entraînant des transformations notables dans les modalités de réception. Le cadre immédiat de cette 

réception est pris en compte et activé : le collectif Cool Cunts squatte l’espace d’exposition, tandis 

que le groupe Make Banana Cry danse parmi les œuvres. Dans « Transformation continue », j’ai 

développé des situations proposant des configurations variées où les jeux d’équivalences et 

d’oppositions qui structurent les modalités de réception étaient mis à l’épreuve.Peut-on danser dans 

une galerie d’art ? Fermer la lumière peut-il être un geste subversif dans une exposition ? Peut-on 

y présenter des œuvres aussi évanescentes que des lectures de poésie ? L’expérience, la mémoire 

du corps, les émotions sont développées à travers des relations de proximité entre les publics et les 

artistes. L’oralité, la transmission physique, la sensorialité peuvent devenir des composantes 

importantes pour faire perdurer l’œuvre dans le temps. En effet, les œuvres performatives sont 

souvent qualifiées d’éphémères, d’invisibles, ce faisant la pérennité de l’œuvre passe par 

l’expérience immédiate et son intensité, sa capacité à créer une expérience individuante. 

 
Le philosophe Jacques Rancière a réfléchi au statut traditionnel du spectateur au théâtre où il est 

privé de la connaissance entourant la création artistique, en n’ayant pas accès aux processus de 

production de l’œuvre (ces processus sont souvent cachés ou invisibilisés dans les expositions 

traditionnelles, j’ai abordé cet élément dans le chapitre 3 de la thèse), et de son pouvoir d’agir, par 

la position passive qui lui est octroyée. Dans des perspectives d’égalité des intelligences, Rancière 

soulève les possibilités d’émancipation de ce rôle donné au spectateur. Pour l’auteur, il faudrait 

plutôt maintenir le spectateur dans une ambiguïté situationnelle pour qu’il y soit engagé plus 

activement. L’ambiguïté, l’instabilité de la situation, pousserait le spectateur à y jouer un rôle plus 

déterminant et à questionner les dynamiques oppositionnelles en jeu : « […] entre public théâtral 



257  

 
 
 
 
 
 
 
et communauté, entre regard et passivité, extériorité et séparation, médiation et simulacre, 

oppositions entre le collectif et l’individuel, l’image et la réalité vivante, l’activité et la passivité, 

la possession de soi et l’aliénation. » (Rancière, 2008, 13) Dans cette perspective, il était important 

d’explorer les formes d’engagements collectifs que peut susciter l’art par des séries d’événements. 

Toutefois, il était important de ne pas reproduire une opposition entre des formes de réception 

individuelle et collective, mais plutôt d’explorer des formes de réception plus complexes. 

 
Dans les pratiques performatives, collaboratives et participatives, le travail avec les publics est un 

élément constitutif et productif de l’expérience esthétique. La dynamique fluctuante des situations de 

réception est prise en compte et réfléchie, les processus de recherche et de création sont 

collaboratifs. Cette importance octroyée à la relation dynamique avec le·la spectateur·rice est 

accentuée par un travail sur la singularité de la situation. Par exemple, le travail fait par les Cool 

Cunts s’appuie sur une part importante d’improvisation, la plupart des performances sont des 

exercices, des expérimentations difficilement prévisibles et répétables. Ainsi, la dimension 

éphémère et imprévisible vient exacerber la singularité de la rencontre. Dans mon commissariat, le 

fait que les spectateur·rice·s disposent d’une liberté d’agir dans l’espace, c’est-à-dire qu’iels 

peuvent souvent se déplacer plus librement, choisir l’angle de vue pour observer telle ou telle 

performance, y prendre part plus activement, contribue à rendre chaque expérience individuante. 

Cependant, cette approche ne sous-tend pas que l’œuvre « fonctionne » systématiquement avec 

chaque spectateur·rice. Il faut que l’œuvre interpelle le·la spectateur·rice à travers ses expériences 

personnelles pour qu’il y ait rencontre. 

 
L’œuvre se définit à travers une structure dynamique dans laquelle sont plongés les membres du 

public. Cette situation confère une grande importance aux pratiques et aux manières de faire l’art 

en valorisant des mises en actions concrètes. Cette conception de l’expérience est en continuité 

avec les réflexions théoriques de John Dewey où l’art est ancré dans les processus normaux de 

l’existence. Pour Dewey, l’expérience esthétique est une pratique qui suppose la suppression de la 

séparation de l’activité liée à la poiesis et la supposée passivité de l’aisthesis. L’expérience ne se 

limite pas à agir et à éprouver, mais elle se construit par une relation entre ces deux phases. Dans 

cette perspective, l’objet en tant qu’œuvre d’art est un obstacle à une théorie esthétique, puisqu’il 

se situe en marge de l’expérience humaine. La véritable œuvre d’art se composerait en fait des 

actions et des effets qu’elles produisent sur l’expérience. C’est à l’étendue et au contenu des 



258  

 
 
 
 
 
 
 
relations que l’on mesure le contenu signifiant d’une expérience. Chez Dewey, la forme se définit 

en termes de relations à l’environnement. Cette conception de l’expérience esthétique semble en 

phase avec les situations proposées qui mettent en jeu la performance ou la performativité. L’art y 

est envisagé de manière à enrichir notre expérience du monde par une intervention active, au lieu 

de se limiter à des abstractions détachées des réalités concrètes. Dans le prolongement des 

réflexions faites par Dewey, le philosophe américain Richard Shusterman a mis de l’avant que la 

conception de l’œuvre séparée du monde ordinaire (son autonomie) s’est traduit par une 

dépréciation des sens, du corps et des pratiques corporelles. L’esthétique pragmatiste milite pour 

une plus grande reconnaissance de ceux-ci. 

 
L’engagement collectif ou communautaire par l’art était au cœur des questions que les co-

commissaires et moi souhaitions adressées dans Refus contraire. Avec mon commissariat, j’ai 

voulu plus spécifiquement éprouver l’engagement des artistes et de différentes communautés. De 

quelles manières le refus et la résistance collective sont-ils liés à l’art actuel ? Mon commissariat 

abordait cette question générique afin de mobiliser différentes communautés locales, tout en 

présentant des projets engagés dans leurs formes et thématiques ; les artistes ont su y faire participer 

des microcommunautés liées au milieu des arts vivants, de la danse actuelle, de la performance, de la 

poésie, mais aussi des communautés culturelles, queer, féministes, tout en s’adressant à un public du 

champ des arts visuels, et plus spécifiquement, à un public qui s’intéresse aux automatistes et à 

Refus global. Mon approche n’est pas centrée sur l’idée de créer de grands rassemblements, mais 

plutôt sur celle d’expérimenter différents formats pour éprouver leur capacité de mobilisation réelle 

ou non. Une exposition est l’occasion de faire entrer des communautés en dialogue. Dans ces 

perspectives, mon approche curatoriale s’éloignait d’un dispositif autoritaire dans lequel le 

spectateur est séparé de sa capacité d’agir et de connaître. Dans mon commissariat, les 

rassemblements et échanges collectifs cherchaient à expérimenter nos capacités d’engagements par 

l’art, en permettant aux publics de prendre leurs propres décisions et de contribuer aux réflexions 

sur différents sujets liés aux formes d’engagements artistiques, aux représentations identitaires, à 

l’imaginaire politique et collectif de Refus global. Plus largement, il s’agissait d’inviter différents 

artistes à réinvestir les questions relatives à l’identité culturelle et collective à l’aune de l’actualité. 

Ainsi, il m’importe de relever quelques exemples des rassemblements qu’a su créer l’exposition et 

d’analyser les formes d’engagements, les expériences esthétiques et collectives qui ont été offertes 



259  

 
 
 
 
 
 
 
aux publics, ces descriptions et analyses vont me mener à réfléchir à l’inclusion des publics sous 

la forme de rassemblements. 

 
L’exposition est un espace de réflexions et d’actions collectives, les publics y sont aussi invités à 

y être plus actifs, non seulement par le biais des performances qui les sollicitent plus activement, 

mais aussi par le biais d’un espace bibliothèque (au centre de l’exposition) qui est destiné à leur 

usage. Cet espace de lecture leur permet de lire des livres et des textes qui ont servi aux réflexions 

et à la réalisation de l’exposition. Des citations de Refus global ont été sélectionnées, elles défilent 

sur un écran ; ces différents éléments invitent les publics à développer leur propre interprétation de 

l’exposition. Dans cet espace se trouve aussi exposé un exemplaire de Refus global même s’il est 

mis sous vitrines, le recueil est présenté à travers ces différents feuillets donnant à comprendre sa 

matérialité « réelle », les différents feuillets colorés et détachables, la couverture. Ainsi, l’accueil 

des publics s’inscrit à travers des gestes et choix concrets, par exemple : disposer des chaises ou 

non, installer un espace de lecture, offrir à boire ou à manger. La question de l’accueil et de 

l’hospitalité se pose régulièrement dans le domaine du commissariat où la dynamique entre l’hôte 

et l’invité est au cœur de cette pratique. Accueillir les œuvres et les artistes dans un contexte 

spécifique, leur offrir un lieu temporaire nécessite certains soins. Rappelons que la racine 

étymologique « curare », qui signifie « prendre soin » est présente dans la dénomination 

« curatorial ». Ainsi, les pratiques curatoriales rapprochent la mise en exposition de la question de 

la responsabilité et du soin. J’ai déjà abordé dans le premier chapitre toute cette question du soin 

qui est au cœur du curatorial. 

 
La Longue table : les oranges sont vertes, (Annexe C, fig.22) qui se voulait un échange convivial 

autour d’une tasse de thé et de petites bouchées avec les artistes et les membres du public, cherche 

à susciter des conversations libres autour de l’exposition et de Refus global. L’accueil se voulait 

chaleureux et convivial en créant une situation d’hospitalité plus familière, c’est-à-dire par des 

gestes simples comme offrir une tasse de thé et de la nourriture à partager. La nourriture préparée 

par moi et les commissaires permettait de personnaliser l’accueil et de l’inscrire dans un geste 

explicite de partage. Lors de cet événement, le public était constitué de quelques personnes et 

membres de l’équipe de la galerie de l’UQAM, quelques artistes étaient présentes, j’y étais présente 

avec les deux co-commissaires. L’événement était donc intimiste, certain·e·s artistes de 

l’exposition y avaient été convié·e·s, l’événement était public et ouvert à tous. Le contexte public 



260  

 
 
 
 
 
 
 
crée bien sûr une ambiance distincte, mais la situation de proximité est familière, amicale et sociale, 

faisant appel à tout ce qui constitue l’expérience de la vie courante. Ce cadre plus convivial et près 

du quotidien n’est pas si anodin dans un contexte institutionnel où habituellement manger et boire 

sont des activités interdites, alors qu’il est souvent préférable de parler à voix basse. L’engagement 

n’est pas recherché en termes quantitatifs, ce qui viendrait confirmer le succès de l’exposition par 

le nombre de personnes présentes, mais plutôt en termes de qualité relationnelles et 

circonstancielles. Bien qu’il soit difficile de prévoir l’affluence des publics que peuvent susciter 

des événements, il est quand même possible d’anticiper l’engouement qu’ils peuvent créer. Nous 

savions que des événements auraient la capacité de créer de plus grands rassemblements et que 

d’autres ne mèneraient qu’à de petits regroupements. 

 
La Longue table : les oranges sont vertes (Annexe C, fig.22) dont la forme était plus informelle a 

permis d’avoir des discussions plus personnelles et égalitaires ou chacun-e pouvait prendre la 

parole facilement. La « longue table » (Long Table) est un format de discussions informelles qui 

aborde des sujets propres à des communautés. Le format de « longue table » (long table) s’est 

répandu ces dernières décennies130, cette formule simple de rassemblement autour d’une table 

inclut un ensemble de règles pour s’assurer de l’accessibilité à tous. L’objectif est de favoriser une 

horizontalité dans le partage de la parole. Ainsi, sur la table est disposée une nappe de papier qui 

permet aux personnes de poursuivre la discussion à l’écrit. Cette discussion était animée par moi 

et les co-commissaires pour faciliter les échanges et l’inclusion de chacun·e. La situation 

d’échanges nous a permis d’entendre les publics et les artistes sur des sujets liés à leurs expériences de 

l’exposition : l’engagement dans les pratiques artistiques d’hier et d’aujourd’hui, l’esprit de 

communauté et le partage dans le champ artistique, par exemple. La longue table emprunte la forme 

conversationnelle plus proche du quotidien. Le modèle de la conversation crée une continuité avec 

le cours de l’existence, ce qui résiste aux conceptions séparatistes et muséales qui isolent les œuvres. 

 

 
130 L’origine de ce format est souvent attribué à Lois Weaver (2003) en réponse à la nature divisée des tables rondes 
conventionnelles, la Long Table permet aux voix d'être entendues de manière égale, perturbant ainsi les notions 
hiérarchiques d'expertise. Elle a été inspirée par le film de Maureen Gorris, Antonia's Line, dont l'image centrale est 
celle d'une table de dîner qui s'allonge de plus en plus pour accueillir une famille grandissante d'étrangers, 
d'excentriques et d'amis - jusqu'à ce qu'il faille finalement la déplacer à l'extérieur. Depuis, la table a été installée dans 
des institutions et des festivals du monde entier et a invité des centaines de personnes à s'asseoir et à partager leurs 
points de vue sur une multitude de sujets. La « longue table » est un format « open source ». 



261  

 
 
 
 
 
 
 
Ici, la conversation remet en jeu les œuvres d’art dans les discours et les vies de chacun·e, dont les 

registres peuvent être de l’ordre de l’expérience personnelle, tout autant que de l’ordre théorique. 

 
D’ailleurs, les discussions intitulées « Corps collectifs » qui étaient sous mon animation, avec la 

participation respective des membres du collectif Cool Cunts et du groupe Make Banana Cry, 

avaient comme visées de démystifier le travail des artistes, mais aussi de situer les pratiques 

artistiques dans des modes de création et de vie, ce qui voulait resituer l’art au plus près de la vie 

et le dés-essentialiser. Ce format moins participatif que la « longue table » permettait aux publics 

d’accéder aux processus de création et de recherche propres aux groupements, donc à des formes 

de connaissances qui y sont en jeux. De même, les discussions soulevaient des questions relatives 

aux formes de leur engagement collectif et collaboratif. Ces échanges voulaient inscrire le travail 

de création au sein de démarches collectives, collaboratives et égalitaires, plutôt que de préconiser la 

figure individuelle de l’artiste. 

 
Mon commissariat faisait place à des échanges informels tout autant qu’à des présentations 

publiques plus près de formes populaires. La pièce Make Banana Cry est sans contredit la 

configuration dans laquelle le travail artistique se rapproche davantage de celui du spectacle, la 

temporalité est celle de la scène avec un début et une fin. Cependant, la forme du défilé rappelle le 

voguing, forme populaire de performance des milieux new-yorkais LGBTQ+131. Cette forme de 

défilé extravagant et coloré met à l’avant-plan les stéréotypes de genre hétéronormatif pour les 

subvertir. Lors de la pièce Make Banana Cry, la pièce emprunte le principe de détournement et 

d’amplification de la norme propre au voguing en mettant à l’avant-plan les stéréotypes culturels132. 

Le voguing est lié à une configuration communautaire sous la forme de « maisons » (house), les 

maisons sont des lieux où les personnes LGBTQ+ créent des familles choisies, ce qui permet des 

formes de solidarités et de soutiens sociaux. Lors de ces défilés, le rassemblement est festif, les 

publics interagissent de manière manifeste. Comme dans les spectacles et concours populaires, les 

applaudissements, les cris rythment les performances qui sont jugées à l’aune de l’appréciation du 

public. Ce type de rassemblement est à l’antipode de ce qui est habituellement attendu dans un 

 
131 J’ai déjà explicité plus tôt dans la thèse les formes que prenaient ces défilés. 
132 Bien que dans les deux cas, les relations entre le genre, l’appartenance culturelle et la classe sociale soient reliées 
entre elles et affichés dans ses performances. 



262  

 
 
 
 
 
 
 
espace d’exposition où le décorum est celui de regarder silencieusement, souvent de manière 

individuelle, les œuvres sans y toucher. Cette proposition rompt avec l’austérité ou la froideur des 

lieux d’exposition où la distance est de mise, elle permet une relation directe avec le public, par 

l’énergie, l’humour, le rythme, la forme de défilé, près de la mascarade, est festive et accessible, 

cette relation permet des expressions plus libres. En effet, les artistes de Make Banana Cry ont su 

créer un événement festif haut en couleur dans lequel les réactions vives du public avaient cours : 

le public applaudissait et riait, les spectateur·rices semblaient à l’aise d’échanger entre eux. Les 

réactions plus audibles des spectateurs·rices prennent forme dans la séquence principale où les 

performeur·euse·s se déguisent et se costument. La performance est un crescendo, c’est-à-dire que les 

tours de piste s’accélèrent au fil du temps au même rythme que les artistes doivent se transformer 

leur corps et se dévêtir. Néanmoins, la structure de Make Banana Cry se rapproche de la 

dramaturgie classique du spectacle, on pense au développement progressif de l’action (un début et 

une fin) qu’illustre l’intensification rythmique133. Ainsi, l’intensité chorégraphique se rapproche du « 

paroxysme » propre au drame classique qui mène à la catharsis. Ainsi, l’énergie du spectacle y est 

activée. Soulignons que dans Make Banana Cry, les publics sont disposés de manière à se voir 

entre eux, ils sont face à face, l’éclairage de l’exposition reste en grande partie ouvert lors de la 

pièce, ce qui permet à ceux-ci de s’observer. Cette disposition a comme effet de rendre visible la 

situation de représentation, elle permet d’observer les réactions de chacun·e et un effet 

d’entraînement collectif. La présence d’une collectivité qui est active permet de développer une 

relation de réciprocité et d’empathie entre les publics et les artistes. 

 
Avec son appel à contributions, l’événement Si le refus avait une forme, invitait les communautés 

artistiques et locales à prendre part à un micro-ouvert et une scène-ouverte autour du thème du 

refus. Cet appel est lancé dès l’ouverture de l’exposition (lors d’une annonce orale et officielle au 

vernissage) et il figure à l’endos du carnet de l’exposition. Il invite les artistes des communautés 

locales à présenter des courtes formes artistiques (lectures et performances) lors d’une soirée. 

 
133 Cette progression dramatique reprend un canevas aristotélicien de la tragédie, bien entendu le spectacle déroge à 
plusieurs autres égards de certaines règles associés au drame classique. Néanmoins, cette structure progressive vers 
une climax est celle qui mène à la catharsis, ce qui est possible de soutenir avec cette œuvre. Dans cette présentation, 
cet effet de catharsis crée une identification du public au protagoniste principal, nous ne sommes pas avec Make 
Banana Cry dans une fable, mais il faut souligner que si les artistes proposent d’incarner des stéréotypes culturels qui 
seraient étrangers au public, le processus d’identification a l’effet paradoxal de rapprocher la-le spectatrice-eur de ces 
figures étrangères. Cette situation constitue un retournement critique des plus intéressant



263  

 
 
 
 
 
 
 
L’appel mentionne : « Le sujet : le refus comme force et forme de création dans l’espace social et 

artistique. » Ce rassemblement vient clore l’exposition et donne suite à un ensemble d’activités et 

d’échanges mêlant réflexions théoriques, performances, danse et poésie. Cet événement est sans 

aucun doute la situation qui s’appuyait davantage sur une forme de participation plus explicite de 

communautés spécifiques. La présence de publics issus de communautés artistiques permettait de 

prendre le pouls de l’engagement que peuvent susciter les questions politiques et esthétiques pour 

les artistes. L’appel a su quant à lui mobilier spontanément un certain nombre d’artistes qui ont 

pris part à la soirée. Le public a dû être environ d’une centaine de personnes avec les aléas tout au 

long de la soirée qui durait plusieurs heures. La soirée se déroulait au café-bar, le Gingko134, ce 

lieu est ouvert sur une cour intérieure de l’UQAM ; une scène et un micro étaient installés pour les 

lectures et prises de paroles, tandis que des performances pouvaient se dérouler dans la cour 

extérieure ou dans l’espace du café-bar. Pour l’occasion, j’ai invité cinq artistes à ouvrir la soirée : 

les poètes Oana Avasilichoaei, Benoit Jutras et France Théorêt, la performeuse Sarah Chouinard-

Poirier et Soleil Launière. À cela s’ajoutait, une liste préliminaire d’artistes varié·e·s qui avaient 

répondu à l’appel à contributions, et lors de la soirée, des artistes s’y sont ajouté·e·s à l’improviste. 

 
Les artistes et l’exposition ont naturellement amené des publics associés aux communautés 

artistiques privilégiées : danse contemporaine, performance, poésie. Une autre des particularités de 

cette soirée, c’est qu’elle venait conclure l’exposition. En ce sens, son déroulement à l’extérieur de 

l’espace de la galerie voulait ouvrir l’exposition à l’espace public. En effet, l’espace d’exposition 

est un espace fréquenté par des communautés spécifiques, c’est-à-dire des personnes qui partagent 

des intérêts et des goûts pour l’art. Ajoutons que ces espaces sont aussi fréquentés par les artistes 

eux-mêmes, et les travailleurs-se-s qui y sont engagés à différents titres. L’idée d’ouvrir sur 

l’espace public s’inscrivait en continuité avec le manifeste et l’utopie sociale de transformation du 

monde par l’art. C’est toute la question de la démocratisation de l’art, mais aussi de l’accueil de 

l’art dans l’espace public que je voulais aborder. L’événement a attiré environ une centaine de 

personnes. Toutefois, le choix du lieu a créé des conflits au café-bar avec la clientèle et les 

travailleur·euses·s qui n’ont pas été réceptifs aux performances et prises de paroles présentées. 

Nous avions fait le choix du lieu en priorisant la proximité avec la galerie de l’UQAM, et la 

possibilité de servir de l’alcool et de la nourriture pour rendre l’événement plus festif. Cependant, 
 

134 Gingko café et bar est situé au 308 rue Ste-Catherine Est, il est intégré à l’UQAM.



264  

 
 
 
 
 
 
 
l’espace s’est avéré peu accueillant et les artistes ont même fait l’objet ouvertement de railleries et 

de moqueries lors des performances. Cette situation a créé une grande solidarité entre le public de 

l’événement et les artistes présents. Spontanément, les publics ont pris part aux affronts en 

repoussant les client-e-s qui voulaient nuire aux déroulements des performances, certain·e·s 

membres du public ont eu des conversations plutôt tumultueuses avec les client·e·s. Cet événement 

nous a placés face à une situation d’hostilité liée à l’incompréhension que peuvent susciter les 

formes contemporaines en art, dont il est dit souvent qu’elles sont incomprises par les publics. 

 
Cette situation est plutôt paradoxale, ici, l’art a permis de renouer avec des formes collectives de 

solidarité, alors qu’il a été accueilli avec hostilité dans un espace de la vie ordinaire. Ainsi, 

l’engagement n’est peut-être pas à ranger du côté d’une utopie communale, mais plutôt d’une 

résistance collective qui doit s’afficher dans les différents lieux de notre quotidien. L’art engagé 

doit être perçu par cette capacité à réunir des micro-communautés autour d’activités sensibles et de 

l’exposer dans l’espace public. Cet événement a démontré que la circulation de l’art au sein de la 

vie ordinaire ne va pas toujours de soi, qu’il provoque des tensions. Toutefois, je dois souligner 

que cette situation a permis un rapprochement du public de l’exposition et des artistes qui se sont 

liés. Il est possible aussi d’affirmer que cette situation de tensions et de rejet a permis une forme 

de solidarité spontanée, ce qui invite à penser que l’art s’appuie avant tout sur des liens 

communautaires. C’est bien en exposant l’art en dehors des cadres établis que nous pouvons 

engager des relations avec différents milieux sociaux non-familiers avec les formes artistiques, ce 

faisant nous prenons le risque de l’exclusion. 

 
À travers ces différentes formes de rassemblements, j’ai voulu éprouver dans quelles mesures il est 

possible d’interpeller et de mobiliser les publics, les communautés et les artistes locaux. Ma 

pratique curatoriale se voulait inclusive et ouverte, c’est-à-dire que j’ai créé des situations dans 

lesquelles les publics pouvaient s’engager de différentes manières avec des degrés de participation 

plus ou moins élevés. La philosophe Judith Butler montre bien dans son livre Rassemblement, 

Pluralité, performativité et politique (2016 [2015]) que la visibilité dans l’espace public n’est pas 

donnée à tous de manière égale. Les populations vulnérables doivent se regrouper pour revendiquer 

leur existence politique. En effet, Butler parle d’une « alliance critique entre les exclus, les 

inéligibles — les précaires — pour créer de nouvelles formes d’apparaître » (67) Les alliances et 

les coalitions permettent aux groupes marginalisés de se donner des conditions pour se manifester 



265  

 
 
 
 
 
 
 
dans l’espace public. Ainsi, la création de relations solidaires est au cœur des assemblées ou des 

rassemblements. Pour la philosophe Judith Butler, le rassemblement a la spécificité de mettre en 

jeu une performativité qui prend la forme « d’une action coordonnée, dont la condition et l’objectif 

sont la reconstitution de formes plurielles d’agir (agency) et de pratiques sociales de résistance. » 

(2016, 17) Le rassemblement est envisagé comme une forme de résistance dont la force 

mobilisatrice est une solidarité commune. Ainsi, il renoue avec une intelligence collective, dont la 

forme performative est incarnée. 

 
Dans mon commissariat, j’ai cherché à créer des situations de rassemblement, car je souhaitais que 

l’exposition incarne une énergie propre à ceux-ci. Je voulais mettre en évidence que l’art se 

construit par le biais de ces rassemblements éphémères. C’était aussi une manière de convoquer 

l’imaginaire collectif de rassemblements et de soulèvements sociaux associés à Refus global. En 

pensant l’art dans sa dimension sociale, je souhaitais mettre en scène les communautés artistiques, 

culturelles et sociales diversifiées. Les sujets et thèmes explorés ont permis de rendre cette 

dimension communautaire manifeste. Une performance comme Make Banana Cry allait 

nécessairement interpeller des gens du milieu de la danse, tout en soulevant l’intérêt des 

communautés asiatiques, car la pièce traite explicitement des questions raciales en partant d’un 

imaginaire associé à cette culture. L’artiste Mohawk Scott Benesiinaabandan convoque un esprit 

révolutionnaire qu’il associe aux réalités intimes et aux luttes emblématiques autochtones avec son 

installation, il représente des rassemblements et des soulèvements autochtones. L’artiste couple des 

photos de famille à des images de groupes révolutionnaires et de luttes emblématiques 

autochtones135. Kamissa Ma Koïta présente une installation et une performance, Nous serons 

universel.le.s, qui met en scène la communauté noire locale par le biais d’un reenactment d’une 

célèbre photographie du groupe automatiste. Par le biais de thématiques différentes, chacune de 

ces œuvres pose la question de l’invisibilité de certaines communautés culturelles dans l’espace 

public, tout en remettant au cœur de leur propos ces mêmes communautés pour résister à leur 

effacement. Ainsi, iels redonnent un espace de visibilité à ces groupes par le biais de 

rassemblements, dont les photographies dans le cas de Kamissa Ma Koïta et Scott 

 
135 EZLN (Ejército Zapatista de Liberación Nacional [Armée zapatiste de libération nationale]) et des luttes 
emblématiques autochtones : un barrage routier de la crise d’Oka (1990), une intervention militaire pour la crise 
d’Ipperwash (1995), les bateaux chavirant de Burnt Church (1999-2002), Elijah Harper pour l’accord de Charlottetown 
(1992) ainsi qu’une manifestation du mouvement Idle No More (lancé en 2012) 



266  

 
 
 
 
 
 
 
Benesiinaabandan témoignent. Ce geste de documentation artistique, ou celui de relayer une 

histoire par le biais d’un document existant, résiste aussi à l’effacement de ces groupes et 

événements dans l’histoire. Ainsi, ces artistes montrent comment les membres de ces groupes 

peuvent créer entre eux des formes de visibilité solidaire. 

 
Dans l’œuvre Nous serons universel.le.s, Kamissa Ma Koïta (Annexe C, fig.12) invite un groupe 

d’ami·e·s afro-descendant·e·s de Montréal136 à performer avec elle. Ce groupe rassemble une 

dizaine de personnes sous une bâche semi-opaque qui crée un environnement fermé, mais qui 

demeure visible en partie de l’extérieur (dans l’espace de la galerie) ; l’installation évoque un squat 

improvisé. Je l’ai évoqué plus tôt, la performance opère un renversement entre le groupe de 

personnes aux corps racisés qui occupe une position majoritaire, et celui du public réduit à un 

individu (le plus souvent blanc) se trouve en position minoritaire. Pour clore la performance, une 

photographie du groupe sera prise, qui reprend la composition de la photographie du groupe des 

automatistes de la Seconde exposition des automatistes, prise en 1947 par Maurice Perron. 

S’inspirant de la composition spatiale de cette image célèbre, Ma Koïta remplace les peintures 

abstraites (présentes dans la photographie) par des symboles caractéristiques de son identité : 

formes abstraites peintes, cheveux naturels et synthétiques qui texture les formes peintre. Cette 

réalisation s’inscrit en regard de l’absence de personnes racisées dans le mouvement automatiste. 

Ainsi, il s’agit d’une forme de réappropriation d’une représentation de l’histoire associée à la 

culture québécoise. Suite à la performance, la photographie est exposée à l’extérieur sur la bâche. 

Elle a par la suite été acquise par la Galerie pour sa collection. La performance est suivie d’une 

discussion de groupe avec l’artiste et les participant·e·s, elle se prolonge par le biais d’un 

rassemblement auquel est convié le public. Les discussions qui y ont cours ne sont pas accessibles 

facilement aux personnes blanches, puisqu’elles portent sur les expériences des personnes aux 

corps racisés. La discussion a porté sur des enjeux politiques de représentations et de visibilité de 

groupes racisés dans l’espace public, et plus spécifiquement, dans le monde de l’art. Lors de cet 

échange informel les participant·e·s ont abordés les sentiments d’exclusions et les micros-violences 

raciales. La discussion a permis de faire entendre des voix et des préoccupations de communautés 

 
136 Les perfomeur·euse·s présentes sur la photographie sont : Magatte Cheikhovitch Wafe, Anaïs Joly-Damphousse, 
Dimani Mathieu Cassendo, Marilou Craft, Kamissa Ma Koïta, Shaïna, Po B.K. Lomami, Val Bah, Miriame Gabrielle 
Archin, partcipant·e du public. La photo est prise par la co-comissaire Doriane Biot fait maintenant partie de la 
collection de la Galerie de l’UQAM. 



267  

 
 
 
 
 
 
 
culturelles sous-représentées dans les lieux artistiques. La performance suivie de la discussion de 

groupe présente une situation dans laquelle les publics sont amenés à réfléchir au rassemblement, 

aux liens communautaires et culturels, aux privilèges sociaux et à la visibilité ou à l’invisibilité de 

certains groupes dans les cadres institutionnels. Ce travail met particulièrement de l’avant 

l’importance des rassemblements et leurs pouvoirs politiques dans l’histoire, mais aussi en termes 

de visibilité dans l’espace public. 

 
De mon point de vue curatorial, l’exposition cherchait à aborder des questions liées aux 

rassemblements, tout en donnant forme à ceux-ci à travers des situations expérimentales variées. 

Ces situations jouaient sur leur dimension politique et leur capacité de mobilisation. Porter attention 

à la dimension performative inhérente à tout rassemblement, c’est envisager les corps qui se 

rassemblent à travers leur capacité d’agir dans l’espace public. C’est aussi penser les corps vivants 

dans une relation d’interdépendance les uns avec les autres, mais aussi avec l’environnement qui 

l’entoure. En ce sens, Butler nous invite à envisager le corps non pas en tant qu’entité, mais plutôt 

en tant qu’un « ensemble vivant de relations » (2016, 84). C’est pourquoi l’environnement 

influence les formes de rassemblements, ce qui explique la propension des performances à 

s’inscrire en continuité avec l’espace réel et la situation donnée. 

 
Jouer, chorégraphier, performer l’exposition sont autant de manières de réinventer le mouvement 

des corps dans cet espace. Par exemple, pour plusieurs commissaires137, la chorégraphie peut 

devenir un outil pour penser la composition de l’espace, des objets et des corps, elle ouvre la voie 

à des structures de participation et de position par le biais du mouvement. Certaines pratiques dans 

le domaine de la danse et de la chorégraphie transforment, élargissent et interrogent de manière 

critique notre compréhension de l’exposition. J’ai déjà évoqué dans le chapitre précédent, la notion 

de « choréo-politique » développée par le théoricien André Lepecki, cette notion désigne des 

exercices de liberté qui prennent la forme de chorégraphies. Lepecki lie cette idée à toutes sortes 

de pratiques qui repensent le mouvement du corps ou en opère la critique des normes prescriptives. Il 

propose que les techniques dansées permettent une chorégraphie de la liberté : « […] 

choreography as technology for inventing movements of freedom. Choreography as a planned, 

dissensual, and nonpoliced disposition of motions and bodies becomes the condition of possibility 
 

137 Ici, on pense au travail de Mathieu Copeland 



268  

 
 
 
 
 
 
 
for the political to emerge. » (2013, 22). Cette chorégraphie sociale vise à retrouver des 

mouvements libres. 

 
La chorégraphie peut éclairer les règles et les prescriptions qui régissent l’espace d’exposition, ce 

qui met en lumière les manières dont le dispositif efface les publics et leur dénie une part active et 

déterminante dans l’art. Repenser l’emplacement des corps vivants en proposant de faire de ceux-

ci des œuvres et/ou mettre en place des dispositifs qui rejouent les frontières, les conventions, les 

cadres qui bordent les œuvres, c’est engager activement les publics à interpréter la situation en 

partant de leur expérience et de leur intelligence. La dimension relationnelle met en évidence 

l’inscription sociale de l’art, parce que l’art est ancré dans des pratiques « réelles » liées au monde. 

Aujourd’hui, l’expérimentation sociale caractérise un ensemble de pratiques artistiques et 

curatoriales qui ancre l’art dans des activités plus concrètes et incarnées. 

 
Cette approche de l’art rejoint celle du philosophe Richard Shusterman et les recherches qui 

touchent la somaesthétique. Selon Shusterman, la somaesthétique replace le corps au cœur de 

l’esthétique : « […] le projet ne porte pas seulement sur le corps matériel comme simple objet 

physique fait de chair et d’os, mais sur le corps vivant, doué de sensation et de volonté, ce corps 

perceptif et intelligent avec lequel chacun appréhende le monde qui l’entoure. » (2011, 10) La 

somaesthétique aborde le corps non seulement dans sa forme matérielle, mais en tant que sujet 

percevant. Elle propose un « usage de soi » (self-use) par une plus grande sensibilité perceptuelle 

et des moyens d’action. L’esthétique en philosophie a pensé les objets et les pratiques artistiques 

comme étant séparée. Ce qui a contribué à une dépréciation des sens, du corps et des pratiques 

corporelles, Shusterman l’a souligné amplement dans certains de ces ouvrages théoriques. La 

somaesthétique invite à une « artialisation » des activités de la vie courante, alors que la dimension 

éducative est comprise en tant que prolongement de l’art. En ce sens, les formes performatives 

actuelles nous invitent à considérer l’art en termes de relations et de processus. Penser l’œuvre 

comme un événement social permet de réparer les liens avec des milieux et des communautés 

exclues, cela signifie réhabiliter les corps dans l’expérience de l’art. L’activité de percevoir est une 

pratique partagée qui peut déboucher sur des connaissances variées et le développement de savoirs 

collectifs. L’immédiateté du lien social se définit à travers un espace commun, un être ensemble, 

ce qui met l’emphase sur un souci des autres. Cette conception de l’art rejoint le développement 



269  

 
 
 
 
 
 
 
actuel des pratiques curatoriales, c’est-à-dire des pratiques dans lesquelles le « prendre soin » 

(curare) est au cœur de l’art. 

 
Tout au long de ce chapitre, j’ai analysé l’hybridation du dispositif de réception, tout en voulant 

échapper à une lecture qui ne ferait que jouer sur les dimensions antagoniques de la scène et de 

l’exposition. Les expositions performatives vont au-delà de la transposition de techniques ou 

d’approches de la scène dans l’espace d’exposition. Les expositions performatives s’inscrivent 

dans une relation critique à l’endroit de l’exposition, elles témoignent de démarches et d’approches 

transdisciplinaires dans lesquels les objets, les formes visuelles et les corps sont réinvestis à travers 

leur complexité et leurs histoires multiples, notamment les histoires minorées, marginalisées ou 

effacées qu’il faut s’engager à présenter dans l’espace public. Il s’agit de reconsidérer le « voir » 

comme étant bien plus qu’un simple acte de perception, il faut le concevoir pour ce qu’il offre en 

termes de possibilité d’« agir ». « Voir », c’est percevoir dans les formes et les objets des 

possibilités relationnels : se remémorer et enrichir la relation que j’entretiens avec ce que je suis en 

train de voir. Dans cette perspective pragmatiste, les dispositifs artistiques mettent en jeux des 

« agir sociaux » qui peuvent contribuer à penser des structures plus démocratiques. Dans son article 

intitulé « De quelques usages critiques de Dewey », l’artiste et théoricien Olivier Quintyn procède 

à une relecture critique de la notion d’expérience formulée par Dewey à l’aune de son actualité et 

de son efficience politique. Au terme de ses analyses, il affirme : 

 
Une voie pragmatique plaiderait plutôt pour accorder un possible crédit réinstituant à 
ces agir sociaux. Une fois qu’ils sont activés, exemplifiés, recorrélés et testés dans des 
dispositifs artistiques qui font s’intersecter de façon tactiquement réajustable plusieurs 
espaces hétérogènes et plusieurs institutions, ces agirs sociaux pourraient contribuer, 
en retour, à modifier notre faculté commune de représenter, modeler, créer et de (re) 
faire des mondes. Qu’une perte de stabilité à la fois formelle et institutionnelle de ce 
qui est identifié et reconnu comme art en résulte, voilà qui ne devrait pas nous attrister, 
au regard de l’expérience ouverte. (2015, 192) 

 
Ainsi, les formes esthétiques auraient le pouvoir et la faculté de contribuer à créer des liens et des 

relations, qu’elles prennent la forme de rencontres plus intimistes ou celles de rassemblements, 

elles conservent leurs ancrages sociaux. Dans cette situation, les pratiques ne sont pas 

décontextualisées des activités de production, c’est-à-dire que les modes de fabrication sont 

exposés, la situation de réception est aussi prise en compte et remodelée, selon les besoins du projet. 



270  

 
 
 
 
 
 
 
Les rassemblements sont liés aux formes événementielles axées sur le partage d’expériences, ces 

rassemblements sont vitaux dans le champ artistique et participent aux histoires de l’art. Dans cette 

perspective, l’exposition n’est pas seulement un dispositif artistique, elle est aussi un dispositif 

politique : elle propose une certaine organisation du collectif, de nos capacités d’agir, de percevoir, 

d’interagir, de sentir, d’être ému, d’être en mouvement. 



271  

 
 
 
 
 
 
 

CONCLUSION 
 
 

At such a time more conceptual creativity is 
necessary, and more theoretical courage is needed in 
order to bring about the leap across inertia, nostalgia, 
aporia and the other forms of critical stasis induced 

by our historical condition. It has become like a 
mantra to me: we need to learn to think differently 
about the kind of subjects we have already become 
and the processes of deep-seated transformation we 
are undergoing. The philosopher in me believes that 

a new alliance between philosophy, the arts and 
science is a crucial building block for this qualitative 

shift of perspective. The writer in me, on the other 
hand, continues to muse about the complex ways in 

which the imaginary both propels and resists in-depth 
transformations. 

Rosi Braidotti (2014, 163) 

Aujourd’hui, les champs de pratiques en arts revendiquent l’importance d’une relation organique 

et transdisciplinaire des formes esthétiques. Cette situation octroie une grande importance à la 

performativité et à la performance : jeux de mouvements, de transpositions, d’agitations entre les 

savoir-faire, les méthodes et les pratiques. La philosophe Judith Butler rappelle que l’étymologie 

du mot « matière », en latin et en grec (materia et hyle), « […] n’est ni une simple positivité, ou un 

simple référent brut, ni une surface ou une tablette vierge, en attente d’une signification extérieure. 

Elle est toujours temporalisée. Cela est vrai aussi chez Marx, où la « matière » est comprise comme 

un principe de transformation qui suppose et induit un futur. » (57) Ainsi, la matière est toujours 

inscrite au sein de processus, c’est pourquoi elle a sa propre agentivité. Les pratiques corporelles 

mettent en jeux une matière complexe, la chair, dont le désaveu dans l’exposition traditionnelle 

participe à une occultation d’enjeux politiques liés au vivant et à la vulnérabilité. 

 
Dans cet horizon, la présentation de corps vivants dans l’espace d’exposition ouvre sur des 

discussions politiques, d’autant plus pertinentes à l’heure de la crise écologique et des stigmates 

laissés par la pandémie de Covid-19. Ces enjeux nous obligent à repenser nos relations au vivant 

— entre humain et non-humain, entre corps (organismes) et formes matérielles. Au confluent des 

études décoloniales, de la pensée posthumanisme et de l’anthropocène, ces expositions repensent 



272  

 
 
 
 
 
 
 
nos représentations de la nature et de la culture pour en déjouer les oppositions dualistes et 

exclusives, elles s’inscrivent dans une vision élargie de l’anthropologie, une « esthétique 

inclusive138 », telle que nommée par le commissaire Nicolas Bourriaud. Dans cette situation, l’art 

permet à son échelle de réévaluer ces propres cadres de pratiques et de présentation, — l’institution 

de modèles et les enjeux systémiques sous-jacents — qui sont pris dans des systèmes dualistes où 

s’opposent la forme et la matière, le corps et l’objet, la lumière et la noirceur, le texte et l’oralité, 

ce qui permet d’élaborer de nouveaux outils qui tiennent compte des formes de vie au sein de leurs 

méthodes. 

 
L’exposition peut donner lieu à des situations critiques de négociations entre esthétique et éthique 

afin de penser l’art en tant que métapolitique. Le renouvellement de notre attention est un projet 

esthétique qui s’ancre dans une éthique du care, une éthique de l’attention à soi et à l’autre. Cette 

attention et soin, ne se limite pas aux êtres humains, mais convoque aussi des formes matérielles 

non-vivantes, des objets et des matérialités organiques diverses auxquelles nous avions dénié leur 

subjectivité et agentivité. Elle forme un champ de subjectivation qui n’est pas le privilège de 

l’humain, mais inclut des agent·e·s varié·e·s. Longtemps limitée à l’homme blanc, la qualité de 

sujet a été restreinte à un certain type d’êtres humains avant d’être étendue à l’espèce humaine en 

général. Cette hostilité à la différence impose aujourd’hui de repenser des cadres plus inclusifs, 

capables de prendre en compte des sensibilités autres à ce qui nous entoure et d’imaginer d’autres 

formes de vie possibles. Dans le cadre de mon commissariat, les œuvres présentées abordaient 

précisément des questions identitaires, culturelles et de genre, invitant à reconsidérer nos manières de 

vivre entre plusieurs cultures et à envisager une forme de fluidité ou de nomadisme identitaire. Les 

approches curatoriales axées sur la dimension relationnelle mettent en lumière les différences. 

Comme le souligne la sociologue et militante féministe Chandra Talpade Mohanty, le curatorial 

raconte des « alternate stories of difference, culture, power, and agency » (2003, 244). En faisant 

dialoguer les œuvres entre elles, ces pratiques permettent de saisir ce que Mohanty appelle les « 

différences communes ». 

 
Tout le long de la présente thèse, j’ai montré que la présence de corps vivants vient interroger 

l’exclusion des formes incarnées au sein de l’exposition. Les dispositifs d’exposition et scéniques 
 

138 Voir à ce sujet : Bourriaud, N. 2022. Inclusions. Esthétique du capitalocène. Paris, PUF. 



273  

 
 
 
 
 
 
 
s’appuient sur une approche représentationnelle des corps qui va de pair avec la séparation ou le 

masquage de leur matérialité réelle. De son côté, le white cube symbolise l’objectité de l’art, la 

séparation entre l’œuvre, le public et l’artiste, tout en valorisant un travail formel et spécialisé, les 

savoirs qui découlent de l’exposition se veulent savants, objectifs et positivistes. Ainsi, maintenir 

les corps vivants en-dehors du champ de l’art, c’est une manière de rendre invisibles les enjeux de 

pouvoir liés à ceux-ci. La représentation des corps, au détriment de leur présentation matérielle et 

littérale, a eu comme conséquence une invisibilité et une insensibilité aux réalités corporelles. 

Aujourd’hui, l’effacement ou l’instrumentalisation des corps de femmes et de minorités de genre, 

de classes sociales, de communautés ethniques dans le champ artistique pointe les formes de 

dominations et d’exclusions, dont ces groupes sont victimes. En réaction, les approches curatoriales 

sont souvent près d’une forme d’activisme qui cherche la réhabilitation d’histoires, de groupes, de 

communautés, de paroles. La performance y devient un médium privilégié pour formuler des 

approches inclusives, par le biais de l’intervention des corps à travers leurs réalités plurielles. 

 
Dans mon commissariat en arts vivants, j’ai mis en scène les relations dynamiques et fluctuantes 

qu’impliquent les corps vivants, j’ai montré les ouvertures possibles auxquelles ils donnent forme 

au sein de l’exposition. Dans ce contexte, on peut avancer que les arts incarnés ont le potentiel de 

déployer des formes d’agir plus libres. La vitalité des corps met également en visibilité la 

vulnérabilité du vivant, révélant la nécessité d’un soin attentif et d’une attention renouvelée à notre 

environnement. Paradoxalement, cette vulnérabilité — qui se manifeste à travers différentes 

singularités (l’éphémère, le précaire) — transforme le dispositif d’exposition. Les performeuses 

des Cool Cunts investissent ainsi des espaces limitrophes : elles s’inscrivent dans une coulisse, 

occupent la galerie avec une petite serre ou encore disposent des couvertures au sol. Le groupe 

Make Banana Cry investis l’espace en dansant avec de la musique forte, iels transgressent certaines 

règles de la galerie ; un espace silencieux qui serait dédié à la contemplation. Dans un espace où 

les corps ont été la plupart du temps objectifiés, le défilé Make Banana Cry rejoue cette 

objectification au deuxième degré, par la transformation de leur identité avec des objets, ce qui 

illustre des relations plus fluides et hybrides des représentations identitaires, tout en posant un geste 

explicitement critique à l’endroit de ces représentations culturelles. Sans chercher à développer un 

contre-espace unilatéral, les arts vivants éprouvent les limites de l’exposition, tout en créant des 

expériences dans lesquelles la subjectivité, l’affect, la mémoire, la sensorialité sont parties



274  

 
 
 
 
 
 
 
prenantes. Ma pratique curatoriale s’inscrit dans ce désir inclusion, de faire entendre des voix à 

travers leurs singularités, de développer des expériences relationnelles et incarnées qui résistent 

aux normes et conventions systématisées par le dispositif. 

 
Au sein de Refus contraire, les œuvres ne sont pas isolées les unes des autres, elles développent 

des relations dialogiques. Ce travail dynamique permet de renouveler les interprétations et les 

lectures de l’histoire des automatistes, de développer des lectures alternatives en prise directe avec 

des enjeux actuels. La vision esthétique des automatistes est reliée à des formes interdisciplinaires 

et collectives : la composition et la matérialité du recueil représentent de manière éloquente cette 

dimension. Ainsi, mon commissariat « Transformation continue » a voulu faire une place 

importante aux formes collectives et collaboratives, tout en mettant de l’avant les pratiques en arts 

vivants dans le but de rappeler celles des femmes automatistes. Refus contraire fait se rencontrer 

des pratiques qui sont éloignées de l’imaginaire populaire associé à Refus global pour éclairer des 

lectures féministes et décoloniales, tout en faisant une large place aux formes interdisciplinaires et 

collectives. Plus spécialement, mon commissariat faisait place à des relations plus organiques entre 

les formes matérielles, l’espace, les corps vivants, les discours, les savoirs. Les relations entre Refus 

global et les œuvres contemporaines induisent un écart qui crée des espaces hétérogènes, où des 

temporalités différentes cohabitent : celle de Refus global, celle des performances ayant cours ou 

des performances révolues, dont les traces sont visibles dans l’espace, ou encore, celles à venir, 

celles utopiques. Ce travail de frottements entre différentes temporalités développe de nouvelles 

réflexions sur les processus d’historicisation et les possibilités de rejouer, de recréer ces histoires. 

Il se crée de nouveaux chemins de pensées qui nous poussent à réfléchir autant à Refus global sous 

un angle nouveau qu’aux enjeux identitaires propres à notre temps. 

 
Dans « Transformation continue », plutôt que de suivre une temporalité linéaire et un parcours 

prédéfini, j’ai voulu proposer des situations multiples. Le travail en arts vivants a permis d’élaborer 

des registres de temporalités plus complexes au sein de l’exposition. La proximité de corps vivants, 

le rassemblement, la rencontre individuante, les échanges sont autant d’éléments modulables et 

malléables qui vont créer des formes d’expériences différentes dans le même contexte d’exposition. 

La dimension performative et événementielle confère au présent son imprédictibilité. Ce travail 

s’ancre dans une remise en question d’une conception naturalisante du temps, dont l’organisation 

est configurée par une forme progressive et chronologique qui y est normative. Dans son livre 



275  

 
 
 
 
 
 
 
Curatorial Activism (2018), la théoricienne et commissaire Maura Reilly parle d’approches 

relationnelles comme stratégie de résistance au sein de l’exposition. Elle situe cette stratégie en 

opposition avec les discours historicisants et les canons de l’art, elle écrit : « A relational approach 

to curating, then, is interested not in a monologue of sameness, but in a multitude or cacophony of 

voices speaking simultaneously. » (30) Maura Reilly cherche à articuler une forme d’activisme en 

art qui se pose en contre-discours face à l’histoire canonique. Elle appelle à développer des 

pratiques curatoriales plus inclusives, où les corps vivants ne sont pas seulement actifs au sein de 

l’exposition, mais deviennent également un prisme pour interroger les politiques identitaires et les 

enjeux biopolitiques. 

 
Au sein de l’exposition, les arts vivants opèrent un décentrement substantiel à l’égard des pratiques 

dominantes en muséologie et en commissariat. Ils rendent visibles les mécanismes de répression 

qui affectent les corps dans le champ artistique et soulignent la nécessité de réhabiliter la présence 

et la voix des formes incarnées. Ce déplacement conduit à revaloriser des pratiques historiquement 

minorées et, ce faisant, à mettre en tension l’ordre et les hiérarchies qui structurent le champ de 

l’art. Le passage de la scène à l’espace d’exposition, l’inclusion de la danse, un art considéré 

comme mineur, dans un espace dédié à une discipline majeure, les arts visuels, crée un 

décentrement face à l’histoire de l’art officielle et ses objets d’études habituels. Par ailleurs, le 

passage de la scène à l’exposition crée une déterritorialisation des pratiques scéniques. Les arts 

vivants y sont transformés, notamment parce qu’ils sont présentés dans un cadre où leur matérialité 

est exposée. 

 
Ainsi, mes analyses portant sur mon commissariat et les expositions performatives ont donné à 

comprendre le travail interdisciplinaire voire transdisciplinaire inhérent aux formes curatoriales. 

Les formes incarnées permettent des transpositions d’un médium à un autre, elles peuvent repenser 

l’image hors d’une fixité à travers une dynamique performative et relationnelle entremêlant les 

formes matérielles, les objets, les discours, les voix, les corps et les médias. Les arts vivants créent 

des formes relationnelles avec les spectateur·rice·s avec ce qui les entoure. Le cadre artistique, 

l’exposition, vient intensifier l’expérience, il viendrait donc redéfinir la relation et l’attention des 

publics et la rencontre humaine y est artialisée. Par opposition, la fausse rencontre vise à répondre 

à un besoin préformé du·de la spectateur·rice. 



276  

 
 
 
 
 
 
 
Les expositions performatives ou expérimentales troublent la situation de réception traditionnelle. 

Lors des interventions Banana Peels (Trying Hard), la présence de corps dansants et de la musique 

forte dans l’espace d’exposition surprennent les spectateur·rice·s. L’exposition n’est plus dédiée à la 

contemplation passive, elle devient un dispositif pour s’engager dans une relation expérimentale avec 

soi-même et les autres, elle induit des mouvements de pensées, de paroles, d’émotions ou de corps. 

La soirée Si le refus avait une forme invite les artistes et divers intervenant·e·s à prendre la parole 

ou à performer, c’est-à-dire à prendre position et à se commettre par le geste et les mots. Ainsi, 

mon commissariat cherche aussi à mobiliser les corps et à les rassembler. Les lectures de poésie, 

la danse, les échanges et les performances ont créé des rassemblements avec diverses 

communautés artistiques. L’engagement et la participation des publics peuvent prendre des formes 

variables, ce qui n’inclut pas nécessairement une participation en termes d’actions, mais relève 

surtout de l’idée que les situations artistiques sont liées aux contextes sociaux et culturels 

immédiats. 

 
Le rôle du·de la spectateur·rice n’est plus invisibilisé. Traditionnellement, l’apport constitutif des 

publics a été invisibilisé et minimisé. En effet, la relation des œuvres d’art à un (ou des) public(s) 

est généralement conçue comme n’affectant pas l’identité des œuvres ni leurs propriétés 

essentielles. Pourtant, c’est en développant des situations qui en autorisent la perception et la 

compréhension que les œuvres acquièrent les propriétés qui leur sont reconnues. Le philosophe 

Jean-Pierre Cometti affirme qu’« il n’y a de relations esthétiques que participative, même si ce 

caractère s’oublie dans la contemplation des œuvres et dans l’analyse des traits qu’on leur 

attribue. » (2014, 35) Ainsi, les pratiques curatoriales, plutôt que d’invisibiliser cette fonction 

essentielle de la réception, montrent l’importance du cadre de réception et les possibilités de le 

redéfinir par le biais de la co-présence. Les retombées de ces pratiques touchent au care et à la 

somaesthétique, faisant en sorte que les pratiques esthétiques puissent développer un « être-

ensemble », c’est-à-dire un souci de soi et des autres. Ce projet est plus axé sur une attention 

renouvelée à soi, aux autres et à ce qui nous entoure, plutôt que d’être centré sur la production d’un 

objet séparé du monde ordinaire. 

 
Les expositions performatives engagent les publics de manière aussi à défaire « les catégories 

esthétiques structurelles, telles que le rapport désintéressement à l’œuvre, ou l’absence de finalité 

ou d’utilité d’une œuvre. » (2020, 13) Estelle Zhong Mengual rend cette idée particulièrement 



277  

 
 
 
 
 
 
 
significative avec l’art en commun qui s’appuie sur une définition fonctionnelle de l’art : 

« l’activité extériorisée du participant constitue dans l’art en commun une condition sine qua nom 

de la réalisation du projet. » (2020, 55) L’art en commun est exemplaire à ce titre, parce qu’il se 

construit, s’accomplit par des interactions humaines. Les participant·e·s peuvent devenir les 

médiums et les matériaux de l’œuvre même. L’apport souvent essentiel des participant·e·s vient 

ébranler la position de l’artiste comme unique producteur de l’œuvre. Il faut souligner que ces 

pratiques changent aussi le statut des publics, de spectateur·rice à participant·e. 

 
Dans mon commissariat, les pratiques artistiques s’inscrivent dans un contexte curatorial 

privilégiant l’expérience individuante, commune et relationnelle. Les événements, les 

performances et les discussions, tout autant que les modalités d’accueil repensent la manière 

d’impliquer activement le·la spectateur·trice en faisant de l’exposition un champ 

d’expérimentation collectif. Tout au long de mes analyses portant sur mon intervention curatoriale, 

j’ai montré comment les œuvres dialoguaient avec les pratiques présentées, les échanges, les 

lectures et les divers événements. Ainsi, le cadre de lecture proposé aux publics se modifie : il ne 

s’agit plus de recevoir passivement une œuvre isolée, mais d’articuler événements, expériences, 

objets, traces, écrits, œuvres et performances — qu’ils y aient assisté ou non. Ces éléments 

interagissent selon des modalités spécifiques, transformant l’exposition au fil de son déroulement. 

 
Tout au long de la thèse, j’ai montré que la performance et la performativité jouent des rôles 

importants dans les pratiques curatoriales, puisque ces pratiques créent des expériences singulières. 

Dans le chapitre 3, j’ai souligné que la singularité de l’expérience se situe en continuité avec celle 

de la vie, jouant d’une certaine indiscernabilité avec celle-ci. Ainsi, j’ai discuté de l’importance de 

la pratique elle-même, de la mise en action ou de l’exécution effectuée par les artistes et les deux 

groupements en arts vivants, les Cool Cunts et Make Banana Cry. L’activation de l’espace 

d’exposition à travers ses réalités matérielles et la mise en vue des rouages de son dispositif 

permettent de transformer le dispositif, tout en étant critique à l’endroit de la naturalisation white 

cube. Le travail des groupes d’artistes est exemplaire à ce titre, puisqu’ils ont chacun pris forme en 

remettant en jeux le dispositif d’exposition lui-même. Les singularités des expériences vécues par 

le·la spectateur·rice, nous éloignent d’une conception idéaliste et détachées des contingences 

réelles de l’existence, ce qui mène à considérer l’expérience de l’art dans ses ancrages 

institutionnels, sociaux, communautaires et culturels pour la repenser comme une pratique qui 



278  

 
 
 
 
 
 
 
participe au monde. Les formes d’attention et de soin sont réinvesties dans les pratiques curatoriales, 

c’est-à-dire qu’il y a une réhabilitation de l’intelligence corporelle à travers sa dimension affective, 

émotionnelle, sensorielle, sociale. Cette approche revendique un usage de l’art, il s’agit de penser 

l’art comme un champ de pratiques où les effets sensibles et affectifs sont déterminants dans notre 

rapport au monde. 

 
Néanmoins, les expositions performatives sont difficiles à circonscrire et à décrire, puisqu’elles 

s’appuient sur des expériences singulières portées par la subjectivité de chacun·e, tout en étant 

intimement liée à des situations fluctuantes. Qu’est-ce qu’il s’agit de décrire ? Ainsi, les 

spectateur·rice·s, les artistes et les autres intervenant·e·s assurent souvent une portion importante 

de la mémoire pérenne de l’œuvre. En effet, ce sont eux·elles qui auront vécu les situations et 

auront contribué par leur présence à les singulariser. Aujourd’hui, l’importance donnée aux 

situations, aux événements et aux pratiques corporelles mène à renouveler les méthodologies 

traditionnelles liées à l’archive et à la documentation. Ainsi, il est possible d’envisager que ces 

pratiques curatoriales, parce qu’elles offrent un tout autre contexte pour vivre l’expérience 

esthétique, pourront contribuer à revisiter les méthodologies en histoire de l’art et muséologie, 

notamment en accordant plus d’importance aux formes de savoirs collectifs et encorporés qu’elles 

peuvent générer. 

 
En effet, la pérennité des arts vivants est plus complexe à assurer que celle d’un objet artistique. 

Les pratiques corporelles en tant qu’œuvres et archives (ou documents vivants) ont été maintenues en 

périphérie du champ de l’art. L’importance de la performance dans le champ de l’art 

contemporain mène aujourd’hui à repenser les fondements épistémiques et méthodologiques qui 

travaillent à cette exclusion. Qu’elles soient réalisées par des artistes ou des commissaires, les 

pratiques curatoriales réinventent ces méthodologies pour introduire des processus créatifs, 

collaboratifs, affectifs ou collectifs à même de former des archives-vivantes. Le rôle du·de la 

spectateur·rice se déplace vers celui du témoin, iel devient un·e acteur·ice, puisque’iel est un·e 

dépositaire partiel de l’œuvre, puisque les formes incarnées valorisent des situations aux 

dynamiques spécifiques et singulières qui en font des itérations uniques. Le rôle de témoin change 

la relation à l’événement qui est vécu de manière plus active (que de la position de spectateur·rice) 

en favorisant une compréhension complète de la performance, c’est-à-dire subjective, corporelle, 

affective et historique. Ainsi, tout un pan des explorations actuelles qui touchent les pratiques 



279  

 
 
 
 
 
 
 
vivantes et curatoriales porte sur le développement de modes de médiations alternatifs qui prennent 

en charge la mémoire, l’expérience, l’anecdote, le témoignage, la transmission d’une pratique, etc. Ce 

pan que la présente thèse n’a pu pleinement explorer, car ce travail à lui seul aurait constitué un autre 

projet de recherce complet, tant ces avenues sont riches. Ainsi, les pratiques curatoriales mettent 

en scène des enjeux de production et de réception comme participant à l’exposition même. 

 
À travers l’analyse de mon commissariat, j’ai cherché à montrer que la chronologie traditionnelle 

de la création — qui dissocie production, présentation et réception — ne correspond plus aux 

pratiques curatoriales actuelles. Celles-ci invitent les artistes à exposer des processus en cours, où 

production et présentation se déploient simultanément. Les démarches oscillent ainsi entre des 

performances plus formalisées, comme le défilé Make Banana Cry, des interventions improvisées, 

telles que celles des Cool Cunts, ou encore des ateliers de recherche ouverts aux publics, comme 

Banana Peels (Trying Hard). Dans ce contexte, les fonctions de l’exposition, de l’œuvre et de l’art 

sont réinvesties et recontextualisées, sans toutefois renoncer entièrement au dispositif. Il s’agit 

plutôt de résister et d’inventer : désapprendre, défaire les habitus, les codes et les conventions afin 

d’incarner la dimension active de l’art et d’en révéler les potentialités transformatrices. Cette 

perspective — simultanément décoloniale, vitaliste et utopique — résonne, de manière inattendue, 

avec la vision esthétique des automatistes, dont la canonisation des principaux peintres et de 

Borduas a longtemps occulté la dimension collective, interdisciplinaire, expérimentale, autogérée 

et décoloniale du groupe. Sans prétendre établir une histoire plus légitime qu’une autre des 

automatistes, mon approche curatoriale vise plutôt à interroger les mécanismes d’inscription 

historique et identitaire qui tendent à nous définir, voire à nous contraindre. 



280  

 
 
 
 
 
 
 

Épilogue 

Entre la présentation de l’exposition Refus contraire, en mai 2018, et le dépôt de ma thèse, en mai 

2024, six années se sont écoulées. L’écriture de la thèse a débuté plus de deux ans après la 

réalisation de mon intervention : la naissance d’un enfant et la pandémie ont imposé une distance 

avec ce qui avait eu lieu. Dans cet intervalle, les champs de recherche associés à ma thèse se sont 

considérablement développés : les pratiques curatoriales ont acquis une plus grande légitimité au 

Québec et les recherches portant sur celles-ci se sont enrichies, comme en témoignent la création 

récente de programmes d’études spécialisées aux cycles supérieurs dans le domaine de l’exposition 

(UQO, Concordia). Les approches décoloniales, jusqu’alors plutôt marginales, ont également 

gagné en importance, tant dans le milieu de la recherche que dans le milieu culturel. 

 
La pandémie a rendu visible la précarité des corps vivants ainsi que diverses inégalités systémiques 

liées à l’appartenance culturelle, au genre, à la classe sociale ou à l’âge. Cette crise a suscité une 

prise de conscience collective et a accéléré l’intégration de perspectives progressistes, tant dans le 

milieu universitaire que dans celui des arts. Parallèlement, la crise environnementale a favorisé 

l’émergence de pratiques, d’approches et de réflexions visant à repenser nos relations avec les êtres, 

les choses, les formes vivantes et non vivantes, dans une perspective d’écologie complexe. Ainsi, 

les pratiques du soin et du care ont pris une importance accrue dans un contexte marqué par les 

bouleversements environnementaux et par la détresse humaine liée à l’isolement, à la maladie et 

aux iniquités sociales. Les pratiques curatoriales témoignent de ces transformations profondes dans 

nos manières d’envisager nos relations avec notre environnement. 

 
Les formes relationnelles et performatives propres aux pratiques curatoriales exigent une attention 

sensible et renouvelée. Dans son ouvrage récent Disordered Attention: How We Look at Art and 

Performance Today (2024), l’historienne de l’art Claire Bishop évoque l’« attention normative » 

qui a longtemps structuré nos relations à l’art. Cette forme d’attention est au cœur de dispositifs 

tels que la scène, la boîte noire ou encore l’espace d’exposition, le cube blanc. Elle nous invite à 

envisager de nouvelles modalités d’attention, plus inclusives et plus souples, qui prolongent nos 

modes d’attention quotidiens, déjà transformés par le développement des technologies numériques et 

par les multiples possibilités de connectivité. Elle propose une véritable « écologie de 



281  

 
 
 
 
 
 
 
l’attention », qui conçoit celle-ci comme un phénomène transindividuel, relationnel et collectif, 

plutôt que comme une disposition relevant d’une volonté individuelle. 

 
De son côté, Estelle Zhong Mengual, dans son ouvrage Apprendre à voir (2021), repense nos 

manières d’observer le vivant en engageant un travail critique sur les représentations de la nature 

dans l’art et dans l’histoire naturelle. L’ensemble de ces réflexions témoigne de changements 

profonds dans nos manières d’être attentifs à ce qui nous entoure et souligne la nécessité de 

repenser nos rapports au monde. Ces transformations se reflètent dans les pratiques des artistes, 

des commissaires et des organisations en art, qui doivent réviser leurs méthodes et leurs approches 

dans des perspectives décoloniales, posthumanistes et environnementales. 

 
Les projets curatoriaux que j’ai menés au cours des dernières années s’inscrivent dans la continuité de 

ma trajectoire doctorale, à la fois longue et complexe, qui m’a permis de réfléchir aux contextes de 

l’exposition et de la performance. La thèse a constitué pour moi un espace d’expérimentation 

curatoriale, un lieu pour apprendre en faisant et pour inventer ma propre pratique. Mon travail s’est 

construit en traçant des voies de traverse entre les milieux concrets où prennent forme les pratiques 

artistiques — studios, ateliers, espaces d’exposition —, souvent marqués par la précarité des 

artistes et des travailleur·euse·s culturels, et les milieux propres à la recherche universitaire. 

 
La thèse apparaît ainsi comme une investigation qui se prolonge dans mon travail actuel au sein 

d’un centre d’artistes, où je m’efforce au quotidien de concevoir autrement les expositions, de 

concilier éthique et esthétique. Les approches décoloniales montrent que les utopies émancipatrices 

sont essentielles pour exercer notre capacité à imaginer ce que l’on juge, a priori, impossible. À 

l’échelle du travail concret mené dans les centres d’art, il importe de faire de ces lieux des espaces 

de liberté pour toustes : non pas des espaces de démonstration, mais des lieux où l’on peut 

apprendre, agir, réfléchir et sentir. 

 
J’aimerais conclure en rappelant le texte « Ceci sera », présenté sous forme de tract par Fernand 

Leduc à la fin du recueil Refus global, qui nous invite à nous projeter dans le futur et à nous exercer 

à la liberté. 



282  

 
 
 
 
 
 
 

ANNEXE A 
 
 

DOCUMENTS OFFICIELS DE LA GALERIE DE L’UQAM 



283  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Doriane Biot, Véronique Hudon et Camille Richard. Refus contraire, Galerie de l’UQAM, carnet 
de l’exposition et archive vidéo, description et hyperliens. 

Hudon, Véronique, commissariat en arts vivants « Transformation continue », Galerie de l’UQAM, 
16 mai au 16 juin 2018. 

Avec la participation d’Oana Avasilichioaei, Scott Benesiinaabandan, Alix Dufresne, Sarah 
Chouinard-Poirier, Daria Colonna, Cool Cunts, Pascale Drevillon, Sophie Dubois, toino dumas, 
Ray Ellenwood, Ellen Furey, Émilie Graton, Mathieu Grenier, Leticia Hamaoui, Hanako Hoshimi-
Caines, Benoit Jutras, Alanna Kraaijeveld, Fanny Latreille, Soleil Launière, Niki Little, Anna 
Lupien, Kamissa Ma Koïta, Noémi McComber, Dana Michel, Chloé Ouellet — Payeur, Dominique 
Pétrin, Simon Portigal, Marie-Pier Proulx, Marie-Ève Quilicot, Dave St-Pierre, Patricia Smart, 
Andrew Tay, Becca Taylor, France Théoret, Stephen Thompson, Marilou Verschelden. 

La Galerie de l’UQAM accueille, dès le 16 mai 2018, l’exposition collective Refus contraire. 
Pensée dans le contexte du 70e anniversaire de la publication de Refus global, Refus contraire 
cherche à réactiver les motifs d’engagement, d’interdisciplinarité et de communauté qui animaient les 
signataires de ce manifeste si marquant. En constante mutation, Refus contraire fait une grande place 
aux pratiques performatives, collectives et politiques. Par une abondante programmation 
évènementielle, l’exposition se veut un espace d’échanges, de collaborations et de contestations, 
questionnant à la fois les limites entre les disciplines et les cadres imposés par l’espace de la galerie. 

- Carnet de l’exposition : 

https://galerie.uqam.ca/wp-content/uploads/2018_Refus-contraire_carnet.pdf 

- Archive vidéo : https : //vimeo.com/298394173 

https://galerie.uqam.ca/wp-content/uploads/2018_Refus-contraire_carnet.pdf
https://vimeo.com/298394173


284  

 
 
 
 
 
 
 

ANNEXE B 
 
 

PROGRAMMATION D’ÉVÉNEMENTS ET DE PERFORMANCES SOUS LA DIRECTION 
ET/OU EN COLLABORATION AVEC VÉRONIQUE HUDON 



285  

 
 
 
 
 
 
 

 
Évènements — Descriptions – Commissariat en arts vivants 

 
Mémoire  levée :  lectures  commentées  du  manifeste  Invité.e.s :  Sophie  Dubois,  Ray  Ellenwood 
Animation : Doriane Biot, Véronique Hudon, Camille Richard 
Jeudi 17 mai 2018, 16 h – 18 h 

 
La chercheuse en littérature française Sophie Dubois analysera les écrits qui accompagnent le célèbre texte de Borduas, 
souvent ignorés par la réception critique, afin de renouveler la lecture du manifeste Refus global. L’historien de l’art 
Ray Ellenwood se penchera sur la dimension collective et sur l’engagement artistique du groupement interdisciplinaire. 
À travers ces différentes explorations du manifeste, l’histoire collective des automatistes qui mène à la publication sera 
abordée, tout autant, que la matérialité même du manifeste Refus global et sa réception critique. 

 
Série Banana Peels (Trying Hard) 
Interventions performatives avec Ellen Furey, Hanako Hoshimi-Caines, Dana Michel, Simon Portigal, Andrew Tay, 
Stephen Thompson 

 
Horaire des interventions : Vendredi 18 mai 2018, 14 h – 16 h Samedi 19 mai 2018, 15 h – 17 h Mardi 22 mai 2018, 
14 h – 16 h Mardi 5 juin 2018, 14 h – 16 h 

 
Ces interventions ponctuelles dans l’espace de la galerie constituent un cycle de travail basé sur l’identité et l’histoire 
corporelle de chaque interprète. Les sessions fonctionnent comme une danse sociale, dans laquelle le/la 
performeur·euse reconnait son corps colonisé, tout en se livrant à des moments d’abstraction afin d’échapper aux codes 
préconçus. 

 
Série Blank Cunts/quatuor en solos 
Performances avec Karina Champoux, Pascale Drevillon, Angie Cheng, Émilie Graton, Leticia Hamaoui, Chloé 
Ouellet-Payeur, Marie-Pier Proulx, Marie-Ève Quilicot, Dave St-Pierre, Marilou Verschelden. 

 
Horaire des performances : Mercredi 23 mai 2018, 12 h – 18 h Jeudi 24 mai 2018, 12 h – 18 h 30 Vendredi 25 mai 
2018, 12 h – 18 h, Jeudi 31 mai 2018, 12 h – 16 h, Vendredi 1er juin 2018, 12 h – 18 h 

 
La série Blank Cunts/quatuor en solos regroupe quatre dispositifs in situ à activer par le collectif féministe Cool Cunts 
dans l’espace de la galerie. À travers une esthétique brute et des images fortes, les performeuses exposent leur 
résistance physique aux rôles imaginaires et sociaux octroyés aux femmes. 

 
Ne faites pas honte à votre siècle 
Lecture de Daria Colonna et performance de Cool Cunts 
Jeudi 24 mai 2018, 17 h – 18 h 30 

 
Voix et tableaux vivants trouveront résonance par le biais de la lecture de Daria Colonna et d’une performance de 
Cool Cunts. Le recueil de poésie de Colonna, Ne faites pas honte à votre siècle (2017), observe avec justesse 
l’endormissement social et les ravages du monde néolibéral. Cool Cunts offriront à travers leur performance de 
longue durée des images saisissantes en résonance avec la poésie de Daria Colonna, qui lira son livre dans son 
intégralité. 

 
Série Corps collectif 

 
• Corporéité et matérialité féministe Avec le collectif Cool Cunts 

Animation : Véronique Hudon 
Mercredi 30 mai 2018, 12 h 45 

 
• Décoloniser la danse, entre identité et liberté 

Invité.e.s : Andrew Tay, Stephen Thompson et d’autres artistes de Make Banana Cry 



286  

 
 
 
 
 
 
 

 
Animation : Véronique Hudon 
Mercredi 6 juin 2018, 12 h 45 

 
À mi-chemin entre la conférence, l’expérimentation et la discussion, ces échanges s’appuient sur le travail en arts 
vivants réalisé dans l’espace de la galerie par le collectif féministe Cool Cunts (30 mai) et par le groupe de 
collaborateurs·rices autour du spectacle Make Banana Cry et de la série Banana Peels (Trying Hard) (6 juin). 

 
Sylvestres et survivantes Lecture de toino dumas 
Samedi 2 juin 2018, 15 h 30 

 
L’écriture de toino dumas explore les thèmes d’écologie, d’identité de genre et de survie au capitalisme à travers la 
réimagination et l’écoute d’un monde en phase radicale de métamorphose. Iel lira des extraits de ses livres Au monde, 
inventaire (2015) et animalumière (2016). 

 
Make Banana Cry, partie I 
Spectacle avec Ellen Furey, Hanako Hoshimi-Caines, Dana Michel, Simon Portigal, Andrew Tay, Stephen 
Thompson 
Samedi 2 juin 2018, 16 h 

 
Make Banana Cry est un spectacle à la jonction de la danse contemporaine, de la performance et des arts visuels. 
L’univers s’inspire de la culture pop asiatique pour formuler un discours critique sur l’appropriation culturelle. Sous 
la forme d’un défilé de longue durée, le spectacle exorcise les stéréotypes culturels non occidentaux. 

 
Longue table : les oranges sont vertes Avec les artistes de l’exposition 

 
Vendredi 15 juin 2018, 14 h 30 – 16 h 30 

 
Une longue table, des chaises, une nappe en papier et des stylos pour faire des commentaires, dessiner ou griffonner 
des idées. Une liste de règles d’engagement jette les bases d’une discussion structurée dans son aspect participatif sans 
être limitée dans le contenu ou l’accès. Dans un esprit de convivialité, les commissaires accueillent les artistes et le 
public pour échanger de manière spontanée autour de l’exposition. 

 
Si le refus avait une forme 
Paroles, poésie et performances 
Micro-ouvert et scène-ouverte 
Invité.e.s : Oana Avasilichioaei, Benoit Jutras, Soleil Denault, France Théoret, Sarah C. Poirier 

 
Vendredi 15 juin 2018, 17 h 
Au Ginkgo café & bar, 308 rue Ste-Catherine Est 

 
Dans l’esprit du manifeste, une soirée où parole, poésie et performance sont portées par des refus multiples. Les poètes 
France Théoret, Benoit Jutras et Oana Avasilichioaei ainsi que la chorégraphe Lara Kramer ouvriront la soirée avec 
des textes empreints d’une énergie forte. Dès le début de l’exposition, un appel à contributions au micro-ouvert sera 
lancé afin d’inviter les artistes et les intellectuel·le·s loca·ux·les à renouer avec les formes de négation. En opposition 
avec l’acquiescement général qui marque notre temps, cette soirée résiste au consensus ambiant. 



287  

 
 
 
 
 
 

 



288  

 
 
 
 
 
 
 

ANNEXE C 
 
 

REFUS CONTRAIRE, COMMISSARIAT EN ARTS VIVANTS « TRANSFORMATION 

CONTINUE », DU 16 MAI AU 16 JUIN 2018, GALERIE DE L’UQAM. 



289  

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Figure 1. Refus global, 1948, Saint-Hilaire, Éditions Mithra-Mythe. Collection de Françoise Sullivan. 
Crédits : Doriane Biot. 

Paul-Émile Borduas, Magdeleine Arbour, Marcel Barbeau, Bruno Cormier, Claude Gauvreau, Pierre 
Gauvreau, Muriel Guilbault, Marcelle Ferron-Hamelin, Fernand Leduc, Thérèse Leduc, Jean-Paul 
Mousseau, Maurice Perron, Louise Renaud, Françoise Riopelle, Jean-Paul Riopelle, Françoise Sullivan 

 
 



290  

 
 
 
 
 
 

 
Tract de Fernand Leduc tiré de Refus global, 1948. 

 



291  

 
 
 
 
 
 

 
« Danse dans la neige », tirée de la maquette du manifeste Refus global. Photographie de Maurice Perron. 
Source :Fonds Maurice Perron. 

 



292  

 
 
 
 
 
 

 



293  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 2. Au-delà des signes (Paul-Émile Borduas, Les raisins verts, 1941), 2013 
Gypse, peinture acrylique, système d’accrochage, cartel. Collection Giverny Capital, Montréal. 
Crédits : Galerie de l’UQAM 

 



294  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 3. Noémi McComber, vues d’exposition. Mise en échec, 2011-2013. Triptyque vidéo composé de : 
Prise d’assaut, 2011 ; Vidéo, 8 min 50 s, couleur, son, en boucle - À travers ou L’ouverture, 2012 ; Vidéo, 
8 min 10 s, couleur, son, en boucle — Une autre bière, 2013 ; Vidéo, 5 min 17 s, couleur, son, en boucle. 
Crédits : Galerie de l’UQAM. 

 

 
 
 
 



295  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 4. Noémi McComber, Prise d’assaut, 2011 ; Vidéo, 8 min 50 s, couleur, son, en boucle. Crédits : 
Noémi McComber. 

 

 
 
Figure 5. Noémi McComber, À travers ou L’ouverture, 2012 ; Vidéo, 8 min 10 s, couleur, son, en boucle. 
Crédits : Noémi McComber. 

 

 
 
Figure 6. Noémi McComber, Une autre bière, 2013 ; Vidéo, 5 min 17 s, couleur, son, en boucle. Crédits : 
Noémi McComber. 

 



296  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 7. Cool Cunts. Iron Cunt/croiser le fer, 2018. Espace exigu, divers costumes. Série Blank 
Cunts/quatuor en solos, 2018. 4 installations et performances avec Pascale Drevillon, Angie Cheng, Émilie 
Graton, Leticia Hamaoui, Chloé Ouellet-Payeur, Marie-Pier Proulx, Marie-Ève Quilicot, Dave St-Pierre, 
Marilou Verschelden. Crédits : Doriane Biot, Véronique Hudon et Galerie de l’UQAM. 

Cool Cunts, collectif féministe, extraits de performance vidéo : 
01coolcunst_performance : https://www.youtube.com/watch?v=ue8wc0YnLgo 
02coolcunts_performance : https://youtu.be/rnBRiI1Xb6w 

 

 

https://www.youtube.com/watch?v=ue8wc0YnLgo
https://youtu.be/rnBRiI1Xb6w


297  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 8. Hidden Cunt/émanciper l’érotisme, 2018. Serre, terre. Série Blank Cunts/quatuor en solos, 2018. 
4 installations et performances avec Pascale Drevillon, Angie Cheng, Émilie Graton, Leticia Hamaoui, 
Chloé Ouellet-Payeur, Marie-Pier Proulx, Marie-Ève Quilicot, Dave St-Pierre, Marilou Verschelden. 
Crédits : Doriane Biot, Véronique Hudon et Galerie de l’UQAM. 

 

 
 

 



298  

 
 
 
 
 
 

 
 
 

 



299  

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 



300  

 
 
 
 
 
 

 
 



301  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 9. Cool Cunts, Juicy Cunt / nager à contre-courant, 2018. Intervention sur le monte-charge, queue 
de sirène, baril de plastique. Série Blank Cunts/quatuor en solos, 2018. 4 installations et performances avec 
Pascale Drevillon, Angie Cheng, Émilie Graton, Leticia Hamaoui, Chloé Ouellet-Payeur, Marie-Pier 
Proulx, Marie-Ève Quilicot, Dave St-Pierre, Marilou Verschelden. Crédits : Véronique Hudon et Galerie de 
l’UQAM. 

 

 



302  

 
 
 
 
 
 

 
 



303  

 
 
 
 
 
 

 



304  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 10. Shiny Cunt/déshabiller l’esprit, 2018. Intervention sur le mur de la galerie. Série Blank 
Cunts/quatuor en solos, 2018. 4 installations et performances avec Pascale Drevillon, Angie Cheng, Émilie 
Graton, Leticia Hamaoui, Chloé Ouellet-Payeur, Marie-Pier Proulx, Marie-Ève Quilicot, Dave St-Pierre, 
Marilou Verschelden. Crédits : Doriane Biot, Véronique Hudon et Galerie de l’UQAM. 

 

 



305  

 
 
 
 
 
 

 
 
 

 



306  

 
 
 
 
 
 

 
 



307  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 11. Cool Cunts, performance de groupe lors du vernissage (15 juin, 2018). Crédits : Galerie de 
l’UQAM. 

 

 
 

 



308  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 12. Kamissa Ma Koïta, 2018. Avec l’installation Nous serons universel.le.s, l’artiste s’approprie une 
photographie de la Seconde exposition des automatistes, réalisée en 1947 par Maurice Perron. S’inspirant 
de la composition spatiale de cette image célèbre, Ma Koïta remplace les peintures abstraites par des 
symboles caractéristiques de son identité. Crédits : Doriane Biot et Camille Richard 



309  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 13. Kamissa Ma Koïta, Nous serons universel.le.s, 2018. Crédits : Doriane Biot. Installation et 
performance composée de : Reenactement 1, 2018, Reenactement 2, 2018 Reenactement 3, 2018, 
Reenactement 4, 2018 Reenactement 5, 2018, Reenactement 6, 2018, Reenactement 7, 2018. Panneaux de 
contreplaqués, peinture acrylique, encre à l’eau, cheveux synthétiques, cheveux naturels.Lors de l’activation 
de l’espace 26 mai 2018, 14 h. 
Vue de l’intérieur : le visiteur est assis seul face au groupe. 

 

 

 
Vue de l’extérieur de l’installation lors de l’activation : un spectateur entre à la fois dans l’espace caché 
derrière une toile semi-transparente. 

 



310  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 14. Fanny Latreille, On accomplit des actes à l’encontre de la vie. Il faut que tout s’organise pour 
la libération, pour retrouver le vertige, l’amour. Nous voulons mettre la musique et la vérité dans nos 
caleçons. Il ne s’agit pas de mettre l’imagination au pouvoir, mais bien d’exercer le pouvoir de 
l’imagination. Nous ne recevrons pas le sceau du changement des époques précédentes. Nous avons encore 
à le fondre. [La] honte, elle aussi, est un cliché du siècle. La faute revient aux oiseaux, la liberté 
bouleversante c’est vous, 2018. Plâtre et acrylique sur mur. Crédits : Galerie de l’UQAM. 
Extraits de textes : 
Françoise Sullivan, La danse et l’espoir, dans Refus global, 1948. 
Mainmise : trois ans de recherche, Mainmise, n° 26, aout 1973. 
Manifeste du mouvement coup de poing, Mainmise, n° 41, novembre 1974. 
Fermaille, Fermaille : anthologie, Moult Édition, 2013. 
Daria Colonna, Ne faites pas honte à votre siècle, Poètes de brousse, 2017. 



311  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 15. Scott Benesiinaabandan, little resistances, 2016. Installation photographique composée de : 
marykennethagnes | oka, 2015 — mary | ezln, 2015 — norman | ipperwash, 2015 - martha | burntchurch, 
2015 - homecoming | charlottetown, 2015 - inm | mary, 2015. Épreuves numériques sur vinyle. Recital for 
a Revolution, 2015. Encre sur coton. Crédits : Doriane Biot et Galerie de l’UQAM. 

 

 



312  

 
 
 
 
 
 



313  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 16. Make Banana Cry, vues du dispositif scénographique réalisé par Dominique Pétrin. Crédits : 
Véronique Hudon et Galerie de l’UQAM. 

 
 



314  

 
 
 
 
 
 

 
 



315  

 
 
 
 
 
 

 
 
 

 



316  

 
 
 
 
 
 

 



317  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 17. Make Banana Cry, partie I, 2 juin, 2018. Spectacle avec Ellen Furey, Hanako Hoshimi-Caines, 
Dana Michel, Simon Portigal, Andrew Tay, Stephen Thompson. Dispositif scénographique de Dominique 
Pétrin. Crédits : Galerie de l’UQAM. Crédits : Doriane Biot et Galerie de l’UQAM. 

 

 



318  

 
 
 
 
 
 

 
 



319  

 
 
 
 
 
 

 

 



320  

 
 
 
 
 
 

 



321  

 
 
 
 
 
 

 
Photos de presse, lors de la présentation au MAI (Montréal, arts interdisciplinaire). 
Crédits : Claudia Chan Tak. 

 



322  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 18. Série Banana Peels (Trying Hard), 2018. Interventions performatives avec Ellen Furey, Hanako 
Hoshimi-Caines, Dana Michel, Simon Portigal, Andrew Tay, Stephen Thompson. Dispositif 
scénographique de Dominique Pétrin. Crédits : Galerie de l’UQAM et Véronique Hudon. 

Extraits vidéo des interventions : 

01bananapeels_performance : https://youtu.be/nvrX_rsLeT0 

02bananapeels_performance: https://youtu.be/f2P_esk8Mbw 

 

https://youtu.be/nvrX_rsLeT0
https://youtu.be/f2P_esk8Mbw


323  

 
 
 
 
 
 

 



324  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 19. Lecture de Daria Colonna et performance des Cool Cunts. 
Lecture intégrale du livre de poésie Ne faites pas honte à votre siècle (2017). 
Crédits : Galerie de l’UQAM. 

 

 



325  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 20. toino dumas, lecture de Sylvestres et survivantes, 2 juin, 2018. Crédits : Galerie de l’UQAM. 

 

 



326  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 21. Soirée si le refus avait une forme, micro-ouvert et scène-ouverte, poésie,prises de paroles et 
performances, au Gingko café & bar (308, rue Ste-Catherine Est), 15 juin, 2018. Crédits : Hugo St-Laurent. 

Lecture de l’écrivaine France Théoret, tirés du livre La cruauté du jeu (2017). 
 

 
 
Performance de Sarah Chouinard-Poirier, extraits et adaptation tirés de la WWorkforce trilogie. 

 



327  

 
 
 
 
 
 

 
Performance de Sarah Chouinard-Poirier, vue d’ensemble. 

 

Lecture du poète Benoit Jutras, suite poétique « _white light white heat » (2017), en français et anglais. 
 



328  

 
 
 
 
 
 

 
Lecture de la poète Oana Avasilichioaei, “manifestos”, tirés de Ogre’s Linguistic Rights et nouveaux écrits, 
en anglais. 

 



329  

 
 
 
 
 
 

 
Performance de Soleil Launière, performance libre. 

 

 



330  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 22. Espace de lectures et d’accueil convivial, écran avec des citations choisies de Refus global, 
livres et articles, tables et chaises. Crédits : Galerie de l’UQAM. 

 

 

 



331  

 
 
 
 
 
 

 
 
 
Lors de l’échange Corps collectif : corporéité et matérialité féministe avec le collectif Cool Cunts, 30 mai, 
2018. Avec Pascale Drevillon, Leticia Hamaoui, Dave St-Pierre, Marie-Eve Quilicot. Crédits : Galerie de 
l’UQAM. 

 



332  

 
 
 
 
 
 

 
Lors de l’échange Mémoire levée : lectures commentées du manifeste avec Sophie Dubois et Ray 
Ellenwood, 17 mai 2018. Crédits : Galerie de l’UQAM. 

 

 

 
Longue table : les oranges sont vertes, rencontres conviviales entre les artistes et le public, 15 juin, 2018. 
Crédits : Galerie de l’UQAM. 

 



333  

 
 
 
 
 
 
 

ANNEXE D 
 
 

CORPUS SECONDAIRE 



334  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 1. Luis, Jacob, A Dance for Those of Us Whose Hearts Have Turned to Ice. Based on the 
Choreography of Françoise Sullivan and the Sculpture of Barbara Hepworth (with Sign-Language 
Supplement) (2007). Vue du Musée Fridericianum, Kassel, documenta 12. Crédits: Luis Jacob 

 



335  

 
 
 
 
 
 

 
Luis Jacob, A Dance for Those of Us Whose Hearts Have Turned to Ice, Based on the Choreography of 
Françoise Sullivan and the Sculpture of Barbara Hepworth, 2007. tirée de l’installation vidéo. Performance 
de Keith Cole Crédits: Luis Jacob 

 



336  

 
 
 
 
 
 

 
Luis Jacob, A Dance for Those of Us Whose Hearts Have Turned to Ice, Based on the Choreography of 
Françoise Sullivan and the Sculpture of Barbara Hepworth. Crédits: Luis Jacob 

 



337  

 
 
 
 
 

 

 



338  

 
 
 
 
 
 

 
Luis Jacob, A Dance for Those of Us Whose Hearts Have Turned to Ice, Based on the Choreography of 
Françoise Sullivan and the Sculpture of Barbara Hepworth. 

Vue du Musée Fridericianum, Kassel, documenta 12. Crédits: Luis Jacob 
 



339  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 2. Natures mortes, Anne Imhof, Palais de Tokyo, 2021. Artistes Anne Imhof, Alvin Baltrop, 
Mohamed Bourouissa, Eugène Delacroix, Trisha Donnelly, Eliza Douglas, Cyprien Gaillard, Théodore 
Géricault, David Hammons, Eva Hesse, Mike Kelley, Jutta Koether, Klara Lidén, Joan Mitchell, Oscar 
Murillo, Eadweard Muybridge, Cady Noland, Precious Okoyomon, Francis Picabia, Giovanni Battista 
Piranesi, Sigmar Polke, Paul B. Preciado, Bunny Rogers, Sturtevant, Yung Tatu, Paul Thek, Wolfgang 
Tillmans, Rosemarie Trockel, Cy Twombly, Adrián Villar Rojas. Crédits : Palais de Tokyo 

Passage, Anne Imhof, Sculpture réalisée à partir de verres de panneaux de verre d’une usine à Turin qui 
allait être démolie. 

 



340  

 
 
 
 
 
 

 
 
 

 



341  

 
 
 
 
 
 

 
 



342  

 
 
 
 
 
 

 



343  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 3. Flip Book, Boris Charmatz. « Flip Book » (2008/2013), Museum of Modern Art, 2013. Partie du 
Musée de la danse: Three Collective Gestures (October 18 to November 03, 2013). Crédits: The Museum 
of Modern Art, New York. Photo by Julieta Cervantes 

 

 
 
 
 
 
 



344  

 
 
 
 
 
 

 



345  

 
 
 
 
 
 

 
Figure 4. « TURF FEINZ RIP RICHD Dancing in the Rain Oakland Street », raélisation Yoram Savion. 
Danseurs : No Noize, Man, BJ et Dreal, en action sous la pluie sur un boulevard à Oakland (États-Unis). 

 



346  

 
 
 
 
 
 
 

BIBLIOGRAPHIE 
 
 
ÉTUDES COMMISSARIALES, CURATORIALES ET DOCUMENTS 

Austin, J.L. (1973, [1962]). How to Do Things with Words. New York: Oxford University Press. 

Athanassopoulos, E. (2016). L’art comme production de connaissance : entre théorie et pratique. 
Marges, 22, 75-86. 

Altshuler, B. (1994). The Avant-garde in Exhibition: New Art in the Twentieth century. New-York et 
Berkeley: Harry N. Abrams et University of California Press. 

Bawin, J. (2014). L’artiste commissaire : entre posture critique, jeu créatif et valeur ajoutée. Paris : 
Edition des archives contemporaines. 

Bishop. C. (2014). Performative Exhibitions. The Problem of open-Endedness. Dans B. Bismarck (dir.). 
Timing : on the Temporal Dimension of Exhibiting. (p. 239–256). Berlin : Sternberg Press. 

Bismarck, B. et Frank, R. (2019). Of(f) Our Times: Curatorial Anachronics. Berlin : Sternberg Press 

Bismarck, B., Schafaff, J. and Weski, T. (2012). Cultures of the curatorial. Berlin: Sternberg Press. 

Bismarck, B. Schafaff, J. and Weski, T. (2014). Timing: on the temporal dimension of exhibiting. 
Berlin : Sternberg Press. 

Bismarck, B. et Rogoff I. (2012). Curating/Curatorial. Dans B. Bismarck, J. Schafaff et J. Weski (dir.). 
Cultures of the Curatorial (p. 21-38). Berlin, Sternberg Press. 

Bismarck. B. (2004). Gestures of Exhibiting. Afterall, 10, 3–8. 

———. (2022). The Curatorial Condition. Berlin: Sternberg Press. 

Borsato, D. et Morrell A. (2021). The BUSH Manifesto. Dans Borsato, D. et Morrell, A. Outdoor School 
(p.26-33). Madeira Park : Douglas & McIntyre. 

Braidotti, R. (2018). Transformations : Aesthetico-Epistemic Operators in Artistic Research. Dans 
Schwab (dir.), Transpositions (p.23-32), Leuven : Leuven University Press. 

Copeland, M. (dir.). (2013). Chorégraphier l’exposition. Dijon : Presses du réel. 

Falguières, P. (2008). Préface. À plus d’un titre. Dans White Cube. L’espace de la galerie et son 
idéologie. O' Doherty, B. Paris et Zurich : La Maison rouge et JRP Ringier. p. 5-32. 

Ferdman, B. et T. Sellar (dir.). (2014). « Performance curators », Theater, 44 (2). 

Glicenstein, J. (2009). L’art : une histoire d’exposition. Paris : PUF. 

———. (2010). La rhétorique au musée. Nouvelle revue d’esthétique, 2, 177 — . 



347  

 
 
 
 
 
 
 
———. (2015) L’invention du curateur. Paris : PUF. 

Greenberg, R., Ferguson, B.W. et Nairne S. (dir.). (1996). Thinking about Exhibitions. Londres et New 
York : Routledge. 

Krzys Acord, S. (2011). Glissements de sens : le commissariat sur invitation au musée. Esse, 72, 4-11. 

Lind, M. (dir.). (2012). Performing the Curatorial — With and Beyond Art. Berlin et New York : 
Sternberg Press. 

———. (2011, septembre). Going Beyond Display –The Munich Kunstverein Years. Entretien de Paul 
O’Neil. Curating Critique, 2, 39-42. 

Malzacher, F., Tupajić, T. & Zanki, P. (dir.) (2010) Curating Performing Arts. Frakcija Magazine for 
Performing Arts, 55. 

Martinon, J-P. (2013). The Curatorial. A Philosophy of curating. Londres : Bloomsbury. 

Mohanty, C. T. (2003). Feminisms Without Borders. North Carolina : Duke University Press. 

O’Neil, P., Steeds L. et Wilson M. (dir.). (2017). How Institutions Think. Between Contemporary Art and 
Curatorial Discourse. New York: MIT. 

O’Neill, P. (2012). The culture of curating and the curating of culture(s). Cambridge : MIT Press. 

O’Neil, P. et Wilson, M. (dir.). (2010). Curating and the Educational Turn. Amsterdam et Londres : de 
Appel et Open Editions. 

O’Doherty, Brian. (2008). White Cube — L’espace de la galerie et son idéologie. Paris : JRP Ringier et 
Maison Rouge. 

Reilly, M. (2018). Curatorial Activism: Towards an Ethics of Curating. Londres : Thames & Hudson. 

Rilke, F. (2013). When Form Starts Talking : On Lecture-Performances. Afterall, 33, 4–15. 

Roman, M. (2021). Habiter l’exposition : l’artiste et la scénographie. Paris : Manuella éditions. 

Rugg, J. et Sedgwick M. (dir.). (2012). Issues in curating contemporary art and performance. Chicago : 
Intellect Books. 

Sheikh, S. (2008). Talk Value Cultural Industry and Knowledge Economy. Dans B. Choi, M. 
Hlavajova et J. Winder (dir.) On Knowledge Production : A Critical Reader in 
Contemporary Art, (p. 182–197), Utrecht: BAK. 

Wark, J. (2006). Radical Gestures. Feminism and performance art in North-America. Montréal et 
Kingston : McGill et Queen University Press. 

Wood, C. (2013). Les gens et les choses au musée. Dans Copeland, M. (dir.). Chorégraphier 
l’exposition. (p. 116-126). Dijon : Presses du réel. 



348  

 
 
 
 
 
 
 
———. (2012). A Bigger Splash: Painting After Performance. Londres : Tate Publishing. 

———. (2017). Game Changing : Performance in the Permanent Collection. Dans Costinas, C. et 
Janevski, A. Is the Living Body the Last Thing Left Alive. (p.54-62). Hong Kong et Berlin: Para 
Site et Sternberg press. 

———. (2018). Performance in Contemporary Art. Londres : Tate Publishing. 
 

 
PRATIQUES CORPORELLES : PERFORMANCE, DANSE CONTEMPORAINE, ARTS VIVANTS, 
PERFORMANCE LITTÉRAIRE 

Auslander, P. (2006). The Performativity of Performance Documentation, Performance Art Journal, 
vol. 28, nº 84, 1–9 

———. (1999). Liveness. Performance in Mediatized Culture. Londres : Routledge. 

Bailly, C. (2015). L’élargissement du poème. Paris : Christian Bourgois Éditeur 

Banes, S. (1993). Greenwich Village, 1963 : Avant-Garde Performance and The Effervescent Body. 
Durham, N.C : Duke University Press. 

Bégoc, J., Boulouch, N. et Zabunyan, E. (sous la dir.). (2010). La Performance. Entre archives et 
pratiques contemporaines. Rennes : Presses universitaires de Rennes. 

Bénichou, A. (2020). Rejouer le vivant — Les reenactments, des pratiques culturelles et artistiques 
(in)actuelles. Dijon : Les Presses du Réel. 

———. (2015). Recréer/scripter : mémoires et transmissions des œuvres performatives et 
chorégraphiques contemporaines. Dijon : Les Presses du Réel. 

Bertron, J. et Halimi, C. (2020). La performance : un espace de visibilité pour les femmes artistes ?. 
Paris : LiSAA, UPEM et AWARE. 

Biet, C. et Triau. C. (2006). Qu’est-ce que le théâtre ?. Paris : Gallimard. 

Bishop, (2014). « Je ne veux pas de rétrospective ! Xavier Le Roy et l’exposition en tant que 
médium » dans Rétrospective de Xavier Le Roy, (p.107) Dijon : Les Presses du réel 

Boulbes, C. (dir.) (2014). Femmes, attitudes performatives : aux lisières de la 
performance et de la danse. Dijon : Les presses du réel. 

Brandstetter, G. (2015). Poetics of dance : body, image, and space in the historical avant-
gardes. New York: Oxford University Press. 

Bronson, A. et P.Gale (dir.). (1979). Performance by artists. Toronto : Art Metropole. 



349  

 
 
 
 
 
 
 
Chénetier-Alev. M. (2011). L’oralité dans le théâtre contemporain : Herbert Achternbusch, Pierre 

Guyotat, Valère Novarina, Jon Fosse, Daniel Danis, Sarah Kane, Saarbrücken. Allemagne : 
Éditions Universitaires Européennes. 

Clausen, B. (2010). Performing histories: why the point is not to make a point… Afterall, 23, 36–43. 

———. (2007) After the Act – The (re)-presentation of performance art. Wien : MUMOK Museum 
Moderner Kunst Stiftung Ludwig. 

Croft, C. (dir.). (2017). Queer Dance. New York: Oxford University Press. 

Cvejic, B. (2006). The Alliance Is Over! Conceptual Dance and Performative Theory -East and West. 
Disponible à l’adresse : http://www.mobileacademy- berlin.com/englisch/2006/texte/cvejicO1.html 

———. (2014). Rétrospective par Xavier Le Roy. Dijon : Les Presses du réel. 

———. (2015). Choreographing Problems, Expressive Concepts in European Contemporary Dance and 
Performance. Oxford : Palgrave Macmillan. 

Emeç, B., Marcil, F., Wren, J., Ma Koïta, K., Forté, M-C, Craft, M, Ducharme, R., Lachance, S., 
(dirs.ed.), En réponse à Vulnérables paradoxes, 2021, 147. (En ligne) : https://www.pme-
art.ca/fr/projets/en-reponse-a-vulnerables-paradoxes-mwtpk. 

Ferdman, B. (2020). Cross-disciplinarity and Antitheatrical Historiographies of Performance Art. Dans 
Ferdman, B. et Stokic, J. The Methuen Drama Companion to Performance Art. (p.26-33). 
Londres : Bloomsbury Publishing. 

Fabião, E. (2012). History and Precariousness: in Search of a performative Historiography. Dans Jones, 
A. et Heathfiels, A. (dir.), Perform, Repeat, Record. Live Art in History (p. 121-136). Bristol et 
Chicago : Intellect. 

Filipovic, E. (dir.). (2015). Anne Teresa de Keersmaeker Work/Travail/Arbeid. WIELS, Rosas & 
Mercatorfonds. 

———. (2014). The Global White Cube. On Curating, 22, 45-63. 

Franko, F. (2011). Writing for the Body: Notation, Reconstruction and Reinvention in Dance. Common 
Knowledge, 17(2), 321–334. 

Frétard, D. (20014). La danse contemporaine : danse et non danse. Paris : Cercle d’art. 

Goldberg, R. (2001). La Performance, du Futurisme à nos jours. Paris : Thames & Hudson. 

———. (1999). Performance l’art en action. Paris : Thames and Hudson. 

———. (1975). Space as Praxis. Studio International, 190(977), 130-135. 

Gronau, B., Hartz M. et Holchleichter C. (dir.). (2016). How to Frame. On the Treshold of Performing 
and Visual Arts. Berlin : Sternberg Press.



350  

 
 
 
 
 
 
 
Halberstam, J. (2011). The Queer Art of Failure. Duke University Press. 

Heathfield, A. et Jones, A. (2012). Perform. Repeat. Record: Live Art in History. Bristol et Chicago : 
Intellect. 

Hecquet, S. et S. Prokhoris. (2007). Fabriques de la danse. Paris : Presses universitaires de France. 

Jones, A. (1999). Performing the Body: Performing the Text. Londres : Routledge. 

Joy, J. (2014). The Choreographic. Cambridge : MIT Press. 

Kaprow, A. (2003 [1993]). Essays on the blurring of art and life. Californie : University of California 
Press. 

———. (1966). Assemblage, Environments & Happenings et al. New York : Abrams. 

Kester, G.H. (2011). The One and the Many: Contemporary Collaborative Context. Duke University 
Press. 

Lehmann, H-T. (2002) Le théâtre postdramatique. Paris : L’Arche. 

Leon, A. (2022). Expanded Choreographies — Choreographic Histories. Transcript Verlag. 

Lepecki, A. (2016). Singularities. Dance in the Age of Performance. New York : Routledge 

———. (2014). Dance and the new Turn. Lecture lors du colloque. Is the Living Body the Last thing 
Left Alive? The New Performance turn, its histories and its institutions. Par Site Hong Kong, 3-5 
avril. Organisé par Ana Janevski et Cosmin Costinas. 

———. (2013). Choreopolice and Choreopolitics: or, the Task of the Dance. The Drama Review, 57 (4), 
13–27. 

———. (2010.) The Body as Archive : Will to Re-enact and the After Lives of Dances. Dance Research 
Journal, 42 (2), 28–48. 

———. (2006). Exhausting Dance: Performance and the Politics of Movement. Abington: Routledge. 

———. (2004). Concept and Presence. The Contemporary European Dance Scene. Dans A. 
Carter (dir.). Rethinking Dance History. A Reader. (p. 170–181) Londres : Routledge. 

———. (1999). Skin, body, and Presence in Contemporary European Choreography. The Drama 
Review, 43(4), 129–140. 

Louppe, L. (2000). Poétique de la danse contemporaine. Bruxelles : Contredanse. 

Livingston, J. (réalis. ). (2020, [1991]). Paris is Burning [Film]. Janus Film. 

Malzacher, F. et Warsza, J. (dir.). (2017). Empty Stages Crowded Flats. Performativity as Curatorial 
Strategy. Berlin : Alexander Verlag. 



351  

 
 
 
 
 
 
 
Meschonnic, H. (1982). Critique du rythme : anthropologie historique du langage. Paris : Verdier. 

———. (1984). La nature dans la voix, dans Nodier, C. Dictionnaire raisonné des onomatopées français 
(p.11-111), Mansempuy : Trans-Europ-Repress. 

———. « La voix-poème comme intime extérieur », dans Castarède, M-F. et Konopczynski, G. (dirs). 
(2005). Au commencement était la voix, Toulouse : Ères, 61-67. 

Pather, J. avec Ka Fai, C., Gareis, S. Rodrigues, L. et Taylor, J.L.E. (2023). Twist: Dance and 
Decoloniality. Dans Gareis, S., Haitzinger, N. et Patther J.(dir.), OnCurating, 55, 46-60. 

Phelan, P. (1993). Unmarked: the Politics of Performance. New York et Londres : Routledge. 

———. (1995). Thirteen Ways of Looking at Choreographing Writing. Dans Choreographing 
History (p. 200–210). Bloomington and Indianapolis : Indiana University Press. 

———. (2012). Live Art in LA. Londres New York : Routledge. 

Di Tondo, O., Pappacena, F. et Pontremoli, A. (2019). Histoire de la danse et du ballet. Rome : 
Gremese. 

Pouillaude. F. (2009). Le désœuvrement chorégraphique : étude sur la notion d’œuvre en danse. Paris : 
J. Vrin. 

———. (2004). Scène et contemporanéité. Rue Descartes, 44(2), 8-20. 

Preciado B. (2003). « Quand les corps ne sont plus dociles — Notes sur les politiques et 
l’esthétique queer », Nouvelles de Danse, 22 (hiver), 14-15. 

———. (2006). Un regard queer en danse, Bulletin trimestriel du CCNRB (janvier/mars) : np. 

Pringent, C. (2011). « Des remarques sur le rapport des deux, ou voix-de-l’écrit (une préface) », dans 
Compile. Paris : POL. 

Rainer, Y. (2006). Feelings Are Facts: A Life. Cambridge: MIT Press. 

Roux, C. (2013 [2009]). Performative practices/critical bodies #2 : what makes dance. Dans Dance : an 
anthology. Dijon : Les presses du réel. 

———. (2007). Danse(s) performative(s) : enjeux et développements dans le champ chorégraphique. 
Paris : Harmattan. 

Rosenthal, S., Leight Foster S., Phelan P., Lepecki A. et München Kunst H. (2011). Move. You : 
Choreographing: Art and Dance Since the 1960 s. Londres : Hayward Publishing. 

Sabisch, P. (2011). Choreographing Relations. Practical Philosophy and Contemporary Choreography. 
Munich: epodium. 



352  

 
 
 
 
 
 
 
Sayre, H. M. (1989). The Object of Performance: the American Avant-Garde since 1970. Chicago: 

University of Chicago Press. 

Schneider, R. (1997). The Explicit Body in Performance. Londres et New York : Routledge. 

———. (2011). Performing Remains: Art and War in Times of Theatrical Reenactment. Abington 
Oxon : Routledge. 

———. (2012). Performance Remains. Dans Heathfiedl, A. et Jones, A. (dir.). Perform, Repeat, Record 
(p.137-150). Bristol et Chicago : Intellect. 

———. (2015). New Materialisms and Performance Studies, TDR : The Drama Review, 59;4, 7. 

Solomon, N. (2015). Danse. A catalogue. Dijon : Les presses du réel. 

———. (2013) Danse : an anthology. Dijon : Les presses du réel. 

Spangberg, M. (2017). Post-Dance, an Advocacy. Dans (dir. Andersson D., Edvarsen,M. et Spangberg, 
M.) Post-Dance (p. 349–393). Stockholm : MD Press. 

Taylor, D. (2016). Performance. Durham : Duke University Press. 

Thompson, N. (2012). Living as Form: Socially Engaged Art Form 1991–2011. New York et 
Cambridge: Creative Time Books et MIT Press. 

Wittig, M. (1992). La pensée straight. Boston : Beacon Press. 

Wookey, S. (2015). Who Cares? Dance in the Gallery & Museum. Barcelona : Siobhan Davies Dance. 
 

 
PHILOSOPHIE ET ESTHÉTIQUE 

Agamben, G. (1995). Homo sacer I, Le pouvoir souverain et la vie nue. Paris : Seuil 

———. (2004). Image et mémoire : écrits sur l’image, la danse et le cinéma. Paris : Desclé De Brouwer. 

———. (2007). Qu’est-ce qu’un dispositif ?. Paris : Payot & Rivages. 

———. (2008). Qu’est-ce que le contemporain ?. Paris : Payot & Rivages. 

Bardt, C. (2019). Material and Mind. New York : MIT Press. 

Barrett, E. et Bolt, B. (dir). (2013). Carnal Knowledge: Towards a “New Materialism” through the Arts. 
New York : Bloomsbury. 

Becker, S. H. (2010 [1988]). Les mondes de l’art. Paris : Flammarion. 

Benjamin, W. (1968a). The Storyteller. Dans Illuminations. New York : Schocken Books. 



353  

 
 
 
 
 
 
 

———. (1968b). Theses on the Philosophy of History . Dans Illuminations. New York : Schocken 
Books. 

Butler, J. (2016[2015]). Rassemblement. Pluralité, performativité et politique. Paris : Fayard. 

———. (2018[1993]). Ces corps qui comptent : de la matérialité et des limites discursives du sexe. 
Paris : Éditions Amsterdam. 

———. (2005 [1990]). Trouble dans le genre : pour un féminisme de la subversion. Paris : La 
Découverte. 

Benett, J. (2010). Vibrant Matter: a Political Ecology of Things. Durham : Duke University Press. 

Benso, S. (2000). The Face of Things. Albany : State University of New York Press. 

Cometti, J.P. et Matteucci, G. (dir.). (2017). Après l’art comme expérience. Questions Théoriques. 

Cometti, J.P. (2014). Participe : “à” quoi et “pour” quoi ?. Dans Particpa(c)tion (p.35-41), MAC-Val. 

———. (2012). Art et facteurs d’art : ontologies friables. Rennes : Presses universitaires de Rennes. 

———. (2011, mai-août). Formes de vie. Journal des Laboratoires, 38-39. 

Cool, D. et Frost S. (dirs). (2010). New Materialisms: Ontology, Agency and Politics. Durham : Duke 
University Press. 

Descola, P. (2005). Par-delà nature et culture. Paris : Gallimard. 

Dewey, J. (2008 [1934]). L’art comme expérience. Tours : Éditions Farrago/Université de Pau. 

Didi-Huberman, G. (2012). L’image survivante. Histoire de l’art et temps des fantômes selon Aby 
Warburg. Paris : Minuit. 

———. (1992). Ce que nous voyons, ce qui nous regarde. Paris : Minuit. 

Ferrarese, E. et Laugier, S. (dir.). (2018). Formes de vie. Paris : CNRS éditions. 

Formis, B. (2010). Esthétique de la vie ordinaire. Paris : PUF. 

Foucault, M. (2008 [1967]). L’archéologie du savoir. Paris : Gallimard. 

———. (1971). Nietzsche, la généalogie, l’histoire, Hommage à Jean Hyppolite, Paris : PUF, 145-172. 

———.(1994, [1976]). La Volonté de savoir. Paris : Gallimard. 

Goffman, E. (1973). La mise en scène de la vie quotidienne. 2 t. Paris : Minuit. 

Hartog, F, (2003). Régimes d’historicité. Présentisme et expériences du temps. Paris : Seuil. 



354  

 
 
 
 
 
 
 
Laugier, S. (2015). La vulnérabilité des formes de vie. Raisons politiques, 57, 65-80. 

Lebovici, F. (2011, mai-août). (des formes de vie). Entretien de G. Castéra. Journal des Laboratoires, 
36-38. 

Merleau-Ponty, M. (1976, [1945]). Phénoménologie de la perception. Paris : Gallimard. 

 . (1985 [1964]). Le visible et l’invisible. Paris : Gallimard. 

Mignolo, W. (2011). The Darker Side of Western Modernity : Global Futures, Decolonial Options. 
Durham : Duke University Press. 

Muñoz, J. E. (1996). Ephemera as Evidence: Introductory Notes to Queer Acts. Women & Performance, 
8(2), 5-16. 

———. (2021[2009]). Cruiser l’utopie : l’après et ailleurs de l’advenir queer. Paris : éditions Brook. 

———. (1999). Disidentifications : Queers of Color and the Performance of Politics. Minneapolis : 
University of Minnesota Press. 

Osborne, P. (2013). Anywhere Or Not at All : Philosophy of Contemporary Art. Londres : Verso Books. 

Piccini, A. (2002). An Historiographic Perspective on Pratice as Research. Groupe de recherche PARIP 
(Practice as Research in Performance). Consulté à l’adresse http://www.bris.ac.uk/parip/t_ap.htm. 

Quintyn, O. (2015) De quelques usages critiques de Dewey. Dans Cometti, J-P. et Matteucci, G. (dir.). 
Après l’art comme expérience (p.167-192). Europe : Questions Théoriques. 

Rancière, J. (2008). Le spectateur émancipé. Paris : La Fabrique. 

———. (2004). Malaise dans l’esthétique. Paris : Galilée. 

———. (2000). Le partage du sensible. Paris : La Fabrique. 

———. (1992). Les mots de l’histoire essai de poétique du savoir. Paris : Seuil. 

———. (1987). Le maître ignorant. Paris : Fayard. 

Ricœur, P. (2000). La mémoire, l’histoire, l’oubli. Paris : Seuil. 

———. (1985). Temps et récit. Paris : Seuil, 3 tomes. 

Schaeffer, J-M. (2015). L’expérience esthétique. Paris : Gallimard 

Schlanger, J. (1992). La mémoire des œuvres. Paris : Nathan. 

Shusterman, R. (1992). L’art à l’état vif. La pensée pragmatiste et l’esthétique populaire. Paris : Minuit. 

———. (1999). La fin de l’expérience esthétique. Pau : Publications de l’université de Pau. 

http://www.bris.ac.uk/parip/t_ap.htm


355  

 
 
 
 
 
 
 
———.(2010). Conscience soma-esthetique, perception proprioceptive et action. Communication, 86, 

15-24. 

———. (2011). Le corps et les arts : le besoin de soma-esthétique. Diogène, 1-2(233-234), 9-29. 

Sontag, S. (2018[1964]). Notes on “Camp”. Londres : Penguin Book. 

Tronto,J. (2009). Un monde vulnérable, pour une éthique du care. Paris : La Découverte 
 

 
HISTOIRE DE L’ART ET APPROCHES ACTUELLES 

Allain Bonilla, M-L., Blanc, é., Renard, J. et Zabunyan, E. (dir). (2020). Constellations subjectives. Pour 
une histoire féministe de l’art. Nièvre : Éditions iXe. 

Agnew, V. (2007) History's Affective Turn: Historical Reenactment and its Work in the Present, 
Rethinking History, 11(3), 299-312. 

Airaud, S. (dir.) (2013). Participa(c)tion. Colloque-événement. Musée d’art contemporain du Val-de-
Marne, Vitry-sur-Seine, 6 au 8 décembre 2013. Vitry-sur-Seine : Musée d’art contemporain du 
Val-de-Marne. 

Archias, E. (2016). The concrete Body: Yvonne Rainer, Carolee Schneemann, Vito Acconci. Yale 
University Press. 

Bishop, C. (2012). Artificial Hells: Participatory Art and the Politics of Spectatorship. Londres : Verso 
Books. 

———. (2006). Participation. Londres et Cambridge : Whitechapel Gallery et MIT Press. 

Buchloh, B. (1992). Essais historiques II. Villeurbann : Art Edition. 

Bourriaud, N. (2001). Esthétique relationnelle. Dijon : Les presses du réel. 

———. (2021). Inclusion : esthétique du capitalocène. Paris : PUF. 

Buren, D. (2012-2013). Les écrits : 1965-2012. Paris : Flammarion. 

Bursirk, M. (2003). The Contingent Object of Contemporary Art. Cambridge : MIT Press. 

Cometti, J-P. (2014). Black Mountain College : art, démocratie, utopie. Rennes et Marseille : Presses 
universitaires de Rennes et Centre international de poésie de Marseille. 

Duvignaud, J. 1995 [1965]. Sociologie du théâtre : sociologue des ombres collectives. Paris : PUF. 

Fried, M. (1967). Art and Objecthood. Art Forum 5, summer, 12–23.



356  

 
 
 
 
 
 
 
Hantelmann, D. (2016). When you mix something, it’s good to know your ingredients: modes of 

adressing and economies of attention in the visuel and performing arts. Dans How to Frame. On 
the Treshold of Performing and Visual Arts. (p. 49–53). Berlin : Sternberg Press. 

———. (2014). The experiential Turn. On Performativity, Walker Art Center 
https://walkerart.org/collections/publications/performativity/experiential-turn/ 

———. (2010). How to do things with art: the meaning of art’s performativity. Zurich et Dijon: JRP 
Ringier et Les Presses du réel. 

Heathfield. A. (2004). Live: Art and Performance. New York: Routledge. 

hook, b. (1995). Art on my Mind: Visual Politics. New York : New Press. 

Jackson, S. (2011). Social Works: Performing Art, Supporting Publics. Londres : Routledge. 

Jones, A. et Silver, E. (dirs). (2018). Otherwise: Imagining Queer Feminist Art Histories. Manchester 
University Press 

Jones. A. (1998). Body Art, Performing the Subject. Minneapolis : University of Minnesota Press. 

———. (2012). Seeing Differently. A History and Theory of Identification and the Visual Arts. Londres : 
Routledge 

———. (2010). The Feminism and Visual Culture Reader. Londres : Routledge. 

———. (dir.). (2006). A Companion to Contemporary Since 1945. Oxford : Blackwell. Amelia Jones 

———.(2001). Retour au corps, là où toutes les failles se produisent dans la culture occidentale. Le 
corps de l’artiste (p.18-47). Paris : Phaidon. 

Kester, G. (2004). Conversation Pieces: Community and Communication in Modern Art. Berkeley: 
University of California Press. 

Kwon, M. (2002). One Place After Another. Cambridge: MIT Press. 

Lecompte, J (2019). Blank Space: About the White Cube and the Generic Condition of Contemporary 
Art . Dans Garcia, T. et Normand, V. (dir.), Theater, Garden, Bestiary A Materialist History of 
Exhibitions (p.223-233). Berlin : Sternberg Press. 

Lippard, L. (1997). Six Years the Dematerialization of the Art Object from 1966 to 1972. Berkeley : 
University of California Press. 

McElreavy, T. (2002). Paradise Lost/Paradox Found: Materializing a History of Conceptual Art, 
Blake Art Journal, 61 (4), 107–110. 

Morizot, B. et Zhong-Mengual, E., (2018). Esthétique de la rencontre. Paris : Seuil. 

Nochlin, L. (1993). Femmes, arts et pouvoirs et autres essais. Paris : J. Chambon. 

https://walkerart.org/collections/publications/performativity/experiential-turn/


357  

 
 
 
 
 
 
 
Nouss, A. (2007). Perspectives transhistoricistes. TTR traduction terminologie rédaction, 20(1), 

141-170. 

Pollock, G. (1988). Vision and Difference: Femininity, Feminism and Histories of Arts. New 
York : Routledge. 

Soussloff, C. M. et Franko M. (2002). Visual and Performance Studies: A New History of 
Interdisciplinary. Social Text, 73 (4), 29–46. 

Stiles, K. et Selz. P. (1996). Theories and Documents of Contemporary Art. Californie : Berkeley 
University of California Press. 

Zhong-Mengual, E., (2019). L’art en commun — Réinventer les formes du collectif en contexte 
démocratique. Dijon : Les presses du réel. 

 

 
MUSÉOLOGIE ET INSTITUTIONS EN ART 

Benett, T. (1995). The Birth of the Museum. History, Theory, Politics. New York: Routledge. 

Bénichou, A. (2013). Un imaginaire institutionnel : musées, collections et archives d’artistes. Paris : 
L’Harmattan. 

Bishop. C. (2004). Antagonism and Relational Aesthetics, October, 51-79 

———. (2006a). Letters and Responses: Claire Bishop, October, 95-107 

———. (2006b). The Social Turn. Collaboration and Its Discontents, Artforum, 178-183 

———. (2013). Radical Museology, or, What’s Contemporary in Museums of Contemporary Art?. 
Londres : Koenig Books. 

———. (2014). The perils and possibilities of dance in the museum. Dance Research Journal, 46(3), 
62–76. 

Bret, C. (2016). Les collections d’art contemporain à l’épreuve du vivant à travers quelques cas 
remarquables. Gradhiva, 23, 147-165. 

Bryan-Wilson, J. (2003). A curriculum for institutional critique, or the professionalization of conceptual 
art, Dans New Institutionalism (p.89–109), Oslo: OCA. 

Clair, J. (1972). Le mal du musée. Chroniques de l’Art vivant, 35, 4-5. 

Crimp, D. (1993). On the museum’s ruins. Cambridge : MIT Press. 

Crooke, E. (2006). Museums and Community. Dans MacDonald, S. (dir.). A Companion to Museum 
Studies, (p. 170-185). Blackwell Publishing. 



358  

 
 
 
 
 
 
 
De Bary, M-O., Desvallées, A. et Wasserman, F. (1994). Vagues. Une anthologie de la nouvelle 

muséologies. Vol.2., Lyon : Presses Universitaires de Lyon 

Desvallées A. (dir.). (1992). Vagues. Une anthologie de la nouvelle muséologie. Vol.1, Lyon : Presses 
universitaires de Lyon 

Davallon, J. (1999). L’exposition à l’œuvre : stratégies de communication et médiation symbolique. 
Paris : L’Harmattan. 

Dewsney, A., Dibosa, D. et Walsh, V. (2013). Post-critical museology. Theory and practice in the art 
museum. New York et Londres : Routledge. 

Ekeberg, J. (dir.). (2003). New lnstitutionalism. Oslo : Office for contemporary art Norway. 

Ferguson, R. (1990). Out there Marginalization and Contemporary Cultures. New York et Cambridge : 
New Museum of Contemporary Art et MIT Press. 

Franko. M. et Lepecki, A. (dir.) (2014). Dance in the Museum. Dance Research Journal, 46(3). 

Fyfe, G. (2006). Sociology and the Social Aspects of Museums. Dans A companion to Museums Studies 
(p.33–49) Malden et Oxford: Blackwell Publication. 

———. (2000). Art, Power and Modernity English Art Institutions: 1750–1950. Londres : Leicester 
University Press. 

Hoffmann, J. (2006). The Curatorialization of lnstitutional Critique. Dans J. C. Welchman (dir.), 
lnstitutional Critique and After. Southern California Consortium of Art Schools [SoCCAS] (p.323–
335). Symposia Zurich : JPR Ringier. 

Kirshenblatt-Gimblett, B. (1998). Destination Culture: Tourism, Museums, and Heritage. Berkeley et 
Los Angeles : University of California Press. 

Lehalle, É. L’accueil dans les musées, Publics & Musées, 4, 83-87. 

Lista, M. (2014). Play Dead, Museums, and the Time-Based Arts. Dance Research. 46(3), 6–23. 

Miessen, M. et Chateigné, Y (dir.). (2016). The Archive as a Productive Space of Conflict. Berlin : 
Sternberg Press. 

O’Doherty, B. (dir.). (1972). Museums in Crisis. New York : Braziller. 

Ouellet, P-O. (2007). Savoir et muséologie : la recherche disciplinaire au musée d’art. Muséologies, 1 
(2), 52-67. 

Raunig, G. et Ray, G. (dir.). (2009). Art and Contemporary Critical Practice: Reinventing lnstitutional 
Critique. Londres : May Fly Books. http://www.mayflybooks.org. 

Raunig, G. (2007). L’Extradisciplinaire. Vers une nouvelle critique institutionnelle. Multitudes (28). 
http://www.multitudes.net. 

http://www.mayflybooks.org/
http://www.multitudes.net/


359  

 
 
 
 
 
 
 

———. (2006). Instituent Practices. Fleeing, lnstituting, Transforming. http://eipcp.net. 

Vergo, P. (1989). The New Museology. Londres : Reaktion Books. 

 
CORPUS PRINCIPAL REFUS CONTRAIRE ET REFUS GLOBAL 

Alix, S. (1996). Les collections de livres d’artistes et d’estampes à la Bibliothèque nationale du 
Québec. Art Librairies Journal, 21(3), 49. 

Arbour, M., Barbeau, M., Borduas, P-E., Cormier, B., Gauvreau, C., Gauvreau, P. Guilbault, M., 
Ferron-Hamelin, M., Leduc, F., Leduc, T., Mousseau, J-P., Perron, M., Renaud, L. Riopelle, F., 
Riopelle, J-P., Sullivan, F. (1948). Refus global. Saint-Hilaire : Éditions Mithra-Mythe 

Arbour, M., Barbeau, M., Borduas, P-E., Cormier, B., Gauvreau, C., Gauvreau, P. Guilbault, M., 
Ferron-Hamelin, M., Leduc, F., Leduc, T., Mousseau, J-P., Perron, M., Renaud, L. Riopelle, F., 
Riopelle, J-P., Sullivan, F. (1972[1948]). Refus global Shawinigan : Les éditions Anatole 
Brochu. 

Arbour, R. (1994). Identification de l’avant-garde et identité de l’artiste : les femmes et le groupe 
autamtiste au Québec (1941-1948). Racar, 21(2), 7-20. 

———. (1998). Le cercle des automatistes et la différence des femmes. Études francaises, 34(2-
3), 157-173. 

Avasilichioaei, O. (2015) Limbinal. Vancouver : Talonbook. 

Bélanger, A. (2011). Work with No Margins : Francophone Book Art in Post-colonial Era (thèse 
de doctorat). University of California, French and Francophone Studies. 

Blouin, D. (2001). Un livre délinquant : les livres d’artistes comme expériences limites. Québec : 
Fides. 

Biron, M., Dumont, F., et Nardout-Lafarge, É. (2007). Histoire de la littérature québécoise. 
Montréal : Boréal. 

Boffa, T. (8 avril, 2017). Une pièce contagieuse et turbulent. Make Banana Cry d’Andrew Tay et 
Stephen Thompson. DFDanse. http://www.dfdanse.com/article2224.html. 

Borduas, P. (1987[1947]). La transformation continuelle. Dans Bourassa, A.-G., Fisette, J et 
Lapointe G. (dir.). Écrits I (p.271-285). Montréal : Presses de l’Université de Montréal. 

Bronson, A. A. (1987). From Sea to Shining Sea. Artist-Initiated Activity 1939-1987. Toronto : 
Power Plant. 

Colonna, D. (2017) Ne faites pas honte à votre siècle, Montréal : Poètes de Brousse.

http://eipcp.net/
http://www.dfdanse.com/article2224.html


360  

 
 
 
 
 
 
 
Deschamps, B. (1998). Refus global de la contestation à la commémoration, Études françaises, 

34(2-3), 175-192. 

Dubois, S. (2013). Refus global ou comment faire les frais d’une présentation. Dans Bernier, S., 
Drouin, S. et Vincent J. (dir.). 2013. Le Livre comme art. Matérialité et sens (p.83-98). 
Québec : Nota bene. 

———. (2017). Refus global : histoire d’une réception partielle. Montréal : PUM. 

dumas, t. (2016). Animalumière. Québec : Le lézard amoureux. 

dumas, t. (2015). au monde inventaire. Montréal : Éditions du passage. 

Ellenwood, R. (2014). Égrégore : une histoire du mouvement automatiste de Montréal. 
Montréal : Éditions du Passage. 

Ellenwood, R. (2010). Total refusal/ Refus Global : The Complete 1948 Manifesto of the 
Montréal Automatists. Toronto : Exile Editions. 

Gaudreault, J. (2007). Le recueil écartelé. Québec : Nota Bene. 

Febvre, M., 2003, Danse insoumise, Françoise Sullivan, Montréal : Musée des Beaux-Arts de Montréal, 
éd. Parachute, 68 

Fermaille. (2013). Fermaille : anthologie. Montréal : Moult Édition. 

Jacob, L. (2012). Interview with Heather, R. Artists at Work : Luis Jacob, Afterall. 
https://www.afterall.org/articles/artists-at-work-luis-jacob/ 

———. (2013). Luis Jacob : seeing and believing. Londres et Toronto : Black Dog Publishing et 
MOCCA 

Jutras, B. (2017). _white light white heat. Estuaire, 171, 65-74. 

Jutras, Benoit.(2014) Outrenuit. Montréal : Les Herbes rouges. 

Kaufmann, V. (1997). Poétique des groupes littéraires. Paris : PUF. 

Kihm, C. (2013). Manifestes, collectifs, mobilisations. Lignes, 40(1), 9-20. 

Lajoie-Chiasson, C. (réalis.) (1987) Les femmes aux filets [film]. Montréal : ONF. 

Lamonde, Y. et Trépanier E. (1986). L’avènement de la modernité culturelle au Québec.Québec : Institut 
québécois de recherche sur la culture. 

Létourneau, J. (1992). Le Québec moderne : un chapitre du grand récit collectif des Québécois. 
Revue française de science politique, 42-5, 765-785. 

https://www.afterall.org/articles/artists-at-work-luis-jacob/


361  

 
 
 
 
 
 
 
Lamoureux, J. (2001). Relecture interdisciplinaire de la modernité plastique au Québec ou les 

effets de l’art contemporain. Dans Lamoureux, J., L’art insituable de l’in situ aux autres 
sites (p.180-199). Montréal : Centre de diffusion 3D. 

Lupien, A. (2012). De la cuisine au studio. Montréal : Éditions Remue-ménage 

Mabille, P. (2005[1938]). Égrégores ou la Vie des civilisations. Paris : Le Flibustier. 

Margel, S. (2013). Le temps du manifeste (Ouverture). Lignes, 40(1), 5-7. 

Renaud, T., Meloche, S., Martino, J-P., Proulx, G. Sainte-Marie, M. et Drouin, M. (2001). Imaginaires 
surréalistes. Montréal : Les Herbes rouges. 

Renaud, T. (1946). Les sables du rêve. Montréal : Cahiers de la file Indienne. 

Saint-Martin, F. L’automatisme, la danse, l’espoir, Françoise Sullivan « Je précise », n.p 

Simard, Helen. (April 19, 2017) Slippery Identities. Dance current. 
https://www.thedancecurrent.com/review/slippery-identities. 

Smart, P. (1996). Mémoires d’une jeune fille qui refuse de se ranger : Une mémoire déchirée, de 
Thérèse Renaud. Voix et Images, 22(1), 10-21. 

———. (1998). Les femmes du Refus global, Montréal : Boréal. 

———. (2018, 31 mai). Sortir l’art des cadres : les femmes du Refus global. Discussion Contres-
histoires d’artistes femmes : du manifeste à aujourd’hui, Refus contraire, Montréal : Galerie 
de l’UQAM. 

Tembeck, I. (1994), Dancing in Montreal: Seeds of a Choreographic History, Studies in Dance 
History, vol.5, 2, 45-64. 

Théoret, France. (2017). Cruauté du jeu. Trois-Rivières : Écrits des forges. 

Vadeboncoeur, P. (1962). La ligne du risque, Situations, 4 (1), 22-23. 

Vigneault, L. (2002). Identité et modernité dans l’art au Québec : Borduas, Sullivan, Riopelle, La 
question identitaire dans l’art moderne québécois, Montréal : Hurtubise. 

https://www.thedancecurrent.com/review/slippery-identities


362  

 
 
 
 
 
 

 
Documentation complémentaire 

 
Thèse de doctorat : L’exposition à l’épreuve du vivant : pratiques curatoriales et 

performance Par Véronique Hudon 

Doctorat en études et pratiques des arts – UQAM 

Corpus principal Refus 
contraire 

 
• Make Banana Cry, partie I, 2 juin, 2018. Spectacle avec Ellen Furey, Hanako 

Hoshimi-Caines, Dana Michel, Simon Portigal, Andrew Tay, Stephen Thompson. 
Dispositif scénographique de Dominique Pétrin. Crédits : Galerie de l’UQAM. 
Crédits : Doriane Biot et Galerie de l’UQAM. 

01_MBC : https://youtu.be/-xBiuyonGsU 

 
02_MBC : https://youtu.be/rnBRiI1Xb6w 

 
03_MBC : https://youtu.be/AmdGnxzwQqs 

 
04_MBC : https://youtu.be/r8Bsu0m59uk 

 
05_MBC : https://youtu.be/slt4zepHYAI 

 
06_MBC : https://youtu.be/ALmddd9Y2tM 

 
07_MBC : https://youtu.be/ovh7ltvZlLw 

 
• toino dumas, lecture de Sylvestres et survivantes, 2 juin, 2018. Crédits : Galerie 

de l’UQAM. 08_toinodumas_lecture : https://youtu.be/REJf-qu5Uos 

 
09_toinoduams_lecture : https://youtu.be/TBVFPrUQffY 

 
• Lecture de Daria Colonna et performance des Cool Cunts. Lecture intégrale du livre 

de poésie Ne faites pas honte à votre siècle (2017). Crédits : Galerie de l’UQAM. 
 
09_dariacolonna_lecture : https://youtu.be/J19UHEiG4MM 

https://youtu.be/-xBiuyonGsU
https://youtu.be/rnBRiI1Xb6w
https://youtu.be/AmdGnxzwQqs
https://youtu.be/r8Bsu0m59uk
https://youtu.be/slt4zepHYAI
https://youtu.be/ALmddd9Y2tM
https://youtu.be/ovh7ltvZlLw
https://youtu.be/REJf-qu5Uos
https://youtu.be/TBVFPrUQffY
https://youtu.be/J19UHEiG4MM

	CHAPITRE 5
	RÉCEPTION ET ÊTRE ENSEMBLE
	Épilogue
	ANNEXE D


