
 
 

UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À MONTRÉAL 

 

 

 

L’INSTITUTION FRONTALIÈRE ET L’HOSPITALITÉ DÉMOCRATIQUE : 

AU-DELÀ DE LA PENSÉE D’ÉTAT 

 

 

 

TRAVAIL DE RECHERCHE DIRIGÉ 

PRÉSENTÉ 

COMME EXIGENCE PARTIELLE  

DE LA MAÎTRISE EN SCIENCE POLITIQUE 

 

 

 

 

PAR 

MOULOUD IDIR 

 

 

 

 

 

 

 

 

OCTOBRE 2025 

 



 
 
 
 

UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À MONTRÉAL 
Service des bibliothèques 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Avertissement 
 
 
 
 
La diffusion de ce document diplômant se fait dans le respect des droits de son auteur, 
qui a signé le formulaire Autorisation de reproduire et de diffuser un travail de recherche 
de cycles supérieurs (SDU-522 – Rév. 04-2020).  Cette autorisation stipule que 
«conformément à l’article 11 du Règlement no 8 des études de cycles 
supérieurs, [l’auteur] concède à l’Université du Québec à Montréal une licence non 
exclusive d’utilisation et de publication de la totalité ou d’une partie importante de [son] 
travail de recherche pour des fins pédagogiques et non commerciales.  Plus 
précisément, [l’auteur] autorise l’Université du Québec à Montréal à reproduire, diffuser, 
prêter, distribuer ou vendre des copies de [son] travail de recherche à des fins non 
commerciales sur quelque support que ce soit, y compris l’Internet.  Cette licence et 
cette autorisation n’entraînent pas une renonciation de [la] part [de l’auteur] à [ses] droits 
moraux ni à [ses] droits de propriété intellectuelle.  Sauf entente contraire, [l’auteur] 
conserve la liberté de diffuser et de commercialiser ou non ce travail dont [il] possède un 
exemplaire.» 
 
 
 
 
 



 

 

UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À MONTRÉAL 

Faculté de science politique et de droit 

Département de science politique 

 

 

 

 

Le présent travail de recherche dirigé intitulé 

 

 

 

 

 

L’INSTITUTION FRONTALIÈRE ET L’HOSPITALITÉ DÉMOCRATIQUE :                                              

  AU-DELÀ DE LA PENSÉE D’ÉTAT 

 

 

 

 

Présenté par 

Mouloud Idir 

 

 

 

 

A été évalué par le jury composé de 

 

Anne-Marie D’Aoust 

Direction  

 

 

Paul May 

Évaluateur 

 

 

Yves Couture 

Évaluateur



iii 
 

Remerciements  
 

Je tiens à remercier chaleureusement ma directrice Anne-Marie D’Aoust pour ses relectures 

généreuses, ses commentaires stimulants, sa compréhension et son soutien plus que bienveillant 

tout au long de la réalisation de mon projet qui a été marqué par des pérégrinations qu’elle connaît 

et comprend amplement. Une intelligence sensible indispensable s’agissant de mon parcours. 

Je veux aussi remercier celles et ceux des personnes migrantes qui ont été ma boussole et ma source 

d’émulation, par leurs expériences de vie et l’intelligence stupéfiante des réssitances les plus 

ordinaires et quotidiennes qui sont les leurs. En dépit des politiques restrictives et coercitives, les 

personnes migrantes que j’ai connues sont loin d’accepter passivement leur sort : nombre d’entre 

elles se saisissent quotidiennement du droit qui leur est nié de traverser dignement les frontières, 

souvent au risque de leur vie. Par leurs actions, individuelles et le plus souvent collectives, elles 

créent « par le bas » des formes variées de liberté de mouvement et d’installation. Ce qu’il convient 

d’appeler les « communs du mouvement et de la mobilité ».  

Il me paraîssait important de m’inscrire dans ce sillage en adoptant une perspective théorique et 

politique qui contribue à rendre compte de ces pratiques « from below » en partant des subjectivités 

des personnes migrantes et de leurs luttes, plutôt que des logiques du capital et des frontières 

étatiques qui leur sont imposées en vue de brider leur liberté de mouvement. Il y a dans le 

mouvement exilaire un invariant anthropologique irréductible : une logique de fuite de toute forme 

de gouvernementalité cherchant à contenir le désir d’émancipation.  

**** 

Finalement, merci à ma famille, mes camarades et mes ami.e.s qui m’ont soutenu tout au long de 

mon parcours qui ne se réduit pas à cet important épisode académique. Vous savez l’importance 

que j’accorde aux idées. Mais aussi aux mobilisations collectives et au vécu le plus prosaïque.  

Enfin : À Safina, Dda l’Hamid, Meriem et l’esprit de Semaoun, le lait maternel !  

 

 

 

 

 

 



 
 

Table des matières 
 

Remerciements .......................................................................................................................... iii 

Résumé  ...................................................................................................................................... v 

1 Introduction .................................................................................................................... 6 

1.1 Thèse défendue ............................................................................................................... 8 

1.2 L’illimitation et radicalité démocratique ...................................................................... 11 

2 La démocratisation de la démocratie par ses frontières. La limitation de la justice .... 17 

2.1 Le spectacle de l’exclusion et la gouvernance de la mobilité ...................................... 19 

2.2 L’exclusion et ses frontières : au miroir de la désaffiliation et du déracinement ......... 24 

2.3 La technologie frontalière ............................................................................................ 26 

2.4 La raison souveraine ..................................................................................................... 28 

2.5 La frontière au crible de l’extension de la justice et de l’égalitarisme ......................... 30 

2.6 Le programme de la démocratie frontalière : au nom de quels principes opposables? 37 

3 (Dé)passer l’exclusion à la frontière. Que peut le principe de l’hospitalité? ............... 47 

3.1 De quoi l’hospitalité est-elle le nom ? .......................................................................... 48 

3.2 La citoyenneté comme forme active du commun : l’affinité avec l’hospitalité ........... 51 

3.3 Hospitalité et dynamisation citoyenne. Au cœur de la tension .................................... 55 

3.4 L’hospitalité et sa portée .............................................................................................. 58 

3.5 L’hospitalité et la correction des intérêts affectés ........................................................ 60 

3.6 L’hospitalité et le principe démocratique : frottement entre l’éthique et le politique.. 63 

4 Conclusion .................................................................................................................... 65 

5 Bibliographie ................................................................................................................ 68 

 

 

 

 

 



v 
 

Résumé  

 

Notre travail de recherche s’inscrit dans une démarche qui s’efforce de réfléchir ce que peut 

signifier une réflexion politique rapportée à l’institution frontalière en termes de justice et de lutte 

aux exclusions dans une perspective de démocratie radicale. La réflexion part d’un questionnement 

que l’on peut ainsi résumer succinctement : en quoi le respect du caractère illimité de la démocratie 

appelle une remise en cause du caractère souverain et discrétionnaire du rapport aux frontières 

préconisé par les États?  

Cette interrogation est en quelque sorte précédée d’une acception aporétique quant au principe 

démocratique de toute communauté politique, que nous pouvons poser dans ces termes : à ses 

frontières, la démocratie se heurte à un paradoxe ; la liberté individuelle de mouvement s’y 

confronte à la logique étatique qui se juge souveraine dans ses politiques d’admission. Dès lors, 

comme le rappelle Martin Deleixhe, si l’institution frontalière n’est pas animée par un mouvement 

de démocratisation constante, qui passe notamment par la discussion critique des exclusions qu’elle 

pratique – et dont l’aiguillon est ici l’exigence d’hospitalité démocratique —, l’on peut dire qu’elle 

menace soit de s’écrouler, soit de se réduire à une conception pour le moins restreinte. 

Le maître mot est ici démocratie : rapportée au fait migratoire comme à tant d’enjeux grevés par 

des rapports de domination et d’exclusion, cette notion, comme le soutient Martin Deleixhe, ne 

peut être réduite en creux à l’ordre éthéré de l’abstraction qui ferait fi des rouages institutionnels 

de la démocratie, du nœud de ses pouvoirs et de ses contre-pouvoirs ou de l’opposition entre le jeu 

de ses divisions et la nécessité de sa cohésion. Ce qui nous intéressa plus particulièrement est de 

poser la question politique des possibilités du franchissement des frontières dans une perspective 

d’élargissement des droits et d’extension de l’ordre démocratique. Il nous paraît important de 

réfléchir politiquement l’enjeu de plus en plus central du passage des frontières. Il s’agit pour cela 

de s’emparer de cet enjeu de l’heure et le poser à l’aune d’une réflexion critique au cœur de tout 

système démocratique. Il en découle que la question démocratique peut dès lors être rapportée à la 

question de la traversée des frontières, celle de leur franchissement, et de tout ce qui se joue, à ce 

franchissement, en termes d’identité, de souveraineté, de nationalité, de citoyenneté et de 

gouvernementalité. 

 

Mots-clés  

Démocratie radicale, hospitalité, citoyenneté active, institution frontalière, exclusion, domination, 

communauté politique, souveraineté, pouvoir discrétionnaire, droit au territoire, démocratisation 

des frontières, liberté de mouvement, droits humains, illimitation démocratique.



 6 

1 Introduction 

 

Au moment où la question migratoire défraie régulièrement les manchettes, l’enjeu du rapport aux 

frontières se pose de plus en plus avec acuité. Nous nous proposons d’emblée, dans le cadre de ce 

travail, d’aller au-delà des options sécuritaires1 prônées par les acteurs étatiques qui imposent leur 

manière de voir le monde en tant qu’espace marqué par des divisions territoriales et humaines. 

Dans ce cadre, la frontière est généralement pensée comme étant aux portes de l’État, alors qu’elle 

est au cœur d’enjeux politiques déterminants.  

On regorge aujourd’hui de travaux qui nous montrent comment les États se livrent à une 

théâtralisation et à une mise en spectacle2 autour de l’institution frontalière, ce qui vise à faire croire 

que des segments de la population sont préférentiellement protégés3 face à des abuseurs et un 

envahissement. Les plaidoyers pour la fermeture en 2022-2023 du chemin Roxham d’où arrivaient 

la majorité des demandeurs d’asile et, en 2025, du poste frontalier de Saint-Bernard-de-Lacolle, au 

Québec, en sont des exemples patents. À cet égard, nous ne comptons plus les discours hostiles 

aux traversées frontalières, en dépit des tragédies4 qui s’y déroulent, sans parler des discours 

partisans qui demandaient la fermeture du chemin5 et, partant, véhiculaient des valeurs de 

méfiance, de repli identitaire et, surtout, d’indifférence.  

Le chemin Roxham n’est qu’une illustration parmi d’autres d’un phénomène mondial. Ce lieu 

québécois résonne pour beaucoup avec d’autres lignes frontalières où des personnes exilées et en 

situation d’errance sont confrontées à la réalité d’une politique migratoire aboutissant à leur 

exclusion du champ citoyen et plus largement d’un possible attachement à la communauté 

 
1 Idil Atak, Graham Hudson, Delphine Nakache, « Policing Canada’s Refugee System : A Critical Analysis of the 

Canada Border Services Agency », International Journal of Refugee Law, Vol. 31, No 4, 2020, pp.464-491; Philippe 

Bourbeau, « Politisation et sécuritisation des migrations internationales : une relation à définir », Critique 

internationale, Vol. 61, No. 4, 2013, pp. 127-145. 
2 Nicholas De Genova, « Spectacles of migrant "illegality": the scene of exclusion, the obscene of inclusion », Ethnic 

and Racial Studies, Vol. 36, No 7, 2013, p.1180-1198.  
3 Linda Bosniak, The Citizen and the Alien : Dilemmas of Contemporary Membership, Princeton, Princeton University 

Press, 2006. 
4 Pensons à la mort dramatique de Friztnel Richard en décembre 2022. Ce demandeur d’asile, Haïtien d’origine, tentait 

désespérément de rejoindre pour Noël sa famille aux États-Unis un soir de tempête hivernale. 
5 Jean-François Lisée, « Dire « basta ! » à Roxham », Le Devoir, 28 janvier 2023.  



7 
 

politique6. C’est du tragique de cette situation qu’est née l’interpellation consistant à essayer 

d’avancer (au moins sur le plan de la pensée) sur cet important enjeu de l’heure.  

D’un point de vue de pertinence théorique et politique, on ne peut nier le fait que l’un des grands 

défis et enjeux qui hypothèquent l’avenir de nos sociétés et leur dimension égalitaire et 

démocratique dans la conjoncture actuelle ne se réduit pas seulement à saisir l’évolution des 

mouvements migratoires (surtout ceux en provenance de l’espace extra-occidental), mais à essayer 

de comprendre la position que prendra la population des pays du « Nord » face à ces mouvements. 

Si l’on veut sérieusement penser l’idée de démocratie et d’égalité, cette réflexion est d’autant plus 

nécessaire pour éviter de céder aux sirènes des théoriciens réactionnaires et hostiles aux migrations 

qui ne cadrent pas avec les dispositifs sélectifs et de filtrage des États. C’est cette division 

potentielle, source redoutable de conflictualité, que nous devons anticiper si l’on veut disposer de 

la question migratoire dans une perspective à la hauteur des exigences historiques au cœur de cet 

important enjeu de l’heure.  

Pour ce faire, notre travail dirigé s’efforce de réfléchir à ce que peut signifier une réflexion politique 

rapportée à la frontière en termes de justice et de démocratie; en somme, une éthique et une théorie 

politique de la question migratoire à même de penser les demandes des citoyens et des personnes 

étrangères à parts égales. Nous illustrerons ce qu’implique politiquement le fait de considérer 

ensemble7 la valeur morale et démocratique des communautés politiques et les revendications de 

tous ceux et celles, ici les personnes migrantes les plus précarisées, qui souhaitent y entrer ou en 

faire partie. 

 

 

 
6  Pinar Selek et Daniela Trucco (dir), Le manège des frontières. Criminalisation des frontières et solidarités dans les 

Alpes-Maritimes, Lorient, Le Passager Clandestin, 2020. 
7 Benjamin Boudou, Le dilemme des frontières. Éthique et politique de l’immigration, Paris Éditions de l’EHESS, 

2019. Benjamin Boudou ne se livre pas ici à un plaidoyer en vue d’une inconditionnelle liberté de circulation, mais il 

discute le fait qu’il y a sur cette question des intérêts qui s’affrontent. Il permet de faire comprendre que le fait d’opter 

pour ce qui semble être nos intérêts conduit forcément à renoncer à des principes auxquels nous disons souscrire…chez 

nous. Sur cet enjeu frontalier, on saisit en effet assez mal pourquoi les valeurs qui, chez nous, régissent notre 

fonctionnement – en particulier le droit à la mobilité ou à la libre circulation – cesseraient d’être valides au-delà d’une 

frontière dont on ne peut ignorer le caractère arbitraire. C’est ces éléments que Boudou permet de faire comprendre en 

rapportant la question frontalière aux dynamiques d’exclusion et de domination au cœur de cette tension.  



 8 

1.1 Thèse défendue  

 

Ce qui se joue ici est en quelque sorte l’expression d’un « droit de cité »8, pour reprendre 

l’expression dont se sert Étienne Balibar pour penser les luttes des personnes migrantes pour 

acquérir la possibilité de faire partie de la communauté des citoyens. Balibar parle d’un droit de 

cité en prenant pour objet de débat les arguments de clôture ou de justification de fermeture de 

l’espace de la nation comme forme historique (et non transhistorique) d’organisation politique 

légitime9. La radicalité démocratique d’une telle approche, et cela est en lien avec la thèse que nous 

défendons, tient à la façon qu’elle a de remettre en mouvement l’idée de la « communauté des 

citoyens », sans renvoyer d’office au statut juridique, de façon qu’elle résulte de la contribution de 

tous ceux et celles qui sont présent.e.s et actif.ve.s dans son espace social ou qu’elle intègre en ses 

principes la nécessité de faire droit à ceux et celles qui frappent à sa porte.  

Etienne Balibar dit sur ce plan les choses avec finesse et clarté :  

Si les frontières sont instituées, elles doivent aussi être considérées comme des 

institutions-limites, elles représentent un cas extrême de l’institution, 

essentiellement antinomique. Car, en principe au moins, il faudrait qu’elles 

demeurent stables tandis que toutes les autres institutions se transforment, il faudrait 

qu’elles donnent à l’État la possibilité de contrôler les mouvements et les activités 

des citoyens sans faire l’objet elles-mêmes d’aucun contrôle. Elles sont en somme 

le point où, même dans les États les plus démocratiques, le statut du citoyen rejoint 

à nouveau la condition de « sujet », et où la participation politique fait place au règne 

de la police. Elles sont la condition absolument non démocratique, ou « 

discrétionnaire », des institutions démocratiques.10  

C’est ce rapport antinomique que nous nous donnerons comme tâche de clarifier. La radicalité est 

ici redoublée par le fait qu’elle permet une déliaison du rapport entre l’idée de citoyenneté et l’idée 

 
8 Ce qu’Etienne Balibar appelle un droit de cité des personnes étrangères et notamment des « immigré.e.s » en situation 

irrégulière, dans la diversité de situations collectives et de trajectoires individuelles que recouvre ce terme, sous-tend 

et prépare la citoyenneté, sans préjuger des modalités juridiques sous lesquelles elle va s’instituer et se transformer 

pour s’adapter aux exigences du monde contemporain, soit à travers la modification des critères d’attribution de la 

nationalité, soit à travers une extension progressive des droits politiques de tous les résidents indépendamment de la 

nationalité, aux échelons local, national et communautaire. Les réflexions récentes de Balibar élargissent cette 

réflexion aux traversées frontalières. Il en conclue notamment que le droit de cité et, au-delà, la citoyenneté ne se 

concèdent pas seulement d’en haut, mais se construisent, pour une large part, d’en bas, par les luttes et les 

mobilisations. C’est en ce que Balibar distingue la citoyenneté comme statut (passive) de la citoyenneté comme 

pratique (active). Voir : Etienne Balibar, Droit de cité, Paris, Quadrige/PUF, 2002 (1998). 
9 Dominique Schnapper, La communauté des citoyens. Sur l’idée moderne de nation, Paris, Gallimard, 1994. 
10 Etienne Balibar, « chapitre 6. Frontières du monde, frontières de la politique », dans, Etienne Balibar, Nous, citoyens 

d’Europe ? Les frontières, l’État, le peuple, Paris, La Découverte, 2001, p.174. 



9 
 

de communauté préétablie. C’est ce qui sera l’objet de la première partie de ce travail et que nous 

résumons par la formule la démocratisation de la démocratie par ses frontières.  

Il faut rappeler ici que la représentation dominante autour des migrant.e.s (ou de ceux et celles qui 

veulent « entrer ») et, plus largement et plus politiquement, la gestion des entrant.e.s, des sortant.e.s 

et des « installé.e.s dedans » peut pertinemment s’apprécier au travers de la métaphore du « club » 

ou du « club-nation », selon la formule d’Abdelmalek Sayad11. En quelques sorte, les lois et tous 

les règlements sur l’im-migration sont à leur manière une série de frontières visibles et invisibles 

qui délimitent l’espace du « club » et les conditions pour y entrer, et en définitive pour y demander 

son adhésion. C’est la problématique centrale que nous voulons mettre en débat s’agissant de la 

traversée des frontières12.  

Nous soutenons donc comme thèse que la frontière doit être l’objet d’une permanente impulsion 

démocratique qui doit se concrétiser par une remise en cause résolument critique des exclusions 

dont elle est porteuse dans son déploiement pratique. La démocratie ne se démocratise qu’en actes 

de vérification concrets de ses concepts et principes. La radicalité potentielle de cette assertion vise 

à tenir compte de la prépondérance de la relation au cœur des concepts de frontière et d’autonomie 

de la politique. Il s’agit ici de caractériser la frontière de toute possibilité politique comme la 

politique de la frontière. La frontière est un important obstacle contemporain à la progression des 

idées de liberté et d’égalité. Elle l’est notamment par le maintien d’une équation entre nationalité 

et citoyenneté, ou plutôt par le recours à la citoyenneté juridique comme principe de fermeture 

autarcique de la communauté au nom de critères excluants qui ne sauraient être qualifiés d’actes 

d’exclusion.    

Nous appuierons notre thèse en divisant notre travail en deux sections qui auront chacune comme 

tâche d’illustrer la portée transformatrice d’une perspective de démocratisation des frontières. Il 

s’agira, dans chacune d’entre elles, de montrer qu’en contestant la loi souveraine de l’État au nom 

du principe démocratique, on met en scène deux choses : 1) le caractère politique et incrémental 

 
11 Abdelmalek Sayad, « Les maux-à-mots de l’immigration. Entretien avec Jean Leca », Politix, Vol. 3, No 12, 4e 

trimestre, 1990, pp.7-24. 
12 Audrey Macklin, « What happens when Roxham road is closed? », Toronto Star, 27 février 2023; Karen Musalo et 

Audrey Macklin, « Now Trump’s cruel border policy is spreading in Canada », Los Angeles Times, 29 mars 2023.  



 10 

d’un droit aux droits (en somme d’un droit à la politique) qui fait progresser la construction 

démocratique; et 2) le caractère inachevé et sans cesse perfectible de la démocratie.  

Dans la première partie de notre travail, nous nous donnerons pour objectif de clarifier en quoi la 

perspective théorique de démocratisation des frontières peut permettre de penser à nouveaux frais 

les enjeux du droit d’entrée au territoire et d’inclusion à l’espace de la citoyenneté dans le sens 

d’une extension de la justice.   

 

La seconde partie visera à opérationnaliser le principe de l’hospitalité démocratique au regard de 

l’institution frontalière : l’idée est d’illustrer la portée politique d’une exposition de l’ambivalence 

d’une politique démocratique irriguée par le principe d’hospitalité (impossible à trancher entre ses 

acceptions éthique et politique), mais réinscrite dans le mode de fonctionnement propre à son 

régime libéral actuel, qui exclue et limite la possibilité de faire partie de la communauté des 

citoyens.  

L’idée de citoyenneté préfigurée ici, dans une perspective radicalement démocratique, en est une 

de citoyenneté active et non comprise au sens structement légal ou étatique: à savoir celle que 

déploient de façon agissante des catégories qui n’en jouissent pourtant pas formellement ou 

statutairement13.   

 

Mais avant de procéder à ces deux parties, il nous parait important de revenir succinctement sur le 

cadre théorique qui sera au cœur de ce travail et sur la problématique en cause.  

 

 

 

 
13 C’est l’urgence de répondre aux inégalités posées à ses confins qui commande d’explorer ce que peut signifier l’idée 

consistant à démocratiser l’institution de la frontière (même si la façon doit être inventée), ce qui présuppose 

notamment de préfigurer ce que peuvent être les assises, ne serait-ce que sur le plan des idées, de ce que Balibar appelle 

une citoyenneté sans communauté, voire, pour le dire autrement, d’une citoyenneté  non-communautaire, qui serait 

liée à une communauté dont le principe de clôture et d'exclusion serait formulé en des termes démocratiques et surtout 

légitimes. Voir : Etienne Balibar, « Une citoyenneté sans communauté ? », dans, Nous, citoyens d’Europe? Les 

frontières, l’État, le peuple, Paris, La Découverte, 2001; pp.93-126. 
    



11 
 

1.2 L’illimitation et radicalité démocratique 

 

Notre réflexion part d’un questionnement que l’on peut résumer succinctement : en quoi le respect 

du caractère illimité de la démocratie appelle une remise en cause du caractère souverain et 

discrétionnaire du rapport aux frontières préconisé par les États ?  

Ce principe d’illimitation fait de la démocratie une notion indéniablement ambivalente, car cette 

acception nous amène à la considérer tout autant comme un régime politique travaillé par son 

potentiel dépassement que comme une organisation sans cesse contestée et mise en cause. La 

démocratie ne peut être à la hauteur de sa double nature constitutive (et qui est au cœur de sa 

définition) qu’à la seule condition d’être travaillée par un permanent mouvement en son cœur et 

que l’on pourrait qualifier de projet de démocratisation de la démocratie. 

Autrement dit, la condition migrante contemporaine devrait, dans ce cadre, conduire la démocratie 

à sans cesse transgresser ses propres frontières, ou, pour le dire autrement, à basculer incessamment 

de sa forme constituée dans le renouveau de sa forme constituante pour mieux « se démocratiser à 

partir de ses frontières »14. La démocratie est donc l’objet d’une interrogation irréductible, et celle-

ci est le signe de l’inquiétude quant à son incomplétude ou à ses limites face à la totalité du social. 

Cette idée d’incomplétude démocratique est au cœur de ce que nous prolongeons par l’idée de 

démocratie radicale ou, pour le dire autrement, de démocratisation de la démocratie. Cela n’est 

possible qu’en faisant écho aux luttes qui se déroulent sur plusieurs scènes, au nombre desquelles 

celles autour du franchissement des frontières. C’est toujours l’élément inventif, affirmatif (une 

nouvelle conception de la citoyenneté, un changement des modalités de luttes individuelles et 

collectives qui constituent l’activité politique) qui conditionne l’élément négatif, ou la capacité de 

résistance au processus de dé-démoratisation ou aux conceptions résolument statutaires de la 

citoyenneté.  

 

L’idée de démocratie radicale tient pour nous à la force intrinsèque du principe démocratique 

originairement lié à la grammaire de l’expérience de la citoyenneté active (et non passive ou 

 
14 Martin Deleixhe, « L’immigration dans les théories contemporaines de la démocratie », Revue européenne des 

sciences sociales, Vol. 49, No 2, 2011, pp.123-144. 



 12 

seulement statutaire), qui est toujours une tentative pour élargir les sphères de la liberté et de 

l’égalité. C’est là que gît la portée des mouvements insurrectionnels ou des processus 

« révolutionnaires » dans le passé que retrouvent aussi les luttes contemporaines des différentes 

catégories « subalternes ». Leur capacité d’agir (en anglais, empowerment) ne se réduit pas au 

renversement d’un rapport de forces externes : c’est également une capacité intérieure de préfigurer 

l’égalitarisme d’une communauté de citoyens ouverte au conflit, parce que délibérante, décidante 

et agissante15.  

Ce que nous venons de dire ne perd pas de vue l’acception aporétique quant au principe 

démocratique de toute communauté politique, que nous pouvons poser dans ces termes : à ses 

frontières, la démocratie se heurte à un paradoxe, soit le fait que la liberté individuelle de 

mouvement s’y confronte à la logique étatique qui se juge souveraine dans ses politiques 

d’admission. Ce qui nous intéresse plus particulièrement est de poser la question politique des 

possibilités du franchissement des frontières dans une perspective d’élargissement citoyen et 

d’extension de l’ordre démocratique. Il nous paraît important de réfléchir politiquement l’enjeu de 

plus en plus central du passage des frontières à l’aune d’une réflexion critique rapportée à notre 

système démocratique.  

Dès lors, dans le cadre de ce travail, nous soutenons que si l’institution frontalière n’est pas animée 

par un mouvement de démocratisation constante, qui passe notamment par une délibération 

résolument critique autour des exclusions qu’elle pratique et qu’elle induit , on peut dire qu’elle 

menace, au pire,  soit de s’écrouler, ou au mieux, de se réduire à une conception restreinte qui nie 

l’exigence d’hospitalité démocratique au regard des demandes de justice inscrites dans l’appel à 

une démocratisation des règles du franchissement des frontières. Ce n’est pas au titre de ses 

souffrances que le migrant précaire pose un problème à la politique démocratique moderne, mais 

en raison du déni de droits dont il est l’objet. Il s’agit de ramener la question de l’exclusion dans 

l’ordre de la politique démocratique, pour autant que celle-ci est constitutivement attachée au 

principe de l’égalité des droits. Le maître mot est ici démocratie : rapportée au fait migratoire 

 
15 C’est cet aspect insurgent que nous souhaitons mettre au crible du débat sur la frontière. Les luttes pour la dignité et 

le droit aux droits des personnes migrantes ne peuvent être « constituantes » qu’à la condition d’être aussi « insurgentes 

». Elles permettent d’agir à l’opposé des garanties constitutionnelles sur lesquelles insiste toujours le libéralisme, 

puisqu’elles s’évertuent à conjurer le risque inhérent à une souveraineté populaire qui serait trop limitée, et non pas 

excessive.  



13 
 

comme à tant d’enjeux grevés par des rapports de domination et d’exclusion16, cette notion ne peut 

être réduite en creux à l’ordre éthéré de l’abstraction qui ferait fi des « rouages institutionnels de la 

démocratie, du nœud de ses pouvoirs et de ses contre-pouvoirs ou de l’opposition entre le jeu de 

ses divisions et la nécessité de sa cohésion »17. 

Ce que déplierons, en suivant les indications d’Étienne Balibar, et qui se trouve au cœur de npotre 

travail, peut se résumer ainsi :  

du moment où par une nécessité structurelle les critères de distinction et de tri 

deviennent violemment discriminatoires et font preuve d’indifférence, lorsque 

l’exclusion des “autres” n’est plus simplement le corrélat logique de l’inclusion 

des “uns”, mais ce qui menace de rendre illusoire ou arbitraire un régime 

démocratique dans sa forme historique, et que l’identité politique ne peut se 

concevoir ou se réassurer qu’en se transformant en communautarisme national 

et d’État, c’est qu’il faut changer de méthode 18 et de critères de légitimité. 

Nous plaidons explicitement l’importance de réfléchir démocratiquement le passage de l’institution 

frontalière. Il en découle que la question démocratique peut dès lors être rapportée à la question 

de la traversée des frontières, celle de leur franchissement, et de tout ce qui se joue, à ce 

franchissement, en termes d’identité, de souveraineté, de nationalité, de citoyenneté et de 

gouvernementalité19. La perspective ici déclinée part du constat que les mouvements de 

 
16 L’opposition entre inclus et exclus refoulerait non seulement la conception marxienne de la division et de 

l’antagonisme des classes sociales, mais aussi toute considération des différentiels de pouvoir liés à l’organisation de 

l’économie. À rapprocher, comme on le fait trop souvent, sous le chapeau de l’exclusion, la condition de la grande 

pauvreté des établis et celle des migrants, on paraît sacrifier, de dire Colliot-Thélène, à une nouvelle « configuration 

sémantique » qui participe de l’imputation aux individus de la responsabilité de leur condition économique et qui évite 

de problématiser les causes structurelles des inégalités sociales. Envisagée de ce point de vue, l’exclusion n’est pas le 

contraire de l’inclusion, mais l’expression extrême, et pour cette raison révélatrice, de la précarité inhérente aux 

conditions d’existence des non-propriétaires, citoyens nationaux et migrants confondus. Cette mise en garde est 

notamment tirée par Catherine Colliot-Thélène de sa lecture attentive de ce texte : « Didier Fassin, « Exclusion, 

underclass, marginalidad. Figures contemporaines de la pauvreté urbaine en France, aux États-Unis et en Amérique 

latine », Revue française de la sociologie, 1996, Vol. 37, No 1, pp. 37-75. Fassin soulignait plus récemment que la 

substitution de la catégorie de l’exclusion à celle des inégalités est concomitante de la puissante généralisation, à partir 

des années 1990, de ce qu’il appelle « raison humanitaire ». Voir : Didier Fassin, La Raison humanitaire, Paris, 

Gallimard/Seuil, 2010, p. 41. Voir : Catherine Colliot-Thélène, Le commun de la liberté. Du droit de propriété au 

devoir d’hospitalité, Paris, PUF, 2022, p.186-187. 
17 Martin Deleixhe, « L’immigration dans les théories contemporaines de la démocratie », loc.cit. 
18 Étienne Balibar, « Droit de cité ou l’apartheid? », dans : Etienne Balibar, Monique Chemillier-Gendreau, Jacqueline 

Costa-Lascoux, Emmanuel Terray, Sans-papiers : l’archaïsme fatal, Paris, La Découverte, 1999, p.116.  
19 La gouvernementalité excède le champ de l’action étatique pour inclure différents types de conduites : le 

gouvernement des enfants, des consciences, des ménages, de l’État, des entreprises, de soi-même. Elle incorpore un 

large éventail de pratiques destinées à donner forme, guider ou diriger la conduite de soi ou celles des autres. Chez 

Michel Foucault, ces différentes pratiques sont médiatisées par des techniques et des instruments qui sont au cœur de 

son analyse du pouvoir. Mais aux techniques pour réguler les comportements en agissant sur les populations se 

 



 14 

populations butent certes sur les mécanismes frontaliers et les dispositifs sécuritaires et de contrôle 

hétérogènes des États souverains, mais aussi sur d’autres contraintes et limites sociales qui se 

cristallisent dans un régime international des frontières20 qui combine le capital et le travail, ainsi 

que des rapports impériaux de race et de genre. 

Nous soutenons, et cela est au cœur de l’argumentation proposée dans le cadre de ce travail, que 

les règles du franchissement des frontières et leur justification ne peuvent, par souci de fidélité au 

principe démocratique, se soustraire (du moins en principe) à la participation effective aux 

délibérations démocratiques des personnes soumises à la dureté de leurs lois de fonctionnement. 

On peut dès lors dire que cette requête, voire cette nécessité, d’une démocratisation des frontières 

n’est pas sans effets politiques et pratiques d’importance. Mais la portée démocratique de ce 

plaidoyer théorique est ici redoublée politiquement. Le fait de s’attarder aux règles du 

franchissement des frontières est de nature politique et non pas technique ou simplement 

administrative (comme en use l’État), plus fondamentalement parce qu’il y va de notre façon de 

concevoir la démocratie. Celle-ci est ambivalente et peut paraître contradictoire, car ce plaidoyer 

pour la démocratisation des frontières participe d’un redoublement du contrôle qu’elle prend pour 

cible, car au contrôle des frontières et donc des mouvements de populations par l’État, elle ajoute 

un contrôle de l’État par le peuple et les groupes sociaux. Elle fait donc sortir l’enjeu frontalier du 

cadre des limites de l’État pour celui de la politique et du débat sur le juste et l’injuste entre tous 

les êtres humains.  

 

Le cadre théorique qui est le nôtre, que nous appelons de démocratie radicale, implique l’abolition 

ou l’ouverture des frontières (open et abolish borders en anglais)21 mais ne s’y réume pas. En effet, 

 
superposent les techniques individualisantes pour se gouverner soi-même et pour agir sur les corps. Voir : Pierre 

Lascoumes, « La Gouvernementalité : de la critique de l’État aux technologies du pouvoir », Le Portique. Revue de 

philosophie et de sciences humaines, Vol. 13-14, 2e semestre 2004, p. 1-15. Voir aussi : Handbook on Governmentality, 

dirigé par William Walters et Martina Tazzioli, Londres, Edward Elgar Publishing Limited, 2023, en particulier le 6e 

chapitre qui pour titre : « Governmentality : a conversation with Wendy Brown, Partha Chatterjee and Nikolas Rose ».    
20 Mouloud Idir, « Fracturer le régime international des frontières. Pour une politique de la liberté de mouvement. 

Entretien avec Nicholas De Genova », dans Mouloud Idir, Chedly Belkhodja, Elodie Ekobena (dir.) (Dé)passer le 

régime international des frontières. L’hospitalité en actes, Montréal, Éditions du secteur Vivre ensemble, 2023, pp.17-

33; Ansems de Vries, Leonie, Lara Montesinos Coleman, Doerthe Rosenow, Martina Tazzioli, Rolando Vázquez, « 

Fracturer la politique. Ou comment éviter la reproduction tacite des ontologies modernes/coloniales dans la pensée 

critique », Vacarme, Vol. 88, No 3, 2019, pp. 4-37. 
21 Nous savons que ces approches sont hétéroclites. Il y a, par exemple, de grandes nuances entre les tenants de 

l’abolition et ceux de l’ouverture des frontières. Même en optant pour des arguments rationnels et les moins menaçants 

 

https://www.cairn.info/publications-de-Lara-Montesinos%20Coleman--695814.htm
https://www.cairn.info/publications-de-Doerthe-Rosenow--695813.htm
https://www.cairn.info/publications-de-Martina-Tazzioli--695815.htm
https://www.cairn.info/publications-de-Rolando-V%C3%A1zquez--695816.htm


15 
 

dans le cadre de notre réflexion sur la démocratie, il apparait clairement que ni la transformation 

pas plus que l’abolition des politiques étatiques22 ne suffiront dans la quête d’une société et d’un 

monde plus justes et moins ségrégués s’agissant des exclusions que l’on peut résumer à un droit 

inégal à la liberté de mouvement ou à la mobilité.23.  

Le cadre théorique au cœur de notre réflexion est celui que l’on décline sous la notion de démocratie 

radicale ou d’illimitation démocratique. Elle se traduit ici par les usages que nous ferons, sans nous 

y réduire, des travaux d’Étienne Balibar24, de Martin Deleixhe25, d’Enrica Rigo26, de Marie-Claire 

Caloz-Tschopp27, de Catherine Colliot-Thélène28 et de Benjamin Boudou29. Il y a, dans l’attention 

portée par ces auteur.e.s à la réalité migrante, une radicalité qui permet de saisir le tragique des 

situations d’errance et la condition exilaire contemporaine. Cette radicalité participe d’une distance 

– voire d’un écart – par rapport aux catégories d’État et administratives avec lesquelles sont 

généralement appréhendés les enjeux relatifs aux frontières.  

La portée émancipatrice de ce cadre tient à la façon, pour le dire simplement, dont la condition 

migrante est pensée dans une sorte de philosophie de fuite ou de desexil30 en envisageant les 

 
possibles pour les sociétés de destination, les tenants de ces deux approches ne prennent pas assez en compte les 

relations de pouvoir qui façonnent le conflit de mobilité et le régime de frontières qui le sous-tend.  
22 Pour Étienne Balibar, se contenter d’abolir le contrôle des frontières ne mènerait, dans un monde comme le nôtre, 

qu’à des « […] formes de “société de contrôle” (Deleuze) ou de gouvernementalité policière globalisée. Voir : Étienne 

Balibar, La Proposition de l’égaliberté, Paris, Presses universitaires de France, 2010, p. 335. 
23 Voir à cet égard : Ilker Ataç, Kim Rygiel et Maurice Stierl, « The Contentious Politics of Refugee and Migrant 

Protest and Solidarity Movements : Remaking Citizenship from the Margins », Citizenship Studies, Vol. 20, No 5, 

2016, pp. 527-544; Sandro Mezzadra, « The Right to Escape », Ephemera, Vol. 4, 2004, pp. 267-275. 
24 Etienne Balibar, Nous, citoyens d’Europe? Les frontières, l’État, le peuple, Paris, La Découverte, 2001 
25 Martin Deleixhe, Aux bords de la démocratie. Contrôle des frontières et politique de l’hospitalité, Paris, Classiques 

Garnier, 2016 
26 Enrica Rigo, « Aux frontières de l’Europe. Citoyennetés postcoloniales dans l’Europe élargie », Multitudes, Vol. 5, 

No. 19, 2004, pp. 73-84. 
27 Marie-Claire Caloz-Tschopp, L’Évidence de l’asile. Essai de philosophie dys-topique du mouvement, Paris, 

L’Harmattan, 2016; 
28 Catherine Colliot-Thélène, La démocratie sans démos, Paris, PUF, 2011. 
29 Benjamin Boudou, Le dilemme des frontières. Éthique et politique de l’immigration, Paris Éditions de l’EHESS, 

2019. 
30 Chez Marie-Claire Caloz-Tschopp, l’exil condense les innombrables expériences de la domination destructrice de 

la liberté politique de se mouvoir. Il est en ce sens une situation de bannissement, de privation, de dépouillement qui 

caractérise fortement le capitalisme globalisé… Le desexil est le mouvement qui conduit à dégager un embarras, à 

s’arracher à la domination, et depuis d’autres lieux, d’autres temps, tente d’articuler la revendication d’un droit au 

droit. Le desexil de l’exil « est un déplacement, un repositionnement, un mouvement, une lutte pratique et théorique 

qui débute en réfléchissant sur les transformations de l’exil. En quel sens la dialectique de la dépossession et la 

réapprorpriation, tout en contenenant la liberté politique de se mouvoir, en arrive à mettre en cause les catégories 

d’État, d’État-nation, de sujets, de territoire, de souveraineté et même d’autonomie et de démocratie ». Le desexil se 

rapporte en ce sens au registre de la lutte, de la résistance et de la fuite à l’égard de la contrainte et du dénuement. 

 



 16 

possibilités de son traitement hors des schèmes dominants de la territorialisation et de la 

souveraineté d’État. En somme, un horizon pensable hors de la pensée d’État31. Cela est d’autant 

plus nécessaire que ce que le différend frontalier met en scène est, pour le dire dans les mots de 

Caloz-Tschopp, une volonté de survivre par la « puissance insurrectionnelle d’appropriation de la 

liberté de se mouvoir32 » à l’échelle de la Terre. Un traitement radicalement démocratique du 

rapport aux frontière en est dès lors un qui appelle une sorte de « conversion utopique » et de 

nouvelles possibilités33 en termes d’invention démocratique. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Voir : Marie-Claire Caloz Tschopp, La liberté politique de se mouvoir. Desexil et création : philosophie du droit de 

fuite, Paris, Éditions Kimé, 2019, p.53. 
31 Abdelmalek Sayad, « Immigration et "pensée d’État" », Actes de la recherche en sciences sociales, Vol. 129, No. 

4, 1999, pp.5-14. 
32 Marie-Claire Caloz Tschopp, La liberté politique de se mouvoir. Desexil et création, op.cit. 
33 Sandro Mezzadra, Nicholas De Genova, « Migration and the Question Of Political Possibilities », Political 

Anthropological research On International Social Sciences, décembre 2020, pp.337-374.     



17 
 

2 La démocratisation de la démocratie par ses frontières. La limitation de la 

justice 

 

Notre travail ne peut rendre compte de toutes les technologies qui opèrent aux frontières : contrôle 

à distance des personnes, instruments biométriques, collectes de données… L’on se contentera de 

dire que tous ces dispositifs contribuent aux opérations de tri et de filtrage de ce qui traverses les 

frontières étatiques (personnes, comme biens) par divers processus d’identification. En ce sens, on 

ne peut plus seulement dire que ce sont les frontières qui sont traversées, mais ce sont elles qui 

désormais nous traversent sous bien des aspects34. On assiste ainsi à la dissémination différentiée 

des contrôles frontaliers par une logique de donnéification sophistiquée. Dans cet ordre d’idées, la 

frontière n’est pas que réductible à une relation asymétrique entre des États, elle se pose aussi dans 

les modalités d’une réalité largement inégale pour les êtres humains. Elle constitue un lieu de 

tension entre soi et l’autre, à la fois garde-fou de nos démocraties et condition d’exclusion du non-

citoyen.   

 

Cette inégalité est aussi repérable dans les mutations importantes des régimes migratoires 

contemporains qui donnent lieu à une logique de stratification de la citoyenneté35 et à des 

conditionnalités quant à son obtention. Ainsi, comme ne cesse de le répéter Sandro Mezzadra, il ne suffit 

pas de franchir une frontière pour entrer dans un territoire. On peut entrer et être toujours à la marge, en être 

réduit au seuil : traverser une frontière et en rencontrer d’autres. En ce sens, les frontières doivent être 

comprises comme des seuils mouvants qui hiérarchisent en permanence les individus et les groupes au sein 

d’un même espace et à ses confins. Cette spirale descendante et/ou régressive de la citoyenneté, et 

c’est cela qui nous intéresse dans le cadre de ce travail, a comme corollaire un resserrement des 

mesures aux frontières36.  

 
34 Anne-Laure Amilhat Szary, « Chapitre 1. Épistémologie des frontières : origine et actualité des border studies », 

dans : Anne-Laure Amilhat Szary (éd.), Frontières. Capes-Agrégation Histoire-Géographie. Paris, Armand Colin, 

« Horizon », 2020, p. 8-16. 
35 Rottem Rosenberg Rubins, « Crimmigration and the "Paradox Of Exclusion" », Oxford Journal of Legal Studies, 

Vol. 42, No.1, 2022, pp. 266-297; Martin Ruhs, The Price of Rights. Regulating International Labor Migration, 

Princeton, Princeton University Press, 2013; Swanie Potot, « Construction européenne et migrations de 

travail », Revue européenne des sciences sociales, Vol. 51, No 1, 2013, pp.7-32.  
36 Pour en savoir plus : Filippo Furri, Paul Guillibert, Isabelle Saint-Saëns, « L’homme de la frontière. Entretien avec 

Sandro Mezzadra », Vacarme, Vol. 69, No. 4, 2014, pp. 226-249. 



 18 

Dans cette section de notre travail, nous lèverons un malentendu important quant à la dimension 

ambivalente et hétérogène désormais conférée à l’institution frontalière dont la significatiom la 

portée, l’évolution et les contrours sont au cœur de débats importants37. Cette dernière fait surgir 

une nouvelle morphologie et une série de problèmes politiques inédits. Ceux-ci affectent en 

particulier l’affrontement entre deux phénomènes : la mobilité humaine d’un côté et les moyens 

institutionnels de la contrainte de l’autre, dont font éminemment partie les frontières. Ces 

transformations sont l’objet de nombreux travaux, lesquels font de la frontière une « méthode »38 

pour déchiffrer la mutation des rapports sociaux et les changements de fonction du « politique » à 

l’époque de la mondialisation. Pour notre part, ce sont les arguments justifiant la clôture de la 

communauté politique que nous prendrons pour objet de la discussion.  

Citons dans cet ordre d’idées un argument fort de la sociologue Dominique Schnapper qui sera, 

sans la prendre pour notre principale interlocutrice, au cœur de ce que nous voulons discuter :  

[O]n dénonce aujourd’hui volontiers la fermeture de la nation, définie comme un système 

d’exclusion des non-nationaux. Mais c’est mettre l’accent sur l’une des dimensions et 

négliger le rapport d’inclusion/exclusion qui caractérise toute organisation politique. Il est 

clair qu’en incluant et en intégrant les uns, la nation exclut, par là même, les autres. [...] 

L’identité collective des nationaux se définit par l’altérité des étrangers. C’est le propre de 

tout groupe et même, plus généralement, de toute identité qui s’affirme en s’opposant aux 

autres. [...] Le critère discriminant n’est toutefois pas nécessairement discriminatoire, c’est-

à-dire fondé sur une motivation jugée illégitime »39.  

Il faut donc, comme le suggère Balibar, remettre en mouvement l’idée de la « communauté des 

citoyens », de façon qu’elle résulte de la contribution de tous ceux et celles qui sont présent.e.s et 

actif.ve.s dans son espace social ou qu’elle intègre en ses principes la nécessité de faire droit à ceux 

 
37 Au nombre de ceux-ci, il y a sans doute le prolongement théorique apporté par Huub Dijstelbloem, lequel en déplie 

ce qu’il appelle les mécanismes à partir de la catégorie d’infrastructure. Cette portée infrastructurelle serait capitale 

dans la gestion organisée « d’une circulation des sujets, humains ou non, entre les États (202 ». Cette circulation, qui 

autorise ou restreint l’accès, est issue d’un réseau qui comporte de nombreuses entités elles-mêmes liées à une 

multitude d’infrastructures de la société qui l’abrite. Dijstelbloem donne ainsi l’exemple des infrastructures de 

transport, du monde de la finance, mais également, du domaine de l’information et même de la défense des droits 

humains pour souligner de quelle manière plusieurs sujets peuvent être liés à la gestion des frontières. Les éléments 

succincts ici rapportés sont tirés d’une idoine note de recherche récente qui en en synthétise les idées-fortes pour le 

lectoral frnacophone » nous dit Olivier Le Lann-Semassel qui en fait une lecture serrée. Pour en savoir plus : Olivier 

Le Lann-Semassel, «Les enjeux frontalier.  s à la lumière de  la théorie de l’acteur réseau », Note de recherche, GSCMF, 

2025, p.21  
38 Sandro Mezzadra et Brett Neilson, Border As Method, Or The Multiplication of Labor, Durham, Duke University 

Press, 2013. 
39 Dominique Schnapper, La communauté des citoyens…, op.cit, p.106.  



19 
 

et celles qui frappent à sa porte. Cela est d’autant plus nécessaire que l’exclusion aux frontières est 

souvent tributaire de mesures parfois légales produisant l’illégalité ou l’irrégularité.  

2.1 Le spectacle de l’exclusion et la gouvernance de la mobilité 
 

Nous disposons aujourd’hui d’une importante littérature qui montre bien que la production étatique 

de situations de crise aux frontières correspond en bonne partie, sans s’y réduire, à une sorte de 

mise en scène de la frontière. Au Québec, l’attention politique et médiatique réservée en 2022 et 

2023 au chemin Roxham – pensons notamment à son traitement pendant la dernière campagne 

électorale provinciale – représente bien ce que l’anthropologue Nicholas De Genova appelle the 

border spectacle, le « spectacle de la frontière »40. À partir des réflexions de Guy Debord sur la 

société du spectacle, De Genova soutient que la frontière est le lieu où l’application – parfois brutale 

– des lois sur l’im-migration et l’« illégalité » des personnes migrantes sont mises en scène41. Il en 

résulte que l’attention est portée sur le comportement de la personne qui a contourné la règle, plutôt 

que sur le dispositif qui crée les conditions de cette illégalité. Si le chemin Roxham ne peut être 

comparé à la frontière entre les États-Unis et le Mexique, ni à celles qui existent en Méditerranée, 

notamment quant à la mise en scène du refoulement, nous observons tout de même une 

spectacularisation de l’accès irrégulier à travers une narration alarmiste réclamant des mesures de 

fermeture. 

 

Le point majeur ici est celui consistant à dire que la mise en spectacle de la frontière donne à la 

migration l’apparence d’un simple acte de transgression, où certaines personnes migrantes violent 

délibérément le caractère soi-disant sacré et légitime d’une frontière qui est alors présentée comme 

un fait invariable, incontestable et pratiquement naturel. La réalité, cependant, est que certaines 

migrations et certains mouvements de réfugiés sont plutôt « illégalisés ». C’est ce que Nicholas De 

Genova et Ananya Roy appellent « la production légale de l’illégalité » des migrants et qui a 

toujours lieu à une grande distance de toute frontière physique. La mise en spectacle de la frontière 

 
40 Nicholas De Genova, « Spectacles of migrant “illegality”: the scene of exclusion, the obscene of inclusion », Ethnic 

and racial studies, 2013, vol. 36, No 7, pp. 1180-1198; Nicholas De Genova, Ananya Roy, « Practices of illegalisation 

», Antipode, Vol.52, No 2, 2020, pp.352-364.  
41 En ce sens, les arrestations, refoulements ou brutalisations aux frontières ne cherchent pas être cachées ou 

dissimulées : elles sont théâtralisées de façon préférentielle pour rassurer des segments légitimes de la nation, mais 

aussi pour illustrer l’efficacité de leur déploiement. De Genova théorise beaucoup cette dimension qu’il qualifie de 

spectacle obscène de la métaphysique des frontières. Voir les deux références à la note qui précède.   



 20 

donne à l’« illégalité » des migrants un aspect fondé, ce qui nous empêche, de manière 

systématique, de saisir comment certaines migrations font activement et délibérément l’objet de 

procédures juridiques d’illégalisation, tandis que d’autres sont facilitées, privilégiées et légitimées. 

Ces éléments d’analyse doivent complexifier le regard sur la frontière, trop souvent pensée sur une 

binarité en termes d’ouverture / fermeture ou d’inclusion / exclusion42.  

 

Généralement appréhendées comme des lignes de démarcation, les frontières sont désormais 

devenues des dispositifs complexes de tri des flux du capitalisme mondialisé plutôt que des limites 

binaires entre le dedans et le dehors de la nation et/ou de l’État. Dans cet ordre d’idées, les processus 

d’exclusion sont aussi à saisir au cœur du « paradigme de mobilité » désormais promu pour régir 

la circulation de personnes (à vrai dire de ressources et agents économiques) jugées utiles, tout en 

restreignant l’accès ou le recours à celles jugées indésirables43. Toutes sortes de dispositifs opèrent 

désormais et ceux-ci empruntent pour beaucoup au langage de la sécurité et du contrôle prédictif44, 

qui servent de cadre de référence et de légitimation. La sécurité dont il est ici question, de dire 

Wendy Brown, « n’exige pas seulement une capacité à examiner, à inspecter, à analyser, à compter 

et à enregistrer, mais aussi à canaliser, à transférer, à déplacer ou tout simplement à exclure 

certaines populations45».  

 

 
42 La gouvernance de la mobilité migratoire dont nous discutons ne vise pas tant à l’exclusion des migrantes et migrants, 

mais plutôt à mettre en valeur, à ramener à des proportions économiques exploitables certains segments et éléments 

turbulents qui caractérisent les mouvements migratoires contemporains. Ces éléments turbulents, nous dit Sandro 

Mezzadra, apparaissent comme des excédents structurels par rapport aux équilibres du « marché du travail ». Dans cet 

ordre d’idées, nous enseigne Mezzadra, l’objectif des États et des organisations internationales n’est nullement de 

fermer hermétiquement les frontières des « pays riches », mais d’établir un système de digues, de produire en dernière 

instance, pour reprendre l’expression de Nicholas De Genova, un processus actif d’inclusion du travail migrant à 

travers sa « clandestinisation » ou son incorporation subalterne et différenciée dans le régime de droit et de citoyenneté 

des pays récepteurs. Pour en savoir plus : Sandro Mezzadra, « Capitalisme, migrations et luttes sociales. Notes 

préliminaires pour une théorie de l’autonomie des migrations », Multitudes, Vol. 19, No 5, 2004, p.21; Nicholas De 

Genova, « Migrant “illegality” and deportability in everyday life », Annual Review of Anthropology, Vol. 31, 2002, p. 

439. 
43 Linda Bosniak, The Citizen and the Alien, …Op.cit. 
44 Claudia Aradau et Sarah Perret, «The politics of non-knowledge at Europe’s borders : errors, fakes and subjectivity» 

Review of International Studies 4, No 4, Vol.38, 2022, pp.405-424; Claudia Aradau, Luis Lobo-Guerrero et Rens Van 

Munster, « Security, Technologies of Risk, and the Political », Security Dialogue, Vol. 39, Nos 2-3, avril 2008, pp.147-

154; Claudia Aradau et Martina Tazzioli, « Biopolitics Multiple: Migration, Extraction, Subtraction », Millennium, 

Vol. 48, 2020, pp.198-220; Claudia Aradau et Tobias Blanke, « Politics of prediction: security and the time/space of 

governmentality in the age of big data », European Journal of Social Theory, Vol. 20, No 3, 2017, pp.373-391. 
45 Wendy Brown, Murs. Les murs de la séparation et le déclin de la souveraineté étatique, Paris, Les Prairies ordinaires, 

2009, p.156. 

https://www.cambridge.org/core/services/aop-cambridge-core/content/view/C3B0967C47082157EED1569DFEEB64E1/S0260210522000080a.pdf/the-politics-of-non-knowledge-at-europes-borders-errors-fakes-and-subjectivity.pdf


21 
 

Ce qui découle de ces dispositifs est un mode de gestion des populations migrantes basé sur la 

maîtrise et l’anticipation, lesquelles se déploient de façon à renforcer les contrôles, mais aussi en 

vue de les reconfigurer en les gérant. Sur ce plan, ce sont les contrôles différenciés aux frontières 

qui en sont la meilleure illustration. Ces contrôles sont concomitants de la formation d’un large 

domaine d’acteurs.ices instillant une logique de gestion migratoire déterminant les contours d’une 

gouvernance internationale des migrations. On verra dès lors naître un large champ où convergent 

des spécialistes de l’enjeu frontalier. En somme, un univers de connaissances46 naît, lequel agence 

perspectives théoriques, mesures de surveillance, dispositifs d’administration et aspects juridiques 

et techniques de la frontière. Du coup, s’y greffe une constellation d’acteurs dont on attend qu’ils 

alimentent les décisions à prendre. Nous observons alors une combinaison du sécuritaire et du 

gestionnaire dans le champ migratoire. La prérogative de la souveraineté étatique en matière de 

sécurité est progressivement amenuisée pour laisser place à l’imbrication d’une multitude d’acteurs 

internationaux qui érigent des « policies » afin de gérer (terme technocratique prisé) les flux 

migratoires dans l’objectif de favoriser des catégories qui sont voulues et de faire bifurquer47 ou 

neutraliser celles qui ne le sont pas48.  

Ce qui se joue ici, en le rapportant à notre propos, est une volonté d’illustrer le registre 

d’intelligibilité de la « rationalité » frontalière contemporaine empiriquement construite comme un 

champ d’ajustement et un assemblage permanent et récurrent de pratiques, de discours et de 

dispositifs hétérogènes dans le cadre d’institutions conflictuelles de gestion des migrations. En effet 

cette problématique est de nature à surmonter les « antithèses » abstraites du débat politique 

contemporain à propos des migrations — entre l’économie et le droit, donc entre la société et l’État, 

particulièrement les points de vue de la « souveraineté des États » opposée aux « droits des 

migrants », d’où résulte l’opposition institutionnelle du sécuritaire et de l’humanitaire, de la 

répression et de l’utilitaire. Face à une rationalité managériale qui se greffe sur l’institution 

 
46 Rutvica Andrijasevic, William Walters, « L’Organisation internationale pour les migrations et le gouvernement 

international des frontières », Cultures & Conflits, Vol. 84, No. 4, 2011, pp.13-43. Dans ce texte, les auteurEs 

soulignent clairement l’émergence d’un domaine de spécialistes où la conception, la surveillance, l’administration et 

le fonctionnement juridique et technique des frontières sont devenus un champ de connaissance en soi, et ceci, en 

concomitance avec un ensemble de mesures administratives visant à réorganiser le contrôle des frontières. Il s’agit ici 

du phénomène que les auteurEs appellent le gouvernement international des frontières. 
47 William Walters, « The migration route as governance », dans, Carmel, E., Lenner, K., & Paul, R. (Eds.), Handbook 

on the governance and politics of migration, Northhampton, Edward Elgar Publishing Limited, 2021, p.244. 
48 Michael Humphrey, « Migration, Security and Insecurity », Journal of Intercultural Studies, Vol 34, No 2, 2013, 

p.180. 



 22 

frontalière et qui combine des instruments policiers et régulateurs pour tenter de « mettre en ordre » 

les flux de migrants, que pouvons-nous opposer ? Étienne Balibar enjoint à initier un processus de 

« démocratisation des frontières ». La tâche d’une démocratisation des frontières, impliquant que 

leur représentation soit désacralisée, que la façon dont l’État et l’administration, mais aussi d’autres 

acteurs, en usent envers les individus, fasse l’objet d’un contrôle multilatéral, que les rites et 

formalités de leur passage deviennent plus respectueux des droits fondamentaux, est au cœur des 

difficultés — peut-être des apories actuelles — d’une réinvention de la politique dans le contexte 

de la mondialisation des mobilités. Cette requête de démocratisation passe toutefois par un 

inventaire lucide quant aux formes de dissémination de l’infrastructure frontalière.  

D’autant plus que des formes inédites de gouvernementalité viennent se greffer au modèle 

classiquement établi de coercition étatique. Il faut sans doute ici convoquer la théorisation de la 

notion d’hétérogénéité dont se sert Didier Bigo pour illustrer la sophistication des dispositifs de 

contrôle et de reconfiguration au cœur de notre propos49. Cette notion revêt son importance, 

puisqu’elle permet d’illustrer les logiques qui se déploient dans le cadre de la gestion des 

migrations. C’est par elle que se résument le mieux les conditions qui s’élaborent et qui visent à 

faire en sorte que les populations migrantes puissent se mouvoir d’une façon souhaitée. Cette 

gestion de l’indésirabilité migratoire en est une qui intervient sur l’environnement où se déploient 

les flux : elle s’évertue à aménager les conditions propices au développement ou au 

recul, idéalement spontané et sans contrainte, de telle ou telle conduite individuelle, de telle sorte 

que l’on puisse optimiser les résultats à l’échelle populationnelle. 

L’emphase est dorénavant mise sur la gouvernance qui porte sur les individus directement et non 

pas seulement sur les territoires. Dans le modèle ici en cause on ne cherche plus tant à contenir ou 

détruire les mouvements et forces migratoires, mais on tente plutôt de les contrôler, les anticiper, 

les surveiller, les hiérarchiser et surtout les organiser. On agit donc sur l’environnement où ils se 

 
49 Il parle de « l’hétérogénéité des agencements concrets (dispositifs légaux, rhétoriques politiques, pratiques policières, 

technologies de surveillance, discours des droits de l’Homme, résistances et ruses des acteurs...) et l’articulation des 

rapports de savoir et de pouvoir » : Didier Bigo, « Sécurité et immigration : vers une gouvernementalité par 

l’inquiétude », Cultures et Conflits, No 31-32, printemps-été 1998, p.14. 



23 
 

déploient. C’est ce que les théoriciens foucaldiens appellent des interventions de type 

environnemental50.  

Ce que Rottem Rosemberg Rubins identifie sous la notion de modèles de convergence51 en matière 

migratoire induisent un type particulier d’appartenance pour les individus. Désormais, le statut au 

sein de la communauté politique se trouve structuré par une série de cercles concentriques 

d’appartenance : les personnes disposant d’un statut au plus près du cercle le plus concentrique 

bénéficieront des avantages et charges de l’appartenance et ceux qui sont plus éloignés du centre 

jouiront de moins de droits52. Dans cet univers de réalité, souligne Rosemberg Rubins, un nombre 

important de ressortissants étrangers disposeront d’une forme « paradoxale de citoyenneté non-

citoyenne », ou de sous-citoyenneté devrait-on dire.  

L’idée à garder en tête est surtout celle consistant à ne pas perdre de vue que la citoyenneté n’est 

jamais automatiquement égalitaire et qu’il faut sans cesse en penser les antinomies. La citoyenneté 

n’est pas non plus synonyme d’égale liberté, même s’il y a dans la tradition occidentale (et sans 

doute aussi dans d’autres) un lien symbolique entre l’idée du bien commun et celle de la 

participation de « n’importe qui » aux affaires publiques, comme dit Jacques Rancière.  

Il y a une constante oscillation entre les avancées et les reculs de la discrimination. Le défi est ici 

redoublé par le fait que les droits citoyens qui ont longtemps prévalu ont toujours été réduits à la 

forme nationale. L’idée de citoyenneté et de nationalité est presque une équation fondatrice de 

l’État moderne. 

Allons un peu plus loin maintenant pour illustrer quelques formes d’exclusions contemporaines 

que l’on peut rapporter aux frontières par le biais des logiques de stratification de la citoyenneté et 

d’un filtrage renforçant les contrôles différentiés aux frontières pour ceux et celles dont la liberté 

 
50 Il faut entendre par-là un mode de gestion qui agit sur l’environnement dans lequel sont pris les migrant.e.s, une 

action non pas sur les acteurs en jeu, mais sur les règles du jeu. Pour ce faire, les organisations internationales estiment 

qu’il faut agir sur le cadre dans lequel les populations se meuvent, non pas directement sur leurs mouvements mais 

pour leurs mouvements, c’est-à-dire pour que chaque personne se déplace conformément au résultat du calcul obtenu 

après évaluation des coûts et des bénéfices. Cette réflexion est largement élaborée dans ce livre : Michel Foucault, 

Sécurité. Territoire. Population. Cours au Collège de France, 1977-1978, Paris, Seuil-EHESS-Gallimard, 2004.   
51 Rosenberg Rubins, Rottem « Crimmigration and the "Paradox Of Exclusion" », Oxford Journal of Legal Studies, 

Vol. 42, No.1, 2022, p. 269.  
52Ibid. Rosenberg dit les choses ainsi : Status in the national community is envisioned as structured by a series of 

concentric circles of belonging, with those individuals in the innermost circle enjoying the full benefits and burdens of 

membership and those farther from the centre enjoying fewer rights. 



 24 

de mouvement est affectée.  Une fois cela posé, nous verrons en quoi un tel regard pose, à nouveaux 

frais, la question de la démocratisation frontalière.  

2.2 L’exclusion et ses frontières : au miroir de la désaffiliation et du déracinement 
 

Il ne s’agit pas de s’engager ici dans une analyse exhaustive des usages et significations courantes 

de la notion d’« exclusion » et des corrélats qui peuvent lui correspondre, pas plus que d’une 

analyse des situations qu’on peut caractériser comme des « situations d’exclusion ». Il ne nous 

paraît pas possible cependant de discuter des degrés d’exclusion opérés notamment par les 

frontières sans interroger la question des modèles d’appartenance qu’elle recouvre, même s’il faut 

admettre ensuite que les réalités sociales sont composites, et même si, pour reprendre la formule 

de Rosenberg Rubins, les modèles convergent, se recouvrent ou interfèrent, donnant lieu à des 

formes cumulées ou surdéterminées. 

Pour illustrer succinctement les formes que prend l’exclusion en écho avec la question migratoire, 

Étienne Balibar relève deux formes tendanciellement disjointes53 – bien qu’elles sont sous 

plusieurs aspects liées – qui traduisent l’expérience de catégories importantes de personnes qui sont 

en posture excédentaire par rapport à la logique du capitalisme migratoire contemporain :  la 

désaffiliation et le déracinement. Ces deux formes renvoient simultanément au dedans et au dehors 

dans leur rapport aux frontières, lesquelles doivent être comprises comme des seuils mouvants qui 

hiérarchisent en permanence. La frontière étant toujours insaisissable entre intérieur et extérieur, 

entre inclusion et exclusion. Car c’est toujours de façon différentiée54 que l’on inclue, donc qu’on 

exclue forcément. C’est là, rappelons-le, la fonction de la mise en spectacle et de l’illégalisation 

chez De Genova et celle de la proximité au cercle concentrique des droits de Rosenberg Rubins 

évoquées plus tôt.     

Recourant à la terminologie et aux travaux de Robert Castel55 Balibar caractérise la première 

tendance sous la notion de désaffiliation, du fait qu’elle désigne la précarité du « centre » relative 

à l’idée de plein emploi du modèle keynésien, laquelle participe désormais d’une régression 

 
53 Etienne Balibar, Cosmopolitique. Des frontières à l’espèce humaine – Écrits III, Paris, La Découverte, 2022, p.313. 
54 Sandro Mezzadra et Brett Neilson, « Frontières et inclusion différentielle », Rue Descartes, Vol. 67, No. 1, 2010, 

pp. 102-108. 
55 Robert Castel, Les Métamorphoses de la question sociale. Une chronique du salariat, Paris, Fayard, Paris, 1995. 



25 
 

constante des droits sociaux et des services publics ayant longtemps permis « l’intégration » 

(conflictuelle, mais réelle) de catégories (ouvrières notamment) dans une sorte de sécurité ou 

citoyenneté sociale, qui est toujours, ne l’oublions-pas, pensée sous la forme nationale. En plus 

des catégories ouvrières natives, cette désaffiliation touche de façon importante des catégories 

racisées et issues de l’immigration parmi lesquelles sévissent des logiques discriminatoires 

excluant de sphères de justice. Elle devient une condition sociale générale dans son cadre 

d’analyse56. 

Dans un second temps, Balibar emprunte à la terminologie de Pierre Bourdieu et d’Abdelmalek 

Sayad la notion de déracinement pour caractériser un phénomène d’arrachement aux modes de 

production et de vie précapitalistes (généralement situés dans la « périphérie » de l’économie-

monde) qui font partie de ce que Saskia Sassen a appelé l’expulsion caractéristique du capitalisme 

financier à l’époque de la mondialisation postcoloniale57. La conclusion qu’il en tire est la 

suivante :   

Désaffiliation et déracinement créent deux types de précarité, dont l’une est 

tendanciellement sédentaire et l’autre tendanciellement nomade, donc ayant des 

rapports antithétiques au territoire et aux sentiments d’appartenance qui lui sont liés. 

Ces deux formes sont inégalement distribuées dans deux régions du monde (ce 

qu’on appelait récemment encore le « Nord » et le « Sud »), mais il s’agit plutôt 

d’une distribution structurelle que purement géographique, car la territorialisation 

elle-même est mouvante. Une telle antithèse affecte évidemment les nouvelles 

valeurs de notions telles que « nations », « races », « classes », « peuples ». Elle 

n’entre dans les logiques d’emploi du capital qu’au prix d’énormes 

dysfonctionnalités, d’un coût humain disproportionné, et peut-être même d’une 

divergence incontrôlable des effets politiques. Aussi longtemps qu’on n’en aura pas 

pris la mesure, on ne pourra pas affronter collectivement les questions de solidarité 

humaine et de démocratie dépend la possibilité de résister aux stratégies du marché 

et des États58. 

L’avenir démocratique de nos sociétés dépendrait ainsi de notre capacité à saisir cette situation, qui 

renvoie à la nécessité de porter l’analyse à la hauteur des enjeux ici en cause et pour laquelle les 

exclusions frontalières sont déterminantes. Nous disions plus haut que ces tendances renvoient 

 
56 Etienne Balibar, Cosmopolitique. Des frontières à l’espèce humaine…, op.cit. 
57 Pierre Bourdieu et Abdelmalek Sayad, Le Déracinement. La crise de l’agriculture traditionnelle en Algérie, Paris, 

Éditions de Minuit, 1964 ; Saskia Sassen, Expulsions. Brutalité et complexité dans l’économie globale, Paris, 

Gallimard, 2016. 
58 Etienne Balibar, « 13. Droit de l’hospitalité : l’urgence et l’obstacle ». Des frontières à l’espèce humaine – Écrits 

III, Paris, La Découverte, 2022, pp.313-314. 



 26 

surtout à deux importants phénomènes placés en situation de confrontation : d’une part, la mobilité 

humaine et d’autre part, aux dispositifs institutionnels de la contrainte, au nombre desquels il faut 

compter les frontières.  

 

2.3 La technologie frontalière 

 

La perspective que nous proposons en est une qui propose de comprendre le monde non pas 

seulement des frontières, mais des mouvements, des contraintes et des luttes des personnes 

migrantes contre les mécanismes bridant leur liberté59. Les frontières sont autant des lieux 

d’expression de formes variées de pouvoir (et un des rares types d’espaces où l’État est tangible) 

que des sites de luttes et de constitution de propositions politiques. 

 

Or, la migration est un phénomène irréductible et pour une part ingouvernable. Parallèlement, ce 

type de vision sur la frontière ne permet pas toujours de saisir la complexité des mécanismes 

afférents au contrôle frontalier et au pouvoir d’État. Car le pouvoir, pour être efficace, ne peut 

chercher à étouffer. Il n’est jamais quelque chose de purement négatif qui confronte de façon mur 

à mur les aspirations individuelles, l’irrégularité ou l’informalité de certains rapports sociaux : il 

est toujours activement en train de trouver des façons de se réactiver en se renouvelant60. C’est 

notamment le fait de ne pas percevoir cette part d’inventivité étatique (et de ses structures 

subsidiaires) qui peut conduire à une vision tout à fait tronquée s’agissant des frontières.  

 

La fascination exercée par la frontière est en partie attribuable au fait d’en dissimuler les 

mécanismes en les multipliant. Elle participe d’une série de pratiques exclusives qui font d’elle le 

nom générique d’un ensemble de fonctions (contrôle des douanes, vérification des papiers, centre 

de détention, contrôle asilaire, donnéification biométriques, contrôle des visas, externalisation…). 

Il s’agit là de prérogatives coercitives qu’elle tente de dissimuler précisément parce qu’elles 

instaurent de nombreuses formes d’exclusions. En ce sens, on peut soutenir qu’elle participe sans 

cesse d’une dialectique entre puissance et reproduction multiforme. Les assises de cette profondeur 

 
59 Charles Heller, Lorenzo Pezzani, et Maurice Stierl, « Vers une politique de la liberté de mouvement », 

Communications, Vol. 104, No. 1, 2019, pp. 79-93. 
60 James C. Scott, La domination ou les arts de la résistance : fragments du discours subalterne, Paris, Éditions 

Amsterdam, 2019.  



27 
 

du pouvoir61 frontalier, pour reprendre une formule de Stuart Elden, sont justement saisissables 

dans l’asymétrie entre le recours à la dissimulation tout en visant à rendre impossible toute fuite ou 

échappatoire quant à sa dimension panoptique et examinatrice. Les données et informations qui y 

sont accumulées sont dans ce mouvement le capital-ressource d’un pouvoir qui s’articule autour 

d’un savoir frontalier construit sous la forme d’une codification réglementaires quant aux entrées 

et sorties, mais aussi quant aux pénalités et sanctions envers qui y dérogent. Toute cette technologie 

autour de l’objet frontière que nous décrivons vise surtout à en illustrer la redoutable plasticité qui 

lui permet de faire circuler l’exclusion entre des sphères a priori fort distantes et ce par des 

mécanismes forts variés.  

 

Tout projet consistant à en penser le procès démocratique doit de ce fait en récuser ce qui fait office 

d’approche unidimensionnelle réduite à l’équation ouverture-fermeture, et ce pour mieux disposer 

l’ensemble le plus élargi des composantes de la problématique. Ce ne sera alors qu’à la condition 

de ne pas perdre de vue les aspects afférents à cette technologie frontalière que l’on pourra 

rigoureusement espérer se lancer dans le chantier politique que constitue la démocratisation de la 

frontière. 

 

Car la frontière s’avère le site et le nœud où se noue un réseau de savoirs qui visent à produire ce 

que Martina Tazzioli appelle des « migrants singularities » au sein d’une « digital multiplicities »62, 

en somme à rendre les biographies des personnes migrants singulières et transparentes de telle sorte 

que la science juridique puisse en établir le décompte et le contrôle, en triant et statuant de la 

légitimité de l’entrée, de l’admission, et forcément de l’expulsion. Tout cela se fait dans des 

modalités qui pourraient devenir hors d’atteinte de tout garde-fou démocratique. 

 

En somme, le sort des personnes migrantes repose sur cette disposition et jugement rendu par un 

pouvoir discrétionnaire et affiné qui affirme sa faculté prédictive à construire ses choix autour des 

 
61 Stuart Elden, « Secure the volume: vertical geopolitics and the depth of power », Political Geography, Vol.34, Mai 

2013, pp.35-51. 
62 Martina Tazzioli, The making of migration. The biopolitics of mobility, Londres, Sage, 2020. En particulier les 

chapitres 1 (pp.15-42) et 2 (pp.43-72). 



 28 

figures migrantes utiles et désirables combinées à des procédures renouvelées d’exclusion63. En 

suivant cette logique, l’ordre politique concrétisé dans l’État procédant souverainement et 

utilitairement dans ce traitement migratoire comporte une logique tendancielle à se constituer en 

forteresse exclusiviste et excluante. La politique d’admission dépend exclusivement de la logique 

qui émane d’une volonté souveraine dont la source et le fondement sont antinomiques au principe, 

dirait Balibar64, de l’auto-législation démocratique et au caractère incrémental au cœur du principe 

des droits. 

2.4 La raison souveraine  

 

De quelle façon cette inflexion souveraine peut amoindrir le principe démocratique au regard de 

l’exclusion frontalière qu’elle consolide? Il faut pour y répondre se coltiner la force conceptuelle 

de la souveraineté et ses usages s’agissant du rapport aux frontières. Le travail de Martin Deleixhe, 

qui s’est livré à une exégèse en la matière, souligne que la notion de souveraineté donne volontiers 

à penser qu’elle entretient au premier regard plus d’affinités avec la volonté collective du fait de 

son caractère décisionnel. La souveraineté est le résultat d’une sorte « d’aliénation volontaire d’une 

partie de l’autonomie individuelle au profit de l’élaboration d’un schéma de bénéfices mutuels 

chapeauté et garanti par l’État. Par nature, la souveraineté est donc bien plus rationnelle qu’il n’y 

paraît. Elle est le résultat d’un calcul individuel selon lequel la défense des intérêts mutuels bien 

compris passe par l’élaboration d’une institution souveraine »65. En somme, la souveraineté est 

légitimée par la démonstration de sa rationalité et sa part non arbitraire. Mais cela n’est rendu 

 
63 Bigo, Didier, « Frontiers Control in the European Union. Who is in Control ? » dans Bigo, Didier and Guild, 

Elspeth(dir.), Controlling Frontiers. Free Movement Into and Within Europe, Burlington, Asghate Publishing, 2015, 

pp.87-88. 
64 Pour Balibar, il ne saurait y avoir une contradiction entre une politique protectrice des droits humains, qui n’essaierait 

que de défendre des acquis, et une dimension plus active qui mettrait sans cesse la démocratie sur la brèche en l’ouvrant 

à la revendication de droits nouveaux. Car la lutte pour préserver la politique et la mettre à distance de l’action 

dissolvante de la domination, de la cruauté ou de l’exclusion passe par une politique active des droits. C’est pour cela 

qu’il fustige l’idée de la « préférence nationale » comme une grave mystification politique. Pour lui, l’idée d’une 

régression sélective de la logique des droits (autrement dit d’une discrimination dans l’attribution des droits visant à 

conforter les droits subjectifs des seuls nationaux) ne met pas seulement en danger les acquis sociaux, elle met surtout 

en péril la possibilité même de la continuation d’une politique émancipatrice. Voir : Étienne Balibar, « De la préférence 

nationale à l’invention de la politique » : Étienne Balibar, « De la préférence nationale à l’invention de la politique », 

dans, Étienne Balibar, Droit de cité, Paris, PUF, 2002 (1998), pp.89-132 
65 Martin Deleixhe, « Contribution à une théorie démocratique du contrôle des frontières. De la tension entre la 

souveraineté populaire et les droits de l’homme à la frontière de la communauté politique européenne », Thèse de 

doctorat, Université Libre de Bruxelles, Faculté des sciences sociales et politiques, Département de sciences politiques, 

année académique 2011-2012, p.31. 



29 
 

possible que par sa subordination à une autre dimension constitutive de la démocratie : le juridique 

comme garde-fou et comme balancier.  

 

Donc, si la volonté collective est vraiment souveraine, elle se trouve dès lors fondée à faire valoir 

ses critères d’admission et son bon vouloir - dans le respect de ses propres procédures de prise de 

décision, cela va de soi, mais dans des modalités qui n’incluent pas les étrangers. Et sur ce plan, 

les arguments justifiant l’exclusion à la frontière demeurent à ce jour en butte à une aporie logique 

laissée en plan : elle renvoie au fait que la délibération démocratique nécessaire sur les frontières 

présuppose un corps collectif bien délimité, particulier et circonscrit dont l’existence concrète est 

paradoxalement déterminée par la même frontière qui en délimite la participation, de dire 

Deleixhe :  

si la légitimité de la démocratie repose sur sa faculté à garantir et protéger mieux 

que n’importe quel autre régime politique les droits fondamentaux de l’être humain, 

celle-ci se doit de faire preuve d’un minimum d’universalisme. Car ces droits 

existent et demandent à être reconnus avant même la création d’un quelconque ordre 

juridico-politique et des frontières qui l’accompagneront inévitablement (sauf dans 

le cas d’une démocratie mondiale qui reste, jusqu’à preuve du contraire, une 

hypothèse purement théorique). Ils sont donc valides indépendamment de 

considérations liées à l’origine individuelle. Ce caractère cosmopolite des droits 

naturels ne milite pas nécessairement en faveur d’une ouverture totale, voire d’une 

disparition des frontières. Mais une telle considération est supposée agir au 

minimum comme une norme régulatrice des politiques de contrôle de flux 

migratoires mises en place par des entités qui se réclament de la démocratie. Une 

fois encore, la souveraineté collective ne peut faire usage de son autonomie qu’à 

condition de se soumettre à certaines normes externes66. 

La norme régulatrice ici en jeu est justement celle qui ne doit pas perdre de vue que le principe 

excluant qu’elle légitime tend à circonscrire la norme égalitaire et des principes de justice en cause 

dans la liberté de mouvement. Nous retiendrons dans les lignes qui suivent les limites que relève 

Martin Deleixhe suite à sa lecture fine et serrée d’importants cadres de pensée fortement prégnants 

sur la question de la justice et des exclusions aux frontières.  

 

Il s’agira de montrer ce qui participe du dévoiement du projet universaliste originel contenu dans 

les normes juridiques constitutives de la démocratie libérale.  

 

 
66 Idem, p.32. 



 30 

2.5 La frontière au crible de l’extension de la justice et de l’égalitarisme  

 

C’est pour résumer la frontiérisation de l’idée d’égalité que nous discuterons ici de la pensée de 

John Rawls67, sans bien entendu rendre justice à l’exhaustivité.  Deleixhe discute amplement les 

arguments associés de Rawls pour illustrer les écueils du libéralisme contemporain. La convocation 

de Rawls s’impose tant il est prégnant dans la théorie politique libérale. Il l’est d’autant plus qu’il 

cherche à retracer ce que serait l’organisation parfaite d’une structure de base de la vie sociale et 

d’un droit des peuples en harmonie avec les principes de la raison. Une telle démarche bute 

cependant s’agissant de la question de la frontière nous dit Deleixhe. Il estime que Rawls en réduit 

la rationalité en l’appliquant à la situation contemporaine dans des modalités s’apparentant à un 

cadre westphalien suranné qui en limite les prétentions. En dépit de ses efforts, la rationalité au 

cœur de ce modèle « se révèle incapable d’ordonner l’ensemble du réel. Les frontières, logées dans 

l’interstice théorique entre la sphère domestique et les relations internationales, continuent 

d’échapper à sa mise en ordre et à agir arbitrairement »68. En suivant le schéma rawlsien, Deleixhe 

nous dit que toute discussion derrière le voile d’ignorance69 au sujet de la frontière verrait 

certainement ses participants se prémunir contre le risque de vivre dans un pays qui ne satisferait 

pas à leurs attentes une fois le voile levé. Un raisonnement rationnel hypothétiquement mené depuis 

la position des personnes qui souffrent des effets négatifs de la frontière devrait logiquement 

déboucher sur la recommandation d’une aussi grande ouverture que possible de la frontière. Sur ce 

point, Deleixhe note justement que le modèle de Rawls évite ce genre de résultat délibératif en 

escamotant la frontière hors de la position originale en situant précisément le rapport à la frontière 

dans une démarche en deux étapes70 : la sphère domestique (structure de base), dans un premier 

 
67 Il s’agissait surtout d’exposer la manière dont Deleixhe que nous mobilisons ici les discute, dans le prolongement 

de Balibar, au regard de notre problématisation. 
68 Idem, p.71. 
69 On peut définir cette posture comme un procédé heuristique pour simplifier les choses. Il faut y avoir une démarche 

visant à établir la moralité d’un enjeu ou d’une question qui s’appuie sur une démarche de pensée consistant à se placer 

dans une position originelle et à faire abstraction de ses goûts, ses attributs et sa position sociale. La position originelle, 

chez Rwals, est une position hypothétique conçue pour refléter avec précision quels principes de justice se 

manifesteraient dans une société fondée sur la coopération libre et équitable entre les citoyens, y compris le respect de 

la liberté et un intérêt pour la réciprocité. Les parties choisissent les principes qui détermineront la structure de base de 

la société dans laquelle ils choisiront de vivre. Ce choix est justement fait derrière un voile d’ignorance qui prive les 

participants d'informations sur leurs caractéristiques particulières : origine ethnique, statut social, sexe et, surtout, 

conception du bien (l’idée qu'un individu se fait de la façon de mener une bonne vie). Cela oblige les participants à 

sélectionner des principes de façon impartiale et rationnelle. 
70 Martin Deleixhe, « Contribution à une théorie démocratique…», loc.cit, p.77.  

https://fr.wikipedia.org/wiki/Position_originelle
https://fr.wikipedia.org/wiki/Voile_d%27ignorance


31 
 

temps et la sphère internationale (relations entre les peuples) ensuite. Le modèle s’élabore 

clairement sur deux niveaux conceptuels assez distincts et déliés, nous dit Deleixhe :  

Au premier étage se trouve la structure de base constituée de toutes les institutions 

qui canalisent, répartissent et distribuent au sein d’un même espace politique les 

biens sociaux entre les individus. Au second étage se situent les États définis par 

Rawls comme des entités économiquement autosuffisantes et dont l’action 

internationale est unifiée et homogène. Conséquemment, Rawls construit ses 

principes de justice sur ces deux mêmes niveaux. Les principes domestiques de 

justice distribuent équitablement les biens sociaux entre individus tandis que les 

principes internationaux de justice, un peu moins ambitieux, se contentent de réguler 

pacifiquement les relations internationales. Étant donné l’hétérogénéité de la sphère 

domestique et de la sphère internationale, on ne s’étonnera pas de ce que les 

principes de justice soient construits différemment d’un cadre à l’autre. Le problème 

ne se situe pas là. L’inconvénient d’une telle présentation est que les principes de 

justice sont définis respectivement en deçà et au-delà de la frontière, laissant celle-

ci dans un flou absolu71. 

Ce qui est ici mis en exergue montre finalement que le modèle rawlsien, parmi les plus préoccupés 

par la distribution de la justice, est articulé autour d’une structure de base délimitée et qui a surtout 

les caractéristiques de la forme d’une unité politique stato-nationale. Ce qui en limite la portée 

s’agissant de la répartition des biens et de la distribution des principes de justice.  

Cette critique quant au fait d’éluder la dimension transnationale au cœur de la question frontalière 

est capitale dans les critiques rassemblées72 par Deleixhe. Cela est d’autant plus important que les 

enjeux en cause dans la redistribution des biens et des questions de justice, donc forcément des 

opportunités dont peuvent bénéficier les personnes, se structurent et s’élaborent, dans la phase de 

globalisation minorée par le modèle rawlsien, en amont des systèmes de coopération et de 

redistribution des États-nations73. On pourrait dès lors dire que la structure de base devrait se situer 

à ce niveau74. Deleixhe va jusqu’à dire que même dans un schéma de coopération globale, la 

question de l’organisation institutionnelle de la politique demeure ouverte.  

 
71 Idem, p.61. 
72 Charles R. Beitz, « Cosmopolitan Ideals and National Sentiment », The Journal of Philosophy, Vol. 80, No 10, 1983, 

pp. 591-600.  
73 D’autant plus que l’émergence de ce que l’on nomme désormais la « gouvernance mondiale » en matière migratoire 

érode la liberté de mouvement des personnes comme on l’a vu dans les lignes précédentes. L’extension de son pouvoir 

et de ses prérogatives est telle que toute réflexion en matière de justice et de démocratie devrait s’y atteler avec force.  
74 Beitz dit les choses ainsi : Rawls assumes that "the boundaries" of the cooperative schemes to which the two 

principles apply "are given by the notion of a self-contained national community." This assumption "is not relaxed 

until the derivation of the principles of justice for the law of nations." In other words, the assumption that national 

communities are self-contained is relaxed when international justice is considered. Charles Beitz, Political Theories 

and International Relations, Princeton University Press, Princeton, 1979, p.132. 



 32 

 

La question de fond ici en cause, si on suit le fil de son raisonnement, n’est donc pas tellement celle 

de la naissance d’un État global ou d’une gouvernance supranationale qui se substitueraient au 

cadre souverain et limitatif d’une justice réduite dans son effectivité aux frontières de la forme 

nation, mais dans la possibilité de trouver des fondements à l’extension de l’égalitarisme 

démocratique cher à ceux et celles ayant à cœur l’opérationnalisation effective de la dimension 

cosmopolitique des droits fondamentaux. Deleixhe trouve chez Lea Yapi75 cet élément qui peut 

justement injecter une part de trouble dans le schème souverainiste, voire de disjoindre le lien 

automatique entre justice et communauté nationale par une sorte de dispersion de ses prérogatives.  

 

Il faut chercher à repérer ce qui peut contribuer à poser les assises d’une démocratisation de la 

démocratie et d’une citoyenne active, s’agissant des personnes migrantes en butte à un principe 

d’exclusion les limitant à une forme historique d’unité politique. Il s’agit de faire du principe 

d’égalité des conditions une norme indistincte et réelle et non plus une simple disposition formelle 

proclamée, sans contrepartie ou obligation par les États. La partie effective de ce postulat égalitaire 

tient à la possibilité d’en jouir indépendamment de critères ascriptifs déterminés par l’origine ou le 

hasard de la naissance76. Le libéralisme devrait, pour être fidèle à son esprit, se donner pour tâche 

de faire correspondre ou lier ses principes de justice domestiques et externes, et non de fortifier les 

premiers ou jouer les uns contre les autres : en arguant démagogiquement de la nécessite 

d’accueillir moins ou peu pour accueillir mieux, voire de ne pas porter le poids de toute la misère 

du monde. Les poncifs sont connus. Ainsi posé, « l’asymétrie entre l’égalitarisme des citoyens et 

l’exclusion arbitraire des étrangers voit sa justification rationnelle se dérober sous ses pieds et le 

cœur de la légitimité de la frontière est touché. Si celle-ci peut éventuellement continuer d’exister, 

sa fonction est drastiquement réduite »77.  

 

 
75 Pour lui, Lea Ypi argumente de façon convaincante qu’il est tout à fait envisageable de combiner, au sein d’un même 

modèle politique, un universalisme éthique et un particularisme politique ou, autrement dit, que rien n’interdit au 

cosmopolitisme d’admettre en son sein une pluralité d’entités étatiques. Cf. Ypi, Lea, « Statist Cosmopolitanism », 

The Journal of Political Philosophy, Vol. 16, No 1, 2008, pp. 48-71. 
76 Ayelet Shashar, The Birthright Lottery. Citizenship And Global Inequality, Cambridge, Harvard University Press, 

2009. 
77 Martin Deleixhe, « Contribution à une théorie démocratique…», loc.cit, p.79. 



33 
 

Le grief quant à la circonscription du principe égalitaire va plus loin dans la démonstration de 

Deleixhe. Il s’en sert pour discuter le caractère ascriptif au cœur de ces débats et les écueils qui y 

sont reliés. Martha Nussbaum dit les choses assez clairement sur ce plan78 : « The accident of where 

one is born is just that, an accident; any human being might have been born in any nation ». Ce 

propos pointe le fait que le pourtour des communautés nationales et des droits y correspondant ne 

doit pas nous faire perdre de vue le caractère contingent qui échappe à la volonté humaine. Bien 

des injustices et inégalités en matière frontalière sont tributaires de ce hasard de la naissance. C’est 

donc au plus près du questionnement des attributs découlant de cette contingence que devrait se 

situer la question de la redistribution en matière de justice si l’on souhaite infléchir le poids des 

privilèges découlant somme toute d’une citoyenneté aussi avantageuse qu’hasardeuse, d’autant 

plus que nous vivons désormais dans un monde où les communautés humaines et politiques sont 

liées par un destin communément partagé, donc par une interdépendance dans des domaines variés. 

Les éléments qui président à bien des choix politiques et sociaux se situent généralement à des 

niveaux hors d’atteinte pour l’autorité souveraine, et ceux et celles qui sont bien nés ressentent 

moins les effets de cette inégalité. Autant de paramètres que la théorie démocratique ne peut éluder.  

 

Tout au long des précédentes sections, on s’est évertué à montrer que la frontière, d’une part, 

participe d’une stratification de la citoyenneté et des droits, mais aussi à montrer que sa défense 

souveraine nous astreint de façon différentiée à une indifférence aux inégalités structurelles 

mondiales. Pourtant, la frontière ne peut trouver sa légitimité démocratique qu’en lien avec sa 

potentialité non pas qu’à délimiter ou préserver des privilèges, mais en démontrant qu’elle est 

rationnellement (et momentanément – sous une modalité toujours historique) la forme idoine pour 

ce qui est de garantir un espace de collectivité humaine au sein duquel se développe une éthique 

relationnelle d’égalité réciproque.  

 

Ce que les migrations internationales posent comme question est justement la part poreuse 

consistant à statuer quant au territoire et aux bénéficiaires de cette relation égalitaire et réciproque : 

entre les volontés à l’autodétermination souveraine et la reconnaissance du principe extensif, 

universel et illimité des droits humains un important dilemme se pose. C’est cet horizon 

 
78 Martha Nussbaum, « Kant and Stoic Cosmopolitanism », The Journal of Political Philosophy, Vol. 5, No 1, 1997, 

p.7. 



 34 

d’universalité au cœur des droits humains qui est la source de tension de toute volonté de 

circonscrire la scène et les membres de la délibération démocratique. Dès lors, le critère excluant 

ne peut échapper à la discussion, sauf à s’en remettre aux schèmes décisionnistes les plus 

réactionnaires et aux mesures d’exception, lesquels ne peuvent dès lors se parer des oripeaux du 

principe démocratique. C’est donc toujours depuis l’inconfort ou le dilemme au cœur de cette 

tension qu’il faut affronter cette question redoutable s’agissant de la démocratie libérale. La 

frontière, nous revenons à sa part paradoxale et ambivalente, est donc aussi nécessaire 

qu’antinomique avec l’universalisme démocratique et la portée extensive des droits. Elle 

commande donc une injonction ou un plaidoyer pour la permanence de la critique. Ses attributs en 

matière de contrôle (d’inclusion ou de distribution) et d’expulsion (d’exclusion ou de 

hiérarchisation) sont à bien y regarder des dispositions corollaires (issues d’un même schème 

généalogique ou continuum) et ne doivent jamais se soustraire à la critique quant à toute violation 

ou secondarisation du principe d’égale dignité des personnes. C’est là notre thèse forte quant à 

l’inconditionnelle disposition de tout régime frontalier à sa remise en cause s’agissant de ses règles 

de franchissement ou sa réglementation. Dire cela ne suffit pas cependant. Car le fait que la 

souveraineté s’exerce sur un territoire déterminé où elle est exclusive est parfois vu comme la 

condition d’une relation directe entre le souverain et les sujets, ou d’un rapport de pouvoir certes 

sans médiation, mais bénéfique. Ce procédé est désigné par le terme de désincorporation par 

Balibar qui veut pointer par là le fait que le souverain a une tendance essentielle à « interpeller les 

sujets en individus, c’est-à-dire d’ignorer ou de neutraliser les « corps » intermédiaires, les 

« appartenances » qui confèrent aux individus une identité particulière, et qui pourraient être 

revendiquées soit les unes contre les autres, soit à l’encontre de la loi et du souverain lui-même ». 

 

En cette matière, et dans le prolongement de notre thèse, nous avançons qu’il est impératif de 

toujours demeurer au plus près des ambigüités, nombreuses et profondes qui affectent la frontière 

pour y repérer ce qui touche l’élément le plus important et singulier de la démocratie, et sans doute 

le plus radical : l’impératif de justifier sur quoi se fonde la coercition et la décision79 quand elle 

 
79 Tristan Storme, Carl Schmitt et le marcionisme. L’impossibilité théologico-politique d’un œcuménisme judéo-

chrétien, Paris, Éditions du Cerf, 2008. 



35 
 

vient à se déployer80. Le primat accordé à la volonté souveraine sur la justification rationnelle est 

une transgression profonde du principe démocratique. En matière migratoire, notre perspective vise 

donc à montrer que les contrôles et mesures coercitives ne peuvent se suffire à elles-mêmes comme 

critère de justice ou de légitimité. Cette propension à la décision ne peut et ne doit en aucun cas 

être son propre critère81 d’évaluation.   

 

Dans une perspective radicalement démocratique la légitimité de la décision souveraine ne peut 

pas que reposer sur une faculté intrinsèque à assurer ou garantir quoi que ce soit : sécurité, ordre 

bien commun, etc. Pour peu que l’on sorte des schémas de pensée associés à l’ordre cruel de 

l’anarchie82, du basculement dans le chaos et l’état de nature si prégnants dans les perspectives 

associées au réalisme, l’on s’aperçoit que l’allégeance citoyenne en démocratie est tout aussi 

rationnelle que conditionnelle. C’est la question de la conflictualité sociale qui devient le critère de 

légitimité et non pas l’inimitié. Dès lors, l’État n’est plus une structure vitale quasi transcendante 

mais une instance d’autant plus légitime qu’elle a une valeur de puissance publique sans cesse à 

refonder. La valeur démocratique des institutions se vérifie aussi à l’aune de principes de justice, 

d’égalité et de droits mutuels83.  

 

À cet égard, la place revêtue par les questions de l’éthique et de la justice dans les débats autour 

des migrations84 entre en résonance avec un paradigme de justice qui émerge, lequel fait sien le 

 
80 Tristan Storme, en spécialiste de ces débats recoupant les perspectives décisionnistes et normativistes, nous dit que 

si elle semble en soi extra-juridique, la violence souveraine qui s’exprime par l’entremise de la décision au sujet de 

l’exception a aussi pour dessein de conserver le droit « en le suspendant ». Ce qui est pour ainsi dire « en question dans 

cette suspension », c’est « la création d’une situation rendant possible l’application de la norme ». En spécialiste de 

Carl Schmitt, Storme ajoute que toute situation dite d’exception est à comprendre chez le constitutionaliste allemand 

en association avec sa notion de politique et avec sa disposition à réagir à une relation d’inimitié. Et chez Schmitt la 

caractéristique politique importante de cette figure de l’ennemi est sa « forme organisée et menaçante ». Il reste dès 

lors à démontrer en quoi l’immigration correspond à cela. L’on devrait se garder d’attribuer cet attribut aux personnes 

migrantes. Tristan Storme, « L’importance de la violence dans la fondation et la conservation de l’ordre juridico-

politique : Carl Schmitt et Walter Benjamin », dans, La violence : Regards croisés sur une réalité plurielle, Paris, 

CNRS Éditions, 2010, pp.183-184. 
81 Gérard Mairet, Le principe de souveraineté. Histoires et fondements du pouvoir moderne, Paris, Gallimard, 1997, 

pp. 45-52. 
82 Alexander Wendt, « Anarchy is what States Make of it. The Social Construction of Power Politics », International 

Organization, Vol. 46, No 2, 1992, pp. 391-425. 
83 James D. Ingram, «Democracy and Its Conditions : Étienne Balibar and the Contribution of Marxism to Radical 

Democracy », dans, Martin Breaugh, Paul Mazzocchi, Rachel Magnusson et Devin Penner, Thinking Radical 

Democracy: The Return to Politics in Postwar France , Toronto, University of Toronto Press, 2015, pp.211-233. 
84 Joseph H. Carens, « Realistic and Idealistic Approaches to the Ethics of Migration », International Migration  

Review, Vol. 30, No 1, 1996, pp.156-170. 



 36 

principe universel de l’égalité morale des humains85. Cela est au cœur de débats importants quant 

au critère de légitimité supplémentaire qu’il faut convoquer pour que le traitement à réserver aux 

personnes migrantes ne se réduise pas à la protection humanitaire ou à la correction de situations 

extrêmes de pauvreté. Les situations relatives (non absolues) d’injustice ne sont généralement pas 

sujettes à protection86. Les conséquences de ces débats sur les questions migratoires et frontalières 

sont énormes : elles tiennent surtout à l’idée que la souveraineté de l’État et sa part coercitive sont 

justifiées au nom d’un engagement réciproque entre concitoyens solidaires en devoirs et 

responsabilités. Les migrants dès lors peuvent être posés en concurrents dans la recherche de cette 

solidarité réciproque qui ne pourrait s’étendre à l’infini. La réalisation de la justice se trouve ainsi 

limitée et son extension peut paraître utopique. Ce raisonnement se fonde sur des obligations 

réciproques entre individus « concitoyens » qui n’incomberaient pas aux étrangers en vue 

justement de la non-dissolution des intérêts particuliers. La responsabilité exigerait un engagement 

réciproque entre membres d’un destin commun, circonscrit et aux significations partagées. Ce ne 

serait pas tant une indifférence à une obligation de justice globale qui justifierait la priorisation du 

domestique : ce serait davantage le fait que les droits et les obligations ne peuvent se réaliser 

efficacement, du fait de la solidarité nécessaire, qu’autour de principes territorialisés et localisés 

de justice qui donnent, dans ce schéma, à l’État souverain le rôle de dispensataire d’une puissance 

publique. Sous cet angle, l’État ne dispose donc pas pour autant d’une personnalité particulariste. 

Il n’est pas non plus le miroir ou l’institutionnalisation d’une communauté de caractère 

correspondant à un éthos culturel. Il ne peut être qu’une forme historique et locale de réalisation 

de principes de justice. Il ne correspond donc pas à la communauté éthique elle-même, il ne peut 

en être que le contenant. L’efficacité qu’il peut jouer pour incarner un projet solidariste laisse 

cependant en plan la façon bien particulière qu’il a de distribuer un bien social tout aussi important, 

celui des modalités exclusives d’incorporation ou d’admission à la communauté. Nous retrouvons 

là le principe de l’égalité morale.  

 

Car c’est toujours à l’aune de la signification accordée à ce principe axial d’égalité que l’on 

reconnait une théorie politique résolument démocratique. Si l’on part de cette considération 

 
85 Philip Cole, Philosophies of Exclusion. Liberal Political Theory and Immigration, Edinburgh, Edinburgh University 

Press, 2000.  
86 Michael Blake, « Distibutive Justice, State Coercion, and Autonomy », Philosophy and Public Affairs, vol. 30, n°3, 

2001.  



37 
 

principielle, « il devient moralement inadmissible de distinguer brutalement entre ami et ennemi 

(ou entre citoyen et étranger) et de déposséder ce dernier de son humanité. De simple objet dont on 

dispose, le migrant passe au statut d’individu à protéger des abus du pouvoir par la reconnaissance 

de son égale valeur morale. Grâce à ce détour salutaire, la conceptualisation de la frontière rejoint 

la théorie démocratique »87.  

 

Cette injonction de portée démocratique commande avant de finir cette partie que l’on précise notre 

pensée, à l’aide justement d’arguments que nous associons à la démocratie radicale, en vue 

d’illustrer en quoi les régimes politiques qui reposent sur le principe de l’égalité des droits voient 

leur caractère démocratique chanceler et se fragiliser du fait d’une clôturation présupposée comme 

nécessaire vis-à-vis d’individus cantonnés à l’extérieur de leurs frontières. On ne cesse ici 

d’explorer en quoi la triade souveraineté/nationalité/citoyenneté constitue le cadre général des 

théories de la démocratie. En partant du principe extensif des droits et du caractère actif de la 

citoyenneté, nous tenterons d’illustrer en quoi la question de la démocratisation des frontières et de 

l’hospitalité démocratique (qui sera discutée dans la section suivante) illustre un écueil majeur qui 

ne réside pas que dans la conception nationale de la citoyenneté, mais également dans 

l’interprétation « souveraine » de la démocratie. Comment troubler ce cadre? 

 

2.6 Le programme de la démocratie frontalière : au nom de quels principes opposables? 
 

En régime démocratique, l’autorité publique est censée détenir sa légitimité dans un acte déclaratif 

instituant une forte performativité généralement déclamée « au nom du peuple ! ». C’est ainsi que 

les pouvoirs publics légifèrent, que les dirigeants gouvernent ou que les autorités judiciaires 

émettent leurs sentences. Ce « au nom de… » renvoie surtout au caractère fictif du peuple 

souverain : cela ne signifie pas que les individus qui en sont la composante interviennent 

directement quand se déploient les actes de l’autorité publique. Cependant, la fiction ne suffirait 

pas dans sa fonction de légitimation si ce peuple concret et dans sa multitude est tenu à une 

complète distance des mécanismes du pouvoir. En dépit du fait qu’il est rarement impliqué dans 

l’exercice du pouvoir (sinon à des échelles municipales et locales bien restreintes), ce peuple doit 

 
87 Martin Deleixhe, « Contribution à une théorie démocratique…», loc.cit, p.59. 



 38 

tout de même jouer un rôle dans les mécanismes procéduraux par lesquels les pouvoirs publics 

arrivent à se constituer. 

Par ce verbe au caractère performatif, il faut entendre notamment la référence constitutionnelle au 

peuple. Celle-ci a des conséquences pratiques sur les modes de formation et de contrôle des 

autorités publiques. Le peuple concret (sociologique pourrait-on aussi dire) doit intervenir dans 

cette formation et dans ce contrôle : c’est là que se joue l’enjeu de sa délimitation. Les démocraties 

modernes opèrent cette délimitation ou frontière en faisant équivaloir le peuple avec « le corps des 

citoyens », c’est-à-dire des individus auxquels sont octroyés des droits dans le cadre d’un État 

national88. Tout le travail de Catherine Colliot-Thélène, qui nous sert ici de guide, aura consisté à 

montrer que même si dans l’imaginaire démocratique des modernes, l’élection des 

« représentants  », et momentanément le voie référendaire, sont des expressions importantes de la 

souveraineté du peuple, ces dispositifs institutionnels permettant l’exercice des droits politiques 

par le corps des citoyens, aussi importants soient-ils, n’épuisent pas pour autant toutes les 

implications de la démocratie moderne. Pour Colliot-Thélène, le moteur des transformations et 

avancées démocratiques modernes a été - telle est sa thèse - la figure du sujet de droit, c’est-à-dire 

du sujet revendiquant des droits non en vertu d’une quelconque appartenance communautaire, fût-

ce à l’État républicain, mais au nom d’une égalité qui déborde toutes les appartenances et s’étend 

par conséquent virtuellement à la totalité des êtres humains. La logique de cette thèse implique de 

dénouer les liens communément admis par la théorie démocratique du vingtième siècle entre les 

notions de souveraineté du peuple, d’autolégislation et de démocratie. Qu’est-ce à dire au regard 

des personnes migrantes et de leurs droits?  

Ce que nous retenons de ce raisonnement en lien avec notre thèse est qu’il est possible de poser 

une conception de la citoyenneté ou des droits dont pourraient jouir les migrants qui soit de nature 

à désagréger le nœud de la souveraineté. À ses yeux, « cette désagrégation permet aussi de penser 

une citoyenneté libérée de toute limitation communautaire, qui consiste dans le devoir d’agir pour 

corriger les différentiels de pouvoirs qui produisent inégalités et exclusions »89.  

 
88 Catherine Colliot-Thélène, La démocratie sans « demos », Paris, PUF, 2011.  
89 Catherine Colliot-Thélène, Le commun de la liberté. Du droit de propriété au devoir d’hospitalité, Paris, Presses 

Universitaires de France, 2022, p.229. 



39 
 

Son raisonnement consiste surtout à rechercher le sujet destinataire devant garantir les droits dont 

devraient pouvoir se prévaloir les migrants. En ce sens, elle tente de délier les droits citoyens de 

l’accès à la nationalité. Dans sa conceptualisation complexe des droits qui rejoint celle de la 

démocratie, et donc de son illimitation, le défi est en mots simples de combler un important hiatus : 

celui découlant du fait que la communauté internationale n’a pas prévu de dispositif pouvant 

répartir entre les États démocratiques les individus que les conditions politiques ou économiques 

de leurs pays d’origine contraignent à chercher ailleurs les conditions d’une vie libre.  

Une compréhension de la démocratie expurgée de tout lien avec un demos préalable est-elle 

possible? Aux yeux de Colliot-Thélène, cela peut l’être si l’on part du principe que le « demos » 

dont il faut « débarrasser la démocratie » est le « peuple souverain », celui auquel les constitutions 

des régimes démocratiques attribuent les fondements et la source de toute autorité publique et de 

la loi. Ce raisonnement se fonde sur une conception subjective des droits paradoxalement dérivée 

du droit de propriété de Kant. À cet égard, nous disposons de riches analyses qui s’évertuent à 

identifier les titulaires de ces droits, que les humains possèdent « par nature », et à qui devrait 

incomber l’obligation de les garantir. Ces approches ont le grand mérite de nous faire voir la 

dialectique (individuel-collectif) au cœur des droits - leur dimension transindividuelle - du fait 

qu’ils présupposent implicitement une forme de relation sociale, donc un rattachement à une forme 

de commun. C’est en quelque sorte cela le noyau de la démocratie moderne. L’acte consistant à 

dire que les humains naissent libres et égaux (article premier de la déclaration de1789) signifie le 

refus des privilèges. La négativité constitutive au cœur de ce refus peut se comprendre ainsi : 

qualifier de naturels les droits dont les êtres humains peuvent se prévaloir revient à dire que ceux-

ci ne dérivent pas d’une appartenance collective particulière, mais qu’ils existent en soi, comme 

une propriété inhérente et première. Chez Colliot-Thélène, qui a une conception très élaborée et 

fine des droits – qu’elle qualifie de subjectifs, – il existe une variante libérale du droit de propriété 

privée dans sa variante kantienne, loin de justifier par anticipation la propriété capitaliste, qui peut 

permettre de condamner toutes les formes de dépossession et d’exclusion que celle-ci produit. La 

disposition qui peut contribuer à cela est celle que Colliot-Thélène retrouve dans la notion de droit 

inné90 que Kant oppose à celle de droit acquis. De sorte que ce n’est pas au titre d’une appartenance 

 
90 Ce « inné » consiste en ce « qui appartient à toute personne en vertu de son humanité » et qui, bien qu’étant « unique 

», peut être désigné comme étant la liberté ou l’égalité. Loin de penser qu’il puisse y avoir une tension entre l’une et 

 



 40 

à un collectif spécifique que l’individu peut prétendre à des droits, mais simplement en tant qu’être 

humain. Elle procède à une fine exégèse généalogique et contextuelle de ces droits de propriété 

que sont les droits subjectifs91 pour montrer qu’y gît un principe égalitaire originaire au cœur des 

révolution démocratiques. L’accent est mis sur une lecture qui place au cœur du développement 

démocratique la revendication des droits. La portée juridique, et non seulement morale, au cœur de 

cette conception des droits tient au fait que la possibilité inhérente de s’en réclamer est première 

sur l’institution appelée à les garantir ou à les institutionnaliser. L’État-nation joue tout au plus un 

rôle de transcripteur. Ce qui signifie qu’il faut rester ici sur la question des fondements pour préciser 

que ces droits subjectifs sont naturels du fait que l’être humain est posé avant l’État. Cet « avant » 

ne signifie pas une antériorité historique, mais une disposition ontologique. Déclarer que l’humain 

est là d’abord signifie que la question de ses droits se pose donc en soi.  Celle de sa liberté 

individuelle, toujours en rapport avec la liberté collective, doit être pensée et réglée quelles que 

soient les formes d’organisation collective. Or, la réflexion sur les fondements des droits humains 

a été figée dans le moule étatique et « souverain ». On retrouve là la question de la liberté de 

mouvement et des frontières. Certes, comme le fait remarquer Colliot-Thélène, rien ne laisse 

présumer aujourd’hui une constitutionnalisation possible des réseaux de pouvoirs hétérogènes qui 

contribuent à désagréger les souverainetés nationales. Cette désagrégation permet de penser une 

citoyenneté libérée de toute limitation communautaire, qui consiste dans le devoir d’agir pour 

corriger les différentiels de pouvoirs qui produisent inégalités et exclusions qui sont au cœur des 

différends qui se cristallisent aux frontières.  

C’est d’une égalité de droit (sui juris), et non de nature, qu’il est ici question : d’une égalité qui ne 

peut avoir d’existence que par le droit, et d’un droit qui exige d’être positivé, mais cette égalité est 

pourtant la norme immanente de tout droit positif. S’il fallait le dire d’un mot, l’on dira que la 

portée radicalement démocratique de cette vision des droits (et donc potentiellement du motif de 

refus d’une exclusion) tient dans le principe de l’auto-activité du sujet qui donne vie à ce langage 

 
l’autre, Kant les identifie au contraire de dire Colliot-Thélène. Par liberté, il entend l’« indépendance vis-à-vis de 

l’arbitre contraignant d’un autre », par égalité, « la qualité de l’être humain d’être son propre maître (sui juris) ». Ce 

droit inné précède nécessairement toute législation positive, puisqu’il est le principe dont dépend la légitimité du droit 

positif. Il n’est pourtant pas pré-juridique, comme l’indique la définition de l’égalité. C’est d’une égalité de droit (sui 

juris), et non de nature, qu’il est ici question : d’une égalité qui ne peut avoir d’existence que par le droit, et d’un droit 

qui exige d’être positivé, mais cette égalité est pourtant la norme immanente de tout droit positif. Voir : Colliot-Thélène 

Catherine, « Les droits subjectifs à l’épreuve de la solidarité sociale », dans, Beaud Olivier, Colliot-Thélène 

(Catherine), Kervégan, Jean- François, (dir.), Droits subjectifs et citoyenneté, Paris Classiques Garnier, pages 323-343.  
91 Qui certes mettent tout analyse devant un défi quant au lien entre démocratie et capitalisme. 



41 
 

des droits; cela diffère de la systématicité de leur déploiement fonctionnel ou instrumental actuel. 

C’est cette attention qui permet, nous semble-t-il, de ne pas perdre de vue la source des droits 

quand ils viennent à se routiniser dans un fonctionnement institutionnel. Car l’histoire des droits 

subjectifs ainsi posés n’est pas à chercher dans une histoire du droit, mais dans l’histoire des 

principes et des luttes s’affirmant au nom de l’égale-liberté. Elle nous offre la forme de pensée et 

le langage dans lesquels peuvent s’exprimer des luttes d’émancipation, au nombre desquelles celles 

des sujets migrants, pour infléchir le poids des différentiels de pouvoir à la source des exclusions. 

Nous y voyons un potentiel de renouvellement démocratique et d’élargissement citoyen. Ces 

différentiels de pouvoir sont au cœur de la triade citoyenneté-frontière-territoire et de la dyade 

inclusion-exclusion. 

On peut l’illustrer en mobilisant le travail d’Enrica Rigo qui analyse les frontières dans les 

modalités de dispositifs politico-juridiques bridant la mobilité humaine se déployant à la fois, de 

façon différentielle (donc inégalitaire), aux « citoyens » et aux « étrangers », et qui conduisent à 

refondre ces deux catégories, qui ne peuvent plus rester extérieures l’une à l’autre, pas plus que les 

« migrants » ne sont soit intérieurs soit extérieurs à l’espace de la citoyenneté, mais se trouvent en 

permanence sur sa limite constitutive.  

S’agissant de la frontière, l’on peut dire que le grand  mérite du travail d’Enrica Rigo sur cette 

question rapportée empiriquement au droit au territoire et sur le territoire92 aura consisté à prendre 

le risque de « théoriser », non seulement à propos de modèles de distribution de la citoyenneté liés 

à la figure d’une construction politique qui doit à la fois, contradictoirement, atténuer l’étrangèreté  

de ses « autres » pour pouvoir les incorporer et les accueillir, et s’en protéger pour donner une 

forme légale à son « espace de liberté, de sécurité et de justice », mais aussi à propos de notions 

fondamentales de la science juridique. Le territoire est l’une d’elles, mais on ne peut le séparer, ni 

de la souveraineté, ni de la loi et de l’ordre juridique, ni du droit subjectif et par conséquent de la 

personne humaine.  

 
92 Rigo, Enrica « The Right to Territory and the Contemporary Transformation of European Citizenship », dans, Engin 

F. Isin, Peter Nyers, Bryan S. Turner (ed.),  Citizenship between Past and Future, Londres, Routledge, 2008, 

pp.140-161. 



 42 

À cet égard, Catherine Colliot-Thélène montre bien qu’une notion comme celle de « droit subjectif 

»93, pour nous en tenir à elle, dérive d’un schème généalogique la conduisant à se cristalliser à 

l’époque moderne dans des définitions que la « science juridique » a prises pour pierres d’angle de 

ses constructions de la citoyenneté et de l’État de droit. Il en résulte qu’on perd de vue, comme le 

montre Colliot-Thélène, que le concept même de droits subjectifs est partie liée à l’idée que 

l’individu puisse être considéré comme sujet de droits, abstraction faite des autorités qui les lui 

garantissent. La source originaire du principe se confond dès lors avec leur usage instrumental, tout 

comme avec leur conception comme des propriétés de l’individualisme possessif.  Comment dès 

lors retrouver la portée instituante de cette source pour penser le rapport au territoire et sur le 

territoire de façon résolument démocratique et à distance des acceptions dominantes sur la 

frontière?  

Il s’en dégage évidemment qu’un tel exercice de renversement de perspective ne prête ni au 

raccourci, ni à la simplification : il est fortement contraint par la rigueur des raisonnements 

politiques et juridiques, mais il est aussi largement ouvert à l’expérience de pensée informée et au 

crible des défis sociaux et historiques comme celui qui nous occupe.  

En raison de son objet principal : la fonction juridico-politique des frontières, Enrica Rigo a dû 

suivre deux voies d’approche qui se recoupent précisément dans la notion de « territoire » 

(implicitement national) comme espace géographique abstrait métamorphosé en espace concret de 

mise en œuvre de la loi sous le contrôle de l’État. Elle a suivi dans le détail les tentatives des 

théoriciens positivistes pour penser le rapport de l’État au territoire sur le modèle d’une propriété 

(retournées chez Schmitt en théorie de l’enracinement de la souveraineté dans l’appropriation ou 

« prise de possession » de la terre), de façon à en justifier le caractère exclusif (la « propriété 

privée » est ce dont mon droit exclut les autres, de même que l’exclusivité du rapport d’une nation 

et de l’État qui la représente à son propre territoire institue un « partage exclusif », faisant de chaque 

citoyen l’autre d’un étranger, et inversement). Rigo en discute les écueils, les échecs, voire le 

caractère circulaire94 (c’est-à-dire le fait qu’une telle tentative présuppose toujours ce qu’elle est 

censée fonder, à savoir un certain régime de pouvoir sur les personnes humaines, les choses, et leur 

 
93 Colliot-Thélène Catherine, « Les droits subjectifs à l’épreuve de la solidarité sociale », dans, Beaud Olivier, Colliot-

Thélène (Catherine), Kervégan, Jean- François, (dir.), Droits subjectifs et citoyenneté, op.cit. 
94 Enrica Rigo, « Citizens despite borders. Challenges to the territorial order of Europe », dans, Vicki Squire (ed.), The 

contested politics of mobility. Borderzones and irregularity, Londres, Routledge, 2010; pp.199-215.  

https://www.taylorfrancis.com/chapters/edit/10.4324/9780203839829-12/citizens-despite-borders-enrica-rigo?context=ubx&refId=11e7d116-4ca0-49c2-b32e-4cc32ad55c84


43 
 

relation). Mais, de façon très frappante, elle montre qu’on peut aussi articuler autrement les mêmes 

notions, dès lors qu’on prend pour base le phénomène dynamique auquel la construction 

européenne actuelle et son usage des frontières, pour « répondre » à la question des migrations 

confèrent une visibilité et une importance stratégiques nouvelles95.  

La transformation de l’espace « vide » en un système de territoires « concrets » (au sens juridique 

du terme, c’est-à-dire des espaces qui ont pour contenu l’application de la loi et se donnent ainsi 

eux-mêmes pour contenu à la norme) est bien le moyen d’une appropriation exclusive (et 

excluante). Mais celle-ci ne porte pas sur l’espace comme tel, seulement sur ce qu’il rend possible 

et dont il forme le théâtre : le mouvement, la circulation, la « liberté » au sens d’abord physique de 

l’aller et venir.  

Cette liberté de circulation, c’est l’État qui en dispose, mais ce sont les « citoyens », et plus 

généralement les acteurs du « jeu » de la citoyenneté, de l’appartenance à la communauté et de la 

participation politique, qui se l’approprient, ou au contraire en sont privés - par un geste d’autant 

plus violent que, dans le cas des migrants, toute leur existence en dépend, c’est-à-dire qu’elle forme 

pour eux une question de vie et de mort. L’État ne jouit ici d’aucune propriété, il se « contente », 

si l’on peut dire, de garantir cette appropriation et sa distribution inégale (à nouveau la « machine 

à différencier »…) par un ensemble de moyens législatifs, administratifs et judiciaires organisés 

autour de la surveillance des frontières.  

En contrepoint de cette analyse novatrice qui pousse à l’extrême certains postulats du libéralisme, 

Enrica Rigo développe une très intéressante critique du thème de la « rareté du territoire », dont les 

implications politiques n’échapperont à personne dans un moment d’intenses polémiques autour 

de la « pression migratoire » et des capacités d’accueil ou « seuils de tolérance ». Elle montre que 

seule une accumulation de paralogismes peut faire considérer la « participation à la communauté » 

 
95 Un point fort chez Rigo est le rapport à la temporalité dans la « progression » séquentielle de la citoyenneté et de 

leur rapport aux frontières. Elle parle de mouvement diachronique. « La dimension temporelle des frontières montre 

comment la citoyenneté européenne procède par étagement d’une pluralité de positions juridiques qui sont à leur tour 

différenciées entre elles de façon diachronique. Par rapport aux citoyens de la « vieille Europe », les citoyens des 

nouveaux pays membres jouissent d’un statut de demi-citoyens, puisque leur liberté de circulation et d’établissement 

à des fins de travail se trouve limitée. Il en ira de même pour les phases suivantes de l’élargissement, qui reproduiront 

une sorte de « salle d’attente » pour les futurs citoyens » : Enrica Rigo, « Aux Frontières de L’Europe. Citoyennetés 

Postcoloniales dans l’Europe Élargie », Multitudes, No 19, vol.5, 2004, pp.73-84.      
 



 44 

politique et l’être en commun lui-même comme des biens rares dont la redistribution serait d’autant 

plus difficile qu’elle devrait s’étendre à un nombre plus grand, potentiellement illimité, de 

bénéficiaires (n’oublions pas cependant que c’est sur ce paralogisme que repose depuis des siècles 

la perpétuation du dominium impérial en tant que monopole de pouvoir et de propriété). Mais elle 

montre aussi qu’il y a un sens pour l’État, et plus généralement pour l’autorité politique au sein 

d’une communauté historique donnée, à raréfier l’usage du territoire, c’est-à-dire la liberté de 

mouvement, qui est le bien commun par excellence, et le support concret de la participation.  

Exit alors la « propriété du territoire » comme attribut mythique de l’État, condition pré-juridique 

de sa fonction d’instrument de l’ordre juridique. Qu’est-ce qui dès lors demeure ? En lisant Rigo, 

on voit qu’il en reste un « droit au territoire », essentiellement subjectif et potentiellement 

universaliste, mais comme tel jamais reconnu par aucun État sans limitations ni exclusions, dont la 

réalisation illimitée serait une complète liberté de circulation et d’établissement ; et un « droit sur 

le territoire », essentiellement objectif, inévitablement particulariste, qui est le cœur de l’institution 

du pouvoir en tant qu’il porte sur la relation des personnes et des choses, car il dessine les limites 

à l’intérieur desquelles elles ont-elles-mêmes le « droit » de se rencontrer.  

C’est cette antithèse interminable entre l’« accès au… » et le « pouvoir sur … », autour de la notion 

du territoire, qui est un enjeu anthropologique fondamental (heureusement de plus en plus débattu 

96) dans le jeu de la liberté de mouvement en lien avec une interrogation potentiellement heuristique 

autour de la notion de citoyenneté. Elle serait le fond irréductible des conflits qui se jouent aux 

frontières, mais aussi partout où la liberté de mouvement tente de manifester sa puissance et de 

gagner en puissance propre, pour se heurter encore une fois à la logique du pouvoir de disposer de 

la vie et du droit de se mouvoir.  

Il faut bien cependant, s’agissant de cette antithèse, la réduire quelque peu, et c’est à quoi sert le 

mécanisme de l’appropriation inégale des instruments de circulation, en même temps qu’il la 

justifie. Il est sans doute dichotomique et caricatural de la rabattre purement et simplement sur des 

oppositions traditionnelles comme celle de la citoyenneté et de la souveraineté, ou de la citoyenneté 

et du gouvernement (comme chez Foucault), car la « citoyenneté », nous le disons, n’est pas tant 

 
96 Martin Roy, Catherine Neveu, « A philosophy of the theory of ‘’acts of citizenship’’ woven into the fabric of a 

political anthropology of citizenship », Citizenship Studies, Vol.27, No3, 2023, pp.385-405.  



45 
 

l’un des termes du conflit que le champ clos du conflit lui-même, elle est à la fois la revendication 

de la liberté et de l’égalité, mais aussi leur limitation. Cependant, l’on devrait tout même 

prudemment soutenir qu’elle confère à la dialectique de la citoyenneté, de la souveraineté et de la 

gouvernementalité leur portée anthropologique ultime, en posant la question des limites historiques 

– si elles existent – immanentes au « nomadisme » de l’espèce humaine, ou si l’on veut à son 

processus de migration intérieure, et des effets de violence qu’entraîne la constitution d’un pouvoir 

qui a essentiellement pour objet de les réduire.  

Achille Mbembe, sous l’inspiration de Balibar, prolonge ce constat en affirmant que « l’une des 

transformations anthropologiques majeures de notre époque est le partage de l’humanité en de 

multiples fractions de classes racialement typées. Il s’agit, d’une part, de la distinction entre 

personnes humaines solvables et personnes insolvables. Il s’agit d’autre part, à l’échelle planétaire, 

de la division entre ce qu’Étienne Balibar appelle la « partie mobile de l’humanité » et l’« humanité 

errante »97.  

Ce qui semble conduire à une question décisive : quelle est la part universalisable du 

questionnement sur la migration ici posée dans le contexte aussi « globalisé » et (« mondialisé ») 

qui le caractérise. Enrica Rigo en représente un point de cristallisation et sans doute 

d’aboutissement des contradictions historiques déterminantes et dont la mobilité humaine est une 

expression décisive et redoutable98.  

Car dès lors que toutes les parties du monde et leurs habitants sont en relation les unes avec les 

autres - en principe ou « en droit » sur un pied d’égalité, - il n’est plus possible de se représenter 

l’accès à l’universel égalitaire comme un simple progrès quantitatif (une extension au monde entier 

des formes de gouvernement qui règnent déjà dans une partie du monde) ou comme une approche 

asymptotique éludant les inégalités.  

La part universelle de ce questionnement est sans doute à saisir dans les termes d’un changement 

qualitatif des relations de l’humanité avec elle-même, dans le sens de l’égalité. Et c’est là que se 

pose l’importance, et sans doute le privilège, de la forme juridique et de l’extension des droits. Elle 

 
97 Achille Mbembe, « Corps-frontières », dans, Achille Mbembe, Brutalisme, Paris, La Découverte/Poche, 2023, p.125. 
98 Voir ce magnifique texte : Enrica Rigo, « Arbitrary Law Making and Unorderable Subjectivities in Legal Theoretical 

Approaches to Migration », Etikk i praksis - Nordic Journal of Applied Ethics, Vol.14, No.2, 2020, pp.71-88. 

 



 46 

n’est sans doute pas la seule forme symbolique à permettre de penser l’égalité et la réciprocité des 

libertés. Elle n’est pas non plus par elle-même la force qui peut en promouvoir la réalisation : cette 

force, répétons-le, vient des luttes sociales, voire des contestations internes à la citoyenneté elle-

même. Mais elle peut-être celle qui rend possible son inscription dans les termes d’un rapport entre 

l’individualité quelconque et la distribution des pouvoirs matériels la différentielle de liberté et de 

contrainte (d’autonomie et d’hétéronomie), ainsi que la différence du « soi » et de « l’autre » (ou 

du concitoyen et de l’étranger).  

Cette forme juridique a pour ainsi dire la potentialité d’être – au prix de sa propre transformation 

– l’instrument de mesure pour l’écart plus ou moins grand que nous aurons à vivre entre une simple 

mondialisation des citoyennetés existantes, et une citoyenneté de portée universelle qui les 

conteste, au sein d’un cadre qui ne pourra faire l’économie d’une réflexion qui en intègre la part 

d’hospitalité.  

En ce sens, dans la seconde partie de ce travail, nous examinerons ce que signifie une réflexion sur 

l’hospitalité par-delà son caractère ambivalent et l’indécidabilité quant à ses caractères éthique et 

politique. Quels horizons ouvre-t-elle au regard du grand enjeu de la traversée ou du 

franchissement.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



47 
 

3 (Dé)passer l’exclusion à la frontière. Que peut le principe de l’hospitalité? 

 

Dans l’esprit des questions posées dans les lignes précédentes, nous faisons ici le pari de dire, dans 

le prolongement notamment des réflexions proposées il y a près d’un quart de siècle par le 

philosophe Étienne Balibar99 et actualisées et formalisées récemment par Martin Deleixhe100,  que 

« la démocratisation des frontières, institutions essentielles à l’existence des États mais 

profondément porteuses de dynamiques antidémocratiques, ne peut provenir que du 

développement de la réciprocité dans l’organisation de leur franchissement et de leur 

protection »101. Il y a donc ici une équation politique fondamentale : celle consistant à dire que « le 

système des frontières demeure radicalement antidémocratique aussi longtemps qu’il est purement 

discrétionnaire, qu’aucune possibilité n’existe pour les usager.e.s des frontières, individuellement 

et collectivement, d’en négocier le mode d’administration »102, les règles de franchissement ou leur 

traversée. En ce sens, les dispositifs de fermeture aux frontières et les modalités dans lesquelles on 

les pense généralement ne permettent pas de prendre la mesure de la dimension excluante et 

inégalitaire de l’institution frontalière.  

C’est ici que la question de l’hospitalité doit être opérationnalisée. Pour redire les choses plus 

clairement, et en lien avec notre thèse sur la portée politique de la remise en cause des principes 

excluants limitant la possibilité de faire partie de la communauté des citoyens : une politique 

d’hospitalité rapportée à la démocratie et réinscrite dans le mode de fonctionnement propre à son 

régime ne consisterait pas, comme le précise Deleixhe, en une ouverture pure et simple des 

frontières, mais en une ouverture à leur remise en cause. Ce qui passe nécessairement par la 

recherche d’affinités électives entre l’hospitalité et la démocratie. Elle peut y parvenir en faisant 

en sorte que la pratique hospitalière irrigue et organise la vie citoyenne de telle façon qu’elle ouvre 

la communauté politique103 sur son extérieur et en modifie donc sans cesse la composition et 

 
99 Etienne Balibar, Droit de cité, Paris, Quadrige/PUF, 2002 (1998). 
100 Martin Deleixhe, Aux bords de la démocratie. Contrôle des frontières et politique de l’hospitalité, Paris, Classiques 

Garnier, 2016.   
101 Etienne Balibar, Nous, citoyens d’Europe? Les frontières, l’État, le peuple, Paris, La Découverte, 2001, p.91. 
102 Étienne Balibar, L’Europe, l’Amérique, la guerre. Réflexions sur la médiation européenne, Paris, La Découverte, 

2005, p.171. 
103 Sur la définition de la communauté politique et le rapport aux étrangers, nous référerons au chapitre 3 de Benjamin 

Boudou : « Le dilemme de la communauté libérale. La communauté politique entre ouverture et fermeture », dans Le 

dilemme des frontières, op.cit, pp.69-87. Ici la communauté politique est entendue au sens d’un espace unitaire d’action 

 



 48 

l’identité. Autrement dit, la démocratie est ici comprise comme indéterminée et potentiellement 

ouverte à l’accueil de la contingence – ici la question migratoire.  

3.1 De quoi l’hospitalité est-elle le nom ? 
 

Voyons de plus près en quoi consiste ces affinités électives et l’ambivalence qui en est au cœur de 

cette dyade hospitalité-démocratie. Peut-être faut-il commencer par dire que l’hospitalité comporte 

une large part d’indécidabilité quant à la possibilité de statuer entre sa portée politique et éthique. 

Il y a pour ainsi dire sur ce plan une frontière poreuse et insaisissable.  

Pour clarifier les choses, on peut dire que toute tentative visant à bâtir une perspective politique 

autour de l’hospitalité ne peut se soustraire au fait que c’est forcément depuis son ambivalence ou 

l’indétermination de ces prémisses que l’on est forcé de démarrer la démarche. Sans se défiler 

devant la difficulté de l’entreprise, on doit tout de même commencer par redire sa fonction 

constitutive dans les interactions humaines. Dès lors, il appert clairement que la seule façon de faire 

droit dans une optique radicalement transformatrice et démocratique à ce qui se joue dans la 

question du franchissement des frontières est alors d’explorer une dynamique politique, dont on 

sait d’avance qu’elle ne pourra jamais pleinement résoudre les tensions existantes au cœur de ces 

enjeux, mais dont l’aspect progressif et aporétique peut néanmoins apporter des solutions partielles.  

La question de l’hospitalité en est une qui est par essence ambivalente. D’abord, l’hospitalité, pour 

être authentique, ne peut être qu’hyperbolique. Elle n’existe que si elle est absolue. Mais cette 

perspective forte ou idée pure de l’hospitalité peut paraître chimérique, voire hors de portée sur le 

plan pratique. Rappelons que la notion est généralement associée à une vertu personnelle plutôt 

qu’à une politique institutionnelle de nature collective. Elle est le plus souvent dépeinte sous les 

traits d’une démarche altruiste et généreuse (comme don ou libéralité), plus que comme démarche 

légale ou projet politique. Elle renverrait ainsi à un ensemble de valeurs ou pratiques étrangères à 

notre projet politique moderne. L’hospitalité ne pourrait donc être politique, puisqu’elle ne résulte 

d’aucune obligation autre que personnelle ou privée104.  

 
politique. La communauté est donc entendue dans une acception plus relationnelle. Il faut, comme le dit Boudou, y 

entendre le groupe, les relations qu’il tisse, les rapports d’inclusion et d’exclusion qu’il produit, et les concepts et 

valeurs qui marquent son unité et son identité. Le rapport aux non citoyens et/ou aux étrangers y est dès lors 

déterminant. 
104 Benjamin Boudou, Le dilemme des frontières…, op.cit, pp.158-159.  



49 
 

Ensuite, l’hospitalité est aussi perçue comme antithétique à un principe normatif moderne 

important, celui de l’égalité. Car la relation asymétrique entre l’accueillant et l’accueilli suppose la 

soumission aux lois de l’accueillant. Une sorte de violence euphémisée opèrerait dans la gratitude 

qu’une telle relation comporte. Elle serait ainsi discordante avec la règle de droit : elle viendrait 

faire valoir l’exception sur la règle courante, le surplus d’humanité dans la balance de la justice et 

le principe de générosité dans le traitement égal des sujets105. Son caractère hyperbolique viendrait 

aussi du hasard qu’elle normalise et des incertitudes répétées qui peuvent en découler. Il y’a donc 

ici une difficulté à affronter sur cette question : c’est en somme sa part d’indécidabilité entre son 

ordre éthico-moral et sa portée politique. Ainsi posé, le traitement de l’im-migration par 

l’hospitalité peut donner l’impression de découpler pour les étrangers ce qui est associé pour les 

citoyens, le politique et l’éthique – ce qui a pour effet d’exclure les étrangers de la sphère légitime 

du politique. 

Mais cette indécidabilité ne devrait pas nous limiter intellectuellement. Elle peut paradoxalement 

être vue comme une vertu ou potentialité créatrice, par son appel à une sorte d’invention 

démocratique et d’imagination politique. Pour Balibar, affronter le problème de l’hospitalité 

(gestion des populations, dispositions prises par l’État ou imposées à l’État, transformation des 

cadres juridiques de la mobilité des personnes) implique forcément que le politique intériorise un 

impératif éthique et, par voie de conséquence, repose de façon massive et urgente toutes les 

questions de conflits de valeurs dans le champ politique : celles de savoir au nom de quelles valeurs 

on peut se refuser à cet impératif. La question que posent les personnes étrangères aux frontières 

est toujours celle d’une interpellation transcendante106, située dans et par-delà les institutions (de 

nature éthique et politique à la fois). C’est ici que se joue ce que nous avons appelé plus haut le 

caractère ambivalent et insaisissable (ou non statuable) de la notion d’hospitalité.  

Précisons que pour se faire concrète l’hospitalité doit forcément recourir à un ensemble de normes 

sociales et de lois positives qui encadrent et rendent possible sa pratique. Dire cela ne doit pas nous 

faire perdre de vue, de dire Martin Deleixhe, que la dialectique infinie inhérente à l’hospitalité 

interdit de « traduire » simplement celle-ci, que cela soit sous la forme d’une quelconque norme 

intemporelle de justice à l’égard des ressortissants étrangers ou sous celle d’une politique publique. 

 
105 Ibid, p.160. 
106 « Le fantasme du corps étranger : entretien avec Etienne Balibar », Esprit, 2018/7-8 (Juillet-Août), p. 174.  



 50 

Cela ne veut pas dire qu’une politique plus égalitaire de l’accueil est vaine ou à abandonner. L’idée 

forte que nous posons ici consiste plutôt à dire que le commandement ou l’impératif de l’hospitalité 

est toujours en excès par rapport à sa réalisation effective. Dès lors, « l’irruption de la positivité 

juridique incarnée par l’État dans la relation d’hospitalité scinde irrémédiablement cette dernière 

en deux régimes de lois hétérogènes. Il y a désormais, d’un côté, la Loi unique et inconditionnelle 

d’une l’hospitalité aussi pure qu’elle est hyperbolique et, de l’autre, les lois de l’hospitalité 

conditionnées par les politiques étatiques »107.  

En quelque sorte, cette dimension éthique au cœur de la question de l’accueil est un principe 

premier que l’on peut dire, en suivant Deleixhe, coextensif à l’hospitalité. Toute loi de l’hospitalité 

(sa part d’inconditionnalité) se trouve troublée de son contenu éthique une fois confrontée à 

l’exercice de l’institutionnalisation politique. Dire cela ne devrait pas pour autant conduire à 

reléguer au registre correctif et de l’inapplicable un tel principe. Deleixhe clarifie les choses sur ce 

plan. Il pointe bien la richesse qui git au cœur de ce paradoxe, en réitérant qu’il ne faut pas perdre 

de de vue que la Loi inconditionnelle de l’hospitalité commande toujours des lois de l’hospitalité 

pour s’opérationnaliser et s’actualiser. Il y voit en quelque sorte un aspect transgressif qu’il 

rapporte implicitement au caractère illimité du principe démocratique qu’il opérationnalise en sous-

texte. Et une telle démarche se déploie, dit-il, « sous le mode de la transgression de son (l’hospitalité 

inconditionnelle) principe intrinsèque, voire de la trahison de son motif; la Loi ne peut se 

matérialiser qu’à travers des lois positives. S’il y a une contradiction entre deux lois, et donc 

antinomie au sens technique du terme, il y a également dans une certaine mesure collusion »108 Les 

lois positives transgressent autant qu’elles épaulent la Loi éthique – excessive et impossible, mais 

nécessaire – qui les surplombe. Les deux régimes de loi sont donc aussi inséparables qu’ils sont 

aporétiques.  

Il y a pour ainsi dire une leçon à tirer de tout ça, à savoir qu’il est quasi impossible de résoudre le 

dilemme qui git au cœur de l’ambivalence hospitalière, bien qu’il soit envisageable, comme le 

montre Deleixhe, de travailler à l’intérieur de la tension à l’œuvre en son cœur. Si un tel principe 

n’a de portée effective qu’au prix de la transgression des dispositions qui découlent de sa mise en 

pratique, il y a fort à craindre que cela soit sévèrement pris pour cible par ses adversaires (les 

 
107 Martin Deleixhe, « L’hospitalité égalitaire et politique ? », Revue Asylon(s), No 13, septembre 2014. 
108 Ibid. 



51 
 

courants nationalitaires hostiles), ou que le concept dépérisse du fait de la difficulté à le rendre 

ordinaire et à la portée du grand nombre sur le plan pratique. Car rien n’est pire pour un tel principe 

que de le rendre si exceptionnel qu’il ne soit que l’apanage de personnes hautement vertueuses ou 

disposant du privilège de la générosité. 

Ce que nous venons de dire nous conduit plus directement à l’importance de clarifier le rapport de 

l’hospitalité à l’l’institution frontalière. L’enjeu est donc de lier la possibilité d’un déploiement 

mondain et aussi ordinaire que possible de la vertu hospitalière avec le caractère originairement 

incomplet et imparfait de l’idée démocratique, et surtout de la citoyenneté. Ici encore, c’est Étienne 

Balibar qui sera convoqué. Son travail a le grand mérite de nous faire prendre conscience que 

l’hospitalité appelle un renversement de perspective, celui en somme de la déconstruction des 

limites du cadre souverainiste étatique par quelque chose comme une citoyenneté davantage 

appréhendée comme une activité plutôt qu’un statut juridique (plus passif). Car pour Balibar, ce 

qui fait la continuité relative entre différents modes d’institution de la citoyenneté dans l’histoire, 

et permet de comprendre le lien au moins théorique (bien que toujours problématique) qu’ils 

entretiennent avec des concepts tels que démocratie et souveraineté populaire, ce n’est jamais 

uniquement la référence à une « communauté » mais plutôt à une part « commune » (en anglais : 

commonwealth plutôt que community », c’est-à-dire ce qui se fait par et pour le plus grand nombre 

et qui est irréductible au statut.  

3.2 La citoyenneté comme forme active du commun : son affinité élective avec 

l’idée d’hospitalité 
 

Parler de citoyenneté sous cette forme active et que l’on pourrait qualifier aussi de processuelle, 

implique fondamentalement qu’il faut aussi et pour beaucoup s’intéresser à la façon dont elle est 

acquise, et pas seulement au statut obtenu. C’est le processus constituant qui est en cause. Celui-ci 

est toujours à analyser dialectiquement pour en mesurer les écarts avec la forme constituée. C’est 

en ce sens que la citoyenneté est une activité politique. Sous cet angle, il faut surtout y voir la 

production par le biais de l’engagement individuel d’un « commun », c’est-à-dire d’une forme 

d’espace public (forcément oppositionnel) de la discussion égalitaire – et donc inévitablement pour 

partie agonisitique. Cette perspective, que Balibar a résumé sous la notion de « droit de cité » 

(l’énonciation du principe rattachant à la communauté des citoyens), est toujours à saisir par les 



 52 

acteurs politiques, notamment sous la forme de l’engagement militant et de l’entraide, parmi 

lesquels figurent des gestes hospitaliers, plutôt que distribué par une entité politique surplombante. 

Car les rapports d’exclusion et d’inclusion au cœur de toute division statutaire nécessitent la 

réactivation permanente des principes les plus égalitaires au cœur de l’idée de citoyenneté.  

C’est pour cela que nous essayons, sous son inspiration, de porter l’analyse au cœur des conflits 

sociaux et des rapports de pouvoir qui puissent faire en sorte que la citoyenneté puisse en 

permanence « réfléchir » à ses propres conditions de possibilité et à sa redynamisation – sans doute 

par son élargissement – en portant attention à la frontière et aux enjeux migratoires. Il s’agit donc 

moins ici d’une réflexion sur l’institution de la citoyenneté que sur l’accès effectif à celle-ci. La 

citoyenneté active est ici un mode d’agir où des sujets ou des individus brisent des identités109, 

voire des appartenances, qui les assignent à des places déterminées et/ou limitatives qui délimitent 

leur capacité de prendre part de façon égalitaire110 à la définition du monde commun, celui dont 

sont exclus les migrants en butte aux dispositifs frontaliers coercitifs. 

La citoyenneté active pose ainsi la nécessité de l’écart entre les situations ou les identités. Elle pose 

la question de la subjectivation politique. Un sujet politique n’est pas un groupe ou une partie de 

la société qui défend ses intérêts et ses valeurs ou qui demande sa part en fonction de ce qu’il est. 

Les sujets politiques ainsi mobilisés sont en quelque sorte des sujets du litige – ou du dissensus. Ils 

permettent de mesurer l’écart de la citoyenneté à elle-même. Dans cette optique, les groupes qui se 

mobilisent (collectivement pour une large part) sur la condition migrante ne manifestent pas les 

traits d’une revendication spécifique.  

Leur activité consiste plutôt à mettre en scène un rapport entre inclusion et exclusion. Nous 

comprenons donc que les catégories exclues peuvent contribuer à une remise en cause du décompte 

social en dévoilant, par leur mobilisation, des torts ou des injustices. C’est cette potentialité, qui 

n’est pas réductible au seul fait d’avoir des droits111 qui nous aide à comprendre et poser l’idée de 

 
109 Au sens de l’image que nous avons de ces personnes ou des assignations que nous leur attribuons. Il ne s’agit pas 

ici de traits culturels. N’oublions pas que l’émancipation est toujours une désassignation, au sens de se découvrir 

capable d’autre chose que ce à quoi l’on a été assigné.  
110 Le plus important à retenir ici est surtout le déplacement des positions dites naturelles dans l’ordre social. Car le 

propre de la politique consiste notamment dans les reconfigurations à l’échelle sociale, mais aussi dans l’apparition de 

nouveaux sujets politiques et citoyens.  
111 Car cela peut aussi valoir pour des catégories disposant de droits citoyens mais assignées à la subalternité : 

personnes sans-abris, certaines personnes en situation incapacitaires, ouvrièrEs…   



53 
 

citoyenneté active irriguée par le geste d’hospitalité. Une telle perspective permet de ne pas 

automatiquement accoler l’idée de citoyenneté au jeu de la division hiérarchique et statutaire 

découlant d’une vision la réduisant au seul cadre des frontières du régime de nationalité. La règle 

de fermeture ou d’autarcie associée à la citoyenneté peut dès lors être appréhendée à nouveaux 

frais, car il n’y a généralement de citoyenneté que là où il y a cité, c’est-à-dire où les 

« c’’concitoyen »’ et les « étrangers » sont clairement distingués en termes de droits et 

d’obligations sur un territoire donné.  

Ce que nous venons de dire conduit directement à la question des frontières de toute forme de 

communauté d’appartenance, y compris de la communauté politique étatique-nationale, pour voir 

qui s’en trouve exclu, et en vertu de quels mécanismes. Car pour autant que les droits fondamentaux 

– plus précisément le principe de l’égalité de droits entre tous les êtres humains – sont une 

composante caractéristique et essentielle de la démocratie moderne, tout phénomène d’exclusion 

les met en cause. Disons que dans la mesure où la forme nation a tendance à hiérarchiser les 

individus en statut au regard de leur proximité avec les critères et habitus nationaux dominants, il 

peut comporter une forte inflexion inégalitaire, élément pour lequel il faut se garder d’en faire le 

principe organisateur de la communauté démocratique. 

Balibar nous dit que « par une symétrie inscrite dans toute l’histoire du concept de « citoyen », 

l’accentuation de l’aspect statutaire et hiérarchique de la citoyenneté repose la question de son 

aspect égalitaire (ou, dans la terminologie classique, « contractuel »). Cette question ne surgit 

jamais dans l’abstrait, mais toujours en fonction des caractéristiques d’un État existant, dans une 

logique de représentation et de conflit. L’expérience enseigne à cet égard que la citoyenneté la plus 

démocratique n’est pas tant celle qui fait disparaître l’État (et donc forcément les frontières), ou le 

subjugue au profit d’une société civile hypothétiquement autonome (c’est-à-dire qui serait et 

demeurerait entièrement extérieure au jeu des institutions étatiques), que celle qui se traduit par la 

constitution de puissants contre-pouvoirs face à l’autonomisation des appareils d’État séparés de 

la masse des citoyens et exerçant sur eux un pouvoir de contrainte, de répression ou de tutelle ». 

 

Cette façon de penser la citoyenneté en s’attachant aux exclusions statutaires qu’elle opère, 

notamment aux frontières de tout régime d’inclusion, nous amène ainsi à montrer en quoi 

l’hospitalité peut jouer un rôle d’aiguillon ou de curseur démocratique, mais à condition qu’on ne 



 54 

la pense justement que par la négative : à partir des limites inhérentes à tout régime institué, mais 

que la nécessité ou la situation historique contingente commande de corriger, réparer, parfaire ou 

même refonder. L’on peut peut-être ainsi s’autoriser à dire, avec Benjamin Boudou,112 qu’il n’y 

pas d’essence ou d’idée précise de l’hospitalité, mais plutôt un sens correcteur à donner au concept 

et, par voie de conséquence, des pratiques qui s’y rapportent relativement à une problématisation 

prise dans une « séquence » historique toujours bien déterminée.  

 

Prise sous cet angle, l’hospitalité s’avère une disposition éthique critique du politique – pour 

revenir à cette indécidabilité ou frontière en ces deux pôles – s’évertuant à transformer et ouvrir les 

institutions politiques de l’État. Mais cette disposition n’est politique qu’à condition de la rendre 

hétérogène au concept pur d’hospitalité (son aspect inconditionnel). Le sens positif de l’hospitalité 

est, si l’on devait le résumer en mots simples, un soulagement de la détresse et des souffrances113 

au cœur des traversées frontalières. S’il faut se garder de rabattre de façon substantielle cette 

disposition ou de réduire les enjeux d’une justice globale ou multiscalaire relative à la question 

migratoire à elle, on peut tout de même dire que tout régime de justice, qu’importe l’échelle 

institutionnelle qui lui est impartie, ne peut se soustraire aux devoirs d’hospitalité.  

 

L’hospitalité cristallise une sorte de régime affectif et de sensibilité plurimillénaire, universel, quasi 

transhistorique, qui fait résonner dès qu’il est question d’enjeux de dignité humaine qu’il s’agit de 

protéger par-delà les systèmes de droits positifs existants114. L’hospitalité est ainsi un langage 

condensant en quelque sorte les intérêts fondamentaux de catégories dépourvues de droits réels et 

effectifs.  

 

 

 
112 Benjamin Boudou, Politique de l’hospitalité, Une généalogie conceptuelle, Paris, CNRS Éditions, 2017, p.21 
113 Benjamin Boudou, « « Pourquoi n’accueillez-vous pas des migrants chez vous ? » Définir le devoir d’hospitalité », 

Revue du MAUSS, Vol. 53, No. 1, 2019, pp. 291-307. 
114 L’hospitalité forme une relation que l’on peut dire d’obligation, qui figure la loi naturelle, commandant aux lois 

particulières de se conformer à la sociabilité naturelle des êtres humains. En démocratie, un pouvoir est d’autant plus 

légitime qu’il ne pourfend pas ou n’entre pas en dissonance avec certaines lois supérieures de l’humanité – ce que nous 

appelons ici lois naturelles. Même si ces lois sont variables historiquement, leur teneur est invariante :  Il s’agit du 

respect des vivants et des morts, de l’inviolabilité de toute personne humaine, de l’imprescriptibilité de la vérité. Tout 

cela permet d’énoncer des valeurs qui permettent à une communauté politique de dire le droit et la justice, et qu’un 

gouvernement ou un État doivent donc sauvegarder à tout prix. L’hospitalité est à situer dans ce registre dans notre 

analyse. 



55 
 

3.3 Hospitalité et dynamisation citoyenne. Au cœur de la tension 
 

Le rappel de ces droits, de la nécessité d’en inventer d’autres ou tout simplement de refuser 

l’inacceptable115 d’une situation expose la valeur morale et éthique d’un concept, d’une valeur et 

d’une pratique qui est une façon bien hétérogène et composite de réunir des réalités renvoyant à 

différents registres : du bien, de la vertu, du juste et du droit. Aucun de ces registres ne peut à lui 

seul suffire s’agissant de la question migratoire rapportée aux frontières. C’est la complémentarité 

de leur usage et la disposition forcément stratégique de leur mise en pratique qui permet d’en 

prendre l’importante mesure. Elle renvoie forcément à la nécessité de repérer les fondements de 

l’illimitation démocratique rapportée à la question frontalière. Comment le principe de l’hospitalité 

se rattache à cette dynamisation démocratique et citoyenne?   

 

Nous avons discuté dans les dernières lignes de l’importance que peuvent revêtir les mobilisations 

actives (placées sous le registre de la citoyenneté) pour les personnes migrantes en bute à 

l’exclusion statutaire, donc en situation de non droits citoyens effectifs. Le défi consiste à essayer 

d’immuniser, si l’on peut oser ce terme, la communauté politique des torts qui résultent des 

différentes formes de clôtures qui opèrent en la matière et qui sont irrémédiablement autant de 

dispositions inhospitalières. Nous ne perdons pas de vue que les effets de la cloturation ou de la 

limitation frontalière sont multiples, et qu’il ne s’agit pas de faire un procès à la citoyenneté de 

statut ou à une forme passive d’attachement ou d’appartenance pour venir à bous de ce qui est ici 

en jeu. Joan Stavo-Debauge n’a pas manqué de rappeler à cet égard que la question de la venue de 

la personne étrangère est en quelque sorte toujours une redoutable « épreuve » et donc une tension 

qui ne laisse pas la communauté et ceux et celles qui la composent quittes d’une interrogation sur 

la « nature et l’amplitude »116 de leurs capacités hospitalières. La tension est donc au cœur du 

rapport à l’appartenance pour les établis et au cœur de l’hospitalité elle-même (pour les entrantEs 

 
115 La désobéissance civique au nom de lois supérieures fait partie, aux yeux de Balibar, des formes que peuvent 

prendre les contre-pouvoirs nécessaires pour pallier l’arbitraire des frontières et l’indifférence étatique aux personnes 

migrantes. De telles lois non écrites « supérieures » sont au-dessus de toute législation de circonstance, et généralement 

de toute loi positive. C’est pourquoi, « dès lors que les citoyens constatent une flagrante contradiction entre les deux, 

ils ont pour devoir de porter le conflit sur la place publique, en proclamant leur obéissance aux lois non écrites, serait-

ce au détriment de l’obéissance aux lois positives. Du même coup, ils recréent les conditions d’une législation ou de 

la "volonté générale". Ils n’attaquent pas le concept de la loi, ils le défendent ». Voir : Etienne Balibar, « État d’urgence 

démocratique », Le Monde, 19 février 1997, pp.1,13.  
116 Joan Stavo-Debauge, Qu’est-ce que l’hospitalité. Recevoir l’étranger à la communauté, Montréal, Liber, 2017.  



 56 

et leurs alliéEs). La tension est en partie inhérente à chacune de ces notions, mais sans doute et 

surtout à leur mise en rapport.  

 

Les réflexions de Stavo-Debauge117 s’attardent sérieusement à cela. Il a le mérite de dire en mots 

clairs ce qui est généralement appréhendé sur ce plan : à ses yeux, les membres de la communauté 

politique, qui sont dans ce schéma des sujets plus légitimes de la nation du fait de leur appartenance 

dans la durée, sont en quelque sorte bousculés dans leur position : « non contents de devoir 

encaisser le coût de leur arrivée et d’avoir à en payer le prix, il leur faut aussi savoir ré-agencer 

l’environnement de la communauté, qui avait été en quelque sorte approprié à leur propres façon 

de faire, afin de pouvoir recevoir ce qui vient de l’étranger ou ce qui surgit avec lui » et qui est, 

pour Stavo-Debauge, de l’ordre de « l’inédit » pour partie118. Précisons que les tensions ici à 

l’œuvre ne sont pas vectorisées, au sens où il n’y a pas de dénouement séquentiel précis entre 

l’arrivée inédite et un moment de l’incorporation à la communauté politique. On ne peut donc pas 

saisir cette relation dynamique comme la scansion des étapes d’un plan ou d’un programme qui 

suivrait un ordre préétabli. Stavo-Debauge dit clairement que la question de l’appartenance elle-

même se trouve à être « soumise à un questionnement et faire l’objet de révisions, pas seulement 

sur la base de ses promesses, mais également à partir des exigences de l’hospitalité ».119 En clair, 

le régime de tension au cœur de la dyade nouant l’hospitalité à l’appartenance est donc quelque 

chose forcément indéfini et récursif.  

 

Ainsi posée, l’hospitalité peut jouer un rôle d’opérateur politique de changement en distillant un 

langage ouvrant à la critique d’un défaut ou d’un manque. L’hospitalité s’avère ainsi une 

disposition posant les termes de la nécessaire révision des normes de l’appartenance à la 

communauté et des critères à travers lesquels le commun est réglé par une sorte d’ordonnancement 

qui s’en trouve quasi normalisé. En ce sens, l’inégalité au cœur de ces rapports n’est pas qu’un 

régime d’exclusion qui ne se donnerait pas à voir aisément à l’analyste, elle est avant tout un régime 

de normalité. Il y a toujours une contradiction entre la promesse ou la prétention universelle de 

toute communauté politique et l’exclusion au cœur de toute délimitation. Le défi est de comprendre 

comment ces contraires en arrivent à devenir l’endroit et l’envers d’une même médaille ou d’un 

 
117 Voir notamment le 6e chapitre du livre cité à la note précédente.   
118 Ibid, p.291. 
119 Ibid, p.292. 



57 
 

même univers de réalité. Nous soutenons ici que l’exclusion pénètre toujours à la fois par le biais 

de la communauté et par celui de la normalité. Dès que l’on institue des communautés qui ont pour 

raison d’être la promotion de principes (même les plus universels), on formule aussi des normes 

d’appartenance auxquelles les individus doivent se conformer. Nous voyons dans l’hospitalité une 

potentialité pouvant permettre, par la tension se nouant au cœur de leur mise en lien, d’injecter une 

portée transformatrice quant à la texture, le contenu et l’extension du commun – et par voie de 

conséquence les rapports du propre et de l’étranger. Redonnons la parole à Stavo-Debauge ici : 

Le réglage de la composition de leurs tensions dans la communauté n’est pas une 

mince affaire. Selon moi, c’est même une tâche proprement politique et peut-être 

même l’une des principales, aussi souterraine soit-elle. Sous ce rapport et pour toutes 

ces raisons, j’y insiste, l’hospitalité ne cesse donc pas là où commence l’intégration, 

et l’ouverture formelle de cette dernière ne règle nullement la question. Dire cela ne 

revient donc pas à négliger les contraintes et limitations propres à toute forme 

d’intégration, qui consiste à approprier l’étranger au commun (tout en veillant à 

approprier le commun à l’étranger, dans le meilleur des cas). C’est d’ailleurs afin de 

ne pas oublier la violence de la rencontre et la sévérité de l’intégration que j’ai 

proposé le concept d’encaissement, destiné à évoquer les limitations de l’hospitalité 

et de l’appartenance, en traitant d’un même mouvement l’ouverture de la première 

et les effets de clôture de la seconde120. 

Pour prolonger ce propos ici mis en exergue, il faut sans doute dire que la vertu de l’hospitalité 

réside dans le potentiel déséquilibre ou débordement des situations qu’elle génère. Ce qui en 

découle est sans doute inconnu ou indéterminable. Il y a donc plus que de l’inédit dans le dilemme 

de la mise en lien avec l’étrangéité et l’arrivée. Disons que c’est dans le débordement des positions 

initiales et dans le geste bousculant toute possibilité de retour à une clôture ou délimitation 

préalable ou de départ que l’hospitalité est vraiment à l’œuvre. La mesure de l’accueil se vérifie en 

quelque sorte dans une relation où s’enclenche un échange qui donne lieu à un changement. Pour 

être à la hauteur de son concept et fidèle à ce qu’on y rattache, le don d’hospitalité devrait muer en 

un échange mutuel par l’exposition à l’altérité. Les parties devraient s’en trouver affectées et 

impliquées dans des modalités (sans doute variées et jamais automatiquement égalitaires) qui n’ont 

de signification que si elles induisent une occasion de transformation. Sous ce registre, l’hospitalité 

relève bien d’une sorte d’« échange » et don, compris comme apport et changement. Il en découle 

une forme de « synonymie, où l’étranger se confond avec l’« événement » de la rencontre (« ce qui 

 
120 Ibid. 



 58 

arrive »), sa « visitation » s’érigeant en promesse d’une bénéfique altération »121. Ce n’est pas 

tellement l’idée d’hospitalité et sa description phénoménale qui devrait à elle seule nous 

préoccuper, mais sa disposition pratique. C’est ce qu’elle permet de faire en réalité qui importe 

s’agissant du rapport aux frontières et aux personnes étrangères. Elle est une sorte de principe 

régulateur de justice, d’inspiration éthique, sans être directement une disposition juridique. Elle a 

pour ainsi dire une portée normative relative : sans nécessairement relever des devoirs et droits 

opposables, elle énonce un registre d’interpellations éthiques à portée politique, en dépit du fait 

qu’il peut parfois exister une sorte d’évitement de la dimension explicitement politique au cœur 

des actions se réclamant de l’hospitalité. Et cet évitement - entres autres stratégique et de portée 

pratique - est paradoxalement ce qui rend possible une action concertée parmi des gens aux profils 

sociologiques et idéologiques variés.  

 

3.4 L’hospitalité et sa portée 
 

Autrement dit, ce n’est pas au nom d’un programme, d’une organisation ou d’une conception 

articulée de ce que devrait être une politique migratoire juste que des personnes ou groupes se 

mobilisent, mais de motifs généraux comme la solidarité ou le secours. Si l’on peut aisément 

admettre que l’indifférence à l’hospitalité peut consister au fait de s’en tenir à ce que le droit oblige 

ou permet, rien ne doit autoriser pour autant à dire que l’hospitalité n’est pas un devoir pouvant 

avoir une portée juridique; pas plus qu’elle n’est incompatible avec une approche déontologique 

soucieuse des principes de justice. Rien de cela n’implique qu’elle soit antipolitique ou 

apolitique122. Car devant les situations d’injustice qui sont toujours structurelles, comme celles 

tributaires des différents régimes frontaliers, l’on peut dire que le recours au registre de l’hospitalité 

articule une sorte d’obligation123, certes imparfaite, devant les tragédies qui s’observent aux 

frontières.  

 

 
121 Joan Stavo-Debauge, « Pourquoi le « don » de Derrida ne résiste pas à l’épreuve de l’hospitalité », Revue du 

MAUSS, vol. 53, no. 1, 2019, pp. 217-234. 
122 Daniela Trucco, dans Mouloud Idir…., loc.cit 
123 Robert Goodin, Protecting the Vulnerable : A Reanalysis of our Social Responsibilities, Chicago, University of 

Chicago Press, 1985;  Onora O’Neill, Towards Justice and Virtue : A Constructive Account of Practical Reasoning, 

Cambridge, Cambridge University Press, 1996. 



59 
 

Parler ainsi en termes d’obligation signifie quoi exactement politiquement au regard des luttes aux 

exclusions frontalières et statutaires? Un premier niveau de réponse est celui consistant à dire que 

la grammaire de l’hospitalité contribue assez souvent à faire émerger un faisceau de 

problématisation, toujours particulier aux situations nationales, de nature à pouvoir politiser des 

enjeux tout en conservant paradoxalement une teneur pré ou infra-politique. C’est tout le dilemme 

de sa situation consistant à être frontalière de la dyade légitimité-légalité. Elle est pour ainsi dire 

toujours un coup de force en appelant à l’imagination politique et consistant autant que faire se 

peut à faire ressortir la part de justice au cœur d’enjeux qui ne peuvent se dire aisément du fait du 

jeu de la distribution sociale. L’activité politique ici à l’œuvre est toujours potentiellement celle 

qui peut déplacer les corps migrants du lieu qui lui leur était assigné, en visibilisant ou faisant voir 

ce qui n’avait pas lieu de l’être, mais aussi en faisant entendre des discours là où seul le bruit 

dérangeant de la revendication avait son lieu, donc en faisant entendre comme discours ce qui 

n’était entendu que comme demandes illégitimes et abus potentiels.  

 

Nous avons à dessein employé dans les lignes précédentes la notion de distribution sociale. Elle 

est préalable à notre argumentation quant au brouillage des assignations que toute mise en scène 

décomplexée de la question migrante peut permettre de générer dans l’ordonnancement de la scène 

politique. Nous y voyons l’énonciation d’un différend de portée politique. La différence ou l’écart 

que le désordre politique vient inscrire dans l’ordre policier peut s’exprimer comme différence d’une 

subjectivation à une identification. Elle inscrit un nom de sujet comme différent de toute partie 

identifiée de la communauté124. Mais rien ne peut nous autoriser à conclure que le mode de 

subjectivation ici à l’œuvre suffit à faire des personnes migrantes des sujets politiques légitimes 

aux règles du corps politique ou de la communauté préétablie. Jacques Rancière dit bien qu’un 

mode de subjectivation ne crée pas des sujets ex nihilo. Il parvient à les créer, si on suit un tel 

raisonnement, en transformant des identités définies dans l’ordre naturel de la répartition des 

fonctions et des places en instances d’expérience d’un litige. En ce sens, « toute subjectivation est 

une désidentification, l’arrachement à la naturalité d’une place, l’ouverture d’un espace de sujet où 

n’importe qui peut se compter parce qu’il est l’espace d’un compte des incomptés, d’une mise en 

rapport d’une part et d’une absence de part »125. Ce que ce mode de subjectivation peut faire 

 
124 Jacques Rancière, La mésentente. Politique et philosophie, Paris, Galilée, 1995, p.61.  
125 Ibid, p.60.  



 60 

apparaître, c’est donc une sorte de multiple originaire – de pluralité de communautés d’expériences, 

de personnes partageant un sort – qui n’était pas donné dans l’opération initiale de la constitution 

de la communauté. En ce sens, la politique n’est rien d’autre que la possibilité, jamais naturelle ou 

aisée, de dire un tort ou de démarquer un registre d’inacceptabilité qui dans le même mouvement 

peut instituer la communauté comme communauté ou lieu du différend :  

La politique est la pratique dans laquelle la logique du trait égalitaire prend la forme 

du traitement d’un tort, où elle devient l’argument d’un tort principiel qui vient se 

nouer à tel litige déterminé dans le partage des occupations, des fonctions et des 

places. Elle existe par des sujets ou des dispositifs de subjectivation spécifiques. 

Ceux-ci mesurent les incommensurables, la logique du trait égalitaire et celle de 

l’ordre policier. Ils le font en unissant au titre de tel groupe social le pur titre vide 

de l’égalité de n’importe qui avec n’importe qui. Ils le font en surimposant à l’ordre 

policier qui structure la communauté une autre communauté qui n’existe que par et 

pour le conflit, une communauté qui est celle du conflit sur l’existence même du 

commun entre ce qui a part et ce qui est sans part126. 

 

3.5 L’hospitalité et la correction des intérêts affectés  
 

La notion de tort ici convoquée, pour être à la hauteur de la puissance égalitaire, ne devrait être 

rabattue ou associée à aucune dramaturgie misérabiliste, victimaire ou regard doloriste s’agissant 

des personnes migrantes. Elle est caractéristique de la structure originelle et fondatrice de toute 

politique. Pour Rancière, le tort est simplement le mode de subjectivation dans lequel la vérification 

de l’égalité prend figure politique. La politique ne renvoie qu’à un seul principe universel, celui de 

l’égalité, et elle ne se manifeste de façon effective que sous la figure du tort, lequel institue un 

universel singulier127 devant le pluriel des situations : « un universel polémique, en nouant la 

présentation de l’égalité comme part des sans-parts, au conflit des parties sociales »128. Dans le cas 

qui nous intéresse, il s’agit surtout d’observer comment des personnes migrantes en butte aux 

resserrement frontalier ou en situation irrégulière se conduisent elles-mêmes comme sujets de 

portée citoyenne même quand la loi ne les reconnaît pas comme telles, ce qui ouvre la discussion 

 
126 Ibid, p.59. 
127 Jean-Luc Nancy, Être singulier pluriel, Paris, Galilée, 2013, p.79. "Les uns avec les autres" : ni les “uns”, ni les 

“autres” ne sont premiers, mais seulement l’“avec” par lequel il y a des “uns” et des “autres”. L’existence est 

essentiellement co-existence. L’existence est forcément une exposition à l’autre. Elle est toujours co-extensive aux 

situations. En ce sens, toute politique est aussi une xénopolitique, constitution d’un monde commun avec l’étranger à 

la communauté: Voir : Etienne Tassin, « Cosmopolitique et xénopolitique », Raison présente, Vol. 201, No.1, 2017, 

pp. 99-107.    
128 Ibid, pp.63-64. 



61 
 

pour savoir si tout acte exprimé dans le champ politique est un acte politique. On peut au minimum 

dire que les personnes migrantes mettent ainsi en scène ce que William Walters appelle des actes 

de démonstration - pour illustrer les contours ou territoires de la non ou absence de citoyenneté129. 

C’est cette absence qui fait recourir au langage de l’hospitalité, laquelle répond toujours à un besoin 

identifié de façon précise dans une situation de détresse et souvent de choix limité.  

Nous ne statuons pas ici que la réponse à un besoin situé et souvent ponctuel suffit à instituer un 

mode de relation forcément juste et égalitaire, encore moins durable. Ce que permet politiquement 

l’hospitalité est sans doute à saisir dans la relation qu’elle corrige, et non pas dans les principes de 

justice devant régir une relation. Mais elle permet de montrer que cette relation n’est pas légitime 

et que les privilèges dont disposent certains ne sont pas naturels. Elle s’avère une notion précieuse 

pour interroger le dilemme frontalier : en identifiant les mécanismes du pouvoir et de la domination 

qui appellent la correction, elle interroge leur part d’arbitraire et parfois même l’illégitimité des 

États-nations. S’agissant de ceux-ci, sans doute faut-il rappeler que leur existence est historique et 

rien ne permet ni de dire que la forme actuellement revêtue est la meilleure institution possible ou 

que les frontières nationales sont le juste reflet de frontières naturelles. Le plus souvent ce sont des 

arguments « primordialistes et téléologiques » qui sont convoqués pour en justifier la pertinence, 

soit « l’explication fonctionnaliste selon laquelle un tel état de fait est expliqué par son existence 

même »130. Les frontières demeurant des constructions sociales et politiques appelant dès lors un 

regard rétrospectif pour voir comment les communautés politiques se constituent. Ces dernières 

naissent surtout des interactions que l’on pourrait dire volontaires entre leurs membres. Boudou 

parle de « fable contractualiste » (p.73) en la matière et du « consentement des gouvernés » (p. 74) 

associé à cette fabulation, laquelle ne perçoit que des individus en interaction et élude les 

phénomènes de pouvoir voire de domination, ainsi que l’exclusion générée. Au sein de cette 

représentation idéalisée, les personnes consentiraient à déléguer une portée coercitive à l’État du 

fait qu’elles y voient une protection, ce qui en dernière instance « masque la violence fondatrice 

qui a permis la distinction entre l’intérieur et l’extérieur de la communauté, inclusion et exclusion, 

membres et étrangers »131. Cette vision contractualiste est à bien y regarder surtout circulaire : 

 
129 Voir : William Walters, « Acts of demonstration : mapping the territory on (non)-citizenship », dans Engin F. Isin, 

Greg M. Nielsen, (dir.), Acts of Citizenship, loc.cit, pp.182-206; Peter Nyers, « No one is illegal between city and 

nation », dans Engin F. Isin , Greg M. Nielsen (dir.), Acts of Citizenship, loc.cit, pp.160-181.    
130 Benjamin Boudou, Le dilemme des frontières, op.cit, p.65. 
131 Idem, p.82. 



 62 

« c’est en même temps que s’opère la grande division entre citoyens et étrangers et que se décident 

les raisons qui permettraient de justifier cette division »132.  

En mettant cela en exergue, Benjamin Boudou propose une acception de la communauté politique 

ayant pour fondement « l’intrication des intérêts affectés plutôt que l’appartenance » (p. 202) pour 

« rendre compte de ce qui lie les membres, sans pour autant empêcher injustement les non-membres 

de participer » (p. 201). Le « principe des intérêts affectés » signifie que devraient prendre part à 

la conversation démocratique ceux et celles dont on parle et qui sont concernéEs par le dilemme 

frontalier. L’approche est ici entièrement relationniste, dépendante de l’envergure des 

conséquences des actions des individus. Les migrants deviennent ainsi une catégorie à compter 

comme sujets actifs de la délibération sur les frontières, qui sont en quelque sorte le site de 

l’affection négative, du fait des inégalités qui s’y cristallisent et reproduisent. Les groupes ou 

individus concernés par une décision doivent être partie prenante de son élaboration. 

Le demos, ici, est le corrélat du rassemblement des intérêts affectés : il est tendanciellement 

inchoatif et s’étend proportionnellement à la diffusion des conséquences de ses décisions. Ainsi 

posée, « sa constitution dynamique lui permet d’exclure ou de redessiner de manière légitime, et 

ses frontières sont fondamentalement contestables et révisables »133. Ainsi posée, il y a place à une 

acception réflexive de la communauté ou de la figure instituante du démos qui travaille à son 

évolution ou à sa permanente ré interrogation. Car c’est l’essence d’un tel régime que de travailler 

à se démocratiser par fidélité à son principe.  

L’évaluation du caractère démocratique d’un régime ne peut se faire qu’au regard du demos 

constitué134 : ce sont toutes les catégories qui sont prises dans les rets du pouvoir qu’il faut prendre 

en compte. Le principe des intérêts affectés que théorise Boudou est un aiguillon éthico-politique 

rendant possible la contestation de la non-inclusion. Il le dit assez clairement : le demos doit être 

extensible, dynamique ou contestable par ceux et celles qui n’ont font pas partie. L’effet pratique 

est évident par voie de conséquence : ceux des étrangers dont les intérêts sont affectés doivent 

pouvoir être entendus au sujet de l’instance ou des mécanismes qui les affectent135. Boudou ne perd 

pas de vue que toute action humaine a des effets. Il distingue effet et affect. Tout ce qui a des effets 

 
132 Idem, p.80. 
133 Idem, p.205. 
134 Idem, p.207. 
135 Idem, p.208. 



63 
 

n’affecte pas. Si l’effet est en quelque sorte dérivé d’une action aussi neutre soit-elle, l’affect ou 

l’affection implique un partage de la sphère éthico-morale. Rapporté à notre propos, cet angle 

d’analyse a pour vertu heuristique de poser le rapport à la communauté politique dans la perspective 

d’un processus continu et dynamique qui laisse place à un faisceau de pratiques, d’intérêts 

changeants et partagés, bien plus qu’une entité immuable, réifiée et posée d’avance avec sa série 

de préalables. Les frontières de la communauté politique ou du monde commun sont ici plus 

ouvertes à l’altérité que les frontières généralement établies de l’appartenance.  

Ainsi posé, le pourtour ou territoire de la communauté ou de la cité ne dérive pas de 

l’ordonnancement étatique ou de son cadre juridico-politique, mais des relations d’affection, de 

domination et de pouvoir. L’idée à garder en tête s’agissant des frontières se résume dès lors en 

mots simples : il s’agit de faire en sorte que ceux et celles sur qui les frontières agissent parviennent 

à être entendus et non seulement en subir les lois de fonctionnement. La possibilité de leur 

démocratisation passe par l’exigence minimale de leur contrôle; et les modalités objectives et 

pratiques de celui-ci sont à chercher dans ces formes inédites inexplorées et communes d’entraide 

de ces catégories en mouvement136 qui redoublent d’actes d’hospitalité.         

3.6 L’hospitalité et le principe démocratique : le frottement entre l’éthique et le 

politique  
             
Pour autant, on ne peut pas dire que l’attention aux effets des politiques frontalières au nom du 

devoir d’hospitalité suffise à réactiver le potentiel illimité et inachevé du principe démocratique. 

L’hospitalité ne fait certes que réparer, mais la précarité de sa solution est le signe de la fragilité et 

de l’imperfection démocratique. Cette solution, aussi limitative soit-elle, n’est rien d’autre que 

l’exposition d’un état de domination identifié ou d’une exclusion refusée.  

Il est certes difficile de faire consensus sur le sens d’une « vraie justice » ou d’une « meilleure 

démocratie », mais il est cependant moins difficile d’illustrer et d’identifier plus clairement ce 

qu’est l’expérience de l’injustice en vue de rendre possibles des initiatives collectives et des actions 

concertées, voire des améliorations institutionnelles. C’est pour ainsi dire par une définition 

négative de la justice et par le contournement des approches jugées substantielles en termes de 

 
136 Papadopoulos, Dimitris, Vassilios S. Tsianos, « After citizenship : autonomy of migration, organisational ontology 

and mobile commons », Citizenship Studies, Vol. 17, No 2, p.178–196.  



 64 

valeurs et principes qui motivent les personnes que l’hospitalité parvient à opérer. Elle permet de 

pointer une sorte de mal absolu relatif aux intérêts fondamentaux des personnes affectées par le 

non droit et la domination : les logiques d’encampement, de rétention et plus largement de sous-

citoyenneté en sont des illustrations.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 



65 
 

4 Conclusion 

 

Le sens de l’hospitalité n’est en définitive que la confrontation aux mécanismes permettant la 

diffusion de l’exclusion et la remise en cause, toujours fondée sur un principe égalitaire, du 

monopole du privilège de l’appartenance137dans la définition de la communauté, et par voie de 

conséquence dans la définition des biens à distribuer de façon aussi circonscrite qu’exclusive : 

santé, éducation, mobilité… ce privilège est aussi celui qui préside au monopole du contrôle des 

conditions de l’appartenance par les membres, en dépit du fait qu’elles sont souvent asymétriques 

et le plus généralement tributaires de privilèges historiques.  

L’hospitalité est ainsi le signe d’un sentiment communément partagé de désapprobation éthique, 

mais aussi une décence ordinaire devant l’arbitraire étatique, sans s’y réduire. Si le langage 

démocratique ne s’y déploie pas explicitement, il est en revanche en sous-texte d’une évidence 

inhospitalière jugée illégitime. C’est là le véritable sens critique et le caractère incrémental de cette 

notion d’hospitalité résonant avec la démocratie, mais sans s’y lier directement. L’hospitalité fait 

partie du patrimoine moral de l’humanité qu’il faut constamment réactiver et opérationnaliser par 

une sorte d’herméneutique stratégique et pratique. Il est incontestablement difficile de fonder une 

éthique de la justice en matière migratoire.  

Sans proposer une alternative ou solution claire au régime international des frontières, l’hospitalité 

demeure une valeur sûre, sans doute parmi d’autres, qui exprime un refus de ce qui ne va pas. Elle 

est une ressource utopique qui en appelle à l’imagination et potentiellement à l’invention 

démocratique, pour déborder le politique par l’éthique138. C’est surtout contre l’exclusion et pour 

la non-domination que l’hospitalité trouve son sens. Il ne s’agit donc pas de se livrer à un traitement 

 
137 C’est presque toujours en appelant à l’égalitarisme, bien qu’il s’agisse d’un égalitarisme restreint à la seule sphère 

étatique et souvent nationale, que le contrôle des frontières se trouve légitimé. L’État national est à la fois l’acteur 

principal et l’espace de la redistribution des biens sociaux. Ce faisant, il se donne comme devoir de faire respecter les 

limites de sa conception de la justice. La frontière ne peut plus stricto sensu être définie comme un rempart. Elle opère 

dès lors comme un dispositif qui laisse passer de façon différentiée, en filtrant certaines catégories de personnes 

migrantes (les réfugiés, éventuellement certains travailleurs qualifiés) sur la base de critères tantôt humanitaire, tantôt 

utilitaristes tandis qu’elles continuent à recaler ou à disperser dans des sphères assignées d’autres catégories. Voir: 

Martina Tazzioli, « Keeping on the move without letting pass. Dispersal and mobility as technology of government », 

dans Martina Tazzioli, The making of migration. The biopolitics of mobility, Londres, Sage, 2020, pp.101-129. Plus 

près de nous, Arash Abizadeh prolonge ce questionnement dans son débat avec David Miller. Voir : Arash Abizadeh, 

« Demcratic Legitimacy and Sate Coercision. A reply to David Miller », Political Theory, Vol.38, No1, 2010, pp.121-

130.       
138 Benjamin Boudou, Politique de l’hospitalité…, op.cit, p.187.  



 66 

moraliste ou puriste de la question migratoire, mais d’en appeler à une sorte de précaution 

méthodologique : à savoir de penser l’hospitalité en lien avec les conditions et les pratiques qui 

permettent de déborder par la solidarité et l’entraide l’espace de la politique instituée et en étant 

attentifs aux registres discursifs mobilisés, sans leur faire correspondre une sorte de transparence. 

La portée politique de l’hospitalité est à la mesure d’un principe aussi réaliste qu’utopique, celui 

postulant que la réduction de la domination est un acte suffisamment ambitieux pour avoir une 

portée démocratique.  

Par cette voie, l’hospitalité retrouve en quelque sorte ses affinité électives avec notre perspective 

de démocratie radicale au cœur de notre thèse, en ce qu’elle permet de tenir compte de l’enjeu de 

l’exclusion et de domination opérant notamment aux frontières. Cette démocratie radicale n’est pas 

seulement un critère théorique servant à mesurer le degré de proximité des modèles historiques de 

démocratie ou de citoyenneté par rapport à leur forme idéale : il s’agit surtout d’une façon de se 

confronter à la réalité de l’extrême violence dans l’histoire des sociétés démocratiques 

contemporaines – dont font partie les frontières – au cœur de leur quotidienneté.  

En somme, cette attention portée à une analyse politique et démocratique du fait migratoire s’inscrit 

à nos yeux dans une vision qui permet de pointer l’enjeu de l’exclusion au cœur de la question : à 

savoir de porter une attention à ceux et celles dont le déni de droit prive par là-même des conditions 

matérielles de l’existence et des formes de reconnaissance qui font la dignité d’être humain. Plus 

encore, elle permet de garder à l’esprit que la démocratie comme la citoyenneté sont aussi le fait 

de l’activité politique : elles sont le fait de l’engagement individuel et collectif, y compris par le 

plaidoyer militant et l’assistance hospitalière, disions-nous, d’une forme de mise « en-commun » 

de la vie humaine, c’est-à-dire d’un espace public de la discussion égalitaire. 

Une telle perspective de la citoyenneté et de l’inclusion au corps politique exprime, de dire Balibar, 

un lien social et préfigure un cadre politique dans lequel les droits et libertés reconnus aux 

individus, si limités soient-ils, n’émanent pas d’un pouvoir transcendant, mais plus 

fondamentalement de la « convention » des citoyens139. 

 
139 Etienne Balibar Nous, citoyens d’Europe? Les frontières, l’État, le peuple, Paris, La Découverte, 2001, p. 251. 

Balibar précise de façon magistrale (et assez rare) que ce cadrage théorique est à considérer du fait que la notion du 

citoyen (politès, civis, Bürger, etc.) est toujours à saisir à partir d’une référence originaire à l’insurrection (comme dans 

 



67 
 

C’est le propre des luttes aux frontières que de redéfinir les termes de la convention pouvant 

permettre l’entrée et l’inclusion à la même communauté politique. Ce qu’on doit dès lors en tirer 

comme conclusion est la chose suivante : on peut à tout le moins plaider que la dimension trop 

coercitive et arbitraire qui préside aux pratiques des contrôles frontaliers doit être justifiée auprès 

des personnes sur lesquelles ses règles s’exercent (surtout les plus fragiles d’entre elles) par la mise 

sur pied de mécanismes qui en soumettent les règles au principe démocratique et à la délibération140. 

Certes, le principe au cœur du débat sur la démocratisation des frontières ne mène pas à une 

conception illimitée du peuple démcratique (ou du demos) comme solution aux défis afférents aux 

frontières. Sa portée consiste cependant à nous engager dans une exigence de vérification en actes 

pour nous enjoindre collectivement à saisir, fondamentalement en écho aux défis de l’histoire 

interminable141, jusqu’où nous devons élargir nos mécanismes coercitifs de justification mutuelle 

de la justice démocratique142, et ce afin de répondre de mesures qui conduisent, concrètement et 

désormais radicalement, à l’indifférence quant aux situation de vie de personnes en butte à des 

dispositifs frontaliers dont nous reconnaissons pourtant la dimension contingence et historiquement 

construite.    

 

 

 

 

 

 
le cas français), ou au droit de résistance (comme dans le cas américain, en bref au pouvoir constituant qui exprime 

une capacité collective de « constituer l’État » ou l’espace public. D’où le lien entre l’idée de citoyenneté et celle 

d’égalité. Pour Balibar, « la citoyenneté ne se définit jamais à partir d’une simple position statutaire (donc de façon 

inégalitaire ou hiérarchique), celle-ci se trouve toujours immédiatement réintroduite : non seulement de façon externe, 

par la distinction des citoyens et des étrangers, mais aussi de façon interne. La citoyenneté correspond toujours à la 

constitution d’une société différenciée et au fonctionnement d’un État : elle implique donc, au minimum, une 

différenciation des gouvernants et des gouvernés, et une différenciation de la fonction publique et de la société civile 

», ibid, p.252. 
140 Ces mécanismes devraient par principe regrouper normalement aussi bien les collectifs auto-constitués de personnes 

migrantes, les individus désireux de migrer ou des représentant.e.s formels des personnes migrantes, voire des 

diplomates des États, des organisations de la société civile et des organisations de défense des droits, des communautés 

religieuses, etc. Certes, la question de la représentation opportune de personnes soumises à la coercition de la frontière 

n’est pas aisée et ne trouve pas de réponse définitive et satisfaisante. Mais y réfléchir est déjà un avancement, ne serait-

ce que par la pensée et en élargissant le registre du dicible en la matière. 
141 Je dois cette expression d’histoire interminale à Étienne Balibar qui l’utilise de façon stimulante pour penser nombre 

d’enjeux de l’heure et leur part d’invariant sur le plan de la temporalité longue. Etienne Balibar, Histoire interminable. 

D’un siècle l’autre, Paris, La Découverte, 2020. 
142 Blake, Michael, « Distributive Justice, State Coercion, and Autonomy », Philosophy and Public Affairs, Vol.30, No 

3, 2002, pp.257-295.  



 68 

5 Bibliographie  

 

Monographies 

 

Amilhat Szary, Anne-Laure, (éd.), Frontières. Capes-Agrégation Histoire-Géographie. Paris, 

Armand Colin, « Horizon », 2020; 

 

Balibar, Etienne, Cosmopolitique. Des frontières à l’espèce humaine – Écrits III, Paris, La 

Découverte, 2022; 

 

Balibar, Etienne,  Histoire interminable. D’un siècle l’autre. Écrits I, Paris, la Découverte, 2020; 

 

Balibar, Etienne, La Proposition de l’égaliberté, Paris, Presses universitaires de France, 2010; 

 

Balibar, Etienne, L’Europe, l’Amérique, la guerre. Réflexions sur la médiation européenne, Paris, 

La Découverte, 2005;  

 

Balibar, Etienne, Nous, citoyens d’Europe? Les frontières, l’État, le peuple, Paris, La Découverte, 

2001; 

 

Balibar, Etienne, « Droit de cité ou l’apartheid? », dans, Balibar, Etienne, Monique Chemillier-

Gendrau, Jacqueline Costa-Lascoux, Emmanuel Terray, Sans-papiers; l’archaïsme fatal, Paris, La 

Découverte, 1999, pp.89-116; 

 

Balibar, Etienne, Droit de cité, Paris, Quadrige/PUF, 2002 (1998); 

 

Bigo, Didier, Guild, Elspeth (dir.), Controlling Frontiers. Free Movement Into and Within Europe, 

Burlington, Asghate Publishing, 2015, pp.87-88. 

 

Brown, Wendy, Murs. Les murs de la séparation et le déclin de la souveraineté étatique, Paris, Les 

Prairies ordinaires, 2009; 

 

Bosniak, Linda The Citizen and the Alien : Dilemmas of Contemporary Membership, Princeton, 

Princeton University Press, 2006; 

 

Boudou, Benjamin Le dilemme des frontières. Éthique et politique de l’immigration, Paris Éditions 

de l’EHESS, 2019; 

 

Boudou, Benjamin, Politique de l’hospitalité, Une généalogie conceptuelle, Paris, CNRS Éditions, 

2017; 

 

Bourdieu, Pierre, Sayad, Abdelmalek, Le Déracinement. La crise de l’agriculture traditionnelle en 

Algérie, Paris, Éditions de Minuit, 1964; 

 



69 
 

Cole, Philip, Philosophies of Exclusion. Liberal Political Theory and Immigration, Edinburgh, 

Edinburgh University Press, 2000; 

 

Caloz Tschopp, Marie-Claire, La liberté politique de se mouvoir. Desexil et création : philosophie 

du droit de fuite, Paris, Éditions Kimé, 2019; 

 

Caloz-Tschopp, Marie-Claire, L’Évidence de l’asile. Essai de philosophie dys-topique du 

mouvement, Paris, L’Harmattan, 2016; 

Castel, Robert, Les Métamorphoses de la question sociale. Une chronique du salariat, Paris, 

Fayard, Paris, 1995; 

Colliot-Thélène, Catherine, Le commun de la liberté. Du droit de propriété au devoir d’hospitalité, 

Paris, PUF, 2022;  

 

Colliot-Thélène Catherine, « Les droits subjectifs à l’épreuve de la solidarité sociale », dans, Beaud 

Olivier, Colliot-Thélène (Catherine), Kervégan, Jean- François, (dir.), Droits subjectifs et 

citoyenneté, Paris, Classiques Garnier, 2019, pages 323-343; 

 

Colliot-Thélène, Catherine, La démocratie sans démos, Paris, PUF, 2011; 

 

Deleixhe, Martin, Aux bords de la démocratie. Contrôle des frontières et politique de l’hospitalité, 

Paris, Classiques Garnier, 2016;   

 

Deleixhe, Martin Étienne Balibar. L’illimitation démocratique, Paris, Michalon, 2014; 

 

Dewey, John, Le public et ses problèmes, trad. par Joëlle Zask, Paris, Folio, 2010;  

 

Fassin, Didier, La Raison humanitaire, Paris, Gallimard/Seuil, 2010; 

 

Foucault, Michel, Sécurité. Territoire. Population. Cours au Collège de France, 1977-1978, Paris, 

Seuil-EHESS-Gallimard, 2004; 

 

Goodin, Robert, Protecting the Vulnerable : A Reanalysis of our Social Responsibilities, Chicago, 

University of Chicago Press, 1985; 

 

Ingram, James D, «Democracy and Its Conditions : Étienne Balibar and the Contribution of 

Marxism to Radical Democracy », dans, Martin Breaugh, Paul Mazzocchi, Rachel Magnusson et 

Devin Penner, Thinking Radical Democracy: The Return to Politics in Postwar France , Toronto, 

University of Toronto Press, 2015, pp.211-233; 

 

Mairet, Gérard, Le principe de souveraineté. Histoires et fondements du pouvoir moderne, Paris, 

Gallimard, 1997; 

 

Mezzadra, Sandro et Brett Neilson, Border As Method, Or The Multiplication of Labor, Durham, 

Duke University Press, 2013; 

 



 70 

Mbembe, Mbembe, Brutalisme, Paris, La Découverte/Poche, 2023; 

 

Nancy, Jean-Luc, Être singulier pluriel, Paris, Galilée, 2013; 

 

Nyers, Peter, « No one is illegal between city and nation », dans, Engin F. Isin , Greg M. Nielsen 

(dir.), Acts of Citizenship, Chicago, University of Chicago Press, 2008;  pp.160-181;    

 

O’Neill, Onora, Towards Justice and Virtue : A Constructive Account of Practical Reasoning, 

Cambridge, Cambridge University Press, 1996; 

Rancière, Jacques,  La mésentente. Politique et philosophie, Paris, Galilée, 1995; 

 

Ruhs, Martin, The Price Of Rights. Regulating International Labor Migration, Princeton, Princeton 

University Press, 2013;  

 

Sassen, Saskia, Expulsions. Brutalité et complexité dans l’économie globale, Paris, Gallimard, 

2016; 

 

Schnapper, Dominique La communauté des citoyens. Sur l’idée moderne de nation, Paris, 

Gallimard, 1994; 

 

Scott, James C., La domination ou les arts de la résistance : fragments du discours subalterne, 

Paris, Éditions Amsterdam, 2019; 

 

Selek Pinar et Daniela Trucco (dir), Le manège des frontières. Criminalisation des frontières et 

solidarités dans les Alpes-Maritimes, Lorient, Le Passager Clandestin, 2020; 

 

Shachar, Ayelet, The Birthright Lottery. Citizenship And Global Inequality, Cambridge, Harvard 

University Press, 2009; 

 

Stavo-Debauge, Joan, Qu’est-ce que l’hospitalité. Recevoir l’étranger à la communauté, Montréal, 

Liber, 2017; 

 

Storme, Tristan, « L’importance de la violence dans la fondation et la conservation de l’ordre 

juridico-politique : Carl Schmitt et Walter Benjamin », dans, Faggion, Lucien, Regina, Christophe 

(dir.), La violence : Regards croisés sur une réalité plurielle, Paris, CNRS Éditions, 2010; 

 

Storme, Tristan, Carl Schmitt et le marcionisme. L’impossibilité théologico-politique d’un 

œcuménisme judéo-chrétien, Paris, Éditions du Cerf, 2008; 

 

Tazzioli, Martina, « Keeping on the move without letting pass. Dispersal and mobility as 

technology of government », dans Martina Tazzioli, The making of migration. The biopolitics of 

mobility, Londres, Sage, 2020, pp.101-129;   
 

Vasanthakumar, Ashwini, The Ethics Of Exile, A Political Theory Of Diaspora, New York, Oxford 

University Press, 2022; 

 

https://www.cnrseditions.fr/auteur/lucien-faggion/
https://www.newstatesman.com/author/ashwinivasanthakumar


71 
 

Walters, William « Acts of demonstration : mapping the territory on (non)-citizenship »,  dans, 

Engin F. Isin , Greg M. Nielsen (dir.), Acts of Citizenship, Chicago, University of Chicago Press, 

2008;  pp.160-181.     

 

 

Articles de périodiques 

 

Andrijasevic, Rutvica, William Walters, « L’Organisation internationale pour les migrations et le 

gouvernement international des frontières », Cultures & Conflits, Vol. 84, No. 4, 2011, pp.13-43; 

Aradau, Claudia, Perret, Sarah, «The politics of non-knowledge at Europe’s borders : errors, fakes 

and subjectivity» Review of International Studies 4, No 4, Vol.38, 2022, pp.405-424; 

Aradau, Claudia, Mazzioli, Martina, « Biopolitics Multiple: Migration, Extraction, Subtraction », 

Millennium, Vol. 48, 2020, pp.198-220;  

Aradau Claudia, Tobias, Blanke, « Politics of prediction: security and the time/space of 

governmentality in the age of big data », European Journal of Social Theory, Vol. 20, No 3, 2017, 

pp.373-391; 

Aradau, Claudia, Luis Lobo-Guerrero et Rens Van Munster, « Security, Technologies of Risk, and 

the Political », Security Dialogue, Vol. 39, Nos 2-3, avril 2008, pp.147-154;  

Abizadeh, Arash « Demcratic Legitimacy and Sate Coercision. A reply to David Miller », Political 

Theory, Vol.38, No1, 2010, pp.121-130;       

Ansems de Vries, Leonie, Lara Montesinos Coleman, Doerthe Rosenow, Martina Tazzioli, 

Rolando Vázquez, « Fracturer la politique. Ou comment éviter la reproduction tacite des ontologies 

modernes/coloniales dans la pensée critique », Vacarme, Vol. 88, No 3, 2019, pp. 4-37; 

 

Ataç, Ilker, Kim Rygiel et Maurice Stierl, « The Contentious Politics of Refugee and Migrant 

Protest and Solidarity Movements : Remaking Citizenship from the Margins », Citizenship Studies, 

Vol. 20, No 5, 2016; 

 

Atak, Idil, Graham Hudson, Delphine Nakache, « Policing Canada’s Refugee System : A Critical 

Analysis of the Canada Border Services Agency », International Journal of Refugee Law, Vol. 31, 

No 4, 2020, pp.464-491;  

 

Bigo, Didier, « Sécurité et immigration : vers une gouvernementalité par l’inquiétude   », Cultures 

et Conflits, No 31-32, printemps-été 1998;  

 

Blake, Michael, « Distributive Justice, State Coercion, and Autonomy », Philosophy and Public 

Affairs, Vol.30, No 3, 2002, p.257-295; 

 

Boudou, Benjamin, « « Pourquoi n’accueillez-vous pas des migrants chez vous ? » Définir le 

devoir d’hospitalité », Revue du MAUSS, vol. 53, no. 1, 2019, pp. 291-307; 

 

https://www.cambridge.org/core/services/aop-cambridge-core/content/view/C3B0967C47082157EED1569DFEEB64E1/S0260210522000080a.pdf/the-politics-of-non-knowledge-at-europes-borders-errors-fakes-and-subjectivity.pdf
https://www.cambridge.org/core/services/aop-cambridge-core/content/view/C3B0967C47082157EED1569DFEEB64E1/S0260210522000080a.pdf/the-politics-of-non-knowledge-at-europes-borders-errors-fakes-and-subjectivity.pdf


 72 

Bourbeau, Philippe « Politisation et sécuritisation des migrations internationales : une relation à 

définir », Critique internationale, Vol. 61, No. 4, 2013, pp. 127-145; 

 

Carens, Joseph H, « Realistic and Idealistic Approaches to the Ethics of Migration », International 

Migration Review, Vol. 30, No 1, 1996, pp.156-170; 

 

De Genova, Nicholas, Roy, Ananya, « Practices of illegalisation », Antipode, Vol.52, No 2, 2020, 

pp.352-364; 

 

De Genova, Nicholas, « Spectacles of migrant "illegality": the scene of exclusion, the obscene of 

inclusion », Ethnic and Racial Studies, Vol. 36, No 7, 2013, p.1180-1198; 

 

De Genova, Nicholas, « Migrant “illegality” and deportability in everyday life », Annual Review 

of Anthropology, Vol. 31, 2002, pp.419-447; 

 

Deleixhe, Martin, « L’hospitalité égalitaire et politique ? », Revue Asylon(s), No 13, septembre 

2014; 

 

Deleixhe, Martin, « L’Immigration dans les théories contemporaines de la démocratie », Revue 

européenne des sciences sociales, Vol. 49, No 2, 2011, pp.123-144; 

 

Elden, Stuart, « Secure the volume: vertical geopolitics and the depth of power », Political 

Geography, Vol.34, Mai 2013, pp.35-51; 

 

Fassin, Didier, « Exclusion, underclass, marginalidad. Figures contemporaines de la pauvreté 

urbaine en France, aux États-Unis et en Amérique latine », Revue française de la sociologie, 1996, 

Vol. 37, No 1, pp. 37-75; 

 

Furri, Filippo, Paul Guillibert, Isabelle Saint-Saëns, « L’homme de la frontière. Entretien avec 

Sandro Mezzadra », Vacarme, Vol. 69, No. 4, 2014, pp. 226-249. 

 

Heller, Charles, Lorenzo Pezzani, et Maurice Stierl, « Vers une politique de la liberté de 

mouvement », Communications, Vol. 104, No. 1, 2019, pp. 79-93; 

 

Humphrey, Michael, « Migration, Security and Insecurity », Journal of Intercultural Studies, Vol 

34, No 2, 2013, pp.178-195;  

 

Idir, Mouloud, Belkhodja, Chedly, Ekobena Elodie, (dir.) (Dé)passer le régime international des 

frontières. L’hospitalité en actes, Montréal, Éditions du secteur Vivre ensemble, 2023; 

 

Isin, Engin Fahri, Greg M. Nielsen (dir.), Acts of Citizenship, Chicago, University of Chicago Press, 

2008;   

 

Lascoumes, Pierre « La Gouvernementalité : de la critique de l’État aux technologies du pouvoir 

», Le Portique. Revue de philosophie et de sciences humaines, Vol. 13-14, 2e semestre 2004, pp. 

1-15; 

 



73 
 

Mezzadra, Sandro, Nicholas De Genova, « Migration and the Question Of Political Possibilities », 

Political Anthropoligcal research On International Social Sciences, décembre 2020, pp.337-374; 

 

Mezzadra Sandro, Neilson, Brett, « Frontières et inclusion différentielle », Rue Descartes, Vol. 67, 

No. 1, 2010, pp. 102-108;     
 
Mezzadra, Sandro, « Capitalisme, migrations et luttes sociales. Notes préliminaires pour une 

théorie de l’autonomie des migrations », Multitudes, Vol. 19, No 5, 2004; 
 
Mezzadra, Sandro, « The Right to Escape », Ephemera, Vol. 4, 2004, pp. 267-275; 

 

Nussbaum, Martha, « Kant and Stoic Cosmopolitanism », The Journal of Political Philosophy, 

Vol. 5, No 1, 1997, p.7; 

 

Papadopoulos, Dimitris, Vassilios S. Tsianos, « After citizenship : autonomy of migration, 

organisational ontology and mobile commons », Citizenship Studies, Vol. 17, No 2, p.178–196; 

 

Potot, Swanie « Construction européenne et migrations de travail », Revue européenne des 

sciences sociales, Vol. 51, No 1, 2013, pp.7-32; 

 

Pullano, Teresa, La citoyenneté européenne. Un espace quasi étatique, Paris, Presses de Sciences 

Po, 2014;  

 

Rigo, Enrica, « Arbitrary Law Making and Unorderable Subjectivities in Legal Theoretical 

Approaches to Migration », Etikk i praksis - Nordic Journal of Applied Ethics, Vol.14, No.2, 2020, 

pp.71-88; 

 

Rigo, Enrica, « Citizens despite borders. Challenges to the territorial order of Europe », dans, Vicki 

Squire (ed.), The contested politics of mobility. Borderzones and irregularity, Londres, Routledge, 

2010; pp.199-215; 

 

Rigo, Enrica « The Right to Territory and the Contemporary Transformation of European 

Citizenship », dans : Engin F. Isin, Peter Nyers, Bryan S. Turner (ed.), Citizenship between 

Past and Future, Londres, Routledge, 2008, pp.140-161; 

 

Rigo, Enrica « Aux frontières de l’Europe. Citoyennetés postcoloniales dans l’Europe 

élargie », Multitudes, Vol. 5, No. 19, 2004, pp. 73-84. 

 

Rosenberg Rubins, Rottem « Crimmigration and the "Paradox Of Exclusion" », Oxford Journal of 

Legal Studies, Vol. 42, No.1, 2022, pp. 266-297;  

 

Roy, Martin, Catherine Neveu, « A philosophy of the theory of ‘’acts of citizenship’’ woven into 

the fabric of a political anthropology of citizenship », Citizenship Studies, Vol.27, No3, 2023, 

pp.385-405; 

 

https://www.taylorfrancis.com/chapters/edit/10.4324/9780203839829-12/citizens-despite-borders-enrica-rigo?context=ubx&refId=11e7d116-4ca0-49c2-b32e-4cc32ad55c84


 74 

Sayad, Abdelmalek « Immigration et "pensée d’État" », Actes de la recherche en sciences sociales, 

Vol. 129, No. 4, 1999, pp.5-14; 

 

Sayad, Abdelmalek « Les maux-à-mots de l’immigration. Entretien avec Jean Leca », Politix, Vol. 

3, No 12, 4e trimestre, 1990, pp.7-24; 

 

Scheel, Steven et Martina Tazzioli, « Who is a Migrant? Abandoning the Nation-state Point of 

View in the Study of Migration », Sci/Post, 4 mai 2022 : https://scipost.org/MigPol.1.1.002 ; 

 

Stavo-Debauge, Joan, « Pourquoi le « don » de Derrida ne résiste pas à l’épreuve de 

l’hospitalité », Revue du MAUSS, Vol. 53, No. 1, 2019, PP. 217-234; 

 

Tassin, Etienne, « Cosmopolitique et xénopolitique », Raison présente, Vol. 201, No.1, 2017, pp. 

99-107; 

 

Ty, Michelle « Le mythe de la charge maximale. Migrations mondiales et « capacité d’accueil » 

de l’État-nation », Multitudes, Vol. 82, No. 1, 2021, pp. 142-153; 

 

Walters, William et Tazzioli, Martina, Handbook on Governmentality, Londres, Edward Elgar 

Publishing Limited, 2023; 

 

Wendt, Alexander, « Anarchy is what States Make of it. The Social Construction of Power Politics 

», International Organization, Vol. 46, No 2, 1992, pp. 391-425; 

 

Ypi, Lea, « Statist Cosmopolitanism », The Journal of Political Philosophy, Vol. 16, No 1, 2008, 

pp. 48-71. 

 

 

Thèses  

 

Deleixhe, Martin, « Contribution à une théorie démocratique du contrôle des frontières. De la 

tension entre la souveraineté populaire et les droits de l’homme à la frontière de la communauté 

politique européenne », Thèse de doctorat, Université Libre de Bruxelles, Faculté des sciences 

sociales et politiques, Département de sciences politiques, année académique 2011-2012; 

 

 

Articles de press 

 

Balibar, Etienne, « État d’urgence démocratique », Le Monde, 19 février 1997, pp.1,13; 

Lisée, Jean-François, « Dire « basta ! » à Roxham », Le Devoir, 28 janvier 2023; 

 

Macklin, Audrey, « What happens when Roxham road is closed? », Toronto Star, 27 février 2023; 

Musalo, Karen et Audrey Macklin, « Now Trump’s cruel border policy is spreading in Canada »; 

Los Angeles Times, 29 mars 2023; 

https://scipost.org/MigPol.1.1.002


75 
 

 

Vasanthakumar, Ashwini, « How refugees strengthen democracy and solidarity », The New 

Statesman, 18 mars 2022. 

 

 

Rapports de recherche 

 

Le Lann-Semassel, Olivier, «Les enjeux frontaliers à la lumière de  la théorie de l’acteur réseau », 

Note de recherche, GSCMF, 2025; 

 

 

https://www.newstatesman.com/author/ashwinivasanthakumar

