UNIVERSITE DU QUEBEC A MONTREAL

L’ INSTITUTION FRONTALIERE ET L’HOSPITALITE DEMOCRATIQUE :
AU-DELA DE LA PENSEE D’ETAT

TRAVAIL DE RECHERCHE DIRIGE
PRESENTE

COMME EXIGENCE PARTIELLE
DE LA MAITRISE EN SCIENCE POLITIQUE

PAR
MOULOUD IDIR

OCTOBRE 2025



UNIVERSITE DU QUEBEC A MONTREAL
Service des bibliothéques

Avertissement

La diffusion de ce document diplémant se fait dans le respect des droits de son auteur,
qui a signé le formulaire Autorisation de reproduire et de diffuser un travail de recherche
de cycles supérieurs (SDU-522 — Rév. 04-2020). Cette autorisation stipule que
«conformément a larticle 11 du Reéglement no 8 des études de cycles
supérieurs, ['auteur] concéde a I'Université du Québec a Montréal une licence non
exclusive d'utilisation et de publication de la totalité ou d’une partie importante de [son]
travail de recherche pour des fins pédagogiques et non commerciales. Plus
précisément, [I'auteur] autorise I'Université du Québec a Montréal a reproduire, diffuser,
préter, distribuer ou vendre des copies de [son] travail de recherche a des fins non
commerciales sur quelque support que ce soit, y compris I'Internet. Cette licence et
cette autorisation n’entrainent pas une renonciation de [la] part [de 'auteur] a [ses] droits
moraux ni a [ses] droits de propriété intellectuelle. Sauf entente contraire, ['auteur]
conserve la liberté de diffuser et de commercialiser ou non ce travail dont [il] posséde un
exemplaire.»



UNIVERSITE DU QUEBEC A MONTREAL
Faculté de science politique et de droit
Département de science politique

Le présent travail de recherche dirigé intitulé

L’ INSTITUTION FRONTALIERE ET L’HOSPITALITE DEMOCRATIQUE :
AU-DELA DE LA PENSEE D’ETAT

Présenté par
Mouloud Idir

A été évalué par le jury composé de

Anne-Marie D’Aoust
Direction

Paul May
Evaluateur

Yves Couture
Evaluateur



Remerciements

Je tiens a remercier chaleureusement ma directrice Anne-Marie D’Aoust pour ses relectures
généreuses, ses commentaires stimulants, sa compréhension et son soutien plus que bienveillant
tout au long de la réalisation de mon projet qui a ét¢ marqué par des pérégrinations qu’elle connait
et comprend amplement. Une intelligence sensible indispensable s’agissant de mon parcours.

Je veux aussi remercier celles et ceux des personnes migrantes qui ont ét€ ma boussole et ma source
d’émulation, par leurs expériences de vie et ’intelligence stupéfiante des réssitances les plus
ordinaires et quotidiennes qui sont les leurs. En dépit des politiques restrictives et coercitives, les
personnes migrantes que j’ai connues sont loin d’accepter passivement leur sort : nombre d’entre
elles se saisissent quotidiennement du droit qui leur est nié¢ de traverser dignement les fronticres,
souvent au risque de leur vie. Par leurs actions, individuelles et le plus souvent collectives, elles
créent « par le bas » des formes variées de liberté¢ de mouvement et d’installation. Ce qu’il convient
d’appeler les « communs du mouvement et de la mobilité ».

Il me paraissait important de m’inscrire dans ce sillage en adoptant une perspective théorique et
politique qui contribue a rendre compte de ces pratiques « from below » en partant des subjectivités
des personnes migrantes et de leurs luttes, plutdt que des logiques du capital et des frontieres
étatiques qui leur sont imposées en vue de brider leur liberté de mouvement. Il y a dans le
mouvement exilaire un invariant anthropologique irréductible : une logique de fuite de toute forme
de gouvernementalité cherchant a contenir le désir d’émancipation.

koK sk ok

Finalement, merci @ ma famille, mes camarades et mes ami.e.s qui m’ont soutenu tout au long de
mon parcours qui ne se réduit pas a cet important épisode académique. Vous savez 1’importance
que j’accorde aux idées. Mais aussi aux mobilisations collectives et au vécu le plus prosaique.

Enfin : A Safina, Dda ’Hamid, Meriem et I’esprit de Semaoun, le lait maternel !



Table des matieres

REMEICICINIEILS .....eentiiiiieiie ettt ettt ettt et e et et e et e e bt e et e e bt e eabeenbeeenbeenseesnneans il
RESUME ...ttt ettt et e e et e e et e e et e e eab e e e eabeeenane \%
1 INEEOAUCTION ...ttt ettt et e s e e eeee 6
1.1 These dETENAUE......c...eiiiiiie et st 8
1.2 L’illimitation et radicalit€ déMOCTatiQUE.........c.eeevvieeiiieeiie et 11
2 La démocratisation de la démocratie par ses frontieres. La limitation de la justice ....17
2.1 Le spectacle de I’exclusion et la gouvernance de la mobilité ..............ccocevveriieciiennnnnn. 19
2.2 L’exclusion et ses frontieres : au miroir de la désaffiliation et du déracinement......... 24
2.3 La technologie froNtali€re .........cceeoiieiiiiieiiieiieeieeree ettt e saeesaae e 26
24 L2 T2ISON SOUVETAINE. ... .eeuvieuieeiietieieeitestteteetesteeteeatestee et enteseeesae e e eseesbeenbesaeesaeenseenees 28
2.5 La frontiére au crible de I’extension de la justice et de I’égalitarisme..............c.......... 30
2.6 Le programme de la démocratie frontaliére : au nom de quels principes opposables? 37
3 (Dé)passer I’exclusion a la frontiere. Que peut le principe de I’hospitalité? ............... 47
3.1 De quoi I’hospitalité est-elle 1€ NOM 2........ccouieiiieiiieiieiecieeee e 48
3.2 La citoyenneté comme forme active du commun : ’affinité avec I’hospitalité........... 51
33 Hospitalité et dynamisation citoyenne. Au coeur de la tension .........cecceeeevveenveeennenn. 55
3.4 L hospitalité €t S8 POTTEE .......eouviriiiiieiiieiieieeertee et 58
3.5 L’hospitalité et la correction des intéréts affectes.........ccovrviriineininiineincnceeeees 60
3.6 L’hospitalité et le principe démocratique : frottement entre 1’éthique et le politique.. 63
4 CONCIUSION. ...ttt ettt et sb e sbe e saeeneeaees 65
5 BIbHOZIAPRIC ...ttt 68



Résumé

Notre travail de recherche s’inscrit dans une démarche qui s’efforce de réfléchir ce que peut
signifier une réflexion politique rapportée a I’institution frontaliére en termes de justice et de lutte
aux exclusions dans une perspective de démocratie radicale. La réflexion part d’un questionnement
que I’on peut ainsi résumer succinctement : en quoi le respect du caractere illimité de la démocratie
appelle une remise en cause du caractére souverain et discrétionnaire du rapport aux frontieres
préconisé par les Etats?

Cette interrogation est en quelque sorte précédée d’une acception aporétique quant au principe
démocratique de toute communauté politique, que nous pouvons poser dans ces termes : a ses
frontieres, la démocratie se heurte & un paradoxe ; la liberté individuelle de mouvement s’y
confronte a la logique étatique qui se juge souveraine dans ses politiques d’admission. Dés lors,
comme le rappelle Martin Deleixhe, si I’institution frontaliére n’est pas animée par un mouvement
de démocratisation constante, qui passe notamment par la discussion critique des exclusions qu’elle
pratique — et dont ’aiguillon est ici I’exigence d’hospitalité démocratique —, I’on peut dire qu’elle
menace soit de s’écrouler, soit de se réduire a une conception pour le moins restreinte.

Le maitre mot est ici démocratie : rapportée au fait migratoire comme a tant d’enjeux grevés par
des rapports de domination et d’exclusion, cette notion, comme le soutient Martin Deleixhe, ne
peut étre réduite en creux a I’ordre éthéré de 1’abstraction qui ferait fi des rouages institutionnels
de la démocratie, du nceud de ses pouvoirs et de ses contre-pouvoirs ou de I’opposition entre le jeu
de ses divisions et la nécessité de sa cohésion. Ce qui nous intéressa plus particulierement est de
poser la question politique des possibilités du franchissement des frontieres dans une perspective
d’¢élargissement des droits et d’extension de I’ordre démocratique. Il nous parait important de
réfléchir politiquement I’enjeu de plus en plus central du passage des fronticres. Il s’agit pour cela
de s’emparer de cet enjeu de 1’heure et le poser a I’aune d’une réflexion critique au cceur de tout
systeme démocratique. Il en découle que la question démocratique peut des lors étre rapportée a la
question de la traversée des fronticres, celle de leur franchissement, et de tout ce qui se joue, a ce
franchissement, en termes d’identité, de souveraineté, de nationalité¢, de citoyenneté et de
gouvernementalité.

Mots-clés

Démocratie radicale, hospitalité, citoyenneté active, institution frontaliere, exclusion, domination,
communauté politique, souveraineté, pouvoir discrétionnaire, droit au territoire, démocratisation
des fronticres, liberté de mouvement, droits humains, illimitation démocratique.



1 Introduction

Au moment ou la question migratoire défraie régulierement les manchettes, 1’enjeu du rapport aux
frontieres se pose de plus en plus avec acuité. Nous nous proposons d’emblée, dans le cadre de ce
travail, d’aller au-dela des options sécuritaires' pronées par les acteurs étatiques qui imposent leur
manicre de voir le monde en tant qu’espace marqué par des divisions territoriales et humaines.
Dans ce cadre, la frontiére est généralement pensée comme étant aux portes de 1’Etat, alors qu’elle

est au ceeur d’enjeux politiques déterminants.

On regorge aujourd’hui de travaux qui nous montrent comment les Etats se livrent a une
théatralisation et a une mise en spectacle? autour de I’institution frontaliére, ce qui vise a faire croire
que des segments de la population sont préférentiellement protégés’ face a des abuseurs et un
envahissement. Les plaidoyers pour la fermeture en 2022-2023 du chemin Roxham d’ou arrivaient
la majorité des demandeurs d’asile et, en 2025, du poste frontalier de Saint-Bernard-de-Lacolle, au
Québec, en sont des exemples patents. A cet égard, nous ne comptons plus les discours hostiles
aux traversées frontaliéres, en dépit des tragédies* qui s’y déroulent, sans parler des discours

5

partisans qui demandaient la fermeture du chemin’ et, partant, véhiculaient des valeurs de

méfiance, de repli identitaire et, surtout, d’indifférence.

Le chemin Roxham n’est qu’une illustration parmi d’autres d’un phénomene mondial. Ce lieu
québécois résonne pour beaucoup avec d’autres lignes frontaliéres ou des personnes exilées et en
situation d’errance sont confrontées a la réalit¢ d’une politique migratoire aboutissant a leur

exclusion du champ citoyen et plus largement d’un possible attachement a la communauté

! Idil Atak, Graham Hudson, Delphine Nakache, « Policing Canada’s Refugee System : A Critical Analysis of the
Canada Border Services Agency », International Journal of Refugee Law, Vol. 31, No 4, 2020, pp.464-491; Philippe
Bourbeau, « Politisation et sécuritisation des migrations internationales : une relation a définir », Critique
internationale, Vol. 61, No. 4, 2013, pp. 127-145.

2 Nicholas De Genova, « Spectacles of migrant "illegality": the scene of exclusion, the obscene of inclusion », Ethnic
and Racial Studies, Vol. 36, No 7, 2013, p.1180-1198.

3 Linda Bosniak, The Citizen and the Alien : Dilemmas of Contemporary Membership, Princeton, Princeton University
Press, 2006.

4 Pensons a la mort dramatique de Friztnel Richard en décembre 2022. Ce demandeur d’asile, Haitien d’origine, tentait
désespérément de rejoindre pour Noél sa famille aux Etats-Unis un soir de tempéte hivernale.

5 Jean-Frangois Lisée, « Dire « basta ! » 8 Roxham », Le Devoir, 28 janvier 2023.



politique®. C’est du tragique de cette situation qu’est née I’interpellation consistant a essayer

d’avancer (au moins sur le plan de la pensée) sur cet important enjeu de I’heure.

D’un point de vue de pertinence théorique et politique, on ne peut nier le fait que 1’un des grands
défis et enjeux qui hypothéquent 1’avenir de nos sociétés et leur dimension égalitaire et
démocratique dans la conjoncture actuelle ne se réduit pas seulement a saisir 1’évolution des
mouvements migratoires (surtout ceux en provenance de 1’espace extra-occidental), mais a essayer
de comprendre la position que prendra la population des pays du « Nord » face a ces mouvements.
Si I’on veut sérieusement penser 1’idée de démocratie et d’égalité, cette réflexion est d’autant plus
nécessaire pour éviter de céder aux sirenes des théoriciens réactionnaires et hostiles aux migrations
qui ne cadrent pas avec les dispositifs sélectifs et de filtrage des Etats. C’est cette division
potentielle, source redoutable de conflictualité, que nous devons anticiper si I’on veut disposer de
la question migratoire dans une perspective a la hauteur des exigences historiques au cceur de cet

important enjeu de 1’heure.

Pour ce faire, notre travail dirigé s’efforce de réfléchir a ce que peut signifier une réflexion politique
rapportée a la frontiere en termes de justice et de démocratie; en somme, une éthique et une théorie
politique de la question migratoire 8 méme de penser les demandes des citoyens et des personnes
étrangeres a parts égales. Nous illustrerons ce qu’implique politiquement le fait de considérer
7 4 . r cer . .
ensemble’ la valeur morale et démocratique des communautés politiques et les revendications de
tous ceux et celles, ici les personnes migrantes les plus précarisées, qui souhaitent y entrer ou en

faire partie.

6 Pinar Selek et Daniela Trucco (dir), Le manége des frontiéres. Criminalisation des frontiéres et solidarités dans les
Alpes-Maritimes, Lorient, Le Passager Clandestin, 2020.

7 Benjamin Boudou, Le dilemme des frontiéres. Ethique et politique de |'immigration, Paris Editions de ’EHESS,
2019. Benjamin Boudou ne se livre pas ici a un plaidoyer en vue d’une inconditionnelle liberté de circulation, mais il
discute le fait qu’il y a sur cette question des intéréts qui s’affrontent. Il permet de faire comprendre que le fait d’opter
pour ce qui semble étre nos intéréts conduit forcément a renoncer a des principes auxquels nous disons souscrire...chez
nous. Sur cet enjeu frontalier, on saisit en effet assez mal pourquoi les valeurs qui, chez nous, régissent notre
fonctionnement — en particulier le droit a la mobilité ou a la libre circulation — cesseraient d’étre valides au-dela d’une
frontiere dont on ne peut ignorer le caractere arbitraire. C’est ces éléments que Boudou permet de faire comprendre en
rapportant la question frontaliére aux dynamiques d’exclusion et de domination au cceur de cette tension.



1.1 Theése défendue

Ce qui se joue ici est en quelque sorte I’expression d’un « droit de cité »® pour reprendre
’expression dont se sert Etienne Balibar pour penser les luttes des personnes migrantes pour
acquérir la possibilité¢ de faire partie de la communauté des citoyens. Balibar parle d’un droit de
cité en prenant pour objet de débat les arguments de cloture ou de justification de fermeture de
I’espace de la nation comme forme historique (et non transhistorique) d’organisation politique
légitime’. La radicalité démocratique d’une telle approche, et cela est en lien avec la thése que nous
défendons, tient a la fagon qu’elle a de remettre en mouvement 1’idée de la « communauté des
citoyens », sans renvoyer d’office au statut juridique, de fagcon qu’elle résulte de la contribution de
tous ceux et celles qui sont présent.e.s et actif.ve.s dans son espace social ou qu’elle intégre en ses

principes la nécessité de faire droit a ceux et celles qui frappent a sa porte.
Etienne Balibar dit sur ce plan les choses avec finesse et clarté :

Si les frontiéres sont instituées, elles doivent aussi étre considérées comme des
institutions-limites, elles représentent un cas extréme de [D’institution,
essentiellement antinomique. Car, en principe au moins, il faudrait qu’elles
demeurent stables tandis que toutes les autres institutions se transforment, il faudrait
qu’elles donnent & ’Etat la possibilité de contrdler les mouvements et les activités
des citoyens sans faire I’objet elles-mémes d’aucun contréle. Elles sont en somme
le point ot, méme dans les Etats les plus démocratiques, le statut du citoyen rejoint
anouveau la condition de « sujet », et ou la participation politique fait place au régne
de la police. Elles sont la condition absolument non démocratique, ou «
discrétionnaire », des institutions démocratiques. '’

C’est ce rapport antinomique que nous nous donnerons comme tache de clarifier. La radicalité est

ici redoublée par le fait qu’elle permet une déliaison du rapport entre I’idée de citoyenneté et I’idée

8 Ce qu’Etienne Balibar appelle un droit de cité des personnes étrangéres et notamment des « immigré.e.s » en situation
irréguliére, dans la diversité de situations collectives et de trajectoires individuelles que recouvre ce terme, sous-tend
et prépare la citoyenneté, sans préjuger des modalités juridiques sous lesquelles elle va s’instituer et se transformer
pour s’adapter aux exigences du monde contemporain, soit a travers la modification des critéres d’attribution de la
nationalité, soit a travers une extension progressive des droits politiques de tous les résidents indépendamment de la
nationalité, aux échelons local, national et communautaire. Les réflexions récentes de Balibar élargissent cette
réflexion aux traversées frontaliéres. Il en conclue notamment que le droit de cité et, au-dela, la citoyenneté ne se
concédent pas seulement d’en haut, mais se construisent, pour une large part, d’en bas, par les luttes et les
mobilisations. C’est en ce que Balibar distingue la citoyenneté comme statut (passive) de la citoyenneté comme
pratique (active). Voir : Etienne Balibar, Droit de cité, Paris, Quadrige/PUF, 2002 (1998).

 Dominique Schnapper, La communauté des citoyens. Sur ['idée moderne de nation, Paris, Gallimard, 1994.

10 Etienne Balibar, « chapitre 6. Frontiéres du monde, frontiéres de la politique », dans, Etienne Balibar, Nous, citoyens
d’Europe ? Les frontiéres, I’Etat, le peuple, Paris, La Découverte, 2001, p.174.



de communauté préétablie. C’est ce qui sera I’objet de la premiére partie de ce travail et que nous

résumons par la formule la démocratisation de la démocratie par ses frontieres.

11 faut rappeler ici que la représentation dominante autour des migrant.e.s (ou de ceux et celles qui
veulent « entrer ») et, plus largement et plus politiquement, la gestion des entrant.e.s, des sortant.e.s
et des « installé.e.s dedans » peut pertinemment s’apprécier au travers de la métaphore du « club »
ou du « club-nation », selon la formule d’ Abdelmalek Sayad!!. En quelques sorte, les lois et tous
les réglements sur I’im-migration sont a leur manicre une série de frontieres visibles et invisibles
qui délimitent I’espace du « club » et les conditions pour y entrer, et en définitive pour y demander
son adhésion. C’est la problématique centrale que nous voulons mettre en débat s’agissant de la

traversée des frontiéres'?.

Nous soutenons donc comme these que la frontieére doit étre 1’objet d’une permanente impulsion
démocratique qui doit se concrétiser par une remise en cause résolument critique des exclusions
dont elle est porteuse dans son déploiement pratique. La démocratie ne se démocratise qu’en actes
de vérification concrets de ses concepts et principes. La radicalité potentielle de cette assertion vise
a tenir compte de la prépondérance de la relation au cceur des concepts de frontiere et d’autonomie
de la politique. Il s’agit ici de caractériser la frontiére de toute possibilité politique comme la
politique de la frontiere. La frontiere est un important obstacle contemporain a la progression des
idées de liberté et d’égalité. Elle I’est notamment par le maintien d’une équation entre nationalité
et citoyenneté, ou plutot par le recours a la citoyenneté juridique comme principe de fermeture
autarcique de la communauté au nom de critéres excluants qui ne sauraient €tre qualifiés d’actes

d’exclusion.

Nous appuierons notre thése en divisant notre travail en deux sections qui auront chacune comme
tache d’illustrer la portée transformatrice d’une perspective de démocratisation des fronticres. Il
s’agira, dans chacune d’entre elles, de montrer qu’en contestant la /oi souveraine de I’Etat au nom

du principe démocratique, on met en scéne deux choses : 1) le caractére politique et incrémental

" Abdelmalek Sayad, « Les maux-a-mots de ’immigration. Entretien avec Jean Leca », Politix, Vol. 3, No 12, 4¢
trimestre, 1990, pp.7-24.

12 Audrey Macklin, « What happens when Roxham road is closed? », Toronto Star, 27 février 2023; Karen Musalo et
Audrey Macklin, « Now Trump’s cruel border policy is spreading in Canada », Los Angeles Times, 29 mars 2023.



10

d’un droit aux droits (en somme d’un droit a la politique) qui fait progresser la construction

démocratique; et 2) le caractére inachevé et sans cesse perfectible de la démocratie.

Dans la premiére partie de notre travail, nous nous donnerons pour objectif de clarifier en quoi la
perspective théorique de démocratisation des frontieéres peut permettre de penser a nouveaux frais
les enjeux du droit d’entrée au territoire et d’inclusion a I’espace de la citoyenneté dans le sens

d’une extension de la justice.

La seconde partie visera a opérationnaliser le principe de I’hospitalit¢ démocratique au regard de
I’institution frontali¢re : I’idée est d’illustrer la portée politique d’une exposition de I’ambivalence
d’une politique démocratique irriguée par le principe d’hospitalité (impossible a trancher entre ses
acceptions éthique et politique), mais réinscrite dans le mode de fonctionnement propre a son
régime libéral actuel, qui exclue et limite la possibilité¢ de faire partie de la communauté des
citoyens.

L’idée de citoyenneté préfigurée ici, dans une perspective radicalement démocratique, en est une
de citoyenneté active et non comprise au sens structement 1égal ou étatique: a savoir celle que
déploient de facon agissante des catégories qui n’en jouissent pourtant pas formellement ou
statutairement'>.

Mais avant de procéder a ces deux parties, il nous parait important de revenir succinctement sur le

cadre théorique qui sera au cceur de ce travail et sur la problématique en cause.

13 C’est I’'urgence de répondre aux inégalités posées 4 ses confins qui commande d’explorer ce que peut signifier I’idée
consistant & démocratiser I’institution de la frontiere (méme si la facon doit étre inventée), ce qui présuppose
notamment de préfigurer ce que peuvent étre les assises, ne serait-ce que sur le plan des idées, de ce que Balibar appelle
une citoyenneté sans communauté, voire, pour le dire autrement, d’une citoyenneté non-communautaire, qui serait
liée a une communauté dont le principe de cloture et d'exclusion serait formulé en des termes démocratiques et surtout
légitimes. Voir : Etienne Balibar, « Une citoyenneté sans communauté ? », dans, Nous, citoyens d’Europe? Les
frontiéres, I’Etat, le peuple, Paris, La Découverte, 2001; pp.93-126.



11

1.2 L’illimitation et radicalit¢ démocratique

Notre réflexion part d’un questionnement que 1’on peut résumer succinctement : en quoi le respect
du caracteére illimité de la démocratie appelle une remise en cause du caractére souverain et

discrétionnaire du rapport aux fronti¢res préconisé par les Etats ?

Ce principe d’illimitation fait de la démocratie une notion indéniablement ambivalente, car cette
acception nous amene a la considérer tout autant comme un régime politique travaillé par son
potentiel dépassement que comme une organisation sans cesse contestée et mise en cause. La
démocratie ne peut étre a la hauteur de sa double nature constitutive (et qui est au cceur de sa
définition) qu’a la seule condition d’étre travaillée par un permanent mouvement en son cceur et

que I’on pourrait qualifier de projet de démocratisation de la démocratie.

Autrement dit, la condition migrante contemporaine devrait, dans ce cadre, conduire la démocratie
a sans cesse transgresser ses propres frontieres, ou, pour le dire autrement, a basculer incessamment
de sa forme constituée dans le renouveau de sa forme constituante pour mieux « se démocratiser a
partir de ses frontiéres »'*. La démocratie est donc I’objet d’une interrogation irréductible, et celle-
ci est le signe de I’inquiétude quant a son incomplétude ou a ses limites face a la totalité du social.
Cette idée d’incomplétude démocratique est au cceur de ce que nous prolongeons par 1’idée de
démocratie radicale ou, pour le dire autrement, de démocratisation de la démocratie. Cela n’est
possible qu’en faisant écho aux luttes qui se déroulent sur plusieurs scenes, au nombre desquelles
celles autour du franchissement des frontieres. C’est toujours I’élément inventif, affirmatif (une
nouvelle conception de la citoyenneté, un changement des modalités de luttes individuelles et
collectives qui constituent 1’activité politique) qui conditionne I’élément négatif, ou la capacité de
résistance au processus de dé-démoratisation ou aux conceptions résolument statutaires de la

citoyenneté.

L’idée de démocratie radicale tient pour nous a la force intrinséque du principe démocratique

originairement li¢ a la grammaire de 1’expérience de la citoyenneté active (et non passive ou

14 Martin Deleixhe, « L’immigration dans les théories contemporaines de la démocratie », Revue européenne des
sciences sociales, Vol. 49, No 2, 2011, pp.123-144.



12

seulement statutaire), qui est toujours une tentative pour élargir les spheres de la liberté et de
[’égalite. C’est la que git la portée des mouvements insurrectionnels ou des processus
« révolutionnaires » dans le passé que retrouvent aussi les luttes contemporaines des différentes
catégories « subalternes ». Leur capacité d’agir (en anglais, empowerment) ne se réduit pas au
renversement d’un rapport de forces externes : ¢’est également une capacité intérieure de préfigurer
I’égalitarisme d’une communauté de citoyens ouverte au conflit, parce que délibérante, décidante

et agissante!>.

Ce que nous venons de dire ne perd pas de vue 1’acception aporétique quant au principe
démocratique de toute communauté politique, que nous pouvons poser dans ces termes : a ses
fronticres, la démocratie se heurte a un paradoxe, soit le fait que la liberté¢ individuelle de
mouvement s’y confronte a la logique étatique qui se juge souveraine dans ses politiques
d’admission. Ce qui nous intéresse plus particulierement est de poser la question politique des
possibilités du franchissement des frontieres dans une perspective d’élargissement citoyen et
d’extension de I’ordre démocratique. Il nous parait important de réfléchir politiquement I’enjeu de
plus en plus central du passage des frontiéres a 1’aune d’une réflexion critique rapportée a notre

systéme démocratique.

Des lors, dans le cadre de ce travail, nous soutenons que si I’institution frontaliére n’est pas animée
par un mouvement de démocratisation constante, qui passe notamment par une délibération
résolument critique autour des exclusions qu’elle pratique et qu’elle induit , on peut dire qu’elle
menace, au pire, soit de s’écrouler, ou au mieux, de se réduire a une conception restreinte qui nie
I’exigence d’hospitalité démocratique au regard des demandes de justice inscrites dans 1’appel a
une démocratisation des régles du franchissement des fronticres. Ce n’est pas au titre de ses
souffrances que le migrant précaire pose un probléme a la politique démocratique moderne, mais
en raison du déni de droits dont il est I’objet. Il s’agit de ramener la question de I’exclusion dans
I’ordre de la politique démocratique, pour autant que celle-ci est constitutivement attachée au

principe de I’égalité des droits. Le maitre mot est ici démocratie : rapportée au fait migratoire

15 C’est cet aspect insurgent que nous souhaitons mettre au crible du débat sur la frontiére. Les luttes pour la dignité et
le droit aux droits des personnes migrantes ne peuvent étre « constituantes » qu’a la condition d’étre aussi « insurgentes
». Elles permettent d’agir a 1’opposé des garanties constitutionnelles sur lesquelles insiste toujours le libéralisme,
puisqu’elles s’évertuent a conjurer le risque inhérent a une souveraineté populaire qui serait trop limitée, et non pas
excessive.



13

comme a tant d’enjeux grevés par des rapports de domination et d’exclusion'®, cette notion ne peut
étre réduite en creux a I’ordre éthéré de I’abstraction qui ferait fi des « rouages institutionnels de la
démocratie, du nceud de ses pouvoirs et de ses contre-pouvoirs ou de I’opposition entre le jeu de

ses divisions et la nécessité de sa cohésion »'”.

Ce que déplierons, en suivant les indications d’Etienne Balibar, et qui se trouve au cceur de npotre

travail, peut se résumer ainsi :

du moment ou par une nécessité structurelle les critéres de distinction et de tri
deviennent violemment discriminatoires et font preuve d’indifférence, lorsque
I’exclusion des “autres” n’est plus simplement le corrélat logique de I’inclusion
des “uns”, mais ce qui menace de rendre illusoire ou arbitraire un régime
démocratique dans sa forme historique, et que I’identité politique ne peut se
concevoir ou se réassurer qu’en se transformant en communautarisme national
et d’Etat, c’est qu’il faut changer de méthode '® et de critéres de légitimité.

Nous plaidons explicitement I’importance de réfléchir démocratiquement le passage de I’institution
frontaliere. Il en découle que la question démocratique peut dés lors étre rapportée a la question
de la traversée des frontieres, celle de leur franchissement, et de tout ce qui se joue, a ce
franchissement, en termes d’identité, de souveraineté, de nationalité, de citoyenneté et de

gouvernementalité!®. La perspective ici déclinée part du constat que les mouvements de

16 1’opposition entre inclus et exclus refoulerait non seulement la conception marxienne de la division et de
I’antagonisme des classes sociales, mais aussi toute considération des différentiels de pouvoir liés a I’organisation de
1’économie. A rapprocher, comme on le fait trop souvent, sous le chapeau de 1’exclusion, la condition de la grande
pauvreté des établis et celle des migrants, on parait sacrifier, de dire Colliot-Théléne, a une nouvelle « configuration
sémantique » qui participe de I’imputation aux individus de la responsabilité de leur condition économique et qui évite
de problématiser les causes structurelles des inégalités sociales. Envisagée de ce point de vue, I’exclusion n’est pas le
contraire de I’inclusion, mais I’expression extréme, et pour cette raison révélatrice, de la précarité inhérente aux
conditions d’existence des non-propriétaires, citoyens nationaux et migrants confondus. Cette mise en garde est
notamment tirée par Catherine Colliot-Théléne de sa lecture attentive de ce texte : « Didier Fassin, « Exclusion,
underclass, marginalidad. Figures contemporaines de la pauvreté urbaine en France, aux Etats-Unis et en Amérique
latine », Revue francaise de la sociologie, 1996, Vol. 37, No 1, pp. 37-75. Fassin soulignait plus récemment que la
substitution de la catégorie de 1’exclusion a celle des inégalités est concomitante de la puissante généralisation, a partir
des années 1990, de ce qu’il appelle « raison humanitaire ». Voir : Didier Fassin, La Raison humanitaire, Paris,
Gallimard/Seuil, 2010, p. 41. Voir : Catherine Colliot-Théléne, Le commun de la liberté. Du droit de propriété au
devoir d’hospitalité, Paris, PUF, 2022, p.186-187.

17 Martin Deleixhe, « L’immigration dans les théories contemporaines de la démocratie », loc.cit.

18 Etienne Balibar, « Droit de cité ou I’apartheid? », dans : Etienne Balibar, Monique Chemillier-Gendreau, Jacqueline
Costa-Lascoux, Emmanuel Terray, Sans-papiers : [’archaisme fatal, Paris, La Découverte, 1999, p.116.

19 La gouvernementalité excéde le champ de I’action étatique pour inclure différents types de conduites : le
gouvernement des enfants, des consciences, des ménages, de I’Etat, des entreprises, de soi-méme. Elle incorpore un
large éventail de pratiques destinées a donner forme, guider ou diriger la conduite de soi ou celles des autres. Chez
Michel Foucault, ces différentes pratiques sont médiatisées par des techniques et des instruments qui sont au coeur de
son analyse du pouvoir. Mais aux techniques pour réguler les comportements en agissant sur les populations se



14

populations butent certes sur les mécanismes frontaliers et les dispositifs sécuritaires et de contrdle
hétérogenes des Etats souverains, mais aussi sur d’autres contraintes et limites sociales qui se
cristallisent dans un régime international des frontiéres>° qui combine le capital et le travail, ainsi

que des rapports impériaux de race et de genre.

Nous soutenons, et cela est au coeur de 1’argumentation proposée dans le cadre de ce travail, que
les régles du franchissement des frontiéres et leur justification ne peuvent, par souci de fidélité au
principe démocratique, se soustraire (du moins en principe) a la participation effective aux
délibérations démocratiques des personnes soumises a la dureté de leurs lois de fonctionnement.
On peut dés lors dire que cette requéte, voire cette nécessité, d’'une démocratisation des frontieres
n’est pas sans effets politiques et pratiques d’importance. Mais la portée démocratique de ce
plaidoyer théorique est ici redoublée politiquement. Le fait de s’attarder aux reégles du
franchissement des frontiéres est de nature politique et non pas technique ou simplement
administrative (comme en use 1’Etat), plus fondamentalement parce qu’il y va de notre fagon de
concevoir la démocratie. Celle-ci est ambivalente et peut paraitre contradictoire, car ce plaidoyer
pour la démocratisation des frontieres participe d’un redoublement du contrdle qu’elle prend pour
cible, car au contrdle des frontiéres et donc des mouvements de populations par I’Etat, elle ajoute
un contrdle de I’Etat par le peuple et les groupes sociaux. Elle fait donc sortir I’enjeu frontalier du
cadre des limites de I’Etat pour celui de la politique et du débat sur le juste et I’injuste entre tous

les étres humains.

Le cadre théorique qui est le notre, que nous appelons de démocratie radicale, implique 1’abolition

ou I’ouverture des frontiéres (open et abolish borders en anglais)?! mais ne s’y réume pas. En effet,

superposent les techniques individualisantes pour se gouverner soi-méme et pour agir sur les corps. Voir : Pierre
Lascoumes, « La Gouvernementalité : de la critique de I’Etat aux technologies du pouvoir », Le Portique. Revue de
philosophie et de sciences humaines, Vol. 13-14, 2¢ semestre 2004, p. 1-15. Voir aussi : Handbook on Governmentality,
dirigé par William Walters et Martina Tazzioli, Londres, Edward Elgar Publishing Limited, 2023, en particulier le 6°
chapitre qui pour titre : « Governmentality : a conversation with Wendy Brown, Partha Chatterjee and Nikolas Rose ».
20 Mouloud Idir, « Fracturer le régime international des frontiéres. Pour une politique de la liberté de mouvement.
Entretien avec Nicholas De Genova », dans Mouloud Idir, Chedly Belkhodja, Elodie Ekobena (dir.) (Dé)passer le
régime international des frontiéres. L hospitalité en actes, Montréal, Editions du secteur Vivre ensemble, 2023, pp.17-
33; Ansems de Vries, Leonie, Lara Montesinos Coleman, Doerthe Rosenow, Martina Tazzioli, Rolando Vazquez, «
Fracturer la politique. Ou comment éviter la reproduction tacite des ontologies modernes/coloniales dans la pensée
critique », Vacarme, Vol. 88, No 3, 2019, pp. 4-37.

2! Nous savons que ces approches sont hétéroclites. I y a, par exemple, de grandes nuances entre les tenants de
I’abolition et ceux de I’ouverture des frontiéres. Méme en optant pour des arguments rationnels et les moins menagants


https://www.cairn.info/publications-de-Lara-Montesinos%20Coleman--695814.htm
https://www.cairn.info/publications-de-Doerthe-Rosenow--695813.htm
https://www.cairn.info/publications-de-Martina-Tazzioli--695815.htm
https://www.cairn.info/publications-de-Rolando-V%C3%A1zquez--695816.htm

15

dans le cadre de notre réflexion sur la démocratie, il apparait clairement que ni la transformation
pas plus que I’abolition des politiques étatiques®* ne suffiront dans la quéte d’une société et d’un
monde plus justes et moins ségrégués s’agissant des exclusions que 1’on peut résumer a un droit

inégal a la liberté de mouvement ou a la mobilité.?.

Le cadre théorique au cceur de notre réflexion est celui que 1’on décline sous la notion de démocratie
radicale ou d’illimitation démocratique. Elle se traduit ici par les usages que nous ferons, sans nous
y réduire, des travaux d’Etienne Balibar’*, de Martin Deleixhe?’, d’Enrica Rigo®®, de Marie-Claire
Caloz-Tschopp?’, de Catherine Colliot-Théléne?® et de Benjamin Boudou®. Il y a, dans I’attention
portée par ces auteur.e.s a la réalité migrante, une radicalité qui permet de saisir le tragique des
situations d’errance et la condition exilaire contemporaine. Cette radicalité participe d’une distance
— voire d’un écart — par rapport aux catégories d’Etat et administratives avec lesquelles sont

généralement appréhendés les enjeux relatifs aux frontieres.

La portée émancipatrice de ce cadre tient a la fagon, pour le dire simplement, dont la condition

130

migrante est pensée dans une sorte de philosophie de fuite ou de desexil’” en envisageant les

possibles pour les sociétés de destination, les tenants de ces deux approches ne prennent pas assez en compte les
relations de pouvoir qui fagonnent le conflit de mobilité et le régime de frontiéres qui le sous-tend.

22 pour Etienne Balibar, se contenter d’abolir le contrdle des frontiéres ne ménerait, dans un monde comme le nétre,
qu’a des « [...] formes de “société de controle” (Deleuze) ou de gouvernementalité policiére globalisée. Voir : Etienne
Balibar, La Proposition de I’égaliberte, Paris, Presses universitaires de France, 2010, p. 335.

2 Voir a cet égard : Ilker Atag, Kim Rygiel et Maurice Stierl, « The Contentious Politics of Refugee and Migrant
Protest and Solidarity Movements : Remaking Citizenship from the Margins », Citizenship Studies, Vol. 20, No 5,
2016, pp. 527-544; Sandro Mezzadra, « The Right to Escape », Ephemera, Vol. 4, 2004, pp. 267-275.

24 Etienne Balibar, Nous, citoyens d’Europe? Les frontiéres, I’Etat, le peuple, Paris, La Découverte, 2001

25 Martin Deleixhe, Aux bords de la démocratie. Contréle des frontiéres et politique de I’hospitalité, Paris, Classiques
Garnier, 2016

26 Enrica Rigo, « Aux frontiéres de I’Europe. Citoyennetés postcoloniales dans I’Europe élargie », Multitudes, Vol. 5,
No. 19, 2004, pp. 73-84.

27 Marie-Claire Caloz-Tschopp, L Evidence de 'asile. Essai de philosophie dys-topique du mouvement, Paris,
L’Harmattan, 2016;

28 Catherine Colliot-Théléne, La démocratie sans démos, Paris, PUF, 2011.

2 Benjamin Boudou, Le dilemme des frontiéres. Ethique et politique de I’immigration, Paris Editions de ’EHESS,
2019.

30 Chez Marie-Claire Caloz-Tschopp, I’exil condense les innombrables expériences de la domination destructrice de
la liberté politique de se mouvoir. Il est en ce sens une situation de bannissement, de privation, de dépouillement qui
caractérise fortement le capitalisme globalisé... Le desexil est le mouvement qui conduit a dégager un embarras, a
s’arracher a la domination, et depuis d’autres lieux, d’autres temps, tente d’articuler la revendication d’un droit au
droit. Le desexil de 1’exil « est un déplacement, un repositionnement, un mouvement, une lutte pratique et théorique
qui débute en réfléchissant sur les transformations de 1’exil. En quel sens la dialectique de la dépossession et la
réapprorpriation, tout en contenenant la liberté politique de se mouvoir, en arrive a mettre en cause les catégories
d’Etat, d’Etat-nation, de sujets, de territoire, de souveraineté et méme d’autonomie et de démocratie ». Le desexil se
rapporte en ce sens au registre de la lutte, de la résistance et de la fuite a I’égard de la contrainte et du dénuement.



16

possibilités de son traitement hors des schémes dominants de la territorialisation et de la
souveraineté d’Etat. En somme, un horizon pensable hors de la pensée d’Etat®'. Cela est d’autant
plus nécessaire que ce que le différend frontalier met en scéne est, pour le dire dans les mots de
Caloz-Tschopp, une volonté de survivre par la « puissance insurrectionnelle d’appropriation de la

32 5 a I’échelle de la Terre. Un traitement radicalement démocratique du

liberté¢ de se mouvoir
rapport aux frontiére en est dés lors un qui appelle une sorte de « conversion utopique » et de

nouvelles possibilités®* en termes d’invention démocratique.

Voir : Marie-Claire Caloz Tschopp, La liberté politique de se mouvoir. Desexil et création : philosophie du droit de
fuite, Paris, Editions Kimé, 2019, p.53.

31 Abdelmalek Sayad, « Immigration et "pensée d’Etat" », Actes de la recherche en sciences sociales, Vol. 129, No.
4, 1999, pp.5-14.

32 Marie-Claire Caloz Tschopp, La liberté politique de se mouvoir. Desexil et création, op.cit.

33 Sandro Mezzadra, Nicholas De Genova, « Migration and the Question Of Political Possibilities », Political
Anthropological research On International Social Sciences, décembre 2020, pp.337-374.



17

2 La démocratisation de la démocratie par ses frontieres. La limitation de la
justice

Notre travail ne peut rendre compte de toutes les technologies qui opérent aux frontiéres : contrdle
a distance des personnes, instruments biométriques, collectes de données... L’on se contentera de
dire que tous ces dispositifs contribuent aux opérations de tri et de filtrage de ce qui traverses les
frontieres étatiques (personnes, comme biens) par divers processus d’identification. En ce sens, on
ne peut plus seulement dire que ce sont les frontiéres qui sont traversées, mais ce sont elles qui
désormais nous traversent sous bien des aspects**. On assiste ainsi a la dissémination différentiée
des contrdles frontaliers par une logique de donnéification sophistiquée. Dans cet ordre d’idées, la
frontiére n’est pas que réductible a une relation asymétrique entre des Etats, elle se pose aussi dans
les modalités d’une réalité largement inégale pour les étres humains. Elle constitue un lieu de
tension entre soi et I’autre, a la fois garde-fou de nos démocraties et condition d’exclusion du non-

citoyen.

Cette inégalité est aussi repérable dans les mutations importantes des régimes migratoires
. . . N . . . . 735 \
contemporains qui donnent lieu a une logique de stratification de la citoyenneté® et a des
conditionnalités quant a son obtention. Ainsi, comme ne cesse de le répéter Sandro Mezzadra, il ne suffit
pas de franchir une frontiére pour entrer dans un territoire. On peut entrer et étre toujours a la marge, en étre
réduit au seuil : traverser une frontieére et en rencontrer d’autres. En ce sens, les frontiéres doivent étre
comprises comme des seuils mouvants qui hiérarchisent en permanence les individus et les groupes au sein
d’un méme espace et a ses confins. Cette spirale descendante et/ou régressive de la citoyenneté, et
c’est cela qui nous intéresse dans le cadre de ce travail, a comme corollaire un resserrement des

mesures aux frontiéres°.

3 Anne-Laure Amilhat Szary, « Chapitre 1. Epistémologie des frontiéres : origine et actualité des border studies »,
dans : Anne-Laure Amilhat Szary (éd.), Frontieres. Capes-Agrégation Histoire-Géographie. Paris, Armand Colin,
« Horizon », 2020, p. 8-16.

35 Rottem Rosenberg Rubins, « Crimmigration and the "Paradox Of Exclusion" », Oxford Journal of Legal Studies,
Vol. 42, No.1, 2022, pp. 266-297; Martin Ruhs, The Price of Rights. Regulating International Labor Migration,
Princeton, Princeton University Press, 2013; Swanie Potot, « Construction européenne et migrations de
travail », Revue européenne des sciences sociales, Vol. 51, No 1, 2013, pp.7-32.

3¢ Pour en savoir plus : Filippo Furri, Paul Guillibert, Isabelle Saint-Saéns, « L’homme de la frontiére. Entretien avec
Sandro Mezzadra », Vacarme, Vol. 69, No. 4, 2014, pp. 226-249.



18

Dans cette section de notre travail, nous léverons un malentendu important quant a la dimension
ambivalente et hétérogeéne désormais conférée a I’institution frontaliére dont la significatiom la
portée, I’évolution et les contrours sont au coeur de débats importants’. Cette derniére fait surgir
une nouvelle morphologie et une série de problemes politiques inédits. Ceux-ci affectent en
particulier I’affrontement entre deux phénomenes : la mobilit¢é humaine d’un co6té et les moyens
institutionnels de la contrainte de 1’autre, dont font éminemment partie les frontiéres. Ces
transformations sont 1’objet de nombreux travaux, lesquels font de la frontiére une « méthode »**
pour déchiffrer la mutation des rapports sociaux et les changements de fonction du « politique » a
I’époque de la mondialisation. Pour notre part, ce sont les arguments justifiant la cloture de la

communauté politique que nous prendrons pour objet de la discussion.

Citons dans cet ordre d’idées un argument fort de la sociologue Dominique Schnapper qui sera,

sans la prendre pour notre principale interlocutrice, au cceur de ce que nous voulons discuter :

[O]n dénonce aujourd’hui volontiers la fermeture de la nation, définie comme un systéme
d’exclusion des non-nationaux. Mais c¢’est mettre I’accent sur I’'une des dimensions et
négliger le rapport d’inclusion/exclusion qui caractérise toute organisation politique. Il est
clair qu’en incluant et en intégrant les uns, la nation exclut, par 1a méme, les autres. [...]
L’identité collective des nationaux se définit par I’altérité des étrangers. C’est le propre de
tout groupe et méme, plus généralement, de toute identité qui s’affirme en s’opposant aux
autres. [...] Le critére discriminant n’est toutefois pas nécessairement discriminatoire, ¢’est-
a-dire fondé sur une motivation jugée illégitime »*°.

I faut donc, comme le suggere Balibar, remettre en mouvement ’idée de la « communauté des

citoyens », de fagon qu’elle résulte de la contribution de tous ceux et celles qui sont présent.e.s et

actif.ve.s dans son espace social ou qu’elle integre en ses principes la nécessité de faire droit a ceux

37 Au nombre de ceux-ci, il y a sans doute le prolongement théorique apporté par Huub Dijstelbloem, lequel en déplie
ce qu’il appelle les mécanismes a partir de la catégorie d’infrastructure. Cette portée infrastructurelle serait capitale
dans la gestion organisée « d’une circulation des sujets, humains ou non, entre les Etats (202 ». Cette circulation, qui
autorise ou restreint 1’acces, est issue d’un réseau qui comporte de nombreuses entités elles-mémes liées a une
multitude d’infrastructures de la société qui ’abrite. Dijstelbloem donne ainsi ’exemple des infrastructures de
transport, du monde de la finance, mais également, du domaine de I’information et méme de la défense des droits
humains pour souligner de quelle maniére plusieurs sujets peuvent étre liés a la gestion des frontiéres. Les éléments
succincts ici rapportés sont tirés d’une idoine note de recherche récente qui en en synthétise les idées-fortes pour le
lectoral frnacophone » nous dit Olivier Le Lann-Semassel qui en fait une lecture serrée. Pour en savoir plus : Olivier
Le Lann-Semassel, «Les enjeux frontalier. s a la lumiére de la théorie de 1’acteur réseau », Note de recherche, GSCMF,
2025, p.21

38 Sandro Mezzadra et Brett Neilson, Border As Method, Or The Multiplication of Labor, Durham, Duke University
Press, 2013.

3% Dominique Schnapper, La communauté des citoyens..., op.cit, p.106.



19

et celles qui frappent a sa porte. Cela est d’autant plus nécessaire que I’exclusion aux frontiéres est

souvent tributaire de mesures parfois 1égales produisant 1’illégalité ou I’irrégularité.

2.1 Le spectacle de 'exclusion et la gouvernance de la mobilité

Nous disposons aujourd’hui d’une importante littérature qui montre bien que la production étatique
de situations de crise aux frontieres correspond en bonne partie, sans s’y réduire, a une sorte de
mise en scene de la frontiére. Au Québec, 1’attention politique et médiatique réservée en 2022 et
2023 au chemin Roxham — pensons notamment a son traitement pendant la derniére campagne
¢lectorale provinciale — représente bien ce que I’anthropologue Nicholas De Genova appelle the
border spectacle, le « spectacle de la frontiére »*°. A partir des réflexions de Guy Debord sur la
société du spectacle, De Genova soutient que la frontiere est le lieu ou I’application — parfois brutale
— des lois sur I’'im-migration et I’« illégalité » des personnes migrantes sont mises en scéne*!. Il en
résulte que I’attention est portée sur le comportement de la personne qui a contourné la régle, plutot
que sur le dispositif qui crée les conditions de cette illégalité. Si le chemin Roxham ne peut étre
comparé & la frontiére entre les Etats-Unis et le Mexique, ni a celles qui existent en Méditerranée,
notamment quant a la mise en scéne du refoulement, nous observons tout de méme une
spectacularisation de 1’accés irrégulier a travers une narration alarmiste réclamant des mesures de

fermeture.

Le point majeur ici est celui consistant a dire que la mise en spectacle de la frontiére donne a la
migration I’apparence d’un simple acte de transgression, ou certaines personnes migrantes violent
delibérément le caractere soi-disant sacré et 1égitime d une frontiere qui est alors présentée comme
un fait invariable, incontestable et pratiquement naturel. La réalité, cependant, est que certaines
migrations et certains mouvements de réfugiés sont plutot « illégalisés ». C’est ce que Nicholas De
Genova et Ananya Roy appellent « la production 1égale de 1’illégalité » des migrants et qui a

toujours lieu a une grande distance de toute frontiere physique. La mise en spectacle de la frontiére

40 Nicholas De Genova, « Spectacles of migrant “illegality’: the scene of exclusion, the obscene of inclusion », Ethnic
and racial studies, 2013, vol. 36, No 7, pp. 1180-1198; Nicholas De Genova, Ananya Roy, « Practices of illegalisation
», Antipode, V0l.52, No 2, 2020, pp.352-364.

41 En ce sens, les arrestations, refoulements ou brutalisations aux frontiéres ne cherchent pas étre cachées ou
dissimulées : elles sont théatralisées de fagon préférentielle pour rassurer des segments /égitimes de la nation, mais
aussi pour illustrer I’efficacité de leur déploiement. De Genova théorise beaucoup cette dimension qu’il qualifie de
spectacle obscéne de la métaphysique des frontieres. Voir les deux références a la note qui précede.



20

donne a D'« illégalité » des migrants un aspect fondé, ce qui nous empéche, de maniere
systématique, de saisir comment certaines migrations font activement et délibérément 1’objet de
procédures juridiques d’illégalisation, tandis que d’autres sont facilitées, privilégiées et légitimées.
Ces ¢léments d’analyse doivent complexifier le regard sur la fronticre, trop souvent pensée sur une

binarité en termes d’ouverture / fermeture ou d’inclusion / exclusion*?.

Généralement appréhendées comme des lignes de démarcation, les frontiéres sont désormais
devenues des dispositifs complexes de tri des flux du capitalisme mondialisé plutdt que des limites
binaires entre le dedans et le dehors de la nation et/ou de I’Etat. Dans cet ordre d’idées, les processus
d’exclusion sont aussi a saisir au ceeur du « paradigme de mobilité » désormais promu pour régir
la circulation de personnes (a vrai dire de ressources et agents économiques) jugées utiles, tout en
restreignant I’accés ou le recours a celles jugées indésirables®. Toutes sortes de dispositifs opérent
désormais et ceux-ci empruntent pour beaucoup au langage de la sécurité et du contrdle prédictif**,
qui servent de cadre de référence et de légitimation. La sécurité dont il est ici question, de dire
Wendy Brown, « n’exige pas seulement une capacité a examiner, a inspecter, a analyser, a compter
et a enregistrer, mais aussi a canaliser, a transférer, a déplacer ou tout simplement a exclure

certaines populations*».

42 La gouvernance de la mobilité migratoire dont nous discutons ne vise pas tant a I’exclusion des migrantes et migrants,
mais plutot a mettre en valeur, a ramener a des proportions économiques exploitables certains segments et éléments
turbulents qui caractérisent les mouvements migratoires contemporains. Ces éléments turbulents, nous dit Sandro
Mezzadra, apparaissent comme des excédents structurels par rapport aux équilibres du « marché du travail ». Dans cet
ordre d’idées, nous enseigne Mezzadra, 1’objectif des Etats et des organisations internationales n’est nullement de
fermer hermétiquement les frontiéres des « pays riches », mais d’établir un systéme de digues, de produire en derniére
instance, pour reprendre 1’expression de Nicholas De Genova, un processus actif d’inclusion du travail migrant a
travers sa « clandestinisation » ou son incorporation subalterne et différenciée dans le régime de droit et de citoyenneté
des pays récepteurs. Pour en savoir plus : Sandro Mezzadra, « Capitalisme, migrations et luttes sociales. Notes
préliminaires pour une théorie de 1’autonomie des migrations », Multitudes, Vol. 19, No 5, 2004, p.21; Nicholas De
Genova, « Migrant “illegality” and deportability in everyday life », Annual Review of Anthropology, Vol. 31,2002, p.
439.

43 Linda Bosniak, The Citizen and the Alien, ...Op.cit.

4 Claudia Aradau et Sarah Perret, «The politics of non-knowledge at Europe’s borders : errors, fakes and subjectivity»
Review of International Studies 4, No 4, Vol.38, 2022, pp.405-424; Claudia Aradau, Luis Lobo-Guerrero et Rens Van
Munster, « Security, Technologies of Risk, and the Political », Security Dialogue, Vol. 39, Nos 2-3, avril 2008, pp.147-
154; Claudia Aradau et Martina Tazzioli, « Biopolitics Multiple: Migration, Extraction, Subtraction », Millennium,
Vol. 48, 2020, pp.198-220; Claudia Aradau et Tobias Blanke, « Politics of prediction: security and the time/space of
governmentality in the age of big data », European Journal of Social Theory, Vol. 20, No 3, 2017, pp.373-391.

45 Wendy Brown, Murs. Les murs de la séparation et le déclin de la souveraineté étatique, Paris, Les Prairies ordinaires,
2009, p.156.


https://www.cambridge.org/core/services/aop-cambridge-core/content/view/C3B0967C47082157EED1569DFEEB64E1/S0260210522000080a.pdf/the-politics-of-non-knowledge-at-europes-borders-errors-fakes-and-subjectivity.pdf

21

Ce qui découle de ces dispositifs est un mode de gestion des populations migrantes basé sur la
maitrise et I’anticipation, lesquelles se déploient de fagon a renforcer les controles, mais aussi en
vue de les reconfigurer en les gérant. Sur ce plan, ce sont les contrdles différenciés aux frontieres
qui en sont la meilleure illustration. Ces controles sont concomitants de la formation d’un large
domaine d’acteurs.ices instillant une logique de gestion migratoire déterminant les contours d’une
gouvernance internationale des migrations. On verra d¢s lors naitre un large champ ou convergent
des spécialistes de I’enjeu frontalier. En somme, un univers de connaissances* nait, lequel agence
perspectives théoriques, mesures de surveillance, dispositifs d’administration et aspects juridiques
et techniques de la frontiére. Du coup, s’y greffe une constellation d’acteurs dont on attend qu’ils
alimentent les décisions a prendre. Nous observons alors une combinaison du sécuritaire et du
gestionnaire dans le champ migratoire. La prérogative de la souveraineté étatique en matiere de
sécurité est progressivement amenuisée pour laisser place a I’imbrication d’une multitude d’acteurs
internationaux qui érigent des « policies » afin de gérer (terme technocratique pris€) les flux
migratoires dans 1’objectif de favoriser des catégories qui sont voulues et de faire bifurquer*’ ou

neutraliser celles qui ne le sont pas*®.

Ce qui se joue ici, en le rapportant a notre propos, est une volonté d’illustrer le registre
d’intelligibilité de la « rationalité » frontaliére contemporaine empiriquement construite comme un
champ d’ajustement et un assemblage permanent et récurrent de pratiques, de discours et de
dispositifs hétérogenes dans le cadre d’institutions conflictuelles de gestion des migrations. En effet
cette problématique est de nature a surmonter les « antithéses » abstraites du débat politique
contemporain & propos des migrations — entre I’économie et le droit, donc entre la société et I’Etat,
particuliérement les points de vue de la « souveraineté des Etats » opposée aux « droits des
migrants », d’ou résulte I’opposition institutionnelle du sécuritaire et de I’humanitaire, de la

répression et de I’utilitaire. Face a une rationalit¢é managériale qui se greffe sur I’institution

46 Rutvica Andrijasevic, William Walters, « L’Organisation internationale pour les migrations et le gouvernement
international des frontiéres », Cultures & Conflits, Vol. 84, No. 4, 2011, pp.13-43. Dans ce texte, les auteurEs
soulignent clairement 1’émergence d’un domaine de spécialistes ou la conception, la surveillance, I’administration et
le fonctionnement juridique et technique des frontiéres sont devenus un champ de connaissance en soi, et ceci, en
concomitance avec un ensemble de mesures administratives visant a réorganiser le contrdle des fronticres. Il s’agit ici
du phénomeéne que les auteurEs appellent le gouvernement international des frontiéres.

47 William Walters, « The migration route as governance », dans, Carmel, E., Lenner, K., & Paul, R. (Eds.), Handbook
on the governance and politics of migration, Northhampton, Edward Elgar Publishing Limited, 2021, p.244.

48 Michael Humphrey, « Migration, Security and Insecurity », Journal of Intercultural Studies, Vol 34, No 2, 2013,
p-180.



22

frontali¢re et qui combine des instruments policiers et régulateurs pour tenter de « mettre en ordre »
les flux de migrants, que pouvons-nous opposer ? Etienne Balibar enjoint 2 initier un processus de
« démocratisation des frontiéres ». La tache d’une démocratisation des frontic¢res, impliquant que
leur représentation soit désacralisée, que la fagon dont I’Etat et I’administration, mais aussi d’autres
acteurs, en usent envers les individus, fasse 1’objet d’un contrdle multilatéral, que les rites et
formalités de leur passage deviennent plus respectueux des droits fondamentaux, est au cceur des
difficultés — peut-Etre des apories actuelles — d’une réinvention de la politique dans le contexte
de la mondialisation des mobilités. Cette requéte de démocratisation passe toutefois par un

inventaire lucide quant aux formes de dissémination de I’infrastructure frontaliere.

D’autant plus que des formes inédites de gouvernementalité viennent se greffer au modele
classiquement établi de coercition étatique. Il faut sans doute ici convoquer la théorisation de la
notion d’hétérogénéité dont se sert Didier Bigo pour illustrer la sophistication des dispositifs de
contrdle et de reconfiguration au cceur de notre propos®. Cette notion revét son importance,
puisqu’elle permet d’illustrer les logiques qui se déploient dans le cadre de la gestion des
migrations. C’est par elle que se résument le mieux les conditions qui s’élaborent et qui visent a
faire en sorte que les populations migrantes puissent se mouvoir d’une facon souhaitée. Cette
gestion de ’indésirabilité migratoire en est une qui intervient sur I’environnement ou se déploient
les flux: elle s’évertue a aménager les conditions propices au développement ou au
recul, idéalement spontané et sans contrainte, de telle ou telle conduite individuelle, de telle sorte

que I’on puisse optimiser les résultats a 1’échelle populationnelle.

L’emphase est dorénavant mise sur la gouvernance qui porte sur les individus directement et non
pas seulement sur les territoires. Dans le modéle ici en cause on ne cherche plus tant a contenir ou
détruire les mouvements et forces migratoires, mais on tente plutot de les controler, les anticiper,

les surveiller, les hiérarchiser et surtout les organiser. On agit donc sur I’environnement ou ils se

41l parle de « I’hétérogénéité des agencements concrets (dispositifs 1égaux, rhétoriques politiques, pratiques policiéres,
technologies de surveillance, discours des droits de I’Homme, résistances et ruses des acteurs...) et I’articulation des
rapports de savoir et de pouvoir » : Didier Bigo, « Sécurité et immigration : vers une gouvernementalité par
I’inquiétude », Cultures et Conflits, No 31-32, printemps-été 1998, p.14.



23

déploient. C’est ce que les théoriciens foucaldiens appellent des interventions de type

environnemental®’.

Ce que Rottem Rosemberg Rubins identifie sous la notion de modéles de convergence®' en matiére
migratoire induisent un type particulier d’appartenance pour les individus. Désormais, le statut au
sein de la communauté politique se trouve structuré par une série de cercles concentriques
d’appartenance : les personnes disposant d’un statut au plus prés du cercle le plus concentrique
bénéficieront des avantages et charges de 1’appartenance et ceux qui sont plus €loignés du centre
jouiront de moins de droits®2. Dans cet univers de réalité, souligne Rosemberg Rubins, un nombre
important de ressortissants étrangers disposeront d’une forme « paradoxale de citoyenneté non-

citoyenne », ou de sous-citoyenneté devrait-on dire.

L’idée a garder en téte est surtout celle consistant a ne pas perdre de vue que la citoyenneté n’est
jamais automatiquement égalitaire et qu’il faut sans cesse en penser les antinomies. La citoyenneté
n’est pas non plus synonyme d’égale liberté, méme s’il y a dans la tradition occidentale (et sans
doute aussi dans d’autres) un lien symbolique entre 1’idée du bien commun et celle de la

participation de « n’importe qui » aux affaires publiques, comme dit Jacques Ranciére.

Il y a une constante oscillation entre les avancées et les reculs de la discrimination. Le défi est ici
redoublé par le fait que les droits citoyens qui ont longtemps prévalu ont toujours été réduits a la
forme nationale. L’1dée de citoyenneté et de nationalité est presque une équation fondatrice de

’Etat moderne.

Allons un peu plus loin maintenant pour illustrer quelques formes d’exclusions contemporaines
que I’on peut rapporter aux frontiéres par le biais des logiques de stratification de la citoyenneté et

d’un filtrage renforgant les controles différentiés aux frontieres pour ceux et celles dont la liberté

5011 faut entendre par-1a un mode de gestion qui agit sur ’environnement dans lequel sont pris les migrant.e.s, une
action non pas sur les acteurs en jeu, mais sur les régles du jeu. Pour ce faire, les organisations internationales estiment
qu’il faut agir sur le cadre dans lequel les populations se meuvent, non pas directement sur leurs mouvements mais
pour leurs mouvements, ¢’est-a-dire pour que chaque personne se déplace conformément au résultat du calcul obtenu
apres évaluation des cotits et des bénéfices. Cette réflexion est largement élaborée dans ce livre : Michel Foucault,
Sécurite. Territoire. Population. Cours au Collége de France, 1977-1978, Paris, Seuil-EHESS-Gallimard, 2004.

I Rosenberg Rubins, Rottem « Crimmigration and the "Paradox Of Exclusion" », Oxford Journal of Legal Studies,
Vol. 42, No.1, 2022, p. 269.

2Ibid. Rosenberg dit les choses ainsi : Status in the national community is envisioned as structured by a series of
concentric circles of belonging, with those individuals in the innermost circle enjoying the full benefits and burdens of
membership and those farther from the centre enjoying fewer rights.



24

de mouvement est affectée. Une fois cela posé, nous verrons en quoi un tel regard pose, a nouveaux

frais, la question de la démocratisation frontalicre.

2.2 L’exclusion et ses frontieres : au miroir de la désaffiliation et du déracinement

Il ne s’agit pas de s’engager ici dans une analyse exhaustive des usages et significations courantes
de la notion d’« exclusion » et des corrélats qui peuvent lui correspondre, pas plus que d’une
analyse des situations qu’on peut caractériser comme des « situations d’exclusion ». Il ne nous
parait pas possible cependant de discuter des degrés d’exclusion opérés notamment par les
frontieres sans interroger la question des modéles d’appartenance qu’elle recouvre, méme s’il faut
admettre ensuite que les réalités sociales sont composites, et méme si, pour reprendre la formule
de Rosenberg Rubins, les modeles convergent, se recouvrent ou interférent, donnant lieu a des

formes cumulées ou surdéterminées.

Pour illustrer succinctement les formes que prend 1’exclusion en écho avec la question migratoire,
Etienne Balibar reléve deux formes tendanciellement disjointes’™ — bien qu’elles sont sous
plusieurs aspects liées — qui traduisent 1’expérience de catégories importantes de personnes qui sont
en posture excédentaire par rapport a la logique du capitalisme migratoire contemporain: la
desaffiliation et le déracinement. Ces deux formes renvoient simultanément au dedans et au dehors
dans leur rapport aux frontieres, lesquelles doivent étre comprises comme des seuils mouvants qui
hiérarchisent en permanence. La frontiére étant toujours insaisissable entre intérieur et extérieur,
entre inclusion et exclusion. Car c’est toujours de facon différentiée>* que I’on inclue, donc qu’on
exclue forcément. C’est 1a, rappelons-le, la fonction de la mise en spectacle et de I’illégalisation
chez De Genova et celle de la proximité au cercle concentrique des droits de Rosenberg Rubins

évoquées plus tot.

Recourant a la terminologie et aux travaux de Robert Castel®

Balibar caractérise la premicre
tendance sous la notion de désaffiliation, du fait qu’elle désigne la précarité du « centre » relative

a I’idée de plein emploi du modele keynésien, laquelle participe désormais d’une régression

53 Etienne Balibar, Cosmopolitique. Des frontiéres a I'espéce humaine — Ecrits III, Paris, La Découverte, 2022, p.313.
>+ Sandro Mezzadra et Brett Neilson, « Frontiéres et inclusion différentielle », Rue Descartes, Vol. 67, No. 1, 2010,
pp. 102-108.

55 Robert Castel, Les Métamorphoses de la question sociale. Une chronique du salariat, Paris, Fayard, Paris, 1995.



25

constante des droits sociaux et des services publics ayant longtemps permis « I’intégration »
(conflictuelle, mais réelle) de catégories (ouvrieres notamment) dans une sorte de sécurité ou
citoyenneté sociale, qui est toujours, ne 1’oublions-pas, pensée sous la forme nationale. En plus
des catégories ouvrieres natives, cette désaffiliation touche de fagon importante des catégories
racisées et issues de ['immigration parmi lesquelles sévissent des logiques discriminatoires
excluant de sphéres de justice. Elle devient une condition sociale générale dans son cadre

d’analyse™®.

Dans un second temps, Balibar emprunte a la terminologie de Pierre Bourdieu et d’ Abdelmalek
Sayad la notion de déracinement pour caractériser un phénomeéne d’arrachement aux modes de
production et de vie précapitalistes (généralement situés dans la « périphérie » de I’économie-
monde) qui font partie de ce que Saskia Sassen a appelé [’expulsion caractéristique du capitalisme
financier a 1’époque de la mondialisation postcoloniale®’. La conclusion qu’il en tire est la

suivante :

Désaffiliation et déracinement créent deux types de précarité, dont 1'une est
tendanciellement sédentaire et I’autre tendanciellement nomade, donc ayant des
rapports antithétiques au territoire et aux sentiments d’appartenance qui lui sont liés.
Ces deux formes sont inégalement distribuées dans deux régions du monde (ce
qu’on appelait récemment encore le « Nord » et le « Sud »), mais il s’agit plutot
d’une distribution structurelle que purement géographique, car la territorialisation
elle-méme est mouvante. Une telle antithése affecte évidemment les nouvelles
valeurs de notions telles que « nations », « races », « classes », « peuples ». Elle
n’entre dans les logiques d’emploi du capital qu’au prix d’énormes
dysfonctionnalités, d’un colit humain disproportionné, et peut-étre méme d’une
divergence incontrdlable des effets politiques. Aussi longtemps qu’on n’en aura pas
pris la mesure, on ne pourra pas affronter collectivement les questions de solidarité
humaine et de démocratie dépend la possibilité de résister aux stratégies du marché
et des Etats™®,

L’avenir démocratique de nos sociétés dépendrait ainsi de notre capacité a saisir cette situation, qui
renvoie a la nécessité de porter I’analyse a la hauteur des enjeux ici en cause et pour laquelle les

exclusions frontalieres sont déterminantes. Nous disions plus haut que ces tendances renvoient

56 Etienne Balibar, Cosmopolitique. Des frontiéres a I’espéce humaine..., op.cit.

57 Pierre Bourdieu et Abdelmalek Sayad, Le Déracinement. La crise de I’agriculture traditionnelle en Algérie, Paris,
Editions de Minuit, 1964 ; Saskia Sassen, Expulsions. Brutalité et complexité dans |'économie globale, Paris,
Gallimard, 2016.

58 Etienne Balibar, « 13. Droit de 1’hospitalité : 1’urgence et I’obstacle ». Des frontiéres a I'espéce humaine — Ecrits
111, Paris, La Découverte, 2022, pp.313-314.



26

surtout a deux importants phénomenes placés en situation de confrontation : d’une part, la mobilité
humaine et d’autre part, aux dispositifs institutionnels de la contrainte, au nombre desquels il faut

compter les frontieres.

2.3 Latechnologie frontalic¢re

La perspective que nous proposons en est une qui propose de comprendre le monde non pas
seulement des frontieres, mais des mouvements, des contraintes et des luttes des personnes
migrantes contre les mécanismes bridant leur liberté®®. Les frontiéres sont autant des lieux
d’expression de formes variées de pouvoir (et un des rares types d’espaces ou 1’Etat est tangible)

que des sites de luttes et de constitution de propositions politiques.

Or, la migration est un phénomeéne irréductible et pour une part ingouvernable. Parallélement, ce
type de vision sur la frontiére ne permet pas toujours de saisir la complexité des mécanismes
afférents au contrdle frontalier et au pouvoir d’Etat. Car le pouvoir, pour étre efficace, ne peut
chercher a étouffer. Il n’est jamais quelque chose de purement négatif qui confronte de fagon mur
a mur les aspirations individuelles, 1’irrégularité ou 1’informalité de certains rapports sociaux : il
est toujours activement en train de trouver des fagons de se réactiver en se renouvelant®®. C’est
notamment le fait de ne pas percevoir cette part d’inventivité étatique (et de ses structures

subsidiaires) qui peut conduire a une vision tout a fait tronquée s’agissant des fronticres.

La fascination exercée par la frontiére est en partie attribuable au fait d’en dissimuler les
mécanismes en les multipliant. Elle participe d’une série de pratiques exclusives qui font d’elle le
nom générique d’un ensemble de fonctions (contrdle des douanes, vérification des papiers, centre
de détention, controle asilaire, donnéification biométriques, contrdle des visas, externalisation...).
Il s’agit 1a de prérogatives coercitives qu’elle tente de dissimuler précisément parce qu’elles
instaurent de nombreuses formes d’exclusions. En ce sens, on peut soutenir qu’elle participe sans

cesse d’une dialectique entre puissance et reproduction multiforme. Les assises de cette profondeur

% Charles Heller, Lorenzo Pezzani, et Maurice Stierl, « Vers une politique de la libert¢ de mouvement »,
Communications, Vol. 104, No. 1, 2019, pp. 79-93.

60 James C. Scott, La domination ou les arts de la résistance : fragments du discours subalterne, Paris, Editions
Amsterdam, 2019.



27

du pouvoir®! frontalier, pour reprendre une formule de Stuart Elden, sont justement saisissables
dans I’asymétrie entre le recours a la dissimulation tout en visant a rendre impossible toute fuite ou
échappatoire quant a sa dimension panoptique et examinatrice. Les données et informations qui y
sont accumulées sont dans ce mouvement le capital-ressource d’un pouvoir qui s’articule autour
d’un savoir frontalier construit sous la forme d’une codification réglementaires quant aux entrées
et sorties, mais aussi quant aux pénalités et sanctions envers qui y dérogent. Toute cette technologie
autour de I’objet frontiere que nous décrivons vise surtout a en illustrer la redoutable plasticité qui
lui permet de faire circuler ’exclusion entre des sphéres a priori fort distantes et ce par des

mécanismes forts variés.

Tout projet consistant a en penser le proces démocratique doit de ce fait en récuser ce qui fait office
d’approche unidimensionnelle réduite a I’équation ouverture-fermeture, et ce pour mieux disposer
I’ensemble le plus élargi des composantes de la problématique. Ce ne sera alors qu’a la condition
de ne pas perdre de vue les aspects afférents a cette technologie frontaliére que 1’on pourra
rigoureusement espérer se lancer dans le chantier politique que constitue la démocratisation de la

frontieére.

Car la fronticre s’avere le site et le nceud ou se noue un réseau de savoirs qui visent a produire ce
que Martina Tazzioli appelle des « migrants singularities » au sein d’une « digital multiplicities »%*,
en somme a rendre les biographies des personnes migrants singuliéres et transparentes de telle sorte
que la science juridique puisse en é€tablir le décompte et le contrdle, en triant et statuant de la
légitimité de D’entrée, de ’admission, et forcément de 1’expulsion. Tout cela se fait dans des

modalités qui pourraient devenir hors d’atteinte de tout garde-fou démocratique.

En somme, le sort des personnes migrantes repose sur cette disposition et jugement rendu par un

pouvoir discrétionnaire et affiné qui affirme sa faculté prédictive a construire ses choix autour des

61 Stuart Elden, « Secure the volume: vertical geopolitics and the depth of power », Political Geography, Vol.34, Mai
2013, pp.35-51.

62 Martina Tazzioli, The making of migration. The biopolitics of mobility, Londres, Sage, 2020. En particulier les
chapitres 1 (pp.15-42) et 2 (pp.43-72).



28

figures migrantes utiles et désirables combinées a des procédures renouvelées d’exclusion®®. En
suivant cette logique, 1’ordre politique concrétisé dans 1’Etat procédant souverainement et
utilitairement dans ce traitement migratoire comporte une logique tendancielle a se constituer en
forteresse exclusiviste et excluante. La politique d’admission dépend exclusivement de la logique
qui émane d’une volonté souveraine dont la source et le fondement sont antinomiques au principe,
dirait Balibar®, de ’auto-législation démocratique et au caractére incrémental au coeur du principe

des droits.

2.4 Laraison souveraine

De quelle fagon cette inflexion souveraine peut amoindrir le principe démocratique au regard de
I’exclusion frontaliére qu’elle consolide? II faut pour y répondre se coltiner la force conceptuelle
de la souveraineté et ses usages s’agissant du rapport aux frontieres. Le travail de Martin Deleixhe,
qui s’est livré a une exégese en la maticre, souligne que la notion de souveraineté donne volontiers
a penser qu’elle entretient au premier regard plus d’affinités avec la volonté collective du fait de
son caractére décisionnel. La souveraineté est le résultat d’une sorte « d’aliénation volontaire d’une
partie de ’autonomie individuelle au profit de I’élaboration d’un schéma de bénéfices mutuels
chapeauté et garanti par 1’Etat. Par nature, la souveraineté est donc bien plus rationnelle qu’il n’y
parait. Elle est le résultat d’un calcul individuel selon lequel la défense des intéréts mutuels bien
compris passe par 1’élaboration d’une institution souveraine »%°. En somme, la souveraineté est

légitimée par la démonstration de sa rationalité et sa part non arbitraire. Mais cela n’est rendu

8 Bigo, Didier, « Frontiers Control in the European Union. Who is in Control ? » dans Bigo, Didier and Guild,
Elspeth(dir.), Controlling Frontiers. Free Movement Into and Within Europe, Burlington, Asghate Publishing, 2015,
pp.87-88.

6 Pour Balibar, il ne saurait y avoir une contradiction entre une politique protectrice des droits humains, qui n’essaierait
que de défendre des acquis, et une dimension plus active qui mettrait sans cesse la démocratie sur la bréche en I’ouvrant
a la revendication de droits nouveaux. Car la lutte pour préserver la politique et la mettre a distance de ’action
dissolvante de la domination, de la cruauté ou de I’exclusion passe par une politique active des droits. C’est pour cela
qu’il fustige I’idée de la « préférence nationale » comme une grave mystification politique. Pour lui, I’idée d’une
régression sélective de la logique des droits (autrement dit d’une discrimination dans I’attribution des droits visant a
conforter les droits subjectifs des seuls nationaux) ne met pas seulement en danger les acquis sociaux, elle met surtout
en péril la possibilité méme de la continuation d’une politique émancipatrice. Voir : Etienne Balibar, « De la préférence
nationale a ’invention de la politique » : Etienne Balibar, « De la préférence nationale a I’invention de la politique »,
dans, Etienne Balibar, Droit de cité, Paris, PUF, 2002 (1998), pp.89-132

65 Martin Deleixhe, « Contribution a une théorie démocratique du contrdle des frontiéres. De la tension entre la
souveraineté populaire et les droits de I’homme & la frontiére de la communauté politique européenne », Theése de
doctorat, Université Libre de Bruxelles, Faculté des sciences sociales et politiques, Département de sciences politiques,
année académique 2011-2012, p.31.



29

possible que par sa subordination a une autre dimension constitutive de la démocratie : le juridique

comme garde-fou et comme balancier.

Donc, si la volonté collective est vraiment souveraine, elle se trouve dés lors fondée a faire valoir
ses critéres d’admission et son bon vouloir - dans le respect de ses propres procédures de prise de
décision, cela va de soi, mais dans des modalités qui n’incluent pas les étrangers. Et sur ce plan,
les arguments justifiant I’exclusion a la frontiére demeurent a ce jour en butte a une aporie logique
laissée en plan : elle renvoie au fait que la délibération démocratique nécessaire sur les frontieres
présuppose un corps collectif bien délimité, particulier et circonscrit dont I’existence concréte est
paradoxalement déterminée par la méme frontiére qui en délimite la participation, de dire
Deleixhe :

si la légitimité de la démocratie repose sur sa faculté a garantir et protéger mieux
que n’importe quel autre régime politique les droits fondamentaux de 1’étre humain,
celle-ci se doit de faire preuve d’un minimum d’universalisme. Car ces droits
existent et demandent a étre reconnus avant méme la création d’un quelconque ordre
juridico-politique et des frontieres qui I’accompagneront inévitablement (sauf dans
le cas d’une démocratie mondiale qui reste, jusqu’a preuve du contraire, une
hypothése purement théorique). Ils sont donc valides indépendamment de
considérations liées a 1’origine individuelle. Ce caractére cosmopolite des droits
naturels ne milite pas nécessairement en faveur d’une ouverture totale, voire d’une
disparition des frontieres. Mais une telle considération est supposée agir au
minimum comme une norme régulatrice des politiques de contrdle de flux
migratoires mises en place par des entités qui se réclament de la démocratie. Une
fois encore, la souveraineté collective ne peut faire usage de son autonomie qu’a
condition de se soumettre & certaines normes externes®®.

La norme régulatrice ici en jeu est justement celle qui ne doit pas perdre de vue que le principe
excluant qu’elle légitime tend a circonscrire la norme égalitaire et des principes de justice en cause
dans la liberté de mouvement. Nous retiendrons dans les lignes qui suivent les limites que reléve
Martin Deleixhe suite a sa lecture fine et serrée d’importants cadres de pensée fortement prégnants

sur la question de la justice et des exclusions aux frontieres.

Il s’agira de montrer ce qui participe du dévoiement du projet universaliste originel contenu dans

les normes juridiques constitutives de la démocratie libérale.

% Idem, p.32.



30
2.5 La frontiere au crible de I’extension de la justice et de I’égalitarisme

C’est pour résumer la frontiérisation de 1’idée d’égalité que nous discuterons ici de la pensée de
John Rawls®’, sans bien entendu rendre justice a I’exhaustivité. Deleixhe discute amplement les
arguments associé¢s de Rawls pour illustrer les écueils du libéralisme contemporain. La convocation
de Rawls s’impose tant il est prégnant dans la théorie politique libérale. Il I’est d’autant plus qu’il
cherche a retracer ce que serait 1’organisation parfaite d’une structure de base de la vie sociale et
d’un droit des peuples en harmonie avec les principes de la raison. Une telle démarche bute
cependant s’agissant de la question de la frontiére nous dit Deleixhe. Il estime que Rawls en réduit
la rationalité en I’appliquant a la situation contemporaine dans des modalités s’apparentant a un
cadre westphalien suranné qui en limite les prétentions. En dépit de ses efforts, la rationalité au
cceur de ce modele « se révele incapable d’ordonner /'ensemble du réel. Les frontiéres, logées dans
I’interstice théorique entre la sphére domestique et les relations internationales, continuent
d’échapper a sa mise en ordre et a agir arbitrairement »°%. En suivant le schéma rawlsien, Deleixhe

nous dit que toute discussion derriére le voile d’ignorance®’

au sujet de la frontiere verrait
certainement ses participants se prémunir contre le risque de vivre dans un pays qui ne satisferait
pas a leurs attentes une fois le voile levé. Un raisonnement rationnel hypothétiquement mené depuis
la position des personnes qui souffrent des effets négatifs de la frontiere devrait logiquement
déboucher sur la recommandation d’une aussi grande ouverture que possible de la frontiere. Sur ce
point, Deleixhe note justement que le modele de Rawls évite ce genre de résultat délibératif en
escamotant la frontiére hors de la position originale en situant précisément le rapport a la fronticre

dans une démarche en deux étapes’® : la sphére domestique (structure de base), dans un premier

6711 s’agissait surtout d’exposer la maniére dont Deleixhe que nous mobilisons ici les discute, dans le prolongement
de Balibar, au regard de notre problématisation.

%8 Idem, p.71.

% On peut définir cette posture comme un procédé heuristique pour simplifier les choses. Il faut y avoir une démarche
visant a établir la moralité d’un enjeu ou d’une question qui s’appuie sur une démarche de pensée consistant a se placer
dans une position originelle et a faire abstraction de ses golts, ses attributs et sa position sociale. La position originelle,
chez Rwals, est une position hypothétique congue pour refléter avec précision quels principes de justice se
manifesteraient dans une société fondée sur la coopération libre et équitable entre les citoyens, y compris le respect de
la liberté et un intérét pour la réciprocité. Les parties choisissent les principes qui détermineront la structure de base de
la société dans laquelle ils choisiront de vivre. Ce choix est justement fait derriére un voile d’ignorance qui prive les
participants d'informations sur leurs caractéristiques particuliéres : origine ethnique, statut social, sexe et, surtout,
conception du bien (I’idée qu'un individu se fait de la facon de mener une bonne vie). Cela oblige les participants a
sélectionner des principes de fagon impartiale et rationnelle.

70 Martin Deleixhe, « Contribution a une théorie démocratique...», loc.cit, p.77.


https://fr.wikipedia.org/wiki/Position_originelle
https://fr.wikipedia.org/wiki/Voile_d%27ignorance

31

temps et la sphére internationale (relations entre les peuples) ensuite. Le modéle s’élabore
clairement sur deux niveaux conceptuels assez distincts et déliés, nous dit Deleixhe :

Au premier étage se trouve la structure de base constituée de toutes les institutions
qui canalisent, répartissent et distribuent au sein d’un méme espace politique les
biens sociaux entre les individus. Au second étage se situent les Etats définis par
Rawls comme des entités économiquement autosuffisantes et dont [’action
internationale est unifiée et homogene. Conséquemment, Rawls construit ses
principes de justice sur ces deux mémes niveaux. Les principes domestiques de
justice distribuent équitablement les biens sociaux entre individus tandis que les
principes internationaux de justice, un peu moins ambitieux, se contentent de réguler
pacifiquement les relations internationales. Etant donné I’hétérogénéité de la sphére
domestique et de la sphére internationale, on ne s’étonnera pas de ce que les
principes de justice soient construits différemment d’un cadre a I’autre. Le probléme
ne se situe pas l1a. L’inconvénient d’une telle présentation est que les principes de
justice sont définis respectivement en deca et au-dela de la fronticre, laissant celle-
ci dans un flou absolu’!.

Ce qui est ici mis en exergue montre finalement que le modéle rawlsien, parmi les plus préoccupés
par la distribution de la justice, est articulé autour d’une structure de base délimitée et qui a surtout
les caractéristiques de la forme d’une unité politique stato-nationale. Ce qui en limite la portée
s’agissant de la répartition des biens et de la distribution des principes de justice.

Cette critique quant au fait d’éluder la dimension transnationale au cceur de la question frontalicre
est capitale dans les critiques rassemblées’ par Deleixhe. Cela est d’autant plus important que les
enjeux en cause dans la redistribution des biens et des questions de justice, donc forcément des
opportunités dont peuvent bénéficier les personnes, se structurent et s’¢laborent, dans la phase de
globalisation minorée par le modele rawlsien, en amont des systémes de coopération et de
redistribution des Etats-nations’*. On pourrait dés lors dire que la structure de base devrait se situer
a ce niveau’*. Deleixhe va jusqu’a dire que méme dans un schéma de coopération globale, la

question de 1’organisation institutionnelle de la politique demeure ouverte.

"I Idem, p.61.

72 Charles R. Beitz, « Cosmopolitan Ideals and National Sentiment », The Journal of Philosophy, Vol. 80, No 10, 1983,
pp. 591-600.

3 D’autant plus que I’émergence de ce que I’on nomme désormais la « gouvernance mondiale » en matiére migratoire
érode la liberté de mouvement des personnes comme on 1’a vu dans les lignes précédentes. L’extension de son pouvoir
et de ses prérogatives est telle que toute réflexion en matiére de justice et de démocratie devrait s’y atteler avec force.
7 Beitz dit les choses ainsi : Rawls assumes that "the boundaries" of the cooperative schemes to which the two
principles apply "are given by the notion of a self-contained national community." This assumption "is not relaxed
until the derivation of the principles of justice for the law of nations." In other words, the assumption that national
communities are self-contained is relaxed when international justice is considered. Charles Beitz, Political Theories
and International Relations, Princeton University Press, Princeton, 1979, p.132.



32

La question de fond ici en cause, si on suit le fil de son raisonnement, n’est donc pas tellement celle
de la naissance d’un Etat global ou d’une gouvernance supranationale qui se substitueraient au
cadre souverain et limitatif d’une justice réduite dans son effectivité aux frontieres de la forme
nation, mais dans la possibilit¢ de trouver des fondements a I’extension de 1’égalitarisme
démocratique cher a ceux et celles ayant a cceur 1’opérationnalisation effective de la dimension
cosmopolitique des droits fondamentaux. Deleixhe trouve chez Lea Yapi’® cet élément qui peut
justement injecter une part de trouble dans le schéme souverainiste, voire de disjoindre le lien

automatique entre justice et communauté nationale par une sorte de dispersion de ses prérogatives.

Il faut chercher a repérer ce qui peut contribuer a poser les assises d’'une démocratisation de la
démocratie et d’une citoyenne active, s’agissant des personnes migrantes en butte a un principe
d’exclusion les limitant a une forme historique d’unité politique. Il s’agit de faire du principe
d’égalité des conditions une norme indistincte et réelle et non plus une simple disposition formelle
proclamée, sans contrepartie ou obligation par les Etats. La partie effective de ce postulat égalitaire
tient a la possibilité d’en jouir indépendamment de criteres ascriptifs déterminés par I’origine ou le
hasard de la naissance’®. Le libéralisme devrait, pour étre fidéle a son esprit, se donner pour tache
de faire correspondre ou lier ses principes de justice domestiques et externes, et non de fortifier les
premiers ou jouer les uns contre les autres: en arguant démagogiquement de la nécessite
d’accueillir moins ou peu pour accueillir mieux, voire de ne pas porter le poids de toute la misére
du monde. Les poncifs sont connus. Ainsi pos€, « I’asymétrie entre 1’égalitarisme des citoyens et
I’exclusion arbitraire des étrangers voit sa justification rationnelle se dérober sous ses pieds et le
cceur de la 1égitimité de la frontiere est touché. Si celle-ci peut éventuellement continuer d’exister,

sa fonction est drastiquement réduite »”’.

75 Pour lui, Lea Ypi argumente de fagon convaincante qu’il est tout a fait envisageable de combiner, au sein d’un méme
modele politique, un universalisme éthique et un particularisme politique ou, autrement dit, que rien n’interdit au
cosmopolitisme d’admettre en son sein une pluralité d’entités étatiques. Cf. Ypi, Lea, « Statist Cosmopolitanism »,
The Journal of Political Philosophy, Vol. 16, No 1, 2008, pp. 48-71.

6 Ayelet Shashar, The Birthright Lottery. Citizenship And Global Inequality, Cambridge, Harvard University Press,
20009.

77 Martin Deleixhe, « Contribution a une théorie démocratique...», loc.cit, p.79.



33

Le grief quant a la circonscription du principe égalitaire va plus loin dans la démonstration de
Deleixhe. Il s’en sert pour discuter le caractére ascriptif au coeur de ces débats et les écueils qui 'y
sont reliés. Martha Nussbaum dit les choses assez clairement sur ce plan’® : « The accident of where
one is born is just that, an accident; any human being might have been born in any nation ». Ce
propos pointe le fait que le pourtour des communautés nationales et des droits y correspondant ne
doit pas nous faire perdre de vue le caractére contingent qui échappe a la volonté humaine. Bien
des injustices et inégalités en maticre frontaliére sont tributaires de ce hasard de la naissance. C’est
donc au plus preés du questionnement des attributs découlant de cette contingence que devrait se
situer la question de la redistribution en matiére de justice si I’on souhaite infléchir le poids des
priviléges découlant somme toute d’une citoyenneté aussi avantageuse qu’hasardeuse, d’autant
plus que nous vivons désormais dans un monde ou les communautés humaines et politiques sont
liées par un destin communément partagé, donc par une interdépendance dans des domaines variés.
Les ¢léments qui président a bien des choix politiques et sociaux se situent généralement a des
niveaux hors d’atteinte pour I’autorité souveraine, et ceux et celles qui sont bien nés ressentent

moins les effets de cette inégalité. Autant de parametres que la théorie démocratique ne peut éluder.

Tout au long des précédentes sections, on s’est évertué a montrer que la frontiere, d’une part,
participe d’une stratification de la citoyenneté et des droits, mais aussi & montrer que sa défense
souveraine nous astreint de fagon différentiée a une indifférence aux inégalités structurelles
mondiales. Pourtant, la frontiére ne peut trouver sa légitimité démocratique qu’en lien avec sa
potentialité non pas qu’a délimiter ou préserver des priviléges, mais en démontrant qu’elle est
rationnellement (et momentanément — sous une modalité toujours historique) la forme idoine pour
ce qui est de garantir un espace de collectivité humaine au sein duquel se développe une éthique

relationnelle d’égalité réciproque.

Ce que les migrations internationales posent comme question est justement la part poreuse
consistant a statuer quant au territoire et aux bénéficiaires de cette relation égalitaire et réciproque :
entre les volontés a 1’autodétermination souveraine et la reconnaissance du principe extensif,

universel et illimit¢ des droits humains un important dilemme se pose. C’est cet horizon

78 Martha Nussbaum, « Kant and Stoic Cosmopolitanism », The Journal of Political Philosophy, Vol. 5, No 1, 1997,
p.7.



34

d’universalité au cceur des droits humains qui est la source de tension de toute volonté de
circonscrire la scéne et les membres de la délibération démocratique. Dés lors, le critére excluant
ne peut échapper a la discussion, sauf a s’en remettre aux schémes décisionnistes les plus
réactionnaires et aux mesures d’exception, lesquels ne peuvent des lors se parer des oripeaux du
principe démocratique. C’est donc toujours depuis I’inconfort ou le dilemme au cceur de cette
tension qu’il faut affronter cette question redoutable s’agissant de la démocratie libérale. La
frontiére, nous revenons a sa part paradoxale et ambivalente, est donc aussi nécessaire
qu’antinomique avec l’universalisme démocratique et la portée extensive des droits. Elle
commande donc une injonction ou un plaidoyer pour la permanence de la critique. Ses attributs en
matiere de contrdle (d’inclusion ou de distribution) et d’expulsion (d’exclusion ou de
hiérarchisation) sont a bien y regarder des dispositions corollaires (issues d’'un méme schéme
généalogique ou continuum) et ne doivent jamais se soustraire a la critique quant a toute violation
ou secondarisation du principe d’égale dignité des personnes. C’est 1a notre thése forte quant a
I’inconditionnelle disposition de tout régime frontalier a sa remise en cause s’agissant de ses régles
de franchissement ou sa réglementation. Dire cela ne suffit pas cependant. Car le fait que la
souveraineté s’exerce sur un territoire déterminé ou elle est exclusive est parfois vu comme la
condition d’une relation directe entre le souverain et les sujets, ou d’un rapport de pouvoir certes
sans médiation, mais bénéfique. Ce procédé est désigné par le terme de désincorporation par
Balibar qui veut pointer par 1a le fait que le souverain a une tendance essentielle a « interpeller les
sujets en individus, c’est-a-dire d’ignorer ou de neutraliser les « corps » intermédiaires, les
« appartenances » qui confeérent aux individus une identité particulicre, et qui pourraient étre

revendiquées soit les unes contre les autres, soit a ’encontre de la loi et du souverain lui-méme ».

En cette maticre, et dans le prolongement de notre thése, nous avangons qu’il est impératif de
toujours demeurer au plus pres des ambigiiités, nombreuses et profondes qui affectent la fronti¢re
pour y repérer ce qui touche I’élément le plus important et singulier de la démocratie, et sans doute

le plus radical : I’impératif de justifier sur quoi se fonde la coercition et la décision’® quand elle

79 Tristan Storme, Carl Schmitt et le marcionisme. L’impossibilité théologico-politique d 'un cecuménisme judéo-
chrétien, Paris, Editions du Cerf, 2008.



35

vient a se déployer®®. Le primat accordé a la volonté souveraine sur la justification rationnelle est
une transgression profonde du principe démocratique. En matiére migratoire, notre perspective vise
donc a montrer que les controles et mesures coercitives ne peuvent se suffire a elles-mémes comme
critére de justice ou de l1égitimité. Cette propension a la décision ne peut et ne doit en aucun cas

étre son propre critére®! d’évaluation.

Dans une perspective radicalement démocratique la 1égitimité de la décision souveraine ne peut
pas que reposer sur une faculté intrinséque a assurer ou garantir quoi que ce soit : sécurité, ordre
bien commun, etc. Pour peu que 1’on sorte des schémas de pensée associés a I’ordre cruel de
Ianarchie®?, du basculement dans le chaos et 1’état de nature si prégnants dans les perspectives
associées au réalisme, I’on s’apercoit que I’allégeance citoyenne en démocratie est tout aussi
rationnelle que conditionnelle. C’est la question de la conflictualité sociale qui devient le critére de
légitimité et non pas I’inimitié. Dés lors, 1’Etat n’est plus une structure vitale quasi transcendante
mais une instance d’autant plus 1égitime qu’elle a une valeur de puissance publique sans cesse a
refonder. La valeur démocratique des institutions se vérifie aussi a 1’aune de principes de justice,

d’égalité et de droits mutuels®.

A cet égard, la place revétue par les questions de 1’éthique et de la justice dans les débats autour

des migrations®* entre en résonance avec un paradigme de justice qui émerge, lequel fait sien le

80 Tristan Storme, en spécialiste de ces débats recoupant les perspectives décisionnistes et normativistes, nous dit que
si elle semble en soi extra-juridique, la violence souveraine qui s’exprime par I’entremise de la décision au sujet de
I’exception a aussi pour dessein de conserver le droit « en le suspendant ». Ce qui est pour ainsi dire « en question dans
cette suspension », c’est « la création d’une situation rendant possible I’application de la norme ». En spécialiste de
Carl Schmitt, Storme ajoute que toute situation dite d’exception est & comprendre chez le constitutionaliste allemand
en association avec sa notion de politique et avec sa disposition a réagir a une relation d’inimitié. Et chez Schmitt la
caractéristique politique importante de cette figure de I’ennemi est sa « forme organisée et menagante ». Il reste dés
lors @ démontrer en quoi I’immigration correspond a cela. L’on devrait se garder d’attribuer cet attribut aux personnes
migrantes. Tristan Storme, « L’importance de la violence dans la fondation et la conservation de 1’ordre juridico-
politique : Carl Schmitt et Walter Benjamin », dans, La violence : Regards croisés sur une réalité plurielle, Paris,
CNRS Editions, 2010, pp.183-184.

81 Gérard Mairet, Le principe de souveraineté. Histoires et fondements du pouvoir moderne, Paris, Gallimard, 1997,
pp. 45-52.

82 Alexander Wendt, « Anarchy is what States Make of it. The Social Construction of Power Politics », International
Organization, Vol. 46, No 2, 1992, pp. 391-425.

83 James D. Ingram, «Democracy and Its Conditions : Etienne Balibar and the Contribution of Marxism to Radical
Democracy », dans, Martin Breaugh, Paul Mazzocchi, Rachel Magnusson et Devin Penner, Thinking Radical
Democracy: The Return to Politics in Postwar France , Toronto, University of Toronto Press, 2015, pp.211-233.

84 Joseph H. Carens, « Realistic and Idealistic Approaches to the Ethics of Migration », International Migration
Review, Vol. 30, No 1, 1996, pp.156-170.



36

principe universel de ’égalité morale des humains®. Cela est au cceur de débats importants quant
au critére de 1égitimité supplémentaire qu’il faut convoquer pour que le traitement a réserver aux
personnes migrantes ne se réduise pas a la protection humanitaire ou a la correction de situations
extrémes de pauvreté. Les situations relatives (non absolues) d’injustice ne sont généralement pas
sujettes a protection®. Les conséquences de ces débats sur les questions migratoires et frontaliéres
sont énormes : elles tiennent surtout & I’idée que la souveraineté de 1’Etat et sa part coercitive sont
justifiées au nom d’un engagement réciproque entre concitoyens solidaires en devoirs et
responsabilités. Les migrants dés lors peuvent étre posés en concurrents dans la recherche de cette
solidarité réciproque qui ne pourrait s’étendre a I’infini. La réalisation de la justice se trouve ainsi
limitée et son extension peut paraitre utopique. Ce raisonnement se fonde sur des obligations
réciproques entre individus « concitoyens » qui n’incomberaient pas aux étrangers en vue
justement de la non-dissolution des intéréts particuliers. La responsabilité exigerait un engagement
réciproque entre membres d’un destin commun, circonscrit et aux significations partagées. Ce ne
serait pas tant une indifférence a une obligation de justice globale qui justifierait la priorisation du
domestique : ce serait davantage le fait que les droits et les obligations ne peuvent se réaliser
efficacement, du fait de la solidarité nécessaire, qu’autour de principes territorialisés et localisés
de justice qui donnent, dans ce schéma, a I’Etat souverain le role de dispensataire d’une puissance
publique. Sous cet angle, I’Etat ne dispose donc pas pour autant d’une personnalité particulariste.
Il n’est pas non plus le miroir ou Dinstitutionnalisation d’une communauté de caractére
correspondant a un éthos culturel. Il ne peut étre qu’une forme historique et locale de réalisation
de principes de justice. Il ne correspond donc pas a la communauté éthique elle-méme, il ne peut
en étre que le contenant. L’efficacité qu’il peut jouer pour incarner un projet solidariste laisse
cependant en plan la facon bien particuliere qu’il a de distribuer un bien social tout aussi important,
celui des modalités exclusives d’incorporation ou d’admission a la communauté. Nous retrouvons
la le principe de I’égalité morale.

Car c’est toujours a ’aune de la signification accordée a ce principe axial d’égalité que I’on

reconnait une théorie politique résolument démocratique. Si I’on part de cette considération

85 Philip Cole, Philosophies of Exclusion. Liberal Political Theory and Immigration, Edinburgh, Edinburgh University
Press, 2000.

86 Michael Blake, « Distibutive Justice, State Coercion, and Autonomy », Philosophy and Public Affairs, vol. 30, n°3,
2001.



37

principielle, « il devient moralement inadmissible de distinguer brutalement entre ami et ennemi
(ou entre citoyen et étranger) et de déposséder ce dernier de son humanité. De simple objet dont on
dispose, le migrant passe au statut d’individu a protéger des abus du pouvoir par la reconnaissance
de son égale valeur morale. Grace a ce détour salutaire, la conceptualisation de la frontiere rejoint

la théorie démocratique »*7.

Cette injonction de portée démocratique commande avant de finir cette partie que 1’on précise notre
pensée, a I’aide justement d’arguments que nous associons a la démocratie radicale, en vue
d’illustrer en quoi les régimes politiques qui reposent sur le principe de 1’égalité des droits voient
leur caractere démocratique chanceler et se fragiliser du fait d’une cléturation présupposée comme
nécessaire vis-a-vis d’individus cantonnés a 1’extérieur de leurs frontiéres. On ne cesse ici
d’explorer en quoi la triade souveraineté/nationalité/citoyenneté constitue le cadre général des
théories de la démocratie. En partant du principe extensif des droits et du caractére actif de la
citoyenneté, nous tenterons d’illustrer en quoi la question de la démocratisation des fronticres et de
I’hospitalité démocratique (qui sera discutée dans la section suivante) illustre un écueil majeur qui
ne réside pas que dans la conception nationale de la citoyenneté, mais également dans

I’interprétation « souveraine » de la démocratie. Comment troubler ce cadre?

2.6 Le programme de la démocratie frontalieére : au nom de quels principes opposables?

En régime démocratique, I’autorité publique est censée détenir sa légitimité dans un acte déclaratif
instituant une forte performativité généralement déclamée « au nom du peuple ! ». C’est ainsi que
les pouvoirs publics légiférent, que les dirigeants gouvernent ou que les autorités judiciaires
émettent leurs sentences. Ce « au nom de... » renvoie surtout au caractere fictif du peuple
souverain : cela ne signifie pas que les individus qui en sont la composante interviennent
directement quand se déploient les actes de 1’autorité publique. Cependant, la fiction ne suffirait
pas dans sa fonction de légitimation si ce peuple concret et dans sa multitude est tenu a une
complete distance des mécanismes du pouvoir. En dépit du fait qu’il est rarement impliqué dans

I’exercice du pouvoir (sinon a des échelles municipales et locales bien restreintes), ce peuple doit

87 Martin Deleixhe, « Contribution & une théorie démocratique...», loc.cit, p.59.



38

tout de méme jouer un réle dans les mécanismes procéduraux par lesquels les pouvoirs publics

arrivent a se constituer.

Par ce verbe au caractére performatif, il faut entendre notamment la référence constitutionnelle au
peuple. Celle-ci a des conséquences pratiques sur les modes de formation et de contrdle des
autorités publiques. Le peuple concret (sociologique pourrait-on aussi dire) doit intervenir dans
cette formation et dans ce controle : ¢’est 1a que se joue I’enjeu de sa délimitation. Les démocraties
modernes opérent cette délimitation ou frontiére en faisant équivaloir le peuple avec « le corps des
citoyens », ¢’est-a-dire des individus auxquels sont octroyés des droits dans le cadre d’un Etat

national®®

. Tout le travail de Catherine Colliot-Théléne, qui nous sert ici de guide, aura consisté a
montrer que méme si dans 1’imaginaire démocratique des modernes, 1’¢lection des
« représentants », et momentanément le voie référendaire, sont des expressions importantes de la
souveraineté¢ du peuple, ces dispositifs institutionnels permettant 1’exercice des droits politiques
par le corps des citoyens, aussi importants soient-ils, n’épuisent pas pour autant toutes les
implications de la démocratie moderne. Pour Colliot-Théléne, le moteur des transformations et
avancées démocratiques modernes a été - telle est sa thése - la figure du sujet de droit, c’est-a-dire
du sujet revendiquant des droits non en vertu d’une quelconque appartenance communautaire, flit-
ce a I’Etat républicain, mais au nom d’une égalité qui déborde toutes les appartenances et s’étend
par conséquent virtuellement a la totalité des étres humains. La logique de cette these implique de
dénouer les liens communément admis par la théorie démocratique du vingtieme siecle entre les

notions de souveraineté du peuple, d’autolégislation et de démocratie. Qu’est-ce a dire au regard

des personnes migrantes et de leurs droits?

Ce que nous retenons de ce raisonnement en lien avec notre these est qu’il est possible de poser
une conception de la citoyenneté ou des droits dont pourraient jouir les migrants qui soit de nature
a désagréger le nceud de la souveraineté. A ses yeux, « cette désagrégation permet aussi de penser
une citoyenneté libérée de toute limitation communautaire, qui consiste dans le devoir d’agir pour

corriger les différentiels de pouvoirs qui produisent inégalités et exclusions »®.

8 Catherine Colliot-Théléne, La démocratie sans « demos », Paris, PUF, 2011.
8 Catherine Colliot-Théléne, Le commun de la liberté. Du droit de propriété au devoir d’hospitalité, Paris, Presses
Universitaires de France, 2022, p.229.



39

Son raisonnement consiste surtout a rechercher le sujet destinataire devant garantir les droits dont
devraient pouvoir se prévaloir les migrants. En ce sens, elle tente de délier les droits citoyens de
I’accés a la nationalité. Dans sa conceptualisation complexe des droits qui rejoint celle de la
démocratie, et donc de son illimitation, le défi est en mots simples de combler un important hiatus :
celui découlant du fait que la communauté internationale n’a pas prévu de dispositif pouvant
répartir entre les Etats démocratiques les individus que les conditions politiques ou économiques

de leurs pays d’origine contraignent a chercher ailleurs les conditions d’une vie libre.

Une compréhension de la démocratie expurgée de tout lien avec un demos préalable est-elle
possible? Aux yeux de Colliot-Théleéne, cela peut I’étre si 1’on part du principe que le « demos »
dont il faut « débarrasser la démocratie » est le « peuple souverain », celui auquel les constitutions
des régimes démocratiques attribuent les fondements et la source de toute autorité publique et de
la loi. Ce raisonnement se fonde sur une conception subjective des droits paradoxalement dérivée
du droit de propriété de Kant. A cet égard, nous disposons de riches analyses qui s’évertuent a
identifier les titulaires de ces droits, que les humains possédent « par nature », et a qui devrait
incomber ’obligation de les garantir. Ces approches ont le grand mérite de nous faire voir la
dialectique (individuel-collectif) au cceur des droits - leur dimension transindividuelle - du fait
qu’ils présupposent implicitement une forme de relation sociale, donc un rattachement a une forme
de commun. C’est en quelque sorte cela le noyau de la démocratie moderne. L’acte consistant a
dire que les humains naissent libres et égaux (article premier de la déclaration del1789) signifie le
refus des privileges. La négativité constitutive au cceur de ce refus peut se comprendre ainsi :
qualifier de naturels les droits dont les étres humains peuvent se prévaloir revient a dire que ceux-
ci ne dérivent pas d’une appartenance collective particuliere, mais qu’ils existent en soi, comme
une propriété inhérente et premiere. Chez Colliot-Théléne, qui a une conception tres élaborée et
fine des droits — qu’elle qualifie de subjectifs, — il existe une variante libérale du droit de propriété
privée dans sa variante kantienne, loin de justifier par anticipation la propriété capitaliste, qui peut
permettre de condamner toutes les formes de dépossession et d’exclusion que celle-ci produit. La
disposition qui peut contribuer a cela est celle que Colliot-Thélene retrouve dans la notion de droit

inné’® que Kant oppose a celle de droit acquis. De sorte que ce n’est pas au titre d’une appartenance

% Ce « inné » consiste en ce « qui appartient & toute personne en vertu de son humanité » et qui, bien qu’étant « unique
», peut étre désigné comme étant la liberté ou 1’égalité. Loin de penser qu’il puisse y avoir une tension entre 1’une et



40

aun collectif spécifique que I’individu peut prétendre a des droits, mais simplement en tant qu’étre
humain. Elle procéde a une fine exégese généalogique et contextuelle de ces droits de propriété
que sont les droits subjectifs’! pour montrer qu’y git un principe égalitaire originaire au cceur des
révolution démocratiques. L’accent est mis sur une lecture qui place au cceur du développement
démocratique la revendication des droits. La portée juridique, et non seulement morale, au coeur de
cette conception des droits tient au fait que la possibilité inhérente de s’en réclamer est premicre
sur institution appelée a les garantir ou 4 les institutionnaliser. L’Etat-nation joue tout au plus un
role de transcripteur. Ce qui signifie qu’il faut rester ici sur la question des fondements pour préciser
que ces droits subjectifs sont naturels du fait que 1’étre humain est posé avant I’Etat. Cet « avant »
ne signifie pas une antériorité historique, mais une disposition ontologique. Déclarer que 1’humain
est la d’abord signifie que la question de ses droits se pose donc en soi. Celle de sa liberté
individuelle, toujours en rapport avec la liberté collective, doit étre pensée et réglée quelles que
soient les formes d’organisation collective. Or, la réflexion sur les fondements des droits humains
a été figée dans le moule étatique et « souverain ». On retrouve la la question de la liberté de
mouvement et des frontieres. Certes, comme le fait remarquer Colliot-Théléne, rien ne laisse
présumer aujourd’hui une constitutionnalisation possible des réseaux de pouvoirs hétérogenes qui
contribuent a désagréger les souverainetés nationales. Cette désagrégation permet de penser une
citoyenneté libérée de toute limitation communautaire, qui consiste dans le devoir d’agir pour
corriger les différentiels de pouvoirs qui produisent inégalités et exclusions qui sont au cceur des

différends qui se cristallisent aux frontieres.

C’est d’une égalité de droit (sui juris), et non de nature, qu’il est ici question : d’une égalité qui ne
peut avoir d’existence que par le droit, et d’un droit qui exige d’étre positivé, mais cette égalité est
pourtant la norme immanente de tout droit positif. S’il fallait le dire d’'un mot, I’on dira que la
portée radicalement démocratique de cette vision des droits (et donc potentiellement du motif de

refus d’une exclusion) tient dans le principe de 1’auto-activité du sujet qui donne vie a ce langage

I’autre, Kant les identifie au contraire de dire Colliot-Théléne. Par liberté, il entend 1« indépendance vis-a-vis de
I’arbitre contraignant d’un autre », par €galité, « la qualité de 1’étre humain d’étre son propre maitre (sui juris) ». Ce
droit inné précede nécessairement toute législation positive, puisqu’il est le principe dont dépend la 1égitimité du droit
positif. Il n’est pourtant pas pré-juridique, comme 1’indique la définition de 1’égalité. C’est d’une égalité de droit (sui
Jjuris), et non de nature, qu’il est ici question : d’une égalité qui ne peut avoir d’existence que par le droit, et d’un droit
qui exige d’étre positivé, mais cette égalité est pourtant la norme immanente de tout droit positif. Voir : Colliot-Théléne
Catherine, « Les droits subjectifs a I’épreuve de la solidarité sociale », dans, Beaud Olivier, Colliot-Théléne
(Catherine), Kervégan, Jean- Francois, (dir.), Droits subjectifs et citoyenneté, Paris Classiques Garnier, pages 323-343.
°l Qui certes mettent tout analyse devant un défi quant au lien entre démocratie et capitalisme.



41

des droits; cela differe de la systématicité de leur déploiement fonctionnel ou instrumental actuel.
C’est cette attention qui permet, nous semble-t-il, de ne pas perdre de vue la source des droits
quand ils viennent a se routiniser dans un fonctionnement institutionnel. Car 1’histoire des droits
subjectifs ainsi posés n’est pas a chercher dans une histoire du droit, mais dans 1’histoire des
principes et des luttes s’affirmant au nom de I’égale-liberté. Elle nous offre la forme de pensée et
le langage dans lesquels peuvent s’exprimer des luttes d’émancipation, au nombre desquelles celles
des sujets migrants, pour infléchir le poids des différentiels de pouvoir a la source des exclusions.
Nous y voyons un potentiel de renouvellement démocratique et d’¢largissement citoyen. Ces
différentiels de pouvoir sont au cceur de la triade citoyenneté-fronti¢re-territoire et de la dyade

inclusion-exclusion.

On peut I'illustrer en mobilisant le travail d’Enrica Rigo qui analyse les frontieres dans les
modalités de dispositifs politico-juridiques bridant la mobilité humaine se déployant a /a fois, de
facon différentielle (donc inégalitaire), aux « citoyens » et aux « €trangers », et qui conduisent a
refondre ces deux catégories, qui ne peuvent plus rester extérieures 1’une a 1’autre, pas plus que les
« migrants » ne sont soit intérieurs soit extérieurs a I’espace de la citoyenneté, mais se trouvent en

permanence sur sa limite constitutive.

S’agissant de la frontiere, I’on peut dire que le grand meérite du travail d’Enrica Rigo sur cette
question rapportée empiriquement au droit au territoire et sur le territoire® aura consisté a prendre
le risque de « théoriser », non seulement a propos de modéles de distribution de la citoyenneté liés
a la figure d’une construction politique qui doit a la fois, contradictoirement, atténuer I’étrangereté
de ses « autres » pour pouvoir les incorporer et les accueillir, et s’en protéger pour donner une
forme légale a son « espace de liberté, de sécurité et de justice », mais aussi a propos de notions
fondamentales de la science juridique. Le territoire est I’'une d’elles, mais on ne peut le séparer, ni
de la souveraineté, ni de la loi et de [’ordre juridique, ni du droit subjectif et par conséquent de la

personne humaine.

%2 Rigo, Enrica « The Right to Territory and the Contemporary Transformation of European Citizenship », dans, Engin
F. Isin, Peter Nyers, Bryan S. Turner (ed.), Citizenship between Past and Future, Londres, Routledge, 2008,
pp-140-161.



42

A cet égard, Catherine Colliot-Théléne montre bien qu’une notion comme celle de « droit subjectif
»°3, pour nous en tenir & elle, dérive d’un schéme généalogique la conduisant a se cristalliser a
I’époque moderne dans des définitions que la « science juridique » a prises pour pierres d’angle de
ses constructions de la citoyenneté et de 1’Etat de droit. Il en résulte qu’on perd de vue, comme le
montre Colliot-Théléne, que le concept méme de droits subjectifs est partie liée a I’idée que
I’individu puisse étre considéré comme sujet de droits, abstraction faite des autorités qui les lui
garantissent. La source originaire du principe se confond des lors avec leur usage instrumental, tout
comme avec leur conception comme des propriétés de I’individualisme possessif. Comment des
lors retrouver la portée instituante de cette source pour penser le rapport au territoire et sur le
territoire de fagon résolument démocratique et a distance des acceptions dominantes sur la

frontiere?

Il s’en dégage évidemment qu’un tel exercice de renversement de perspective ne préte ni au
raccourci, ni a la simplification : il est fortement contraint par la rigueur des raisonnements
politiques et juridiques, mais il est aussi largement ouvert a I’expérience de pensée informée et au

crible des défis sociaux et historiques comme celui qui nous occupe.

En raison de son objet principal : la fonction juridico-politique des fronticres, Enrica Rigo a da
suivre deux voies d’approche qui se recoupent précis€ément dans la notion de « territoire »
(implicitement national) comme espace géographique abstrait métamorphosé en espace concret de
mise en ceuvre de la loi sous le controle de I’Etat. Elle a suivi dans le détail les tentatives des
théoriciens positivistes pour penser le rapport de I’Etat au territoire sur le modéle d’une propriété
(retournées chez Schmitt en théorie de I’enracinement de la souveraineté dans 1’appropriation ou
« prise de possession » de la terre), de fagon a en justifier le caractére exclusif (la « propriété
privée » est ce dont mon droit exclut les autres, de méme que I’exclusivité du rapport d’une nation
et de I’Etat qui la représente & son propre territoire institue un « partage exclusif », faisant de chaque
citoyen I'autre d’un étranger, et inversement). Rigo en discute les écueils, les échecs, voire le
caractére circulaire® (c’est-a-dire le fait qu’une telle tentative présuppose toujours ce qu’elle est

censée fonder, a savoir un certain régime de pouvoir sur les personnes humaines, les choses, et leur

9 Colliot-Théléne Catherine, « Les droits subjectifs a 1’épreuve de la solidarité sociale », dans, Beaud Olivier, Colliot-
Théléne (Catherine), Kervégan, Jean- Frangois, (dir.), Droits subjectifs et citoyenneté, op.cit.

% Enrica Rigo, « Citizens despite borders. Challenges to the territorial order of Europe », dans, Vicki Squire (ed.), The
contested politics of mobility. Borderzones and irregularity, Londres, Routledge, 2010; pp.199-215.


https://www.taylorfrancis.com/chapters/edit/10.4324/9780203839829-12/citizens-despite-borders-enrica-rigo?context=ubx&refId=11e7d116-4ca0-49c2-b32e-4cc32ad55c84

43

relation). Mais, de fagon trés frappante, elle montre qu’on peut aussi articuler autrement les mémes
notions, deés lors qu’on prend pour base le phénoméne dynamique auquel la construction
européenne actuelle et son usage des frontieres, pour « répondre » a la question des migrations

confeérent une visibilité et une importance stratégiques nouvelles®.

La transformation de I’espace « vide » en un systéme de territoires « concrets » (au sens juridique
du terme, c’est-a-dire des espaces qui ont pour contenu 1’application de la loi et se donnent ainsi
eux-mémes pour contenu a la norme) est bien le moyen d’une appropriation exclusive (et
excluante). Mais celle-ci ne porte pas sur I’espace comme tel, seulement sur ce qu’il rend possible
et dont il forme le théatre : le mouvement, la circulation, la « liberté » au sens d’abord physique de

I’aller et venir.

Cette liberté de circulation, c’est 1’Etat qui en dispose, mais ce sont les « citoyens », et plus
généralement les acteurs du « jeu » de la citoyenneté, de ’appartenance a la communauté et de la
participation politique, qui se I’approprient, ou au contraire en sont privés - par un geste d’autant
plus violent que, dans le cas des migrants, toute leur existence en dépend, ¢’est-a-dire qu’elle forme
pour eux une question de vie et de mort. L’Etat ne jouit ici d’aucune propriété, il se « contente »,
si I’on peut dire, de garantir cette appropriation et sa distribution inégale (a nouveau la « machine
a différencier »...) par un ensemble de moyens législatifs, administratifs et judiciaires organisés

autour de la surveillance des frontieres.

En contrepoint de cette analyse novatrice qui pousse a I’extréme certains postulats du libéralisme,
Enrica Rigo développe une tres intéressante critique du theme de la « rareté du territoire », dont les
implications politiques n’échapperont a personne dans un moment d’intenses polémiques autour
de la « pression migratoire » et des capacités d’accueil ou « seuils de tolérance ». Elle montre que

seule une accumulation de paralogismes peut faire considérer la « participation a la communauté »

% Un point fort chez Rigo est le rapport a la temporalité dans la « progression » séquentielle de la citoyenneté et de
leur rapport aux frontiéres. Elle parle de mouvement diachronique. « La dimension temporelle des frontiéres montre
comment la citoyenneté européenne procede par étagement d’une pluralité de positions juridiques qui sont & leur tour
différenciées entre elles de fagon diachronique. Par rapport aux citoyens de la « vieille Europe », les citoyens des
nouveaux pays membres jouissent d’un statut de demi-citoyens, puisque leur liberté de circulation et d’établissement
a des fins de travail se trouve limitée. Il en ira de méme pour les phases suivantes de 1’élargissement, qui reproduiront
une sorte de « salle d’attente » pour les futurs citoyens » : Enrica Rigo, « Aux Frontiéres de L’Europe. Citoyennetés
Postcoloniales dans 1’Europe Elargie », Multitudes, No 19, vol.5, 2004, pp.73-84.



44

politique et I’étre en commun lui-méme comme des biens rares dont la redistribution serait d’autant
plus difficile qu’elle devrait s’étendre a un nombre plus grand, potentiellement illimité, de
bénéficiaires (n’oublions pas cependant que c’est sur ce paralogisme que repose depuis des siecles
la perpétuation du dominium impérial en tant que monopole de pouvoir et de propriété). Mais elle
montre aussi qu’il y a un sens pour I’Etat, et plus généralement pour 1’autorité politique au sein
d’une communauté historique donnée, a raréfier ['usage du territoire, c’est-a-dire la liberté de

mouvement, qui est le bien commun par excellence, et le support concret de la participation.

Exit alors la « propriété du territoire » comme attribut mythique de 1’Etat, condition pré-juridique
de sa fonction d’instrument de 1’ordre juridique. Qu’est-ce qui dés lors demeure ? En lisant Rigo,
on voit qu’il en reste un « droit au territoire », essentiellement subjectif et potentiellement
universaliste, mais comme tel jamais reconnu par aucun Etat sans limitations ni exclusions, dont la
réalisation illimitée serait une compléte liberté de circulation et d’établissement ; et un « droit sur
le territoire », essentiellement objectif, inévitablement particulariste, qui est le coeur de I’institution
du pouvoir en tant qu’il porte sur la relation des personnes et des choses, car il dessine les limites

a I’intérieur desquelles elles ont-elles-mémes le « droit » de se rencontrer.

C’est cette antithése interminable entre 1’« acces au... » et le « pouvoir sur ... », autour de la notion
du territoire, qui est un enjeu anthropologique fondamental (heureusement de plus en plus débattu
%6) dans le jeu de la liberté de mouvement en lien avec une interrogation potentiellement heuristique
autour de la notion de citoyenneté. Elle serait le fond irréductible des conflits qui se jouent aux
frontiéres, mais aussi partout ou la liberté de mouvement tente de manifester sa puissance et de
gagner en puissance propre, pour se heurter encore une fois a la logique du pouvoir de disposer de

la vie et du droit de se mouvoir.

I1 faut bien cependant, s’agissant de cette antithese, la réduire quelque peu, et c’est a quoi sert le
mécanisme de [’appropriation inégale des instruments de circulation, en méme temps qu’il la
justifie. Il est sans doute dichotomique et caricatural de la rabattre purement et simplement sur des
oppositions traditionnelles comme celle de la citoyenneté et de la souveraineté, ou de la citoyenneté

et du gouvernement (comme chez Foucault), car la « citoyenneté », nous le disons, n’est pas tant

% Martin Roy, Catherine Neveu, « A philosophy of the theory of ‘’acts of citizenship’> woven into the fabric of a
political anthropology of citizenship », Citizenship Studies, Vol.27, No3, 2023, pp.385-405.



45

["un des termes du conflit que le champ clos du conflit lui-méme, elle est a la fois la revendication
de la libert¢ et de 1’égalité, mais aussi leur limitation. Cependant, I’on devrait tout méme
prudemment soutenir qu’elle confére a la dialectique de la citoyenneté, de la souveraineté et de la
gouvernementalité leur portée anthropologique ultime, en posant la question des /imites historiques
— si elles existent — immanentes au « nomadisme » de 1’espéce humaine, ou si I’on veut a son
processus de migration intérieure, et des effets de violence qu’entraine la constitution d’un pouvoir

qui a essentiellement pour objet de les réduire.

Achille Mbembe, sous I’inspiration de Balibar, prolonge ce constat en affirmant que « I'une des
transformations anthropologiques majeures de notre époque est le partage de I’humanité en de
multiples fractions de classes racialement typées. 1l s’agit, d’une part, de la distinction entre
personnes humaines solvables et personnes insolvables. Il s’agit d’autre part, a I’échelle planétaire,
de la division entre ce qu’Etienne Balibar appelle la « partie mobile de I’humanité » et 1’« humanité

errante »°.

Ce qui semble conduire a une question décisive: quelle est la part universalisable du
questionnement sur la migration ici posée dans le contexte aussi « globalisé » et (« mondialisé »)
qui le caractérise. Enrica Rigo en représente un point de cristallisation et sans doute
d’aboutissement des contradictions historiques déterminantes et dont la mobilité humaine est une

expression décisive et redoutable’®.

Car des lors que toutes les parties du monde et leurs habitants sont en relation les unes avec les
autres - en principe ou « en droit » sur un pied d’égalité, - il n’est plus possible de se représenter
I’acces a I'universel égalitaire comme un simple progres quantitatif (une extension au monde entier
des formes de gouvernement qui régnent déja dans une partie du monde) ou comme une approche

asymptotique ¢ludant les inégalités.

La part universelle de ce questionnement est sans doute a saisir dans les termes d’un changement
qualitatif des relations de I’humanité avec elle-méme, dans le sens de 1’égalité. Et c’est 1a que se

pose I’importance, et sans doute le privilége, de la forme juridique et de I’extension des droits. Elle

97 Achille Mbembe, « Corps-frontiéres », dans, Achille Mbembe, Brutalisme, Paris, La Découverte/Poche, 2023, p.125.
% Voir ce magnifique texte : Enrica Rigo, « Arbitrary Law Making and Unorderable Subjectivities in Legal Theoretical
Approaches to Migration », Etikk i praksis - Nordic Journal of Applied Ethics, Vol.14, No.2, 2020, pp.71-88.



46

n’est sans doute pas la seule forme symbolique a permettre de penser 1’égalité et la réciprocité des
libertés. Elle n’est pas non plus par elle-méme la force qui peut en promouvoir la réalisation : cette
force, répétons-le, vient des luttes sociales, voire des contestations internes a la citoyenneté elle-
méme. Mais elle peut-étre celle qui rend possible son inscription dans les termes d’un rapport entre
lindividualité quelconque et la distribution des pouvoirs matériels la différentielle de liberté et de
contrainte (d’autonomie et d’hétéronomie), ainsi que la différence du « soi » et de « I’autre » (ou

du concitoyen et de I’étranger).

Cette forme juridique a pour ainsi dire la potentialité¢ d’étre — au prix de sa propre transformation
— I’instrument de mesure pour 1’écart plus ou moins grand que nous aurons a vivre entre une simple
mondialisation des citoyennetés existantes, et une citoyenneté de portée universelle qui les
conteste, au sein d’un cadre qui ne pourra faire I’économie d’une réflexion qui en intégre la part

d’hospitalité.

En ce sens, dans la seconde partie de ce travail, nous examinerons ce que signifie une réflexion sur
I’hospitalité par-dela son caractére ambivalent et 1’indécidabilité quant a ses caracteres éthique et
politique. Quels horizons ouvre-t-elle au regard du grand enjeu de la traversée ou du

franchissement.



47

3 (Dé)passer ’exclusion a la frontiere. Que peut le principe de I’hospitalité?

Dans I’esprit des questions posées dans les lignes précédentes, nous faisons ici le pari de dire, dans
le prolongement notamment des réflexions proposées il y a prés d’un quart de siécle par le
philosophe Etienne Balibar® et actualisées et formalisées récemment par Martin Deleixhe'®°, que
« la démocratisation des frontiéres, institutions essentielles a I’existence des Etats mais
profondément porteuses de dynamiques antidémocratiques, ne peut provenir que du
développement de la réciprocité dans [’organisation de leur franchissement et de leur
protection »!°!. 11 y a donc ici une équation politique fondamentale : celle consistant a dire que « le
systeme des frontieres demeure radicalement antidémocratique aussi longtemps qu’il est purement
discrétionnaire, qu’aucune possibilité n’existe pour les usager.e.s des frontiéres, individuellement

et collectivement, d’en négocier le mode d’administration »!%?

, les régles de franchissement ou leur
traversée. En ce sens, les dispositifs de fermeture aux frontiéres et les modalités dans lesquelles on
les pense généralement ne permettent pas de prendre la mesure de la dimension excluante et

inégalitaire de I’institution frontaliére.

C’est ici que la question de I’hospitalité doit étre opérationnalisée. Pour redire les choses plus
clairement, et en lien avec notre thése sur la portée politique de la remise en cause des principes
excluants limitant la possibilité de faire partie de la communauté des citoyens : une politique
d’hospitalité rapportée a la démocratie et réinscrite dans le mode de fonctionnement propre a son
régime ne consisterait pas, comme le précise Deleixhe, en une ouverture pure et simple des
frontiéres, mais en une ouverture a leur remise en cause. Ce qui passe nécessairement par la
recherche d’affinités électives entre 1’hospitalité et la démocratie. Elle peut y parvenir en faisant
en sorte que la pratique hospitaliére irrigue et organise la vie citoyenne de telle fagon qu’elle ouvre

3

la communauté politique'®® sur son extérieur et en modifie donc sans cesse la composition et

% Etienne Balibar, Droit de cité, Paris, Quadrige/PUF, 2002 (1998).

190 Martin Deleixhe, Aux bords de la démocratie. Contréle des frontiéres et politique de I’hospitalité, Paris, Classiques
Garnier, 2016.

101 Etienne Balibar, Nous, citoyens d’Europe? Les frontiéres, I'Etat, le peuple, Paris, La Découverte, 2001, p.91.

102 Etienne Balibar, L Europe, I’Amérique, la guerre. Réflexions sur la médiation européenne, Paris, La Découverte,
2005, p.171.

193 Sur la définition de la communauté politique et le rapport aux étrangers, nous référerons au chapitre 3 de Benjamin
Boudou : « Le dilemme de la communauté libérale. La communauté politique entre ouverture et fermeture », dans Le
dilemme des frontieres, op.cit, pp.69-87. Ici la communauté politique est entendue au sens d’un espace unitaire d’action



48

I’identité. Autrement dit, la démocratie est ici comprise comme indéterminée et potentiellement

ouverte a I’accueil de la contingence — ici la question migratoire.

3.1 De quoi I’hospitalité est-elle le nom ?

Voyons de plus prés en quoi consiste ces affinités électives et I’ambivalence qui en est au cceur de
cette dyade hospitalité-démocratie. Peut-étre faut-il commencer par dire que 1’hospitalité comporte
une large part d’indécidabilité quant a la possibilité de statuer entre sa portée politique et éthique.

I1'y a pour ainsi dire sur ce plan une frontiére poreuse et insaisissable.

Pour clarifier les choses, on peut dire que toute tentative visant a batir une perspective politique
autour de I’hospitalité ne peut se soustraire au fait que ¢’est forcément depuis son ambivalence ou
I’indétermination de ces prémisses que 1’on est forcé de démarrer la démarche. Sans se défiler
devant la difficulté de I’entreprise, on doit tout de méme commencer par redire sa fonction
constitutive dans les interactions humaines. D¢s lors, il appert clairement que la seule fagon de faire
droit dans une optique radicalement transformatrice et démocratique a ce qui se joue dans la
question du franchissement des fronticres est alors d’explorer une dynamique politique, dont on
sait d’avance qu’elle ne pourra jamais pleinement résoudre les tensions existantes au coeur de ces

enjeux, mais dont I’aspect progressif et aporétique peut néanmoins apporter des solutions partielles.

La question de I’hospitalité en est une qui est par essence ambivalente. D’abord, I’hospitalité, pour
étre authentique, ne peut €tre qu’hyperbolique. Elle n’existe que si elle est absolue. Mais cette
perspective forte ou idée pure de 1’hospitalité peut paraitre chimeérique, voire hors de portée sur le
plan pratique. Rappelons que la notion est généralement associée a une vertu personnelle plutot
qu’a une politique institutionnelle de nature collective. Elle est le plus souvent dépeinte sous les
traits d’'une démarche altruiste et généreuse (comme don ou libéralité), plus que comme démarche
l1égale ou projet politique. Elle renverrait ainsi a un ensemble de valeurs ou pratiques étrangeres a
notre projet politique moderne. L’hospitalité ne pourrait donc étre politique, puisqu’elle ne résulte

d’aucune obligation autre que personnelle ou privée!®.

politique. La communauté est donc entendue dans une acception plus relationnelle. Il faut, comme le dit Boudou, y
entendre le groupe, les relations qu’il tisse, les rapports d’inclusion et d’exclusion qu’il produit, et les concepts et
valeurs qui marquent son unité et son identité. Le rapport aux non citoyens et/ou aux étrangers y est dés lors
déterminant.

104 Benjamin Boudou, Le dilemme des frontiéres..., op.cit, pp.158-159.



49

Ensuite, I’hospitalité est aussi per¢gue comme antithétique & un principe normatif moderne
important, celui de I’égalité. Car la relation asymétrique entre 1’accueillant et 1’accueilli suppose la
soumission aux lois de I’accueillant. Une sorte de violence euphémisée opererait dans la gratitude
qu’une telle relation comporte. Elle serait ainsi discordante avec la régle de droit : elle viendrait
faire valoir 1I’exception sur la régle courante, le surplus d’humanité dans la balance de la justice et
le principe de générosité dans le traitement égal des sujets'®’. Son caractére hyperbolique viendrait
aussi du hasard qu’elle normalise et des incertitudes répétées qui peuvent en découler. Il y’a donc
ici une difficulté a affronter sur cette question : c’est en somme sa part d’indécidabilité entre son
ordre éthico-moral et sa portée politique. Ainsi posé, le traitement de 1’im-migration par
I’hospitalité peut donner I’impression de découpler pour les étrangers ce qui est associé pour les
citoyens, le politique et I’éthique — ce qui a pour effet d’exclure les étrangers de la sphere 1égitime

du politique.

Mais cette indécidabilité ne devrait pas nous limiter intellectuellement. Elle peut paradoxalement
étre vue comme une vertu ou potentialité créatrice, par son appel a une sorte d’invention
démocratique et d’imagination politique. Pour Balibar, affronter le probléme de I’hospitalité
(gestion des populations, dispositions prises par I’Etat ou imposées a 1’Etat, transformation des
cadres juridiques de la mobilité des personnes) implique forcément que le politique intériorise un
impératif éthique et, par voie de conséquence, repose de facon massive et urgente toutes les
questions de conflits de valeurs dans le champ politique : celles de savoir au nom de quelles valeurs
on peut se refuser a cet impératif. La question que posent les personnes étrangeres aux frontieres

est toujours celle d’une interpellation transcendante !

, située dans et par-dela les institutions (de
nature éthique et politique a la fois). C’est ici que se joue ce que nous avons appelé plus haut le

caractere ambivalent et insaisissable (ou non statuable) de la notion d’hospitalité.

Précisons que pour se faire concrete I’hospitalité doit forcément recourir a un ensemble de normes
sociales et de lois positives qui encadrent et rendent possible sa pratique. Dire cela ne doit pas nous
faire perdre de vue, de dire Martin Deleixhe, que la dialectique infinie inhérente a I’hospitalité
interdit de « traduire » simplement celle-ci, que cela soit sous la forme d’une quelconque norme

intemporelle de justice a I’égard des ressortissants étrangers ou sous celle d’une politique publique.

105 Thid, p.160.
106 « Le fantasme du corps étranger : entretien avec Etienne Balibar », Esprit, 2018/7-8 (Juillet-Aoft), p. 174.



50

Cela ne veut pas dire qu’une politique plus égalitaire de 1’accueil est vaine ou a abandonner. L’idée
forte que nous posons ici consiste plutot a dire que le commandement ou 1I’impératif de I’hospitalité
est toujours en exces par rapport a sa réalisation effective. D¢s lors, « I’irruption de la positivité
juridique incarnée par 1’Etat dans la relation d’hospitalité scinde irrémédiablement cette derniére
en deux régimes de lois hétérogénes. Il y a désormais, d’un c6té, la Loi unique et inconditionnelle
d’une I’hospitalité aussi pure qu’elle est hyperbolique et, de I’autre, les lois de I’hospitalité

conditionnées par les politiques étatiques »'%7.

En quelque sorte, cette dimension éthique au cceur de la question de ’accueil est un principe
premier que 1’on peut dire, en suivant Deleixhe, coextensif a I’hospitalité. Toute loi de I’hospitalité
(sa part d’inconditionnalité) se trouve troublée de son contenu éthique une fois confrontée a
I’exercice de I’institutionnalisation politique. Dire cela ne devrait pas pour autant conduire a
reléguer au registre correctif et de I’inapplicable un tel principe. Deleixhe clarifie les choses sur ce
plan. Il pointe bien la richesse qui git au cceur de ce paradoxe, en réitérant qu’il ne faut pas perdre
de de vue que la Loi inconditionnelle de ’hospitalité commande toujours des lois de I’hospitalité
pour s’opérationnaliser et s’actualiser. Il y voit en quelque sorte un aspect transgressif qu’il
rapporte implicitement au caractére illimité du principe démocratique qu’il opérationnalise en sous-
texte. Et une telle démarche se déploie, dit-il, « sous le mode de la transgression de son (1’hospitalité
inconditionnelle) principe intrinséque, voire de la trahison de son motif; la Loi ne peut se
matérialiser qu’a travers des lois positives. S’il y a une contradiction entre deux lois, et donc
antinomie au sens technique du terme, il y a également dans une certaine mesure collusion »!% Les
lois positives transgressent autant qu’elles épaulent la Loi éthique — excessive et impossible, mais
nécessaire — qui les surplombe. Les deux régimes de loi sont donc aussi inséparables qu’ils sont

aporétiques.

Il y a pour ainsi dire une lecon a tirer de tout ¢a, a savoir qu’il est quasi impossible de résoudre le
dilemme qui git au cceur de I’ambivalence hospitaliére, bien qu’il soit envisageable, comme le
montre Deleixhe, de travailler a I’intérieur de la tension a 1I’ceuvre en son cceur. Si un tel principe
n’a de portée effective qu’au prix de la transgression des dispositions qui découlent de sa mise en

pratique, il y a fort a craindre que cela soit séverement pris pour cible par ses adversaires (les

107 Martin Deleixhe, « L’hospitalité égalitaire et politique ? », Revue Asylon(s), No 13, septembre 2014,
108 Tbid.



51

courants nationalitaires hostiles), ou que le concept dépérisse du fait de la difficulté a le rendre
ordinaire et a la portée du grand nombre sur le plan pratique. Car rien n’est pire pour un tel principe
que de le rendre si exceptionnel qu’il ne soit que I’apanage de personnes hautement vertueuses ou

disposant du privilege de la générosité.

Ce que nous venons de dire nous conduit plus directement a I’importance de clarifier le rapport de
I’hospitalité a I’institution frontaliére. L enjeu est donc de lier la possibilit¢ d’un déploiement
mondain et aussi ordinaire que possible de la vertu hospitaliére avec le caractére originairement
incomplet et imparfait de I’idée démocratique, et surtout de la citoyenneté. Ici encore, c¢’est Etienne
Balibar qui sera convoqué. Son travail a le grand mérite de nous faire prendre conscience que
I’hospitalité appelle un renversement de perspective, celui en somme de la déconstruction des
limites du cadre souverainiste étatique par quelque chose comme une citoyenneté davantage
appréhendée comme une activité plutét qu’un statut juridique (plus passif). Car pour Balibar, ce
qui fait la continuité relative entre différents modes d’institution de la citoyenneté dans I’histoire,
et permet de comprendre le lien au moins théorique (bien que toujours problématique) qu’ils
entretiennent avec des concepts tels que démocratie et souveraineté populaire, ce n’est jamais
uniquement la référence a une « communauté » mais plutdt a une part « commune » (en anglais :
commonwealth plutét que community », c’est-a-dire ce qui se fait par et pour le plus grand nombre

et qui est irréductible au statut.

3.2 La citoyenneté¢ comme forme active du commun : son affinité élective avec
I’1dée d’hospitalité

Parler de citoyenneté sous cette forme active et que 1’on pourrait qualifier aussi de processuelle,
implique fondamentalement qu’il faut aussi et pour beaucoup s’intéresser a la fagon dont elle est
acquise, et pas seulement au statut obtenu. C’est le processus constituant qui est en cause. Celui-ci
est toujours a analyser dialectiquement pour en mesurer les écarts avec la forme constituée. C’est
en ce sens que la citoyenneté est une activité politique. Sous cet angle, il faut surtout y voir la
production par le biais de I’engagement individuel d’un « commun », c’est-a-dire d’une forme
d’espace public (forcément oppositionnel) de la discussion €galitaire — et donc inévitablement pour
partie agonisitique. Cette perspective, que Balibar a résumé sous la notion de « droit de cité »

(I’énonciation du principe rattachant a la communauté des citoyens), est toujours a saisir par les



52

acteurs politiques, notamment sous la forme de I’engagement militant et de 1’entraide, parmi
lesquels figurent des gestes hospitaliers, plutot que distribué par une entité politique surplombante.
Car les rapports d’exclusion et d’inclusion au cceur de toute division statutaire nécessitent la

réactivation permanente des principes les plus égalitaires au cceur de I’idée de citoyenneté.

C’est pour cela que nous essayons, sous son inspiration, de porter 1’analyse au cceur des conflits
sociaux et des rapports de pouvoir qui puissent faire en sorte que la citoyenneté puisse en
permanence « réfléchir » a ses propres conditions de possibilité et a sa redynamisation — sans doute
par son ¢largissement — en portant attention a la fronti¢re et aux enjeux migratoires. Il s’agit donc
moins ici d’une réflexion sur I’institution de la citoyenneté que sur I’acces effectif a celle-ci. La
citoyenneté active est ici un mode d’agir ou des sujets ou des individus brisent des identités!®’,
voire des appartenances, qui les assignent a des places déterminées et/ou limitatives qui délimitent
leur capacité de prendre part de facon égalitaire!!” a la définition du monde commun, celui dont

sont exclus les migrants en butte aux dispositifs frontaliers coercitifs.

La citoyenneté active pose ainsi la nécessité de 1’écart entre les situations ou les identités. Elle pose
la question de la subjectivation politique. Un sujet politique n’est pas un groupe ou une partie de
la société qui défend ses intéréts et ses valeurs ou qui demande sa part en fonction de ce qu’il est.
Les sujets politiques ainsi mobilisés sont en quelque sorte des sujets du litige — ou du dissensus. Ils
permettent de mesurer 1’écart de la citoyenneté a elle-méme. Dans cette optique, les groupes qui se
mobilisent (collectivement pour une large part) sur la condition migrante ne manifestent pas les

traits d’une revendication spécifique.

Leur activité consiste plutdt a mettre en scene un rapport entre inclusion et exclusion. Nous
comprenons donc que les catégories exclues peuvent contribuer a une remise en cause du décompte

social en dévoilant, par leur mobilisation, des torts ou des injustices. C’est cette potentialité, qui

111

n’est pas réductible au seul fait d’avoir des droits'' qui nous aide a comprendre et poser I’idée de

199 Au sens de I’image que nous avons de ces personnes ou des assignations que nous leur attribuons. Il ne s’agit pas
ici de traits culturels. N’oublions pas que 1’émancipation est toujours une désassignation, au sens de se découvrir
capable d’autre chose que ce a quoi 1I’on a été assigné.

110 [ e plus important a retenir ici est surtout le déplacement des positions dites naturelles dans I’ordre social. Car le
propre de la politique consiste notamment dans les reconfigurations a 1’échelle sociale, mais aussi dans 1’apparition de
nouveaux sujets politiques et citoyens.

! Car cela peut aussi valoir pour des catégories disposant de droits citoyens mais assignées a la subalternité :
personnes sans-abris, certaines personnes en situation incapacitaires, ouvrierEs...



53

citoyenneté active irriguée par le geste d’hospitalité. Une telle perspective permet de ne pas
automatiquement accoler 1’idée de citoyenneté au jeu de la division hiérarchique et statutaire
découlant d’une vision la réduisant au seul cadre des frontieéres du régime de nationalité. La régle
de fermeture ou d’autarcie associée a la citoyenneté peut des lors étre appréhendée a nouveaux
frais, car il n’y a généralement de citoyenneté que la ou il y a cité, c’est-a-dire ou les
«c’’concitoyen »” et les « étrangers» sont clairement distingués en termes de droits et

d’obligations sur un territoire donné.

Ce que nous venons de dire conduit directement a la question des fronti¢res de toute forme de
communauté d’appartenance, y compris de la communauté politique étatique-nationale, pour voir
qui s’en trouve exclu, et en vertu de quels mécanismes. Car pour autant que les droits fondamentaux
— plus précisément le principe de 1’égalité de droits entre tous les étres humains — sont une
composante caractéristique et essentielle de la démocratie moderne, tout phénomene d’exclusion
les met en cause. Disons que dans la mesure ou la forme nation a tendance a hiérarchiser les
individus en statut au regard de leur proximité avec les critéres et habitus nationaux dominants, il
peut comporter une forte inflexion inégalitaire, élément pour lequel il faut se garder d’en faire le

principe organisateur de la communauté démocratique.

Balibar nous dit que « par une symétrie inscrite dans toute 1’histoire du concept de « citoyen »,
I’accentuation de I’aspect statutaire et hiérarchique de la citoyenneté repose la question de son
aspect égalitaire (ou, dans la terminologie classique, « contractuel »). Cette question ne surgit
jamais dans 1’abstrait, mais toujours en fonction des caractéristiques d’un Etat existant, dans une
logique de représentation et de conflit. L’expérience enseigne a cet égard que la citoyenneté la plus
démocratique n’est pas tant celle qui fait disparaitre I’Etat (et donc forcément les frontiéres), ou le
subjugue au profit d’une société civile hypothétiquement autonome (c’est-a-dire qui serait et
demeurerait enticrement extérieure au jeu des institutions étatiques), que celle qui se traduit par la
constitution de puissants contre-pouvoirs face a I’autonomisation des appareils d’Etat séparés de

la masse des citoyens et exercant sur eux un pouvoir de contrainte, de répression ou de tutelle ».

Cette fagon de penser la citoyenneté en s’attachant aux exclusions statutaires qu’elle opere,
notamment aux frontiéres de tout régime d’inclusion, nous amene ainsi a montrer en quoi

I’hospitalité peut jouer un rdle d’aiguillon ou de curseur démocratique, mais a condition qu’on ne



54

la pense justement que par la négative : a partir des limites inhérentes a tout régime institu¢, mais
que la nécessité ou la situation historique contingente commande de corriger, réparer, parfaire ou
méme refonder. L’on peut peut-étre ainsi s’autoriser a dire, avec Benjamin Boudou,'!? qu’il n’y
pas d’essence ou d’idée précise de 1’hospitalité, mais plutot un sens correcteur a donner au concept
et, par voie de conséquence, des pratiques qui s’y rapportent relativement a une problématisation

prise dans une « séquence » historique toujours bien déterminée.

Prise sous cet angle, I’hospitalité¢ s’aveére une disposition éthique critique du politique — pour
revenir a cette indécidabilité ou frontiére en ces deux poles — s’évertuant a transformer et ouvrir les
institutions politiques de I’Etat. Mais cette disposition n’est politique qu’a condition de la rendre
hétérogene au concept pur d’hospitalité (son aspect inconditionnel). Le sens positif de I’hospitalité
est, si I’on devait le résumer en mots simples, un soulagement de la détresse et des souffrances'!?
au cceur des traversées frontalieres. S’il faut se garder de rabattre de facon substantielle cette
disposition ou de réduire les enjeux d’une justice globale ou multiscalaire relative a la question

migratoire a elle, on peut tout de méme dire que tout régime de justice, qu’importe I’échelle

institutionnelle qui lui est impartie, ne peut se soustraire aux devoirs d’hospitalité.

L’hospitalité cristallise une sorte de régime affectif et de sensibilité plurimillénaire, universel, quasi
transhistorique, qui fait résonner dés qu’il est question d’enjeux de dignité humaine qu’il s’agit de
protéger par-dela les systémes de droits positifs existants''*. L’hospitalité est ainsi un langage
condensant en quelque sorte les intéréts fondamentaux de catégories dépourvues de droits réels et

effectifs.

112 Benjamin Boudou, Politique de I’hospitalité, Une généalogie conceptuelle, Paris, CNRS Editions, 2017, p.21

113 Benjamin Boudou, « « Pourquoi n’accueillez-vous pas des migrants chez vous ? » Définir le devoir d’hospitalité »,
Revue du MAUSS, Vol. 53, No. 1, 2019, pp. 291-307.

114 1 *hospitalité forme une relation que I’on peut dire d’obligation, qui figure la loi naturelle, commandant aux lois
particuliéres de se conformer a la sociabilité naturelle des étres humains. En démocratie, un pouvoir est d’autant plus
légitime qu’il ne pourfend pas ou n’entre pas en dissonance avec certaines lois supérieures de I’humanité — ce que nous
appelons ici lois naturelles. Méme si ces lois sont variables historiquement, leur teneur est invariante : 1l s’agit du
respect des vivants et des morts, de 1’inviolabilité de toute personne humaine, de I’imprescriptibilité de la vérité. Tout
cela permet d’énoncer des valeurs qui permettent & une communauté politique de dire le droit et la justice, et qu’un
gouvernement ou un Etat doivent donc sauvegarder a tout prix. L’hospitalité est & situer dans ce registre dans notre
analyse.



55

3.3 Hospitalité et dynamisation citoyenne. Au cceur de la tension

Le rappel de ces droits, de la nécessité d’en inventer d’autres ou tout simplement de refuser
I’inacceptable!!'® d’une situation expose la valeur morale et éthique d’un concept, d’une valeur et
d’une pratique qui est une facon bien hétérogéne et composite de réunir des réalités renvoyant a
différents registres : du bien, de la vertu, du juste et du droit. Aucun de ces registres ne peut a lui
seul suffire s’agissant de la question migratoire rapportée aux frontieres. C’est la complémentarité
de leur usage et la disposition forcément stratégique de leur mise en pratique qui permet d’en
prendre I’importante mesure. Elle renvoie forcément a la nécessité de repérer les fondements de
I’illimitation démocratique rapportée a la question frontaliére. Comment le principe de I’hospitalité

se rattache a cette dynamisation démocratique et citoyenne?

Nous avons discuté dans les derniéres lignes de I’importance que peuvent revétir les mobilisations
actives (placées sous le registre de la citoyenneté) pour les personnes migrantes en bute a
I’exclusion statutaire, donc en situation de non droits citoyens effectifs. Le défi consiste a essayer
d’immuniser, si [’on peut oser ce terme, la communauté politique des torts qui résultent des
différentes formes de clotures qui opérent en la matiére et qui sont irrémédiablement autant de
dispositions inhospitaliéres. Nous ne perdons pas de vue que les effets de la cloturation ou de la
limitation frontaliére sont multiples, et qu’il ne s’agit pas de faire un proces a la citoyenneté de
statut ou a une forme passive d’attachement ou d’appartenance pour venir a bous de ce qui est ici
en jeu. Joan Stavo-Debauge n’a pas manqué de rappeler a cet égard que la question de la venue de
la personne étrangere est en quelque sorte toujours une redoutable « épreuve » et donc une tension
qui ne laisse pas la communauté et ceux et celles qui la composent quittes d’une interrogation sur
la « nature et I’amplitude »''® de leurs capacités hospitaliéres. La tension est donc au cceur du

rapport a I’appartenance pour les établis et au cceur de ’hospitalité elle-méme (pour les entrantEs

115 T2 désobéissance civique au nom de lois supérieures fait partie, aux yeux de Balibar, des formes que peuvent
prendre les contre-pouvoirs nécessaires pour pallier I’arbitraire des fronti¢res et 1’indifférence étatique aux personnes
migrantes. De telles lois non écrites « supérieures » sont au-dessus de toute 1€gislation de circonstance, et généralement
de toute loi positive. C’est pourquoi, « des lors que les citoyens constatent une flagrante contradiction entre les deux,
ils ont pour devoir de porter le conflit sur la place publique, en proclamant leur obéissance aux lois non écrites, serait-
ce au détriment de I’obéissance aux lois positives. Du méme coup, ils recréent les conditions d’une législation ou de
la "volonté générale". Ils n’attaquent pas le concept de la loi, ils le défendent ». Voir : Etienne Balibar, « Etat d’urgence
démocratique », Le Monde, 19 février 1997, pp.1,13.

116 Joan Stavo-Debauge, Qu est-ce que I’hospitalité. Recevoir I’étranger a la communauté, Montréal, Liber, 2017.



56

et leurs alliéEs). La tension est en partie inhérente a chacune de ces notions, mais sans doute et
surtout a leur mise en rapport.

17 g>attardent séricusement a cela. Il a le mérite de dire en mots

Les réflexions de Stavo-Debauge
clairs ce qui est généralement appréhendé sur ce plan : a ses yeux, les membres de la communauté
politique, qui sont dans ce schéma des sujets plus légitimes de la nation du fait de leur appartenance
dans la durée, sont en quelque sorte bousculés dans leur position : « non contents de devoir
encaisser le colt de leur arrivée et d’avoir a en payer le prix, il leur faut aussi savoir ré-agencer
I’environnement de la communauté, qui avait été€ en quelque sorte approprié a leur propres fagon
de faire, afin de pouvoir recevoir ce qui vient de 1’étranger ou ce qui surgit avec lui » et qui est,
pour Stavo-Debauge, de 1’ordre de « I’inédit » pour partie!'®. Précisons que les tensions ici a
I’ceuvre ne sont pas vectorisées, au sens ou il n’y a pas de dénouement séquentiel précis entre
I’arrivée inédite et un moment de 1’incorporation a la communauté politique. On ne peut donc pas
saisir cette relation dynamique comme la scansion des étapes d’un plan ou d’un programme qui
suivrait un ordre préétabli. Stavo-Debauge dit clairement que la question de I’appartenance elle-
méme se trouve a €tre « soumise a un questionnement et faire 1’objet de révisions, pas seulement
sur la base de ses promesses, mais également a partir des exigences de I’hospitalité ».!'° En clair,
le régime de tension au cceur de la dyade nouant I’hospitalité a I’appartenance est donc quelque

chose forcément indéfini et récursif.

Ainsi posée, I’hospitalité peut jouer un role d’opérateur politique de changement en distillant un
langage ouvrant a la critique d’un défaut ou d’un manque. L’hospitalité s’avére ainsi une
disposition posant les termes de la nécessaire révision des normes de I’appartenance a la
communauté et des criteres a travers lesquels le commun est réglé par une sorte d’ordonnancement
qui s’en trouve quasi normalisé. En ce sens, 1’inégalité au cceur de ces rapports n’est pas qu’un
régime d’exclusion qui ne se donnerait pas a voir aisément a I’analyste, elle est avant tout un régime
de normalité. Il y a toujours une contradiction entre la promesse ou la prétention universelle de
toute communauté politique et I’exclusion au cceur de toute délimitation. Le défi est de comprendre

comment ces contraires en arrivent a devenir I’endroit et ’envers d’une méme médaille ou d’un

7 Voir notamment le 6¢ chapitre du livre cité & la note précédente.
18 Tbid, p.291.
19 Tbid, p.292.



57

méme univers de réalité. Nous soutenons ici que I’exclusion pénétre toujours a la fois par le biais
de la communauté et par celui de la normalité. Dés que 1’on institue des communautés qui ont pour
raison d’étre la promotion de principes (méme les plus universels), on formule aussi des normes
d’appartenance auxquelles les individus doivent se conformer. Nous voyons dans 1’hospitalité une
potentialité pouvant permettre, par la tension se nouant au cceur de leur mise en lien, d’injecter une
portée transformatrice quant a la texture, le contenu et 1’extension du commun — et par voie de
conséquence les rapports du propre et de 1’étranger. Redonnons la parole a Stavo-Debauge ici :

Le réglage de la composition de leurs tensions dans la communauté n’est pas une
mince affaire. Selon moi, c’est méme une tiche proprement politique et peut-Etre
méme ’une des principales, aussi souterraine soit-elle. Sous ce rapport et pour toutes
ces raisons, j’y insiste, I’hospitalité ne cesse donc pas la ou commence I’intégration,
et ’ouverture formelle de cette derni¢re ne régle nullement la question. Dire cela ne
revient donc pas a négliger les contraintes et limitations propres a toute forme
d’intégration, qui consiste a approprier I’étranger au commun (tout en veillant a
approprier le commun a I’étranger, dans le meilleur des cas). C’est d’ailleurs afin de
ne pas oublier la violence de la rencontre et la sévérité de I’intégration que j’ai
propos¢ le concept d’encaissement, destiné a évoquer les limitations de I’hospitalité

et de I’appartenance, en traitant d’'un méme mouvement 1I’ouverture de la premiére

et les effets de cloture de la seconde'%.

Pour prolonger ce propos ici mis en exergue, il faut sans doute dire que la vertu de I’hospitalité
réside dans le potentiel déséquilibre ou débordement des situations qu’elle génere. Ce qui en
découle est sans doute inconnu ou indéterminable. Il y a donc plus que de 1’inédit dans le dilemme
de la mise en lien avec 1’étrangéité et I’arrivée. Disons que c’est dans le débordement des positions
initiales et dans le geste bousculant toute possibilit¢ de retour a une cloture ou délimitation
préalable ou de départ que 1’hospitalité est vraiment a I’ceuvre. La mesure de 1’accueil se vérifie en
quelque sorte dans une relation ou s’enclenche un échange qui donne lieu a un changement. Pour
étre a la hauteur de son concept et fidele a ce qu’on y rattache, le don d’hospitalité devrait muer en
un échange mutuel par I’exposition a ’altérité. Les parties devraient s’en trouver affectées et
impliquées dans des modalités (sans doute variées et jamais automatiquement égalitaires) qui n’ont
de signification que si elles induisent une occasion de transformation. Sous ce registre, I’hospitalité
reléve bien d’une sorte d’« échange » et don, compris comme apport et changement. Il en découle

une forme de « synonymie, ou I’étranger se confond avec 1’« événement » de la rencontre (« ce qui

120 Ibid.



58

arrive »), sa « visitation » s’érigeant en promesse d’une bénéfique altération »'2!. Ce n’est pas
tellement 1’idée d’hospitalité et sa description phénoménale qui devrait a elle seule nous
préoccuper, mais sa disposition pratique. C’est ce qu’elle permet de faire en réalité qui importe
s’agissant du rapport aux frontiéres et aux personnes étrangeres. Elle est une sorte de principe
régulateur de justice, d’inspiration éthique, sans étre directement une disposition juridique. Elle a
pour ainsi dire une portée normative relative : sans nécessairement relever des devoirs et droits
opposables, elle énonce un registre d’interpellations éthiques a portée politique, en dépit du fait
qu’il peut parfois exister une sorte d’évitement de la dimension explicitement politique au cceur
des actions se réclamant de 1’hospitalité. Et cet évitement - entres autres stratégique et de portée
pratique - est paradoxalement ce qui rend possible une action concertée parmi des gens aux profils

sociologiques et idéologiques variés.

3.4 L’hospitalité et sa portée

Autrement dit, ce n’est pas au nom d’un programme, d’une organisation ou d’une conception
articulée de ce que devrait étre une politique migratoire juste que des personnes ou groupes se
mobilisent, mais de motifs généraux comme la solidarité ou le secours. Si I’on peut aisément
admettre que I’indifférence a I’hospitalité peut consister au fait de s’en tenir a ce que le droit oblige
ou permet, rien ne doit autoriser pour autant a dire que I’hospitalité n’est pas un devoir pouvant
avoir une portée juridique; pas plus qu’elle n’est incompatible avec une approche déontologique
soucieuse des principes de justice. Rien de cela n’implique qu’elle soit antipolitique ou
apolitique'??. Car devant les situations d’injustice qui sont toujours structurelles, comme celles
tributaires des différents régimes frontaliers, I’on peut dire que le recours au registre de I’hospitalité

3

articule une sorte d’obligation'?, certes imparfaite, devant les tragédies qui s’observent aux

frontiéres.

121 Joan Stavo-Debauge, « Pourquoi le « don » de Derrida ne résiste pas a I’épreuve de I’hospitalité », Revue du
MAUSS, vol. 53, no. 1, 2019, pp. 217-234.

122 Daniela Trucco, dans Mouloud Idir...., loc.cit

123 Robert Goodin, Protecting the Vulnerable : A Reanalysis of our Social Responsibilities, Chicago, University of
Chicago Press, 1985; Onora O’Neill, Towards Justice and Virtue : A Constructive Account of Practical Reasoning,
Cambridge, Cambridge University Press, 1996.



59

Parler ainsi en termes d’obligation signifie quoi exactement politiquement au regard des luttes aux
exclusions frontaliéres et statutaires? Un premier niveau de réponse est celui consistant a dire que
la grammaire de [I’hospitalit¢ contribue assez souvent a faire émerger un faisceau de
problématisation, toujours particulier aux situations nationales, de nature a pouvoir politiser des
enjeux tout en conservant paradoxalement une teneur pré ou infra-politique. C’est tout le dilemme
de sa situation consistant a étre frontaliére de la dyade l1égitimité-1égalité. Elle est pour ainsi dire
toujours un coup de force en appelant a 1’imagination politique et consistant autant que faire se
peut a faire ressortir la part de justice au coeur d’enjeux qui ne peuvent se dire aisément du fait du
jeu de la distribution sociale. 1 activité politique ici a I’ceuvre est toujours potentiellement celle
qui peut déplacer les corps migrants du lieu qui lui leur était assigné, en visibilisant ou faisant voir
ce qui n’avait pas lieu de I’étre, mais aussi en faisant entendre des discours la ou seul le bruit
dérangeant de la revendication avait son lieu, donc en faisant entendre comme discours ce qui

n’était entendu que comme demandes illégitimes et abus potentiels.

Nous avons a dessein employé¢ dans les lignes précédentes la notion de distribution sociale. Elle
est préalable a notre argumentation quant au brouillage des assignations que toute mise en scene
décomplexée de la question migrante peut permettre de générer dans I’ordonnancement de la scéne
politique. Nous y voyons I’énonciation d’un différend de portée politique. La différence ou I’écart
que le désordre politique vient inscrire dans 1’ordre policier peut s’exprimer comme différence d’une
subjectivation a une identification. Elle inscrit un nom de sujet comme différent de toute partie

identifiée de la communauté'?*

. Mais rien ne peut nous autoriser a conclure que le mode de
subjectivation ici a I’ceuvre suffit a faire des personnes migrantes des sujets politiques légitimes
aux regles du corps politique ou de la communauté préétablie. Jacques Ranciere dit bien qu’un
mode de subjectivation ne crée pas des sujets ex nihilo. Il parvient a les créer, si on suit un tel
raisonnement, en transformant des identités définies dans I’ordre naturel de la répartition des
fonctions et des places en instances d’expérience d’un litige. En ce sens, « toute subjectivation est
une désidentification, I’arrachement a la naturalité d’une place, I’ouverture d’un espace de sujet ou

n’importe qui peut se compter parce qu’il est I’espace d’un compte des incomptés, d’une mise en

rapport d’une part et d’une absence de part »'?°. Ce que ce mode de subjectivation peut faire

124 Jacques Ranciére, La mésentente. Politique et philosophie, Paris, Galilée, 1995, p.61.
125 Tbid, p.60.



60

apparaitre, ¢’est donc une sorte de multiple originaire — de pluralité de communautés d’expériences,
de personnes partageant un sort — qui n’était pas donné dans 1’opération initiale de la constitution
de la communauté. En ce sens, la politique n’est rien d’autre que la possibilité, jamais naturelle ou
aisée, de dire un tort ou de démarquer un registre d’inacceptabilité qui dans le méme mouvement
peut instituer la communauté comme communauté ou lieu du différend :

La politique est la pratique dans laquelle la logique du trait égalitaire prend la forme
du traitement d’un tort, ou elle devient I’argument d’un tort principiel qui vient se
nouer a tel litige déterminé dans le partage des occupations, des fonctions et des
places. Elle existe par des sujets ou des dispositifs de subjectivation spécifiques.
Ceux-ci mesurent les incommensurables, la logique du trait égalitaire et celle de
I’ordre policier. Ils le font en unissant au titre de tel groupe social le pur titre vide
de I’égalité de n’importe qui avec n’importe qui. Ils le font en surimposant a 1’ordre
policier qui structure la communauté une autre communauté qui n’existe que par et
pour le conflit, une communauté qui est celle du conflit sur I’existence méme du
commun entre ce qui a part et ce qui est sans part126.

3.5 L’hospitalité et la correction des intéréts affectés

La notion de tort ici convoquée, pour &tre a la hauteur de la puissance égalitaire, ne devrait étre
rabattue ou associée a aucune dramaturgie misérabiliste, victimaire ou regard doloriste s’agissant
des personnes migrantes. Elle est caractéristique de la structure originelle et fondatrice de toute
politique. Pour Rancicre, le tort est simplement le mode de subjectivation dans lequel la vérification
de I’égalité prend figure politique. La politique ne renvoie qu’a un seul principe universel, celui de
I’égalité, et elle ne se manifeste de fagon effective que sous la figure du tort, lequel institue un
universel singulier'?’ devant le pluriel des situations : « un universel polémique, en nouant la
présentation de 1’égalité comme part des sans-parts, au conflit des parties sociales »'?®. Dans le cas
qui nous intéresse, il s’agit surtout d’observer comment des personnes migrantes en butte aux
resserrement frontalier ou en situation irréguliere se conduisent elles-mémes comme sujets de

portée citoyenne méme quand la loi ne les reconnait pas comme telles, ce qui ouvre la discussion

126 Tbid, p.59.

127 Jean-Luc Nancy, Etre singulier pluriel, Paris, Galilée, 2013, p.79. "Les uns avec les autres” : ni les “uns”, ni les
“autres” ne sont premiers, mais seulement 1’“avec” par lequel il y a des “uns” et des “autres”. L’existence est
essentiellement co-existence. L’existence est forcément une exposition a 1’autre. Elle est toujours co-extensive aux
situations. En ce sens, toute politique est aussi une xénopolitique, constitution d’un monde commun avec 1’étranger a
la communauté: Voir : Etienne Tassin, « Cosmopolitique et xénopolitique », Raison présente, Vol. 201, No.1, 2017,
pp- 99-107.

128 Tbid, pp.63-64.



61

pour savoir si tout acte exprimé dans le champ politique est un acte politique. On peut au minimum
dire que les personnes migrantes mettent ainsi en scéne ce que William Walters appelle des actes
de démonstration - pour illustrer les contours ou territoires de la non ou absence de citoyenneté!?’.
C’est cette absence qui fait recourir au langage de 1’hospitalité, laquelle répond toujours a un besoin

identifi¢ de fagon précise dans une situation de détresse et souvent de choix limité.

Nous ne statuons pas ici que la réponse a un besoin situé et souvent ponctuel suffit a instituer un
mode de relation forcément juste et égalitaire, encore moins durable. Ce que permet politiquement
I’hospitalité est sans doute a saisir dans la relation qu’elle corrige, et non pas dans les principes de
justice devant régir une relation. Mais elle permet de montrer que cette relation n’est pas légitime
et que les priviléges dont disposent certains ne sont pas naturels. Elle s’avére une notion précieuse
pour interroger le dilemme frontalier : en identifiant les mécanismes du pouvoir et de la domination
qui appellent la correction, elle interroge leur part d’arbitraire et parfois méme I’illégitimité des
Etats-nations. S’agissant de ceux-ci, sans doute faut-il rappeler que leur existence est historique et
rien ne permet ni de dire que la forme actuellement revétue est la meilleure institution possible ou
que les frontiéres nationales sont le juste reflet de frontiéres naturelles. Le plus souvent ce sont des
arguments « primordialistes et téléologiques » qui sont convoqués pour en justifier la pertinence,
soit « I’explication fonctionnaliste selon laquelle un tel état de fait est expliqué par son existence
méme »'3. Les frontiéres demeurant des constructions sociales et politiques appelant dés lors un
regard rétrospectif pour voir comment les communautés politiques se constituent. Ces dernieres
naissent surtout des interactions que 1’on pourrait dire volontaires entre leurs membres. Boudou
parle de « fable contractualiste » (p.73) en la maticre et du « consentement des gouvernés » (p. 74)
associ¢ a cette fabulation, laquelle ne percoit que des individus en interaction et élude les
phénomeénes de pouvoir voire de domination, ainsi que I’exclusion générée. Au sein de cette
représentation idéalisée, les personnes consentiraient a déléguer une portée coercitive a I’Etat du
fait qu’elles y voient une protection, ce qui en derniere instance « masque la violence fondatrice
qui a permis la distinction entre I’intérieur et I’extérieur de la communauté, inclusion et exclusion,

membres et étrangers »'>!. Cette vision contractualiste est a bien y regarder surtout circulaire :

129 Voir : William Walters, « Acts of demonstration : mapping the territory on (non)-citizenship », dans Engin F. Isin,
Greg M. Nielsen, (dir.), Acts of Citizenship, loc.cit, pp.182-206; Peter Nyers, « No one is illegal between city and
nation », dans Engin F. Isin , Greg M. Nielsen (dir.), Acts of Citizenship, loc.cit, pp.160-181.

130 Benjamin Boudou, Le dilemme des frontiéres, op.cit, p.65.

31 1dem, p.82.



62

« c’est en méme temps que s’opere la grande division entre citoyens et étrangers et que se décident

les raisons qui permettraient de justifier cette division »!32.

En mettant cela en exergue, Benjamin Boudou propose une acception de la communauté politique
ayant pour fondement « I’intrication des intéréts affectés plutdt que 1’appartenance » (p. 202) pour
« rendre compte de ce qui lie les membres, sans pour autant empécher injustement les non-membres
de participer » (p. 201). Le « principe des intéréts affectés » signifie que devraient prendre part a
la conversation démocratique ceux et celles dont on parle et qui sont concernéEs par le dilemme
frontalier. L’approche est ici entierement relationniste, dépendante de [’envergure des
conséquences des actions des individus. Les migrants deviennent ainsi une catégorie a compter
comme sujets actifs de la délibération sur les frontiéres, qui sont en quelque sorte le site de
I’affection négative, du fait des inégalités qui s’y cristallisent et reproduisent. Les groupes ou

individus concernés par une décision doivent étre partie prenante de son élaboration.

Le demos, ici, est le corrélat du rassemblement des intéréts affectés : il est tendanciellement
inchoatif et s’étend proportionnellement a la diffusion des conséquences de ses décisions. Ainsi
posée, « sa constitution dynamique lui permet d’exclure ou de redessiner de maniére légitime, et
ses frontiéres sont fondamentalement contestables et révisables »'3*. Ainsi posée, il y a place a une
acception réflexive de la communauté ou de la figure instituante du démos qui travaille a son
évolution ou a sa permanente ré interrogation. Car c’est ’essence d’un tel régime que de travailler

a se démocratiser par fidélité a son principe.

L’évaluation du caractére démocratique d’un régime ne peut se faire qu’au regard du demos
constitué'** : ce sont toutes les catégories qui sont prises dans les rets du pouvoir qu’il faut prendre
en compte. Le principe des intéréts affectés que théorise Boudou est un aiguillon éthico-politique
rendant possible la contestation de la non-inclusion. Il le dit assez clairement : le demos doit étre
extensible, dynamique ou contestable par ceux et celles qui n’ont font pas partie. L’effet pratique
est évident par voie de conséquence : ceux des étrangers dont les intéréts sont affectés doivent

t135

pouvoir étre entendus au sujet de I’instance ou des mécanismes qui les affectent . Boudou ne perd

pas de vue que toute action humaine a des effets. Il distingue effet et affect. Tout ce qui a des effets

132 Idem, p.80.

133 Idem, p.205.
134 1dem, p.207.
135 Idem, p.208.



63

n’affecte pas. Si I’effet est en quelque sorte dérivé d’une action aussi neutre soit-elle, I’affect ou
I’affection implique un partage de la sphére éthico-morale. Rapporté a notre propos, cet angle
d’analyse a pour vertu heuristique de poser le rapport a la communauté politique dans la perspective
d’un processus continu et dynamique qui laisse place a un faisceau de pratiques, d’intéréts
changeants et partagés, bien plus qu’une entit¢ immuable, réifiée et posée d’avance avec sa série
de préalables. Les frontiéres de la communauté politique ou du monde commun sont ici plus

ouvertes a 1’altérité que les fronticres généralement établies de 1’appartenance.

Ainsi posé, le pourtour ou territoire de la communauté ou de la cit¢ ne dérive pas de
I’ordonnancement étatique ou de son cadre juridico-politique, mais des relations d’affection, de
domination et de pouvoir. L’idée a garder en téte s’agissant des frontiéres se résume dés lors en
mots simples : il s’agit de faire en sorte que ceux et celles sur qui les fronti¢res agissent parviennent
a étre entendus et non seulement en subir les lois de fonctionnement. La possibilité de leur
démocratisation passe par 1’exigence minimale de leur contrdle; et les modalités objectives et
pratiques de celui-ci sont a chercher dans ces formes inédites inexplorées et communes d’entraide

de ces catégories en mouvement'*® qui redoublent d’actes d’hospitalité.

3.6 L’hospitalité et le principe démocratique : le frottement entre 1’é¢thique et le
politique

Pour autant, on ne peut pas dire que I’attention aux effets des politiques frontalieres au nom du

devoir d’hospitalité suffise a réactiver le potentiel illimité et inachevé du principe démocratique.

L’hospitalité ne fait certes que réparer, mais la précarité de sa solution est le signe de la fragilité et

de I'imperfection démocratique. Cette solution, aussi limitative soit-elle, n’est rien d’autre que

I’exposition d’un état de domination identifi¢ ou d’une exclusion refusée.

I1 est certes difficile de faire consensus sur le sens d’une « vraie justice » ou d’une « meilleure
démocratie », mais il est cependant moins difficile d’illustrer et d’identifier plus clairement ce
qu’est I’expérience de I’injustice en vue de rendre possibles des initiatives collectives et des actions
concertées, voire des améliorations institutionnelles. C’est pour ainsi dire par une définition

négative de la justice et par le contournement des approches jugées substantielles en termes de

136 Papadopoulos, Dimitris, Vassilios S. Tsianos, « After citizenship : autonomy of migration, organisational ontology
and mobile commons », Citizenship Studies, Vol. 17, No 2, p.178-196.



64

valeurs et principes qui motivent les personnes que I’hospitalité parvient a opérer. Elle permet de
pointer une sorte de mal absolu relatif aux intéréts fondamentaux des personnes affectées par le
non droit et la domination : les logiques d’encampement, de rétention et plus largement de sous-

citoyenneté en sont des illustrations.



65

4 Conclusion

Le sens de I’hospitalité n’est en définitive que la confrontation aux mécanismes permettant la
diffusion de I’exclusion et la remise en cause, toujours fondée sur un principe égalitaire, du
monopole du privilége de ’appartenance'*’dans la définition de la communauté, et par voie de
conséquence dans la définition des biens a distribuer de facon aussi circonscrite qu’exclusive :
santé, éducation, mobilité... ce privilége est aussi celui qui préside au monopole du contrdle des
conditions de I’appartenance par les membres, en dépit du fait qu’elles sont souvent asymétriques

et le plus généralement tributaires de priviléges historiques.

L’hospitalité est ainsi le signe d’un sentiment communément partagé de désapprobation éthique,
mais aussi une décence ordinaire devant I’arbitraire étatique, sans s’y réduire. Si le langage
démocratique ne s’y déploie pas explicitement, il est en revanche en sous-texte d’une évidence
inhospitaliére jugée illégitime. C’est la le véritable sens critique et le caractére incrémental de cette
notion d’hospitalité résonant avec la démocratie, mais sans s’y lier directement. L hospitalité fait
partie du patrimoine moral de I’humanité qu’il faut constamment réactiver et opérationnaliser par
une sorte d’herméneutique stratégique et pratique. Il est incontestablement difficile de fonder une

¢éthique de la justice en matiére migratoire.

Sans proposer une alternative ou solution claire au régime international des frontieres, 1’hospitalité
demeure une valeur siire, sans doute parmi d’autres, qui exprime un refus de ce qui ne va pas. Elle
est une ressource utopique qui en appelle a 1’imagination et potentiellement a 1’invention
démocratique, pour déborder le politique par 1’éthique!*®. C’est surtout contre 1’exclusion et pour

la non-domination que 1’hospitalité trouve son sens. Il ne s’agit donc pas de se livrer a un traitement

137 C’est presque toujours en appelant a ’égalitarisme, bien qu’il s’agisse d’un égalitarisme restreint a la seule sphére
étatique et souvent nationale, que le contrdle des frontiéres se trouve légitimé. L’Etat national est a la fois I’acteur
principal et I’espace de la redistribution des biens sociaux. Ce faisant, il se donne comme devoir de faire respecter les
limites de sa conception de la justice. La frontiére ne peut plus stricto sensu étre définie comme un rempart. Elle opere
des lors comme un dispositif qui laisse passer de fagon différentiée, en filtrant certaines catégories de personnes
migrantes (les réfugiés, éventuellement certains travailleurs qualifiés) sur la base de critéres tantot humanitaire, tantot
utilitaristes tandis qu’elles continuent a recaler ou a disperser dans des sphéres assignées d’autres catégories. Voir:
Martina Tazzioli, « Keeping on the move without letting pass. Dispersal and mobility as technology of government »,
dans Martina Tazzioli, The making of migration. The biopolitics of mobility, Londres, Sage, 2020, pp.101-129. Plus
pres de nous, Arash Abizadeh prolonge ce questionnement dans son débat avec David Miller. Voir : Arash Abizadeh,
« Demcratic Legitimacy and Sate Coercision. A reply to David Miller », Political Theory, Vol.38, Nol, 2010, pp.121-
130.

138 Benjamin Boudou, Politique de I’hospitalité..., op.cit, p.187.



66

moraliste ou puriste de la question migratoire, mais d’en appeler a une sorte de précaution
méthodologique : a savoir de penser ’hospitalité en lien avec les conditions et les pratiques qui
permettent de déborder par la solidarité et I’entraide 1’espace de la politique instituée et en étant
attentifs aux registres discursifs mobilisés, sans leur faire correspondre une sorte de transparence.
La portée politique de 1’hospitalité est a la mesure d’un principe aussi réaliste qu’utopique, celui
postulant que la réduction de la domination est un acte suffisamment ambitieux pour avoir une

portée démocratique.

Par cette voie, 1’hospitalité retrouve en quelque sorte ses affinité électives avec notre perspective
de démocratie radicale au cceur de notre these, en ce qu’elle permet de tenir compte de 1’enjeu de
I’exclusion et de domination opérant notamment aux frontic¢res. Cette démocratie radicale n’est pas
seulement un critére théorique servant a mesurer le degré de proximité des modeles historiques de
démocratie ou de citoyenneté par rapport a leur forme idéale : il s’agit surtout d’une facon de se
confronter a la réalit¢ de I’extréme violence dans I’histoire des sociétés démocratiques

contemporaines — dont font partie les frontiéres — au cceur de leur quotidienneté.

En somme, cette attention portée a une analyse politique et démocratique du fait migratoire s’inscrit
a nos yeux dans une vision qui permet de pointer 1’enjeu de 1’exclusion au cceur de la question : a
savoir de porter une attention a ceux et celles dont le déni de droit prive par la-méme des conditions
matérielles de I’existence et des formes de reconnaissance qui font la dignité d’étre humain. Plus
encore, elle permet de garder a I’esprit que la démocratie comme la citoyenneté sont aussi le fait
de I’activité politique : elles sont le fait de ’engagement individuel et collectif, y compris par le
plaidoyer militant et 1’assistance hospitaliere, disions-nous, d’une forme de mise « en-commun »

de la vie humaine, c’est-a-dire d’un espace public de la discussion égalitaire.

Une telle perspective de la citoyenneté et de 1’inclusion au corps politique exprime, de dire Balibar,
un lien social et préfigure un cadre politique dans lequel les droits et libertés reconnus aux
individus, si limités soient-ils, n’¢émanent pas d’un pouvoir transcendant, mais plus

fondamentalement de la « convention » des citoyens'3’.

139 Etienne Balibar Nous, citoyens d’Europe? Les frontiéres, I'Etat, le peuple, Paris, La Découverte, 2001, p. 251.
Balibar précise de fagon magistrale (et assez rare) que ce cadrage théorique est a considérer du fait que la notion du
citoyen (polités, civis, Biirger, etc.) est toujours a saisir a partir d’une référence originaire a I’insurrection (comme dans



67

C’est le propre des luttes aux frontiéres que de redéfinir les termes de la convention pouvant
permettre ’entrée et I’inclusion a la méme communauté politique. Ce qu’on doit dés lors en tirer
comme conclusion est la chose suivante : on peut a tout le moins plaider que la dimension trop
coercitive et arbitraire qui préside aux pratiques des contrdles frontaliers doit étre justifiée aupres
des personnes sur lesquelles ses régles s’exercent (surtout les plus fragiles d’entre elles) par la mise
sur pied de mécanismes qui en soumettent les régles au principe démocratique et a la délibération'*.
Certes, le principe au coeur du débat sur la démocratisation des frontiéres ne meéne pas a une
conception illimitée du peuple démcratique (ou du demos) comme solution aux défis afférents aux
frontieres. Sa portée consiste cependant a nous engager dans une exigence de vérification en actes
pour nous enjoindre collectivement a saisir, fondamentalement en écho aux défis de 1’histoire

interminable'*!

, jusqu’ou nous devons ¢élargir nos mécanismes coercitifs de justification mutuelle
de la justice démocratique’#, et ce afin de répondre de mesures qui conduisent, concrétement et
désormais radicalement, a 1’indifférence quant aux situation de vie de personnes en butte a des
dispositifs frontaliers dont nous reconnaissons pourtant la dimension contingence et historiquement

construite.

le cas francais), ou au droit de résistance (comme dans le cas américain, en bref au pouvoir constituant qui exprime
une capacité collective de « constituer I’Etat » ou I’espace public. D’ou le lien entre 1’idée de citoyenneté et celle
d’égalité. Pour Balibar, « la citoyenneté ne se définit jamais a partir d’'une simple position statutaire (donc de fagon
inégalitaire ou hiérarchique), celle-ci se trouve toujours immédiatement réintroduite : non seulement de fagcon externe,
par la distinction des citoyens et des étrangers, mais aussi de facon interne. La citoyenneté correspond toujours a la
constitution d’une société différenciée et au fonctionnement d’un Etat : elle implique donc, au minimum, une
différenciation des gouvernants et des gouvernés, et une différenciation de la fonction publique et de la société civile
», ibid, p.252.

140 Ces mécanismes devraient par principe regrouper normalement aussi bien les collectifs auto-constitués de personnes
migrantes, les individus désireux de migrer ou des représentant.e.s formels des personnes migrantes, voire des
diplomates des Etats, des organisations de la société civile et des organisations de défense des droits, des communautés
religieuses, etc. Certes, la question de la représentation opportune de personnes soumises a la coercition de la fronticre
n’est pas aisée et ne trouve pas de réponse définitive et satisfaisante. Mais y réfléchir est déja un avancement, ne serait-
ce que par la pensée et en élargissant le registre du dicible en la matiére.

141 Je dois cette expression d’histoire interminale a Etienne Balibar qui I’utilise de fagon stimulante pour penser nombre
d’enjeux de I’heure et leur part d’invariant sur le plan de la temporalité longue. Etienne Balibar, Histoire interminable.
D’un siecle [’autre, Paris, La Découverte, 2020.

142 Blake, Michael, « Distributive Justice, State Coercion, and Autonomy », Philosophy and Public Affairs, Vol.30, No
3,2002, pp.257-295.



68

S Bibliographie

Monographies

Amilhat Szary, Anne-Laure, (éd.), Frontieres. Capes-Agrégation Histoire-Géographie. Paris,
Armand Colin, « Horizon », 2020;

Balibar, Etienne, Cosmopolitique. Des frontiéres a [’espéce humaine — Ecrits III, Paris, La
Découverte, 2022;

Balibar, Etienne, Histoire interminable. D un siécle I’autre. Ecrits I, Paris, la Découverte, 2020;
Balibar, Etienne, La Proposition de [’égaliberte, Paris, Presses universitaires de France, 2010;

Balibar, Etienne, L 'Europe, I’Amérique, la guerre. Réflexions sur la médiation européenne, Paris,
La Découverte, 2005;

Balibar, Etienne, Nous, citoyens d 'Europe? Les frontiéres, I'Etat, le peuple, Paris, La Découverte,
2001;

Balibar, Etienne, « Droit de cité ou I’apartheid? », dans, Balibar, Etienne, Monique Chemillier-
Gendrau, Jacqueline Costa-Lascoux, Emmanuel Terray, Sans-papiers, [’archaisme fatal, Paris, La
Découverte, 1999, pp.89-116;

Balibar, Etienne, Droit de cité, Paris, Quadrige/PUF, 2002 (1998);

Bigo, Didier, Guild, Elspeth (dir.), Controlling Frontiers. Free Movement Into and Within Europe,
Burlington, Asghate Publishing, 2015, pp.87-88.

Brown, Wendy, Murs. Les murs de la séparation et le déclin de la souveraineté étatique, Paris, Les
Prairies ordinaires, 2009;

Bosniak, Linda The Citizen and the Alien : Dilemmas of Contemporary Membership, Princeton,
Princeton University Press, 2006;

Boudou, Benjamin Le dilemme des frontiéres. Ethique et politique de I’'immigration, Paris Editions
de I’EHESS, 2019;

Boudou, Benjamin, Politique de I’hospitalité, Une généalogie conceptuelle, Paris, CNRS Editions,
2017;

Bourdieu, Pierre, Sayad, Abdelmalek, Le Déracinement. La crise de [’agriculture traditionnelle en
Algérie, Paris, Editions de Minuit, 1964;



69

Cole, Philip, Philosophies of Exclusion. Liberal Political Theory and Immigration, Edinburgh,
Edinburgh University Press, 2000;

Caloz Tschopp, Marie-Claire, La liberté politique de se mouvoir. Desexil et création : philosophie
du droit de fuite, Paris, Editions Kimé, 2019;

Caloz-Tschopp, Marie-Claire, L Evidence de [asile. Essai de philosophie dys-topique du
mouvement, Paris, L’Harmattan, 2016;

Castel, Robert, Les Métamorphoses de la question sociale. Une chronique du salariat, Paris,
Fayard, Paris, 1995;

Colliot-Théléne, Catherine, Le commun de la liberté. Du droit de propriété au devoir d’hospitalite,
Paris, PUF, 2022;

Colliot-Théléne Catherine, « Les droits subjectifs a I’épreuve de la solidarité sociale », dans, Beaud
Olivier, Colliot-Théléne (Catherine), Kervégan, Jean- Francois, (dir.), Droits subjectifs et

citoyenneté, Paris, Classiques Garnier, 2019, pages 323-343;

Colliot-Théléne, Catherine, La démocratie sans démos, Paris, PUF, 2011;

Deleixhe, Martin, Aux bords de la démocratie. Contréle des frontieres et politique de [’hospitalité,
Paris, Classiques Garnier, 2016;

Deleixhe, Martin Etienne Balibar. L illimitation democratique, Paris, Michalon, 2014;
Dewey, John, Le public et ses problemes, trad. par Joélle Zask, Paris, Folio, 2010;
Fassin, Didier, La Raison humanitaire, Paris, Gallimard/Seuil, 2010;

Foucault, Michel, Sécurité. Territoire. Population. Cours au Collége de France, 1977-1978, Paris,
Seuil-EHESS-Gallimard, 2004;

Goodin, Robert, Protecting the Vulnerable : A Reanalysis of our Social Responsibilities, Chicago,
University of Chicago Press, 1985;

Ingram, James D, «Democracy and Its Conditions : Etienne Balibar and the Contribution of
Marxism to Radical Democracy », dans, Martin Breaugh, Paul Mazzocchi, Rachel Magnusson et
Devin Penner, Thinking Radical Democracy: The Return to Politics in Postwar France , Toronto,
University of Toronto Press, 2015, pp.211-233;

Mairet, Gérard, Le principe de souveraineté. Histoires et fondements du pouvoir moderne, Paris,
Gallimard, 1997,

Mezzadra, Sandro et Brett Neilson, Border As Method, Or The Multiplication of Labor, Durham,
Duke University Press, 2013;



70

Mbembe, Mbembe, Brutalisme, Paris, La Découverte/Poche, 2023;
Nancy, Jean-Luc, Etre singulier pluriel, Paris, Galilée, 2013;

Nyers, Peter, « No one is illegal between city and nation », dans, Engin F. Isin , Greg M. Nielsen
(dir.), Acts of Citizenship, Chicago, University of Chicago Press, 2008; pp.160-181;

O’Neill, Onora, Towards Justice and Virtue : A Constructive Account of Practical Reasoning,
Cambridge, Cambridge University Press, 1996;
Ranciere, Jacques, La mésentente. Politique et philosophie, Paris, Galilée, 1995;

Ruhs, Martin, The Price Of Rights. Regulating International Labor Migration, Princeton, Princeton
University Press, 2013;

Sassen, Saskia, Expulsions. Brutalité et complexité dans [’économie globale, Paris, Gallimard,
2016;

Schnapper, Dominique La communauté des citoyens. Sur [’idée moderne de nation, Paris,

Gallimard, 1994;

Scott, James C., La domination ou les arts de la résistance : fragments du discours subalterne,
Paris, Editions Amsterdam, 2019;

Selek Pinar et Daniela Trucco (dir), Le manége des frontiéres. Criminalisation des frontieres et
solidarités dans les Alpes-Maritimes, Lorient, Le Passager Clandestin, 2020;

Shachar, Ayelet, The Birthright Lottery. Citizenship And Global Inequality, Cambridge, Harvard
University Press, 2009;

Stavo-Debauge, Joan, Qu ‘est-ce que [’hospitalité. Recevoir I’étranger a la communauté, Montréal,
Liber, 2017,

Storme, Tristan, « L’importance de la violence dans la fondation et la conservation de 1’ordre
juridico-politique : Carl Schmitt et Walter Benjamin », dans, Faggion, Lucien, Regina, Christophe
(dir.), La violence : Regards croisés sur une réalité plurielle, Paris, CNRS Editions, 2010;

Storme, Tristan, Carl Schmitt et le marcionisme. L’impossibilité théologico-politique d’un
cecuménisme judéo-chrétien, Paris, Editions du Cerf, 2008;

Tazzioli, Martina, « Keeping on the move without letting pass. Dispersal and mobility as
technology of government », dans Martina Tazzioli, The making of migration. The biopolitics of
mobility, Londres, Sage, 2020, pp.101-129;

Vasanthakumar, Ashwini, The Ethics Of Exile, A Political Theory Of Diaspora, New Y ork, Oxford
University Press, 2022;


https://www.cnrseditions.fr/auteur/lucien-faggion/
https://www.newstatesman.com/author/ashwinivasanthakumar

71

Walters, William « Acts of demonstration : mapping the territory on (non)-citizenship », dans,
Engin F. Isin , Greg M. Nielsen (dir.), Acts of Citizenship, Chicago, University of Chicago Press,
2008; pp.160-181.

Articles de périodiques

Andrijasevic, Rutvica, William Walters, « L’Organisation internationale pour les migrations et le
gouvernement international des frontiéres », Cultures & Conflits, Vol. 84, No. 4, 2011, pp.13-43;

Aradau, Claudia, Perret, Sarah, «The politics of non-knowledge at Europe’s borders : errors, fakes
and subjectivity» Review of International Studies 4, No 4, Vol.38, 2022, pp.405-424;

Aradau, Claudia, Mazzioli, Martina, « Biopolitics Multiple: Migration, Extraction, Subtraction »,
Millennium, Vol. 48, 2020, pp.198-220;

Aradau Claudia, Tobias, Blanke, « Politics of prediction: security and the time/space of
governmentality in the age of big data », European Journal of Social Theory, Vol. 20, No 3, 2017,
pp.373-391;

Aradau, Claudia, Luis Lobo-Guerrero et Rens Van Munster, « Security, Technologies of Risk, and
the Political », Security Dialogue, Vol. 39, Nos 2-3, avril 2008, pp.147-154;

Abizadeh, Arash « Demcratic Legitimacy and Sate Coercision. A reply to David Miller », Political
Theory, Vol.38, Nol, 2010, pp.121-130;

Ansems de Vries, Leonie, Lara Montesinos Coleman, Doerthe Rosenow, Martina Tazzioli,
Rolando Vazquez, « Fracturer la politique. Ou comment éviter la reproduction tacite des ontologies
modernes/coloniales dans la pensée critique », Vacarme, Vol. 88, No 3, 2019, pp. 4-37;

Atag, Ilker, Kim Rygiel et Maurice Stierl, « The Contentious Politics of Refugee and Migrant
Protest and Solidarity Movements : Remaking Citizenship from the Margins », Citizenship Studies,
Vol. 20, No 5, 2016;

Atak, Idil, Graham Hudson, Delphine Nakache, « Policing Canada’s Refugee System : A Critical
Analysis of the Canada Border Services Agency », International Journal of Refugee Law, Vol. 31,
No 4, 2020, pp.464-491;

Bigo, Didier, « Sécurité et immigration : vers une gouvernementalité par ’inqui¢tude », Cultures
et Conflits, No 31-32, printemps-¢été 1998;

Blake, Michael, « Distributive Justice, State Coercion, and Autonomy », Philosophy and Public
Affairs, Vol.30, No 3, 2002, p.257-295;

Boudou, Benjamin, « « Pourquoi n’accueillez-vous pas des migrants chez vous ? » Définir le
devoir d’hospitalité », Revue du MAUSS, vol. 53, no. 1, 2019, pp. 291-307;


https://www.cambridge.org/core/services/aop-cambridge-core/content/view/C3B0967C47082157EED1569DFEEB64E1/S0260210522000080a.pdf/the-politics-of-non-knowledge-at-europes-borders-errors-fakes-and-subjectivity.pdf
https://www.cambridge.org/core/services/aop-cambridge-core/content/view/C3B0967C47082157EED1569DFEEB64E1/S0260210522000080a.pdf/the-politics-of-non-knowledge-at-europes-borders-errors-fakes-and-subjectivity.pdf

72

Bourbeau, Philippe « Politisation et sécuritisation des migrations internationales : une relation a
définir », Critique internationale, Vol. 61, No. 4, 2013, pp. 127-145;

Carens, Joseph H, « Realistic and Idealistic Approaches to the Ethics of Migration », International
Migration Review, Vol. 30, No 1, 1996, pp.156-170;

De Genova, Nicholas, Roy, Ananya, « Practices of illegalisation », Antipode, Vol.52, No 2, 2020,
pp.352-364;

De Genova, Nicholas, « Spectacles of migrant "illegality": the scene of exclusion, the obscene of
inclusion », Ethnic and Racial Studies, Vol. 36, No 7, 2013, p.1180-1198;

De Genova, Nicholas, « Migrant “illegality” and deportability in everyday life », Annual Review
of Anthropology, Vol. 31, 2002, pp.419-447;

Deleixhe, Martin, « L hospitalité égalitaire et politique ? », Revue Asylon(s), No 13, septembre
2014;

Deleixhe, Martin, « L’Immigration dans les théories contemporaines de la démocratie », Revue
européenne des sciences sociales, Vol. 49, No 2, 2011, pp.123-144;

Elden, Stuart, « Secure the volume: vertical geopolitics and the depth of power », Political
Geography, Vol.34, Mai 2013, pp.35-51;

Fassin, Didier, « Exclusion, underclass, marginalidad. Figures contemporaines de la pauvreté
urbaine en France, aux Etats-Unis et en Amérique latine », Revue frangaise de la sociologie, 1996,
Vol. 37, No 1, pp. 37-75;

Furri, Filippo, Paul Guillibert, Isabelle Saint-Saéns, « L’homme de la frontiere. Entretien avec
Sandro Mezzadra », Vacarme, Vol. 69, No. 4, 2014, pp. 226-249.

Heller, Charles, Lorenzo Pezzani, et Maurice Stierl, « Vers une politique de la liberté¢ de
mouvement », Communications, Vol. 104, No. 1, 2019, pp. 79-93;

Humphrey, Michael, « Migration, Security and Insecurity », Journal of Intercultural Studies, Vol
34, No 2, 2013, pp.178-195;

Idir, Mouloud, Belkhodja, Chedly, Ekobena Elodie, (dir.) (Dé)passer le régime international des
frontieres. L’ hospitalité en actes, Montréal, Editions du secteur Vivre ensemble, 2023;

Isin, Engin Fahri, Greg M. Nielsen (dir.), Acts of Citizenship, Chicago, University of Chicago Press,
2008;

Lascoumes, Pierre « La Gouvernementalité : de la critique de 1’Etat aux technologies du pouvoir
», Le Portique. Revue de philosophie et de sciences humaines, Vol. 13-14, 2° semestre 2004, pp.
1-15;



73

Mezzadra, Sandro, Nicholas De Genova, « Migration and the Question Of Political Possibilities »,
Political Anthropoligcal research On International Social Sciences, décembre 2020, pp.337-374;

Mezzadra Sandro, Neilson, Brett, « Frontiéres et inclusion différentielle », Rue Descartes, Vol. 67,
No. 1, 2010, pp. 102-108;

Mezzadra, Sandro, « Capitalisme, migrations et luttes sociales. Notes préliminaires pour une
théorie de I’autonomie des migrations », Multitudes, Vol. 19, No 5, 2004;

Mezzadra, Sandro, « The Right to Escape », Ephemera, Vol. 4, 2004, pp. 267-275;

Nussbaum, Martha, « Kant and Stoic Cosmopolitanism », The Journal of Political Philosophy,
Vol. 5,No 1, 1997, p.7;

Papadopoulos, Dimitris, Vassilios S. Tsianos, « After citizenship : autonomy of migration,
organisational ontology and mobile commons », Citizenship Studies, Vol. 17, No 2, p.178-196;

Potot, Swanie « Construction européenne et migrations de travail », Revue européenne des
sciences sociales, Vol. 51, No 1, 2013, pp.7-32;

Pullano, Teresa, La citoyenneté européenne. Un espace quasi étatique, Paris, Presses de Sciences
Po, 2014;

Rigo, Enrica, « Arbitrary Law Making and Unorderable Subjectivities in Legal Theoretical
Approaches to Migration », Etikk i praksis - Nordic Journal of Applied Ethics, Vol.14, No.2, 2020,
pp.71-88;

Rigo, Enrica, « Citizens despite borders. Challenges to the territorial order of Europe », dans, Vicki
Squire (ed.), The contested politics of mobility. Borderzones and irregularity, Londres, Routledge,
2010; pp.199-215;

Rigo, Enrica « The Right to Territory and the Contemporary Transformation of European
Citizenship », dans : Engin F. Isin, Peter Nyers, Bryan S. Turner (ed.), Citizenship between
Past and Future, Londres, Routledge, 2008, pp.140-161;

Rigo, Enrica « Aux frontieres de I’Europe. Citoyennetés postcoloniales dans I’Europe
¢largie », Multitudes, Vol. 5, No. 19, 2004, pp. 73-84.

Rosenberg Rubins, Rottem « Crimmigration and the "Paradox Of Exclusion" », Oxford Journal of
Legal Studies, Vol. 42, No.1, 2022, pp. 266-297;

Roy, Martin, Catherine Neveu, « A philosophy of the theory of “’acts of citizenship’” woven into
the fabric of a political anthropology of citizenship », Citizenship Studies, Vol.27, No3, 2023,
pp-385-405;


https://www.taylorfrancis.com/chapters/edit/10.4324/9780203839829-12/citizens-despite-borders-enrica-rigo?context=ubx&refId=11e7d116-4ca0-49c2-b32e-4cc32ad55c84

74

Sayad, Abdelmalek « Immigration et "pensée d’Etat" », Actes de la recherche en sciences sociales,
Vol. 129, No. 4, 1999, pp.5-14;

Sayad, Abdelmalek « Les maux-a-mots de I’'immigration. Entretien avec Jean Leca », Politix, Vol.
3, No 12, 4° trimestre, 1990, pp.7-24;

Scheel, Steven et Martina Tazzioli, « Who is a Migrant? Abandoning the Nation-state Point of
View in the Study of Migration », Sci/Post, 4 mai 2022 : https://scipost.org/MigPol.1.1.002 ;

Stavo-Debauge, Joan, « Pourquoi le «don» de Derrida ne résiste pas a [’épreuve de
I’hospitalité », Revue du MAUSS, Vol. 53, No. 1, 2019, PP. 217-234;

Tassin, Etienne, « Cosmopolitique et xénopolitique », Raison présente, Vol. 201, No.1, 2017, pp.
99-107;

Ty, Michelle « Le mythe de la charge maximale. Migrations mondiales et « capacité d’accueil »
de I’Etat-nation », Multitudes, Vol. 82, No. 1, 2021, pp. 142-153;

Walters, William et Tazzioli, Martina, Handbook on Governmentality, Londres, Edward Elgar
Publishing Limited, 2023;

Wendt, Alexander, « Anarchy is what States Make of it. The Social Construction of Power Politics
», International Organization, Vol. 46, No 2, 1992, pp. 391-425;

Ypi, Lea, « Statist Cosmopolitanism », The Journal of Political Philosophy, Vol. 16, No 1, 2008,
pp. 48-71.

Theses
Deleixhe, Martin, « Contribution a une théorie démocratique du contréle des frontieres. De la
tension entre la souveraineté populaire et les droits de ’homme a la frontiere de la communauté

politique européenne », These de doctorat, Université Libre de Bruxelles, Faculté des sciences
sociales et politiques, Département de sciences politiques, année académique 2011-2012;

Articles de press

Balibar, Etienne, « Etat d’urgence démocratique », Le Monde, 19 février 1997, pp.1,13;
Lisée, Jean-Francois, « Dire « basta ! » a Roxham », Le Devoir, 28 janvier 2023;

Macklin, Audrey, « What happens when Roxham road is closed? », Toronto Star, 27 février 2023;

Musalo, Karen et Audrey Macklin, « Now Trump’s cruel border policy is spreading in Canada »;
Los Angeles Times, 29 mars 2023;


https://scipost.org/MigPol.1.1.002

75

Vasanthakumar, Ashwini, « How refugees strengthen democracy and solidarity », The New
Statesman, 18 mars 2022.

Rapports de recherche

Le Lann-Semassel, Olivier, «Les enjeux frontaliers a la lumiére de la théorie de 1’acteur réseau »,
Note de recherche, GSCMF, 2025;


https://www.newstatesman.com/author/ashwinivasanthakumar

