
 

UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À MONTRÉAL 

HÉRITAGES HISTORIQUES ET GUERRES IDENTITAIRES : LE CAS UKRAINE–RUSSIE 

TRAVAIL DE RECHERCHE DIRIGÉ 
 

PRÉSENTÉ 
 

COMME EXIGENCE PARTIELLE 
 

MAÎTRISE EN SCIENCE POLITIQUE 

PAR 
 

VINCENT LANDREVILLE 

OCTOBRE 2025



 
 
 
 

UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À MONTRÉAL 
Service des bibliothèques 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Avertissement 
 
 
 
 
La diffusion de ce document diplômant se fait dans le respect des droits de son auteur, 
qui a signé le formulaire Autorisation de reproduire et de diffuser un travail de recherche 
de cycles supérieurs (SDU-522 – Rév. 04-2020).  Cette autorisation stipule que 
«conformément à l’article 11 du Règlement no 8 des études de cycles 
supérieurs, [l’auteur] concède à l’Université du Québec à Montréal une licence non 
exclusive d’utilisation et de publication de la totalité ou d’une partie importante de [son] 
travail de recherche pour des fins pédagogiques et non commerciales.  Plus 
précisément, [l’auteur] autorise l’Université du Québec à Montréal à reproduire, diffuser, 
prêter, distribuer ou vendre des copies de [son] travail de recherche à des fins non 
commerciales sur quelque support que ce soit, y compris l’Internet.  Cette licence et 
cette autorisation n’entraînent pas une renonciation de [la] part [de l’auteur] à [ses] droits 
moraux ni à [ses] droits de propriété intellectuelle.  Sauf entente contraire, [l’auteur] 
conserve la liberté de diffuser et de commercialiser ou non ce travail dont [il] possède un 
exemplaire.» 
 
 
 
 
 



ii 
 

UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À MONTRÉAL 
Faculté de science poliƟque et de droit 

Département de science poliƟque 
 
 
 
 
 

Le présent mémoire inƟtulé 
HÉRITAGES HISTORIQUES ET GUERRES IDENTITAIRES : LE CAS UKRAINE–RUSSIE 

 
 
 

Présenté par 
Vincent Landreville 

 
 
 
 

A été évalué par le jury composé de 
 

JusƟn Massie 
DirecƟon de recherche 

 
Dominique Arel 

Évaluateur/Évaluatrice (Projet de recherche) 
 

Emmanuelle Rousseau 
Évaluateur/Évaluatrice (Travail de recherche) 

 

 

 

 

 

 



 

iii 
 

REMERCIEMENTS 

Tout d’abord, je tiens à remercier le professeur Justin Massie de l’UQAM, sans qui la réalisation de ce 

travail de recherche dirigé n’aurait pas été possible. Il s’agit d’un privilège pour moi d’avoir bénéficié du 

soutien indéfectible d’un expert reconnu en politique internationale, de défense et de sécurité. Cette 

expérience a été des plus enrichissantes et a su marquer une conclusion stimulante de mon parcours 

universitaire à la maîtrise. Je lui exprime toute ma gratitude pour avoir accepté de diriger ce travail. 

Je tiens à exprimer toute ma reconnaissance envers ma famille, qui a toujours été un socle solide durant 

cette aventure. Mes parents, par leur présence attentive et leur soutien inébranlable, ont su m’apporter 

un équilibre précieux. Leur confiance constante et leurs paroles réconfortantes ont nourri ma 

détermination et m’ont encouragé à avancer, même dans les moments les plus difficiles. 

Je souhaite également adresser un remerciement tout particulier à ma sœur et à ses filles. Leur énergie 

positive et leurs encouragements sincères ont été une source de joie et de motivation. Leur soutien 

chaleureux a illuminé mon chemin et m’a aidé à garder le cap tout au long de ce parcours exigeant. 

Enfin, je tiens à remercier Dominique Arel, dont les conseils avisés au début du processus ont orienté ma 

recherche et m’ont aidé à structurer mon travail ainsi qu’à Emmanuelle Rousseau pour ses retours 

constructifs lors de l’évaluation. 

À vous tous, ainsi qu’à tous ceux qui m’ont soutenu au travers de ce processus, je vous adresse mes plus 

sincères remerciements. 

 

 

 

 

 



iv 
 

TABLE DES MATIÈRES 

REMERCIEMENTS ............................................................................................................................... ii 

LISTE DES ABRÉVIATIONS, DES SIGLES ET DES ACRONYMES ................................................................. v 

RÉSUMÉ ............................................................................................................................................ vi 

INTRODUCTION .................................................................................................................................. 1 

CHAPITRE 1 : FONDEMENTS THÉORIQUES DES GUERRES IDENTITAIRES ................................................ 7 

1.1 Définition et caractéristiques des guerres identitaires .......................................................................... 7 

1.2 Causes et dynamiques des conflits identitaires ...................................................................................10 

1.3 Approches théoriques de résolution des conflits ................................................................................16 

1.4 Limites et forces conceptuelles de la théorie dans le cadre d’analyse de la guerre en Ukraine .........18 

1.5 Conclusion ............................................................................................................................................21 

CHAPITRE 2 : RACINES HISTORIQUES ET IMPACT DES ANTAGONISMES IDENTITAIRES SUR LE CONFLIT 
UKRAINIEN ....................................................................................................................................... 22 

2.1 L’Ukraine sous la Russie impériale : assimilation et répression ...........................................................22 

2.2 L’ère soviétique : répression politique et génocide culturel ...............................................................26 

2.3 L’indépendance et l’affirmation identitaire post-URSS  ......................................................................31 

2.4 L’escalade des tensions et le déclenchement du conflit armé ............................................................35 

2.5 Influence des fractures historiques sur les relations russo-ukrainiennes............................................38 

2.6 Conclusion ............................................................................................................................................43 

CHAPITRE 3 : VERS UNE RÉSOLUTION DIFFICILE DU CONFLIT: APPLICATION DE l’APPROCHE 
THÉORIQUE...…………………………………………………………………………………………………………………………………….45 

3.1 Application de la théorie des guerres identitaires au cas ukrainien ....................................................45 

3.2 Discours et positions ukrainiennes face aux négociations...................................................................49 

3.3 Dynamique identitaire et obstacles à la résolution du conflit .............................................................52 

3.4 Recommandations pour une résolution durable du conflit .................................................................53 

3.5 Conclusion ............................................................................................................................................56 

CONCLUSION .................................................................................................................................... 58 

BIBLIOGRAPHIE ................................................................................................................................ 61



v 
 

LISTE DES ABRÉVIATIONS, DES SIGLES ET DES ACRONYMES 

 

HRW  

OUN 

OTAN 

RSSU 

UE 

UPA  

Human Rights Watch 

Organisation des nationalistes ukrainiens 

Organisation du Traité de l’Atlantique Nord 

 République socialiste soviétique d’Ukraine 

Union Européenne 

Armée insurrectionnelle ukrainienne

URSS  

 

 

 

 

Union des républiques socialistes soviétiques 

 

 

 

 

 

 

 



 

vi 
 

RÉSUMÉ 

      Ce travail de recherche dirigé analyse la guerre actuelle entre l’Ukraine et la Russie à travers le concept 

des guerres identitaires. En s’appuyant sur un cadre théorique riche et une exploration approfondie des 

racines historiques du conflit, l’étude met en lumière comment les antagonismes culturels, linguistiques 

et mémoriels, forgés depuis le XVIIe siècle, se sont cristallisés au fil des siècles, alimentant un affrontement 

où la souveraineté, l’identité nationale et la mémoire collective se disputent autant que les territoires. En 

retraçant les politiques d’assimilation impériales, la répression soviétique et la résurgence du nationalisme 

ukrainien, cette recherche démontre que la guerre en Ukraine dépasse les enjeux géopolitiques et 

économiques pour s’ancrer dans une lutte existentielle autour de la reconnaissance identitaire. L’analyse 

théorique est complétée par l’examen des obstacles structurels et symboliques à la paix, proposant ainsi 

une lecture nuancée qui articule dynamiques historiques, réalités contemporaines et perspectives de 

résolution. 

 

Mots clés : Guerre identitaire, Ukraine, Russie, Révolution de Maidan, conflit russo-ukrainien, 

souveraineté, nationalisme, histoire, mémoire, identité, culture. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

1 
 

INTRODUCTION 

      Au cours des derniers mois, l'actualité internationale a été marquée par une intensification des 

discussions entourant le conflit opposant la Russie à l'Ukraine. Cette résurgence d'intérêt s'explique 

notamment par le changement d'administration présidentielle aux États-Unis et les orientations 

diplomatiques qui en découlent, ainsi que par l'annonce du renouvellement du soutien européen à la 

résistance ukrainienne. Dans ce contexte, l'établissement d'un cessez-le-feu et la mise en place d'un 

processus de paix durable constituent des enjeux centraux des négociations diplomatiques. Cependant, 

comme l'a illustré la rencontre du 28 février 2025 entre le président américain Donald Trump et son 

homologue ukrainien Volodymyr Zelensky, ce processus est loin d’être parmi les plus aisés à réaliser. En 

effet, tant les acteurs politiques que l'opinion publique peinent à appréhender pleinement la nature 

profonde de ce conflit. 

      La recherche d’une résolution diplomatique s’est heurtée à plusieurs obstacles structurels, largement 

documentés dans la littérature. D’abord, l’incompatibilité fondamentale des objectifs entre les deux 

belligérants a jusqu’à présent constitué un frein majeur au dialogue. La Russie revendique le contrôle des 

territoires ukrainiens annexés, la neutralité militaire de l’Ukraine ainsi que son désarmement, tandis que 

Kyiv rejette toute concession territoriale et insiste sur son indépendance (Plokhy, 2023 ; Kuzio, 2022 ; 

Sydorenko, S. & Oliynyk, 2025). Cette divergence rend difficile tout compromis acceptable pour les deux 

camps.  

      Ensuite, les dynamiques internes en Russie et en Ukraine ont complexifié la possibilité de négociations. 

Le régime de Vladimir Poutine repose sur une rhétorique nationaliste et expansionniste, rendant 

politiquement coûteux tout recul sur l’Ukraine (McFaul, 2020 ; Oksamytna, 2023). De son côté, l’Ukraine 

voit toute concession comme une trahison de ses efforts militaires et de son peuple (Onuch & Hale, 2023).  

Le rôle des puissances internationales a contribué également à la prolongation du conflit. Les États-Unis 

et l’UE ont imposé des sanctions massives à la Russie et fournissent une aide militaire substantielle à 

l’Ukraine, ce qui réduit les incitations russes à négocier dans une position de faiblesse (Hess, 2023 ; Sarotte, 

2021). À l’inverse, la Chine et d’autres puissances émergentes maintiennent une position plus ambiguë, 

limitant la pression diplomatique sur Moscou (Lévesque & Breault, 2016).  



 

2 
 

      Enfin, la méfiance mutuelle et l’absence de mécanismes de sécurité crédibles entravent les efforts de 

médiation. Les précédents accords de Minsk ont échoué en raison de violations répétées et d’un manque 

de volonté politique des parties impliquées (Arel & Driscoll, 2022 ; Massie, 2022). La persistance d’objectifs 

inconciliables et l’absence de confiance réciproque rendent ainsi toute résolution diplomatique 

extrêmement difficile, prolongeant un conflit dont l’issue demeure incertaine. 

     Cela dit, comprendre les facteurs qui empêchent une résolution rapide du conflit suppose également 

de s’interroger sur les origines profondes de la guerre. Il y a un meilleur potentiel à déterminer une façon 

viable de mettre fin à un conflit si l’on est en mesure d’évaluer les raisons pour laquelle celle-ci s’est 

enclenchée en premier lieu. Un grand nombre d’experts se sont exprimés sur ce sujet. L’un des discours 

populaires est celui des tensions avec l’Occident, notamment autour de l’élargissement de l’OTAN comme 

facteur d’escalade du conflit. Certains auteurs soulignent les craintes russes face à l’influence croissante 

de l’alliance en Europe de l’Est, tandis que d’autres insistent sur la volonté de Moscou de redessiner l’ordre 

international à son avantage (Sarotte, 2021 ; Marten, 2023 ; Haroche, 2023). Pour certains, les actions 

militaires de la Russie reflètent une guerre préventive fondée sur les notions de dilemme de sécurité 

(Posen, 2025). Sur le plan économique, la guerre s’accompagne d’un affrontement stratégique marqué 

par des sanctions et une lutte pour le contrôle des ressources énergétiques (Hess, 2023). En ce sens, 

plusieurs analyses interprètent l’invasion comme une résurgence impérialiste russe visant à restaurer son 

influence sur l’espace post-soviétique (Oksamytna, 2023 ; Van Herpen, 2015). Cette lecture met en lumière 

l’usage de la diplomatie culturelle et des récits historiques pour légitimer l’intervention militaire (Valenza, 

2023).  

      Cependant, ces approches, bien qu’elles soient pertinentes dans l’analyse du conflit, présentent 

certaines limites. D’abord, elles tendent à offrir une lecture linéaire et simplificatrice d’un phénomène 

géopolitique profondément complexe. Si l’élargissement de l’OTAN constitue un facteur d’inquiétude pour 

Moscou depuis les années 1990, cela n’explique pas entièrement pourquoi un conflit ouvert n’a éclaté 

qu’en 2014, puis à grande échelle en 2022. Cette temporalité suggère que d’autres facteurs doivent être 

pris en compte. En particulier, ces récits géopolitiques ont souvent pour effet d’évacuer les dynamiques 

internes propres à l’Ukraine et la relation asymétrique qu’elle entretient avec la Russie. 

 



 

3 
 

      Certes, l’élargissement de l’OTAN est souvent invoqué comme facteur déclencheur du conflit russo-

ukrainien. Toutefois, cette lecture géostratégique ne résiste pas au besoin d’une analyse temporelle plus 

étendue du comportement russe. L’adhésion des pays d’Europe centrale à l’OTAN s’est opérée dans les 

années 1990 et 2000 sans provoquer de conflit majeur, malgré les mêmes inquiétudes sécuritaires 

exprimées par Moscou à l’époque (Plokhy & Sarotte, 2020). La décision d’attaquer l’Ukraine, d’abord en 

2014 puis à grande échelle en 2022, intervient bien après ces élargissements, et semble davantage 

corrélée à l’affirmation de l’Ukraine comme État souverain, démocratique, et tourné vers l’Europe. Un 

positionnement quand même récent étant donné vu les déclarations beaucoup moins hostiles à l’égard 

de l’idée d’une possible adhésion de l’Ukraine à l’OTAN de la part de la Russie au début des années 2000 

(Russia Matter, 2022). En ce sens, l’explication sécuritaire classique fondée sur le dilemme de sécurité 

(Posen, 2025) ne permet pas de comprendre pourquoi seule l’Ukraine a été ciblée militairement par la 

Russie, alors même que d’autres pays frontaliers, comme les États baltes, étaient déjà membres de l’OTAN 

depuis plus d’une décennie. 

      Plusieurs chercheurs soulignent également que la justification impérialiste avancée par Moscou 

constitue en réalité une façade servant à masquer des enjeux bien plus fondamentaux. Ce n’est pas tant 

l’Ukraine en tant que territoire qui menace la Russie, mais l’Ukraine en tant que modèle alternatif : une 

nation post-soviétique qui réussit, malgré les tensions internes, à affirmer une identité démocratique 

autonome, tournée vers l’Europe, en rupture avec le système autoritaire russe (Arel & Driscoll, 2022; 

Lebedev, 2022). Ce principe minerait ainsi la légitimité du régime russe sur son propre territoire, en 

exposant sa population à un contre-exemple régional. Dans cette optique, c’est une crainte d’un 

effondrement idéologique du régime face à un voisin qui incarne une trajectoire opposée. Cette lecture 

de la politique russe vis-à-vis de l’Ukraine ne repose pas uniquement sur des impératifs géostratégiques, 

mais sur un rejet viscéral de l’identité ukrainienne comme entité politique distincte (Kuzio, 2022). 

       Cela dit, la souveraineté ukrainienne est pourtant au cœur du conflit : Kyiv s’affirme comme un État 

démocratique désireux de se rapprocher des institutions occidentales, tandis que Moscou s’efforce de 

maintenir l’Ukraine dans sa sphère d’influence (Popova & Shevel, 2024 ; Lebedev, 2022). Le nationalisme 

russe joue un rôle moteur, à travers la rhétorique selon laquelle Russes et Ukrainiens formeraient un seul 

et même peuple, une thèse explicitement reprise par Vladimir Poutine et catégoriquement rejetée par la 

société ukrainienne (Kuzio, 2022 ; Plokhy, 2023). Depuis l’annexion de la Crimée en 2014, la guerre du 

Donbass a illustré la stratégie hybride de la Russie, combinant guerre irrégulière, désinformation, et 



 

4 
 

soutien aux milices séparatistes (Marangé, 2017 ; Allison, 2014). Cette approche a permis à Moscou de 

déstabiliser durablement son voisin sans provoquer, dans un premier temps, une confrontation militaire 

directe de grande ampleur. 

      Alors que les débats médiatiques et politiques mettent principalement l'accent sur des considérations 

géostratégiques, territoriales, l'expansion de l'OTAN ou les enjeux énergétiques comme causes du conflit, 

l'incapacité des discussions à aboutir à une résolution pacifique suggère la nécessité d'une réflexion plus 

approfondie. Ainsi, une question fondamentale s'impose : au-delà des facteurs géopolitiques, qu’est-ce 

qui explique les difficultés persistantes à établir un compromis diplomatique entre la Russie et l'Ukraine ? 

      En réponse à cette question, nous démontrerons que la limitation du contexte historique du conflit 

autour de l'invasion de 2022, de la Révolution de Maidan en 2013-2014 ou même des années 1990 et 2000 

omet la profondeur historique des relations entre ces deux nations marquées par de la cohabitation et de 

l’antagonisme. Un passé commun qui constitue d'ailleurs l’un des arguments centraux mobilisés par le 

président Vladimir Poutine pour justifier l'interventionnisme russe en Ukraine comme nous l’avons 

mentionné, mais révèle aussi une lutte perpétuelle de la nation ukrainienne pour préserver son identité 

face à une tentative constante d'assimilation et de domination culturelle de la part de la Russie.  

      Selon nous, il devient possible de requalifier en partie ce conflit comme une véritable guerre identitaire. 

Au même titre que le conflit israélo-palestinien, celui opposant la Russie à l'Ukraine ne saurait se réduire 

à de simples enjeux territoriaux ou économiques ; il s'ancre dans des dimensions profondes, culturelles et 

symboliques, qui structurent les rapports entre ces deux nations. Par conséquent, la résolution de cette 

crise nécessite davantage que des accords de redistribution territoriale ou de partage de ressources. Elle 

exige des engagements politiques et institutionnels plus complexes, incluant des garanties de sécurité et 

des mécanismes de reconnaissance nationale, des éléments qui peuvent être identifiés comme étant 

centraux dans le discours ukrainien face à tout processus de paix. 

      Ce travail de recherche vise ainsi à démontrer que la guerre en Ukraine relève également d'une logique 

identitaire dont les racines remontent aux XVIIe et XVIIIe siècles. L'objectif est d'élucider les spécificités de 

ce type de conflit et de contribuer à la recherche permettant de favoriser l'établissement d'une paix non 

seulement immédiate, mais surtout durable et légitime aux yeux des parties prenantes. 



 

5 
 

      Pour y parvenir, nous examinons comment cette dynamique historique a progressivement évolué 

jusqu'à prendre la forme de la guerre ouverte dont nous sommes témoins aujourd’hui, et en quoi cette 

dimension identitaire constitue un facteur de complexification majeur du processus de paix. Nous 

concentrons nos efforts d’analyse autour de l’évolution historique des mouvements identitaires, culturels 

et nationalistes ukrainiens au travers de la période sélectionnée, soit du XVIIe à aujourd’hui. En parallèle, 

une attention particulière a été portée aux interactions de ces mouvements avec la Russie, dans la mesure 

où le nationalisme est ici envisagé comme le produit d’un narratif historique basé sur une perception des 

identités collectives et des groupes antagonistes (Smith, 1991). Ultimement, nous soulevons différents 

éléments identitaires et historiques à l’aune de la théorie des guerres identitaires. 

      La démarche méthodologique adoptée repose sur une analyse qualitative et comparative, articulant 

théorie et étude de cas. L’objectif est d’évaluer la pertinence du cadre des guerres identitaires, 

initialement développé pour des conflits civils, lorsqu’il est appliqué à un conflit interétatique présentant 

d’importantes dimensions identitaires. Concrètement, l’opérationnalisation du cadre théorique se fait en 

trois étapes, débutant par une conceptualisation et identification des variables clés issues de la théorie, 

telle que la mobilisation identitaire, mémoire historique, indivisibilité territoriale, reconnaissance 

symbolique. Ensuite, une application au cas ukrainien avec repérage des manifestations empiriques des 

variables à partir d’une analyse documentaire. Les données proviennent d’ouvrages académiques récents 

(Popova & Shevel, 2024; Kuzio, 2022; Plokhy, 2023), de discours politiques, et de rapports d’organisations 

internationales (ONU, HRW). Enfin, une mise en relation des éléments empiriques et du cadre théorique 

pour comprendre les logiques identitaires sous-jacentes au conflit et leurs effets sur la possibilité de 

résolution. 

      Cette approche est de nature interprétative, suivant la tradition constructiviste : elle ne cherche pas à 

établir des relations causales mais à comprendre comment les représentations identitaires structurent les 

comportements des acteurs (Hopf, 2002, p. 9). Enfin, les bornes temporelles retenues, soit du XVIIᵉ siècle 

à 2025, visent à inscrire le conflit dans le temps long de la construction identitaire, tout en accordant une 

attention particulière à différente périodes clés de ce processus. 

 

 



 

6 
 

      Ce travail de recherche s’articule autour de trois grandes parties. La première section est consacrée à 

la présentation de la théorie des guerres identitaires, principalement à partir des travaux de Jean 

Derriennic. Nous y exposons les causes et les conséquences de ce type de conflit, les concepts clés qui en 

découlent, ainsi que les limites théoriques et les ambiguïtés inhérentes à ce cadre d’analyse, en particulier 

lorsqu’il s’agit d’envisager des mécanismes de résolution pacifique. Cette section vise à poser les 

fondements théoriques nécessaires, mais également les limites et difficultés, à la compréhension de la 

guerre russo-ukrainienne sous l’angle de la guerre identitaire.  

      Dans la section suivante, nous retraçons les origines historiques de l’antagonisme russo-ukrainien, 

depuis l’apparition des premiers mouvements nationalistes ukrainiens jusqu’aux récents développements 

du conflit. Cette analyse historique met en évidence non seulement les phases d’opposition entre les deux 

nations, mais également certains moments de rapprochement et de coopération, soulignant ainsi le 

caractère ambivalent et fluctuant de leur relation. Cette ambivalence, loin de réfuter notre argumentaire, 

révèle au contraire la complexité des passions identitaires en jeu dans cette guerre. 

      Enfin, la dernière partie consiste à mettre en application la théorie des guerres identitaires aux 

éléments identitaires soulevés de notre analyse historique. De cette façon, il est possible d’illustrer 

comment les dynamiques identitaires historiques nourrissent le conflit actuel et contribuent à son 

enracinement. Ce cadre analytique permet également de mettre de l’avant les obstacles identitaires qui 

entravent les processus de paix. Ultimement, nous proposons, à partir de cette approche, une réflexion 

sur les perspectives de résolution du conflit, en identifiant les conditions nécessaires à l’émergence d’une 

paix durable selon les enseignements de la théorie des guerres identitaires.



7 
 

CHAPITRE 1 

FONDEMENTS THÉORIQUES DES GUERRES IDENTITAIRES 

      Dans ce chapitre, nous préciserons une définition ainsi que les caractéristiques propres aux guerres 

identitaires, en soulignant les éléments qui les distinguent des autres formes de conflits civils et comment 

nous approchons ce concept. Nous nous penchons ensuite sur les causes et dynamiques de ces conflits, 

qu’il s’agisse de l’activation politique des identités, des inégalités entre groupes ou de la faiblesse des 

institutions. Ensuite, nous abordons les principales approches théoriques de résolution de ce type de 

conflit, notamment à travers les modèles institutionnels, les propositions de démocratie multinationale et 

les propositions constructivistes. Enfin, nous portons une réflexion critique sur la portée et les limites du 

cadre théorique choisi dans le contexte spécifique du conflit entre la Russie et l’Ukraine, en évaluant dans 

quelle mesure la théorie des guerres identitaires permet de saisir la complexité du conflit actuel. 

1.1 Définition et caractéristiques des guerres identitaires  

      Avant de définir la guerre identitaire, il convient de clarifier la notion d’identité, centrale à cette 

approche. L’identité, dans les sciences sociales, renvoie à un processus de construction relationnelle et 

contextuelle, par lequel un individu ou un groupe se définit en opposition ou en continuité avec d’autres 

(Jenkins, 2008, p. 5). En ce sens, elle est à la fois subjective et intersubjective, combinant des dimensions 

symboliques, telles que les valeurs, mémoire, culture, et politiques comme la reconnaissance, pouvoir 

ainsi que la légitimité. 

      C’est un concept qui se rapproche de celle de la nation et il est donc impératif de préciser la distinction 

entre la définition de ces deux termes. La nation constitue une forme institutionnalisée et politiquement 

organisée de l’identité collective, qui associe culture, mémoire et souveraineté sur un territoire donné. 

Comme le rappelle Benedict Anderson, la nation est une « communauté imaginée », car ses membres ne 

se connaissent pas tous personnellement, mais se perçoivent comme appartenant à un même ensemble 

à travers des récits et symboles partagés (Anderson, 1983, p. 6-7). En revanche, l’identité n’implique pas 

nécessairement un cadre étatique : elle peut être ethnique, religieuse, régionale ou linguistique, et se 

déployer dans plusieurs niveaux de loyauté. Dans le cas russo-ukrainien, les identités multiples et parfois 

superposées; russophone, ukrainienne et soviétique montrent la fluidité ainsi que la mobilisation 

stratégique de ces appartenances (Brubaker, 2006, p. 10-12). Comprendre le conflit comme une guerre 

identitaire nécessite donc de dépasser une conception figée ou essentialiste des nations : il s’agit de saisir 



 

8 
 

comment les acteurs politiques activent ou instrumentalisent certaines identités pour légitimer la violence 

ou consolider leur pouvoir (Kaufman, 2001, p. 63 ; Suny, 1993, p. 119). 

      Les guerres identitaires peuvent être définies comme des conflits civils dont les fractures se fondent 

sur des appartenances communautaires; qu’elles soient ethniques, culturelles, religieuses ou linguistiques, 

elles sont perçues comme essentielles et irréconciliables. Jean-Pierre Derriennic définit les guerres 

identitaires comme des conflits civils dans lesquels les antagonismes se cristallisent autour de 

revendications communautaires reposant sur des différences perçues comme naturelles ou héréditaires. 

Selon lui, ce type de conflit repose sur « l’idée que les caractéristiques qui fondent l’identité du groupe ne 

peuvent être changées, qu’elles sont d’ordre biologique ou culturel et donc immuables » (Derriennic, 2001, 

p. 73). Cette généralisation favorise une méfiance envers les groupes externes, dans laquelle chaque 

groupe perçoit l’autre non seulement comme différent, mais comme une menace existentielle. 

      Une définition inspirée de celle de Donald L. Horowitz qui insiste sur la dimension émotionnelle et 

profondément enracinée des loyautés ethniques. Dans son ouvrage Ethnic Groups in Conflict (1985), ce 

dernier explique que ces conflits sont souvent marqués par une polarisation réciproque, où chaque groupe 

vit dans la peur de l’autre, craignant d’être dominé ou annihilé (Horowitz, 1985, p. 55). Cette logique 

réciproque alimente donc un cycle d’hostilité et de violence qui rend le compromis particulièrement 

difficile. 

      Cependant, il ne faut pas oublier que ces identités ne sont pas naturelles, elles ont été construites au 

fil du temps par des choix politiques et des événements historiques. Mahmood Mamdani, en étudiant le 

génocide rwandais, insiste notamment sur ce fait et met de l’emphase sur les impacts des constructions 

politiques et historiques, souvent héritées du colonialisme, sur la création des identités. Il décrit la manière 

dont les catégories de « Hutu » et de « Tutsi » ont été rigidifiées par les autorités coloniales pour servir 

des objectifs administratifs et de contrôle (Mamdani, 2002, p. 99). Autrement dit, les guerres identitaires 

sont à la fois alimentées par de fortes émotions partagées dans un groupe et par des événements 

historiques particuliers, ce qui rend leur compréhension d’autant plus complexe et leur résolution d’autant 

plus délicate. 

 



 

9 
 

      À la lumière de cette définition ainsi que d’une revue de la littérature abordant la théorie des guerres 

identitaires, plusieurs caractéristiques importantes peuvent être mises de l’avant et sont cruciales pour 

comprendre ce concept dans le cadre de cette recherche.  

• Fondation sur une identité perçue comme essentielle : Au cœur des guerres identitaires se trouve la 

construction d’identités collectives perçues comme immuables, naturelles et indiscutables. Ces 

identités, qu’elles soient ethniques, religieuses, linguistiques ou nationales, sont « essentialisées », 

c’est-à-dire figées dans des catégories supposées biologiques ou culturelles qui ne laissent place ni au 

changement ni au compromis (Derriennic, 2001, p. 73). Ce processus d’essentialisation favorise une 

lecture binaire du monde, dans laquelle l’autre devient inévitablement une menace. Des exemples 

emblématiques incluent le clivage entre Hutus et Tutsis au Rwanda, ou encore entre Serbes, Croates 

et Bosniaques en ex-Yougoslavie, où chaque groupe a été défini par des marqueurs identitaires jugés 

incompatibles et exclusifs. 

 

• Perception d’une menace existentielle : Chaque groupe est convaincu que la survie même de sa 

communauté est en jeu, non seulement en termes physiques, mais également culturels et 

symboliques. Dans ce contexte, tout recul est perçu comme une trahison, et toute concession comme 

une invitation à l’annihilation (Horowitz, 1985, p. 215). La logique devient alors celle du « tout ou rien 

», ce qui ferme la voie à toute solution politique ou diplomatique. 

 

• Mobilisation émotionnelle et symbolique : Les conflits identitaires reposent sur un engagement 

émotionnel intense où les gens sont poussés à agir parce qu’ils ressentent de la peur, de la colère, de 

la haine ou un sentiment d’injustice très fort envers un autre groupe. Cet aspect les distinguant 

notamment des luttes purement stratégiques ou économiques. Ce mouvement est souvent fondé sur 

des récits historiques de victimisation, de trahison ou de grandeur passée. Kaufman parle, en outre, 

de « politique symbolique », où les élites manipulent les émotions collectives pour justifier la violence 

(Kaufman, 2001, p. 63). Ces émotions collectives renforcent la cohésion interne des groupes tout en 

exacerbant les antagonismes externes, rendant le compromis non seulement difficile, mais 

moralement suspect aux yeux de ceux qui se perçoivent comme des victimes historiques. 

 

 

 



 

10 
 

• Violence ciblée sur les civils : La cible de la violence n’est pas tant l’adversaire militaire que l’ensemble 

du groupe auquel il appartient. La guerre devient un instrument de purification ethnique, de 

déplacement forcé ou d’intimidation collective. Comme l’explique Mamdani à propos du génocide 

rwandais, « dans les guerres identitaires, les civils ne sont pas des dommages collatéraux ; ils sont 

l’objectif même de la violence » (Mamdani, 2002, p. 203). La ligne de front se déplace ainsi du champ 

de bataille aux villages, aux écoles et aux quartiers, transformant la guerre en un outil de 

réorganisation violente de la société. 

 

• Durée prolongée et cycles de représailles : Les guerres identitaires tendent également à s’inscrire 

dans des temporalités longues. Elles s’alimentent de cycles de vengeance et de représailles, souvent 

transmis d’une génération à l’autre à travers la mémoire collective, l’éducation, les commémorations 

ou les récits familiaux. La mémoire collective est marquée par les traumatismes non résolus, qui 

servent à raviver les tensions (Derriennic, 2001, p. 89). Cette mémoire sélective, renforcée par les 

médias et les élites politiques, constitue un terrain fertile pour la réactivation constante des tensions, 

empêchant les processus de réconciliation de s’établir de manière durable. 

 

• Indivisibilité du territoire : Beaucoup de guerres identitaires portent sur des territoires perçus comme 

symboliquement ou historiquement indivisibles, rendant la négociation d’un partage difficile, voire 

impossible. Lorsque chaque groupe considère un espace donné comme essentiel à son identité 

collective, la concession devient impensable, car elle équivaudrait à abandonner une partie de soi. Des 

exemples comme Jérusalem, le Haut-Karabakh ou le Cachemire illustrent cette dynamique, où le 

territoire n’est pas seulement stratégique, mais chargé d’une valeur identitaire (Toft, 2003, p. 17-33).   

1.2 Causes et dynamiques des conflits identitaires  

      Une première cause fondamentale des guerres identitaires réside dans l’existence d’un antagonisme 

se cristallisant autour de revendications politiques, culturelles ou territoriales fondées sur des différences 

perçues comme essentielles et immuables comme nous l’avons vu avec Derriennic. Ces conflits émergent 

fréquemment dans des contextes où les identités collectives deviennent des bases de mobilisation 

politique, et où la pluralité culturelle est vécue non pas comme une richesse, mais comme une menace. Il 

affirme ainsi que « les guerres identitaires sont des conflits dans lesquels les différences culturelles 

deviennent les enjeux de luttes politiques, parce qu’elles sont interprétées comme irréductibles » 

(Derriennic, 2001, p. 75). Cette vision peut être critiquée comme nous l’avons souligné précédemment 



 

11 
 

avec l’apport de Mamdani remettant en question l’idée que les identités collectives soient naturelles ou 

éternelles. Par contre, on constate que celles-ci ont simplement besoin de mythes fondateurs, de héros 

collectifs ainsi que des souvenirs historiques pour se forger des identités nationales qui seront dès lors 

perçues comme ancestrales (Smith, 1991, p. 65-68).  

      Pour cette raison, cet antagonisme ne repose pas nécessairement sur des incompatibilités objectives, 

mais sur la construction sociale d’identités exclusives et rivales, chacune revendiquant la légitimité 

historique ou morale de sa cause. Ce processus de rivalité identitaire est renforcé par une dynamique de 

peur réciproque entre groupes, que Horowitz identifie comme un moteur central des conflits ethniques. 

Selon lui, « la peur d’être dominé ou éliminé par un autre groupe est souvent plus puissante que les griefs 

passés » (Horowitz, 1985, p. 185). Dans cette perspective, les guerres identitaires sont alimentées moins 

par la haine que par la crainte de l’exclusion ou de l’annihilation future, ce qui conduit à une logique de 

confrontation préventive.  

      De plus, l’existence d’inégalités économiques, sociales et politiques entre groupes constitue l’un des 

principaux ressorts des guerres identitaires. Ces conflits ne surgissent pas seulement sur la base de 

différenciations culturelles ou ethniques, mais aussi en raison de l’exclusion structurelle d’un groupe par 

rapport aux ressources, au pouvoir ou à la reconnaissance politique. En ce sens, les facteurs économiques 

et sociaux deviennent des éléments centraux de la dynamique conflictuelle. Le modèle proposé par Paul 

Collier et Anke Hoeffler, connu sous le nom de « greed and grievance », illustre bien cette complémentarité. 

Ce modèle présente que les conflits civils peuvent être alimentés à la fois par l’avidité ou le « greed », 

c’est-à-dire la recherche de gains matériels par les groupes armés, et par des griefs profonds ou « grievance 

», notamment ceux liés à l’exclusion et à la marginalisation. Ils affirment que « les griefs identitaires, bien 

que souvent considérés comme secondaires, peuvent jouer un rôle déclencheur ou justificateur essentiel 

lorsqu’ils sont combinés à des opportunités économiques » (Collier & Hoeffler, 2004, p. 576). 

      Similairement, d’autres auteurs insistent que les inégalités socio-économiques entre groupes 

ethniques sont donc des vecteurs très forts de la violence civile, en particulier lorsqu’un groupe dominé 

perçoit l’impossibilité d’accéder à l’État ou aux ressources nationales (Cederman et al., 2013, p. 88).  Selon 

eux, ce phénomène s’observe au travers des résultats d’une étude qu’ils ont réalisés et mentionnent donc 

que : « les groupes ethniques privés d’accès au gouvernement central sont significativement plus 

susceptibles de recourir à la violence que ceux qui y sont inclus » (Cederman et al., 2013, p. 102), en 



 

12 
 

particulier lorsqu’ils subissent aussi des désavantages économiques durables. Ainsi, l’injustice perçue n’est 

pas simplement une question de pauvreté absolue, mais d’inégalités comparatives dans un contexte 

multiethnique. 

      De manière complémentaire, Horowitz observe que ces inégalités ne sont pas seulement matérielles, 

mais aussi symboliques : la perception d’un traitement injuste, d’une humiliation ou d’un manque de 

reconnaissance culturelle peut être tout aussi explosive que l’exclusion économique. Il écrit : « Une 

majorité qui nie aux minorités l’accès au prestige, à la reconnaissance et au pouvoir, peut susciter une 

haine durable et générer des revendications violentes » (Horowitz, 1985, p. 198). C’est pourquoi les 

conflits identitaires ne peuvent être réduits à une logique économique ou stratégique, ils s’inscrivent aussi 

dans une lutte pour la dignité collective. 

     Quant à eux, James Fearon et David Laitin proposent une lecture structurelle des conflits identitaires, 

soulignant que l’identité, en elle-même, ne constitue pas une cause suffisante de guerre. James Fearon et 

David Laitin soulignent le rôle des structures institutionnelles faibles et de la fragmentation sociale dans 

le déclenchement des insurrections identitaires. Selon eux, « les conflits civils ethniques ne sont pas 

provoqués par la diversité en soi, mais par des conditions propices à l’insurrection, telles que l’instabilité 

politique, des institutions fragiles, un terrain accidenté propice à la guérilla, et la faiblesse des capacités 

de répression de l’État » (Fearon & Laitin, 2003, p. 88). Loin de réduire les conflits à une simple haine 

intercommunautaire, ils insistent donc sur les opportunités structurelles permettant à une mobilisation 

identitaire de se transformer en rébellion violente. 

      Cette perspective met en lumière un facteur crucial des guerres identitaires : la faiblesse des 

institutions étatiques, combinée à l’exclusion ou à la marginalisation d’un ou plusieurs groupes culturels. 

Lorsque l’État est dominé par un groupe ethnique ou perçu comme le représentant d’un intérêt exclusif, 

il perd sa légitimité auprès des autres segments de la population. Cette perte de légitimité s’accompagne 

d’une crise de confiance dans les mécanismes de médiation institutionnelle. En effet, comme le souligne 

Derriennic, « les conflits identitaires apparaissent souvent là où l’État n’a pas réussi à s’imposer comme 

un arbitre neutre entre les groupes » (Derriennic, 2001, p. 95), aggravant ainsi les ressentiments 

communautaires. Le manque de canaux politiques inclusifs favorise également cette logique de 

polarisation et empêche la résolution pacifique des différends. Dans les sociétés profondément 

segmentées, l’absence d’un espace politique commun, où les groupes peuvent faire valoir leurs intérêts, 



 

13 
 

renforce la perception selon laquelle seule la violence permettra de faire entendre leur voix. Horowitz 

insiste à ce propos sur le rôle des institutions politiques dans la gestion ou l’aggravation des tensions 

ethniques : « les arrangements institutionnels inadéquats dans des sociétés divisées peuvent transformer 

des différends ordinaires en conflits identitaires violents » (Horowitz, 1985, p. 601).  

      Une architecture politique incapable de garantir une représentation équitable devient ainsi un facteur 

de radicalisation. Comme l’illustre aussi Charles Tilly, les violences collectives émergent souvent dans des 

configurations où les canaux institutionnels sont fermés ou inopérants, poussant les groupes à recourir à 

des formes de contestation plus radicales : « la violence collective est en grande partie une réponse à des 

occasions structurelles spécifiques, non une simple expression de colère ou de haine » (Tilly, 2003, p. 17).   

      Même si leurs approches se distinguent, on constate quand même l’impact d’un manque de stabilité 

et d’égalité au sein d’un État et/ou des groupes culturels qui le compose dans l’émergence des guerres 

identitaires. Ils constatent que ces conflits émergent souvent dans des contextes où l’État est faible, 

dominé par un groupe, ou illégitime aux yeux d’une partie de la population. L’addition de tous ces aspects 

cause une absence de canaux politiques inclusifs et permettant une meilleure communication, ce qui vient 

ultimement aggraver les tensions. 

      Ensuite, les guerres identitaires sont marquées par des dynamiques de radicalisation mutuelle. Stuart 

Kaufman développe la théorie des « politiques symboliques » selon laquelle les élites politiques exploitent 

les peurs et les symboles identitaires pour attiser la haine et renforcer leur pouvoir. Cela crée un cercle 

vicieux de méfiance et de violence réciproque (Kaufman, 2001, p. 5-8). Similairement, Richard Brubaker 

plaide pour une approche critique du concept d'identité ethnique en dénonçant la tendance à traiter les 

groupes ethniques comme des entités homogènes et stables. Il propose de se concentrer sur les processus 

de construction et de manipulation de ces identités par les acteurs politiques (Brubaker, 2006, p. 10-12).  

Un acte de manipulation que Fearon et Laitin associent à des acteurs opportunistes profitant des 

dissensions existantes et d’un système affaibli pour lancer des mouvements de mobilisation (Fearon & 

Laitin, 2003, p. 80). Cette perspective permet de comprendre pourquoi certains conflits identitaires 

peuvent surgir brutalement ou ressurgir après des décennies de paix apparente.  Ce ne sont pas les 

identités elles-mêmes qui provoquent la guerre, mais leur activation dans des contextes de compétition 

exacerbée.  



 

14 
 

      C’est dans cette optique que l’apport de Horowitz devient particulièrement intéressant, puisque ces 

politiques et actions sociales sont marquées par la notion de peur qu’il met de l’avant. Dès lors, il n’y a pas 

d’acte concret réalisé pour légitimer ces politiques et décisions, mais chaque groupe agit par préemption, 

convaincu que s’il ne frappe pas le premier, il sera lui-même la victime engendrant ainsi une dynamique 

de vengeance cyclique difficile à briser (Horowitz, 1985, p. 185).  

      De plus, les guerres identitaires, bien qu’enracinées dans des tensions internes, dépassent souvent les 

frontières nationales. Les diasporas, les puissances étrangères et les organisations transnationales 

peuvent jouer un rôle dans leur intensification. Horowitz observe que les élites exilées ou les membres de 

la diaspora peuvent agir comme des « entrepreneurs identitaires » en diffusant des récits de victimisation 

ou nationalistes qui exacerbent les tensions (Horowitz, 1985, p. 284). Les diasporas peuvent donc jouer un 

rôle déterminant en exportant les conflits identitaires vers les pays d’accueil ou en entretenant les griefs 

depuis l’extérieur. Aussi, Béatrice Tremblay-Auger souligne le rôle ambigu de l’aide internationale aux 

groupes rebelles, qui, loin de toujours favoriser la paix, peut « financer la discorde » et servir d’obstacle 

majeur aux processus de résolution des conflits. Elle montre que « le soutien externe permet aux groupes 

rebelles de résister à la pression interne ou internationale pour négocier », contribuant ainsi à prolonger 

les guerres civiles, y compris lorsqu’elles sont fondées sur des clivages identitaires (Tremblay-Auger, 2021, 

p. 245). Ce phénomène est particulièrement visible dans des conflits, tels que celui du Soudan du Sud ou 

de la Syrie, où les affiliations ethniques et religieuses croisent des intérêts géopolitiques concurrents. 

      Par ailleurs, la question de la territorialité est au cœur de nombreuses guerres identitaires. Monica 

Duffy Toft soutient que, lorsque les groupes en conflit considèrent un territoire donné comme indivisible, 

tant pour des raisons identitaires que stratégiques, les compromis deviennent quasi impossibles. « Quand 

deux groupes voient un même espace comme fondement de leur identité, toute concession territoriale 

apparaît comme une menace existentielle » (Toft, 2003, p. 19-23). Cette indivisibilité perçue du territoire 

engendre une logique de "tout ou rien", typique des conflits les plus violents. Les cas du Haut-Karabakh, 

de la Palestine ou du Cachemire illustrent cette dynamique où l’espace géographique est sacralisé par les 

récits ethno-historiques, rendant toute solution de partage politiquement inacceptable. Jean-Pierre 

Derriennic met également en évidence cette relation forte entre identité et territoire : « Ce qui fonde la 

violence des conflits identitaires, c’est la conviction que le territoire appartient en propre à un groupe, 

qu’il est son domaine naturel, excluant par définition l’autre » (Derriennic, 2001, p. 91). Il s’agit là d’une 

forme d’ethno-territorialisme fondée sur l’héritage symbolique du sol, perçu comme fondement de 



 

15 
 

l’identité collective. Dans ce contexte, la souveraineté nationale est remise en question, les frontières 

héritées de l’époque coloniale étant souvent contestées sur la base de critères culturels ou linguistiques. 

      L’internationalisation des conflits identitaires peut aussi s’expliquer par la mondialisation des logiques 

d’insécurité. Kaufman rappelle que, dans des contextes où les récits de peur ethnique sont fortement 

enracinés, « la perception d’une menace externe soutenant l’ennemi interne devient un moteur puissant 

de mobilisation » (Kaufman, 2001, p. 59). Cette peur est souvent instrumentalisée par les élites politiques 

pour justifier une radicalisation du discours et des actions violentes, transformant ainsi des conflits locaux 

en guerres par procuration. 

      Finalement, ce type de conflit se distingue par leur extrême résilience, c’est-à-dire leur capacité à 

perdurer malgré les efforts de médiation ou de pacification. Cette persistance tient en grande partie à 

l’enracinement profond des identités en conflit, à la mémoire collective des violences passées, ainsi qu’aux 

traumatismes intergénérationnels qui alimentent les récits de victimisation et de revanche. La dynamique 

conflictuelle s’entretient par elle-même, chaque nouvelle génération héritant non seulement des griefs 

non résolus, mais aussi de la méfiance et de la peur de l’autre.  

      Selon Derriennic, « les identités collectives fondées sur la mémoire des persécutions passées sont 

particulièrement résistantes au compromis » (Derriennic, 2001, p. 97). Il souligne que, dans ces contextes, 

le récit identitaire ne constitue pas seulement un souvenir, mais un devoir de mémoire sacralisé et 

instrumentalisé politiquement pour justifier la mobilisation ainsi que la défense du groupe. Les blessures 

symboliques, telles que les massacres, les humiliations ou les déplacements forcés, deviennent ainsi les 

fondements d’une identité s’affichant comme victime difficile à dépasser. Horowitz affirme que « les 

conflits ethniques sont souvent moins causés par des différends matériels immédiats que par des blessures 

perçues, des souvenirs collectifs de domination ou de violence » (Horowitz, 1985, p. 201). Ces blessures, 

transmises par les récits familiaux, l’éducation ou les commémorations, nourrissent un climat d’insécurité 

où l’existence même de l’autre groupe est vécue comme une menace. Ainsi, les accords de paix échouent 

souvent parce qu’ils ne parviennent pas à répondre aux dimensions symboliques et émotionnelles du 

conflit. 

 



 

16 
 

1.3 Approches théoriques de résolution des conflits 

      Les conflits identitaires, qui s’ancrent dans des divergences perçues comme culturelles, ethniques, 

linguistiques ou religieuses, exigent des approches de résolution qui dépassent la simple logique de 

négociation conventionnelle. Contrairement aux conflits d’intérêts classiques, les guerres identitaires 

mobilisent des représentations collectives profondément enracinées, ce qui complexifie les tentatives de 

médiation ou de pacification. Plusieurs approches théoriques ont ainsi été développées pour proposer des 

modes de gestion ou de transformation durable de ces conflits, s’inscrivant à l’intersection de la science 

politique, de la sociologie et des études sur le nationalisme. Parmi celles-ci, on peut identifier trois grands 

cadres théoriques : l’approche institutionnaliste du consociationalisme, les modèles de reconnaissance et 

de démocratie multinationales, et les approches constructivistes de la transformation des identités. 

      Tout d’abord, l’une des approches les plus influentes en matière de résolution des conflits identitaires 

est celle développée par Arend Lijphart dans Democracy in Plural Societies (1977). À partir de l’analyse de 

sociétés profondément divisées, telles que la Belgique, le Liban ou la Suisse, celui-ci propose le modèle 

consociatif, qui repose sur la gestion institutionnelle de la diversité par la mise en place de mécanismes de 

partage du pouvoir. Le consociationalisme repose sur quatre piliers : un gouvernement de coalition 

inclusive, la représentation proportionnelle, l’autonomie communautaire, et le droit de veto pour les 

groupes minoritaires sur les questions vitales (Lijphart, 1977, p. 25-33). L’objectif est de stabiliser les 

sociétés fragmentées en institutionnalisant la reconnaissance des groupes identitaires et en leur assurant 

une place équitable dans le système politique. 

      Cette approche repose sur un postulat fondamental : les conflits identitaires ne peuvent être 

surmontés que si les groupes concernés se sentent protégés politiquement et culturellement. En leur 

garantissant une participation au pouvoir et un contrôle sur leurs affaires internes, on réduit la perception 

d’exclusion, souvent à l’origine des tensions. Toutefois, cette approche a aussi été critiquée pour sa 

tendance à figer les identités et à institutionnaliser les clivages, risquant ainsi de perpétuer la division 

plutôt que de la dépasser. 

      Face aux limites du consociationalisme, certains auteurs ont développé des approches plus normatives 

et inclusives de la gestion de la diversité. Gagnon et Tully, dans Multinational Democracies (2001), 

défendent une conception de la démocratie qui reconnaît explicitement l’existence de plusieurs peuples, 

nations ou cultures au sein d’un même État. La démocratie multinationale implique une transformation 



 

17 
 

du cadre politique et constitutionnel pour refléter la pluralité des appartenances, en favorisant des formes 

de fédéralisme asymétrique, d’autonomie culturelle ou de reconnaissance juridique des nations 

impliquées. Cette approche repose sur un principe de reconnaissance mutuelle, où chaque groupe est 

traité comme un sujet politique légitime. Selon eux, « la reconnaissance politique des identités collectives 

est essentielle pour une démocratie véritablement inclusive » (Gagnon & Tully, 2001, p. 61). En ce sens, la 

démocratie multinationale dépasse le simple partage de pouvoir pour proposer un nouveau pacte 

politique, fondé sur le respect de la diversité comme principe structurant. 

      Cette perspective rejoint les critiques faites par Derriennic à l’égard des modèles répressifs ou 

assimilationnistes. Selon lui, l’ignorance ou le déni des identités collectives constitue une source majeure 

de conflit : « la négation des différences et la prétention à l’uniformité nationale sont souvent à l’origine 

de violences identitaires » (Derriennic, 2001, p. 93). À cet effet, la démocratie multinationale permet 

d’éviter l’exclusion ou l’homogénéisation forcée, en offrant des cadres où les identités peuvent coexister 

pacifiquement dans le respect mutuel. 

      À côté des modèles institutionnels, une autre approche importante repose sur une relecture 

constructiviste des identités. Ces perspectives, portées notamment par certains auteurs, insistent sur le 

caractère construit, évolutif et contextuel des identités collectives, remettant ainsi en question leur 

naturalisation dans le cadre des conflits. Benedict Anderson, dans Imagined Communities (1983), montre 

que les identités nationales sont des constructions historiques, rendues possibles par des dispositifs 

culturels (imprimerie, langue vernaculaire, scolarisation, etc.) qui permettent aux membres d’un groupe 

de s’imaginer comme appartenant à une même communauté (Anderson, 1983, p. 6-7). Dans cette optique, 

les identités ne sont pas figées : elles peuvent évoluer et être reconfigurées à travers des récits collectifs, 

des politiques de mémoire ou des dynamiques symboliques. 

      Cette perspective est renforcée par les travaux de Brubaker, qui invite à ne pas « réifier les groupes 

ethniques » dans l’analyse des conflits. Pour lui, il ne faut pas considérer les groupes comme des entités 

naturelles, mais plutôt s’intéresser aux processus par lesquels ces catégories sont mobilisées, performées 

et instrumentalisées par des acteurs politiques dans des contextes spécifiques (Brubaker, 2006, p. 10-12). 

Ainsi, la résolution des conflits passe aussi par une démobilisation symbolique, une transformation des 

récits identitaires et une déconstruction des représentations antagonistes. 



 

18 
 

      Charles Tilly, quant à lui, propose une lecture pragmatique de la violence collective, qu’il conçoit 

comme un répertoire d’action politique mobilisé dans certaines conditions d’opportunité et de menace. 

Selon lui, la résolution des conflits ne passe pas uniquement par la transformation des institutions, mais 

aussi par la création de nouvelles formes d’interaction entre groupes, fondées sur la confiance, la 

réciprocité et l’inclusion (Tilly, 2003, p. 17-18). 

      Aucune approche théorique ne peut, à elle seule, répondre à la complexité des conflits identitaires. 

Toutefois, une approche intégrée, combinant les dimensions institutionnelles, symboliques et sociales, 

semble aujourd’hui la plus prometteuse. Il s’agit de reconnaître les identités dans leur pluralité sans les 

figer, d’instituer des mécanismes de partage du pouvoir sans exacerber les divisions, et de favoriser des 

politiques publiques capables de transformer les représentations mutuelles et d’ouvrir des espaces de 

dialogue. Ainsi, comme le résume Derriennic, « la paix civile ne peut résulter que d’un compromis entre 

l’unité politique nécessaire et la reconnaissance des diversités culturelles légitimes » (Derriennic, 2001, p. 

109). Ce compromis, fragile, mais indispensable, constitue le socle d’une résolution durable des conflits 

identitaires dans les sociétés contemporaines. 

 

1.4 Limites et forces conceptuelles de la théorie dans le cadre d’analyse de la guerre en Ukraine 

   Malgré l’apport important de ces éléments théoriques et conceptuels, il est possible de souligner 

certaines critiques en observant le contexte de la guerre en cours entre l’Ukraine et la Russie. Bien que ce 

cadre offre des outils puissants pour comprendre les logiques de division, de mobilisation identitaire et de 

radicalisation, la théorie des guerres identitaires ne permet pas d’expliquer l’ensemble des dynamiques 

de la guerre en Ukraine. Notamment parce qu’en se concentrant exclusivement sur des catégories comme 

la langue, l’ethnicité ou la mémoire historique, il existe un risque d’omettre les dynamiques impériales, 

géopolitiques et stratégiques qui traversent ce conflit. Par exemple, réduire le conflit uniquement à une 

confrontation entre deux identités nationales reviendrait à ignorer des facteurs clés, comme les ambitions 

expansionnistes de la Russie, les dynamiques de sécurité régionales ou l’importance des alliances militaires 

comme l’OTAN. 

      Aussi, la conceptualisation des guerres identitaires est surtout adaptée aux conflits civils ou à des 

situations de guerre intra-étatique. Or, dans le cas ukrainien, il s’agit d’une guerre d’agression inter-

étatique, initiée par une puissance majeure contre un État souverain. L’asymétrie du rapport de force, la 



 

19 
 

stratégie militaire conventionnelle et les objectifs de domination territoriale dépassent largement les 

logiques d’affrontement communautaire sur une base strictement identitaire. Comme le souligne Charles 

Tilly, les violences collectives peuvent découler non d’une polarisation identitaire interne, mais 

d’opportunités politiques externes et stratégiques mobilisées par des élites dans des contextes spécifiques 

(Tilly, 2003, p. 17). Or, la théorie des guerres identitaires tend à sous-estimer cette dimension stratégique. 

      Une autre faiblesse est la tendance à figer les identités en conflit, même si elle reconnaît leur caractère 

complexe. Dans le cas ukrainien, les identités russophone et ukrainophone sont fluides et historiquement 

imbriquées, ce que Mamdani ou Brubaker permettent de penser de manière plus nuancée. Cependant, 

l’opposition identitaire semble parfois présentée comme structurelle et irréconciliable, ce qui pourrait 

obscurcir les dynamiques de recomposition identitaire en Ukraine, où de nombreux russophones se 

reconnaissent aujourd’hui pleinement dans l’État ukrainien. Comme le rappelle Brubaker, il ne faut pas « 

réifier les groupes ethniques », mais plutôt analyser comment les catégories identitaires sont 

politiquement mobilisées et reconfigurées selon les contextes (Brubaker, 2006, p. 10-12).  

      Le cadre des guerres identitaires présente un grand intérêt pour comprendre les dynamiques de 

polarisation sociale, les mémoires antagonistes, les discours symboliques ou la radicalisation 

communautaire. Cependant, appliqué mécaniquement et de manière générale au conflit Ukraine-Russie, 

plusieurs risques peuvent surgir. Une approche interdisciplinaire et multi-échelle est donc nécessaire pour 

dépasser ces limites, en intégrant la théorie des guerres identitaires dans une lecture géopolitique, 

historique et stratégique plus large du conflit. Bien qu’il soit nécessaire de reconnaître les risques de 

surinterprétation ou de réduction du conflit russo-ukrainien à ses seules dimensions identitaires, il reste 

tout aussi essentiel d’affirmer la pertinence du cadre théorique des guerres identitaires pour analyser les 

dynamiques profondes qui structurent cette guerre. Cette approche ne doit pas être perçue comme 

exclusive ou exhaustive, mais elle permet de mettre en lumière des logiques de confrontation qui excèdent 

les seuls paramètres géopolitiques et militaires, en révélant les enjeux de mémoire, de reconnaissance 

nationale, et de compétition symbolique. 

      D’une part, ce cadre d’analyse permet de comprendre que le conflit actuel n’est pas uniquement 

territorial ou stratégique, mais s’inscrit dans un affrontement autour de la légitimité identitaire et de la 

narration historique. La volonté manifeste du Kremlin de nier l’existence d’une nation ukrainienne 

autonome, comme l’illustre le discours de Vladimir Poutine selon lequel Russes et Ukrainiens formeraient 



 

20 
 

« un seul peuple », s’ancre dans une logique de négation de l’existence nationale. Une logique rejoignant 

l’analyse des guerres identitaires qui se « reposent sur l’idée que les différences entre groupes sont 

irréductibles et qu’elles fondent des droits exclusifs sur le pouvoir ou le territoire » (Derriennic, 2001, p. 

73). Plus encore, cette contestation de l’identité ukrainienne trouve ses racines dans une histoire 

commune marquée par des rapports inégaux. Pendant des siècles, l’Ukraine a été intégrée à des structures 

impériales russes ou soviétiques dans lesquelles elle a souvent occupé une position subordonnée. Dans 

cette configuration, on retrouve les mécanismes et éléments théoriques décrits par plusieurs auteurs 

renforçant la pertinence de leurs apports dans une analyse de la guerre en Ukraine.  

      D’autre part, il est important de souligner que le conflit actuel ne se réduit pas à une guerre inter-

étatique classique. Bien qu’il oppose formellement deux États souverains, il s’enracine également dans 

des fractures internes à l’Ukraine, qui donnent au conflit une dimension civile et identitaire. Le 

soulèvement de 2014 en Crimée et dans le Donbass, la guerre entre l’armée ukrainienne et les forces 

séparatistes pro-russes, ainsi que les tensions persistantes entre populations ukrainophones et 

russophones, révèlent une réalité bien plus complexe. La fluidité des appartenances identitaires dans 

certaines régions de l’Ukraine, notamment dans l’Est du pays, complique toute lecture binaire du conflit. 

Des individus russophones peuvent se sentir profondément ukrainiens, tandis que certains Ukrainiens 

cultivent une mémoire historique pro-russe. Cette ambivalence des loyautés, souvent instrumentalisée 

par les acteurs politiques, reflète ce que Brubaker pense en mentionnant que « les groupes ne sont pas 

des entités naturelles, mais des constructions politiques qui deviennent pertinentes dans certains 

contextes » (Brubaker, 2006, p. 11).  

      En somme, malgré les précautions nécessaires à l’égard d’un cadre théorique qui peut être réducteur 

s’il est appliqué de manière mécanique, l’approche des guerres identitaires s’avère particulièrement 

intéressante pour analyser le conflit entre l’Ukraine et la Russie selon nous pour ces raisons. Elle éclaire, 

en plus, sur la résilience du conflit, sa mobilisation émotionnelle, les obstacles à une paix durable, en 

soulignant que ce qui est en jeu est la définition même de ce que signifie être ukrainien ou russe dans un 

espace commun et disputé. 

 



 

21 
 

1.5 Conclusion 

      L’étude des guerres identitaires a permis de dégager un cadre conceptuel et analytique riche que nous 

pourrons utiliser dans ce travail. Il nous a permis de mettre en lumière la complexité de ces conflits qui 

mobilisent des appartenances perçues comme essentielles, s’ancrent dans des constructions historiques 

profondes et se manifestent à travers des dynamiques émotionnelles, symboliques et institutionnelles. 

Comme nous l’avons établi, ces guerres sont loin d’être de simples luttes pour le pouvoir ou les ressources. 

Elles engagent des récits collectifs de victimisation, d’exclusion et d’indivisibilité territoriale. À travers les 

apports de Derriennic, Horowitz ainsi que de plusieurs autres auteurs, il est apparu que ces conflits ne 

trouvent pas leur origine uniquement dans la diversité identitaire elle-même, mais dans la manière dont 

celle-ci est politiquement activée dans des contextes institutionnels fragiles. 

      Aussi, nous avons observé qu’il existe différentes approches théoriques de résolution de ce type de 

conflit. Du consociationalisme aux lectures constructivistes, nous avons pu mettre en évidence les limites 

d’un traitement purement technique de ces conflits, plaidant plutôt pour une transformation en 

profondeur des récits identitaires, des institutions politiques et des mécanismes de reconnaissance. Cette 

pluralité de perspectives sera essentielle pour éclairer le cas ukrainien. Ainsi, après avoir posé les 

fondements théoriques des guerres identitaires, la partie suivante se penchera sur les dynamiques 

historiques concrètes ayant façonné l’identité ukrainienne, dans le but d’évaluer dans quelle mesure ces 

antagonismes, construits sur le temps long, ont contribué à la polarisation actuelle et à l’émergence du 

conflit. 



22 
 

CHAPITRE 2 

RACINES HISTORIQUES ET IMPACT DES ANTAGONISMES IDENTITAIRES SUR LE CONFLIT 

UKRAINIEN 

      Ce chapitre présente sur les étapes clés de la relation asymétrique de l’Ukraine avec la Russie, de la 

période tsariste à l’ère soviétique, jusqu’à l’affirmation nationale post-URSS. Il explore les mécanismes de 

répression, les politiques d’intégration, mais aussi les instruments symboliques de résistance, afin de 

comprendre comment ces antagonismes historiques ont nourri une dynamique conflictuelle durable. En 

analysant la construction des identités nationales et les fractures mémorielles persistantes, ce chapitre 

met en lumière les racines profondes d’un conflit dont l’intensité contemporaine puise autant dans 

l’histoire que dans la réalité géopolitique présente. 

2.1 L’Ukraine sous la Russie impériale : assimilation et répression 

      L’Ukraine, en tant que région historiquement fragmentée, a longtemps été perçue par les autorités 

impériales russes non comme une entité nationale distincte, mais comme une partie intégrante du « 

monde russe ». Toutefois, cette perception a cohabité avec des politiques d’assimilation systématique et, 

à certains moments, de répression sévère. Il en résulte une relation complexe, faite à la fois de proximité 

culturelle, de domination politique et de résistance active. 

      Au XIXe siècle, l’Ukraine orientale, intégrée à l’Empire russe depuis le traité de Pereiaslav (1654) et la 

disparition de l’autonomie cosaque, devient progressivement un espace d’affirmation du pouvoir impérial 

ainsi que de résistance culturelle. Cet accord, signé entre les cosaques ukrainiens et la Moscovie, est 

interprété différemment par les historiens ukrainiens et russes : pour les Ukrainiens, il s’agissait d’une 

alliance militaire temporaire pour se protéger des envahisseurs polonais, tandis que, pour les Russes, il 

représentait l'intégration définitive de l’Ukraine en son territoire (Subtelny, 2009, p. 135). Ce désaccord 

sur la nature de cette relation est l'une des premières manifestations des tensions nationalistes entre les 

deux peuples (Popova & Shevel, 2024, p. 24-25). 

      L’élite impériale russe considérait les Ukrainiens comme faisant partie d’un peuple unique, partagé 

avec les Grands-Russes et les Biélorusses. Cette vision panslave, promue par les autorités tsaristes, avait 

pour objectif de « nier l’existence d’une nation ukrainienne distincte, perçue comme une création 

artificielle des ennemis de la Russie » (Kappeler, 2014, p. 209). Cette négation de la reconnaissance 



 

23 
 

nationale ukrainienne s’est traduite par une politique linguistique et culturelle visant à intégrer l’Ukraine 

dans l’espace russe orthodoxe et impérial. S’il y avait une reconnaissance partielle de la spécificité 

régionale ukrainienne, par exemple, à travers l’administration de la Petite-Russie, celle-ci était perçue 

comme une sous-identité au sein d’un ensemble russe plus vaste : « le terme de Petite-Russie ne désignait 

pas une entité nationale, mais une variante régionale du peuple russe » (Plokhy, 2015, p. 162). Cette 

approche traduisait une tentative d’encadrement impérial plutôt qu’une reconnaissance d’une autonomie 

identitaire. 

      Cette vision se cadrait dans une période où le nationalisme russe prit ses racines sous l’Empire tsariste, 

où la centralisation du pouvoir et la domination de la culture russe sur les autres peuples de l’Empire 

étaient des caractéristiques essentielles. À partir du XVIIIe siècle, sous les règnes de Pierre le Grand et 

Catherine II, la Russie cherchait à s’imposer comme une puissance européenne en modernisant ses 

institutions tout en affirmant la supériorité de sa culture orthodoxe. L’identité russe, fondée sur la langue, 

la religion orthodoxe et la culture slavophile, s’est construite en opposition à l’Europe occidentale, perçue 

comme décadente et corrompue (Hosking, 2001, p. 200-203). 

      Une perspective qui s’est intensifiée lors de cette même période avec l’émergence du mouvement 

slavophile, qui prônait la préservation des valeurs russes traditionnelles et rejetait l'influence occidentale. 

Les slavophiles insistaient sur l’idée d’une mission divine de la Russie, destinée à guider le monde chrétien 

orthodoxe face aux menaces occidentales. Ce nationalisme religieux et culturel devint un élément central 

du discours politique et justifiait l'expansion territoriale de l’Empire russe en tant que défenseur des Slaves 

orthodoxes (Riasanovsky, 2005, p. 71). Autant que ce principe fût un bouclier servant à la défense des 

valeurs et intérêts russes, il devint également une arme justificatrice des ambitions impérialistes de cette 

époque. 

      Le nationalisme ukrainien émerge précisément en réaction à ces efforts d’assimilation. Dès les années 

1860, les autorités impériales mirent en place une politique de russification culturelle, dont les deux 

manifestations les plus notables sont la censure linguistique et la marginalisation des institutions 

éducatives en ukrainien. Les décrets d’Ems de 1876, interdisant la publication de livres en langue 

ukrainienne, l’enseignement de cette langue et la représentation de pièces de théâtre en ukrainien, 

témoignent de cette volonté de faire disparaître la culture ukrainienne de l’espace public. On peut 

constater par ces actions que « la politique tsariste visait non seulement à subordonner l’Ukraine à la 



 

24 
 

Russie, mais aussi à empêcher la formation d’un sentiment national distinct parmi les Ukrainiens » 

(Magocsi, 2010, p. 382). Ces politiques provoquèrent une résistance passive, mais croissante en Ukraine, 

où la langue et la culture ukrainiennes devinrent des symboles de résistance. 

       Il faut toutefois souligner que la répression n’a pas été uniforme dans le temps ni dans l’espace. En 

Ukraine occidentale, sous domination austro-hongroise, les autorités ont laissé plus de marge d’expression 

culturelle, ce qui a permis à un nationalisme ukrainien plus explicite de se développer. De même, dans 

certaines régions de l’Empire russe, notamment dans les milieux paysans ou cosaques, des formes 

culturelles ukrainiennes se sont maintenues malgré la répression étatique. Cette ambivalence impériale, 

mêlant tolérance ponctuelle et coercition violente, a contribué à une identité ukrainienne marquée par la 

résistance et la dualité. 

      Dans ce contexte répressif, plusieurs figures ont joué un rôle fondamental dans la consolidation du 

nationalisme ukrainien. Taras Shevchenko, poète et peintre, a été sans doute l’icône la plus représentative 

de cette résistance. Écrire en ukrainien au cœur d’un empire qui interdisait son usage, c’était affirmer une 

identité politique sous couvert de culture. La poésie ukrainienne a été transformée à l’époque en un outil 

puissant de revendication nationale, notamment par Shevchenko, en devenant un vecteur d’expression 

politique et identitaire (Subtelny, 2009, p. 225). Par ses vers, il incarne la souffrance d’un peuple privé de 

souveraineté et exprime un désir profond de libération nationale. Dans ses œuvres, comme Kobzar, 

Shevchenko célèbre le passé glorieux de l'Ukraine et critique la domination impériale, notamment russe, 

ce qui lui a valu d'être considéré comme un pionnier du nationalisme ukrainien (Luckyj, 1990, p. 3). On 

peut voir par la nature des propos de son ouvrage que ce dernier met de l’emphase sur un renforcement 

des distinctions existantes entre les deux cultures et l’exposition de l’essence conflictuelle et contestataire 

des mouvements nationalistes ukrainiens de l’époque. Voici un extrait, traduit en anglais, connu dans la 

culture ukrainienne représentant les valeurs identitaires et de résistance qu’il souhaitait exprimer au nom 

de l’Ukraine soumise (Shevchenko, 1840) : 

"When I am dead, then bury me 
In my beloved Ukraine, 

My tomb upon a grave mound high 
Amid the spreading plain, 

So that the fields, the boundless steppes, 
The Dnieper's plunging shore 

My eyes could see, my ears could hear 
The mighty river roar."   



 

25 
 

       De son côté, l’historien et homme d’État Mykhailo Hrushevsky offre une réponse intellectuelle au refus 

de reconnaissance de la part du système impériale. Son œuvre monumentale, Histoire de l’Ukraine-Rus’ 

(1895-1933), visait à démontrer l’existence d’un fil historique propre à l’Ukraine, distinct de celui de la 

Russie moscovite. Dans un empire où l’histoire était utilisée pour légitimer l’unité russe, l’écriture d’une 

historiographie ukrainienne autonome constituait un acte politique majeur. Hrushevsky affirmait que « la 

Russie moderne n’a aucun droit sur l’héritage de la Rus’ de Kyiv, qui appartient à l’histoire ukrainienne » 

(cité dans Plokhy, 2015, p. 175). Ce positionnement a permis de poser les bases d’un récit national 

alternatif, aujourd’hui encore mobilisé dans la mémoire collective ukrainienne. En tant que leader 

politique, Hrushevsky a également joué un rôle central lors de la Révolution ukrainienne de 1917-1921, en 

présidant le parlement qui a proclamé l'indépendance de l'Ukraine en 1918 vis-à-vis de la Russie. (Subtelny, 

2009, p. 360). Ce personnage ne caractérise pas seulement l’idée de contestation des mouvements 

nationalistes ukrainiens de cette époque, celui-ci représente les actes concrets à caractère conflictuel qui 

ont été réalisés au nom de la nation ukrainienne. Il caractérise le fait que la nation ukrainienne n’est pas 

qu’une simple idéologie, mais bel et bien un mouvement de taille ayant des implications réelles dans 

l’ordre politique. 

       Cependant, malgré la répression, il serait réducteur de penser que la domination russe n’a suscité que 

résistance. L’Empire russe a aussi intégré de nombreux Ukrainiens dans ses structures administratives, 

militaires et ecclésiastiques. Une partie de l’élite ukrainienne a fait carrière dans l’appareil impérial, y 

trouvant reconnaissance et ascension sociale. Cette participation a nourri une forme de loyauté complexe 

à l’égard de l’État tsariste : « les identités ukrainiennes étaient souvent multiples, superposant une culture 

locale et un attachement à l’Empire » (Popova & Shevel, 2024, p. 44). Cette ambivalence explique pourquoi 

l’émergence d’un nationalisme de masse fut lente et non linéaire. La tension entre intégration impériale 

et affirmation nationale reste une clef de lecture importante pour comprendre les divisions internes à 

l’Ukraine contemporaine : « la tentative d’unifier culturellement des populations diverses produit souvent 

des effets contraires : au lieu d’assimilation, elle engendre un repli nationaliste » (Suny, 1993, p. 98). 

 

 



 

26 
 

2.2 L’ère soviétique : répression politique et génocide culturel  

     La chute de l’Empire tsariste en 1917 et la montée au pouvoir des bolcheviques ont marqué un moment 

charnière dans l’histoire de l’Ukraine, qui se voyait alors à l’aube d’une opportunité d’émancipation 

nationale. Profitant du vide institutionnel laissé par la désintégration de l’État impérial russe, l’élite 

politique et intellectuelle ukrainienne proclama en 1918 la République nationale ukrainienne, sous la 

direction de Mykhailo Hrushevsky. Inspirée par les idéaux démocratiques et nationalistes européens, cette 

république entendait incarner l’indépendance politique et culturelle de l’Ukraine moderne. Toutefois, 

cette aspiration fut de courte durée. 

      Rapidement, les troupes bolcheviques, opposées à tout projet national dissocié de l’internationalisme 

révolutionnaire, lancèrent une offensive militaire visant à réintégrer l’Ukraine dans l’espace de pouvoir du 

nouvel État soviétique. Cette reconquête s’inscrivait dans une continuité impériale, bien que désormais 

légitimée non plus par la monarchie ou l’orthodoxie, mais par une idéologie universaliste s’affirmant être 

anti-impérialiste. Le régime soviétique en Ukraine s’est instauré par la contrainte et, dans sa tendance 

centralisatrice, il s’est largement inscrit dans la continuité du pouvoir tsariste qui l’avait précédé (Kappeler, 

2014, p. 365). Ce moment fondateur révèle ainsi une ambivalence structurelle du régime soviétique : sous 

couvert de libération des peuples, il reproduit en réalité des logiques de contrôle centralisé. 

      Dans un premier temps, pour stabiliser la situation dans les républiques périphériques nouvellement 

intégrées, les bolcheviques adoptèrent une politique, nommée la « korenizatsiya », destinée à promouvoir 

les langues et cultures locales, à former des élites autochtones et à accorder une visibilité politique aux 

nationalités non russes. Cette politique, ardemment défendue par Lénine, constituait une tentative 

stratégique de rompre avec l’héritage assimilationniste du tsarisme, en montrant que le nouvel État 

soviétique respectait les identités nationales tout en les intégrant dans un projet communiste global. En 

Ukraine, cette politique se traduisit par un épanouissement institutionnel : des écoles, des publications, 

des théâtres et des corps administratifs virent le jour en langue ukrainienne. Des figures culturelles, 

comme les écrivains Pavlo Tychyna et Mykola Khvylovy, furent érigées en symboles d’un renouveau 

intellectuel ukrainien au sein de la modernité soviétique. Cette phase, bien que brève, a eu des effets 

durables. La « korenizatsiya » permit « l'émergence d'une bureaucratie et d'une intelligentsia ukrainienne, 

notamment dans les secteurs de l’éducation et de la culture » (Liber, 1991, p. 18). Elle constitua aussi, 

paradoxalement, l’un des rares moments historiques où l’État soviétique valida l’existence d’une nation 

ukrainienne institutionnalisée, même si c’était dans des conditions étroitement encadrées. 



 

27 
 

      Cette phase d’ouverture, souvent qualifiée de « renaissance ukrainienne des années 1920 », a toutefois 

été motivée autant par des impératifs de légitimation que par une volonté sincère d’émancipation des 

peuples. La politique soviétique à l’égard des nationalités combinait inclusion apparente et stratégie de 

contrôle, cherchant à apaiser les aspirations indépendantistes tout en renforçant le pouvoir central 

(Popova & Shevel, 2024, p. 65). Il ne s’agissait donc pas tant d’une reconnaissance pleine des droits 

nationaux, mais plutôt d’un mécanisme temporaire de cooptation destiné à asseoir la domination 

soviétique. 

      Cependant, à partir de la fin des années 1920, avec la montée en puissance de Joseph Staline, cette 

politique d’ouverture prit rapidement fin. Accusant les responsables de la « korenizatsiya » de favoriser 

des tendances nationalistes et séparatistes, le régime soviétique réprima violemment les élites 

intellectuelles ukrainiennes qu’il avait lui-même contribué à former. Des milliers d’écrivains, enseignants, 

universitaires et responsables politiques furent arrêtés, déportés ou exécutés dans le cadre de purges 

visant à briser toute forme de nationalisme culturel. Les institutions culturelles ukrainiennes furent 

démantelées ou vidées de leur substance, marquant le début d’un génocide culturel méthodiquement 

orchestré. Cette réorientation vers une centralisation autoritaire s’accompagna d’un retour progressif à la 

suprématie de la culture russe comme vecteur d’unité soviétique. L’idée d’une fédération des peuples 

cédait alors le pas à une conception hiérarchisée des nations, où la Russie redevenait explicitement la 

nation aînée.  

      La collectivisation de l’agriculture imposée par Staline à la fin des années 1920, dans le cadre de sa 

politique économique centralisée, a constitué un tournant dramatique pour les campagnes ukrainiennes. 

Présentée comme une étape nécessaire dans la modernisation de l’économie socialiste, cette politique 

s’est traduite en Ukraine par une entreprise de répression ciblée, dont la violence et l’ampleur ont été 

sans précédent. Entre 1932 et 1933, la mise en œuvre brutale de la collectivisation provoque ce que l’on 

désigne aujourd’hui sous le nom du Holodomor ou de la Grande Famine. Près de quatre millions 

d’Ukrainiens ont perdu la vie au courant de cette sombre période désormais largement reconnu comme 

une famine artificielle organisée par l’État soviétique. Si le contexte de crise agricole généralisée au sein 

de l’URSS explique en partie la pénurie, la spécificité de la politique appliquée en Ukraine ne laisse guère 

de doute quant à l’intention du pouvoir central. 



 

28 
 

      Parmi toutes les régions de l’URSS, l’Ukraine a été l’une des plus sévèrement touchées, la répression y 

ayant pris une dimension particulière où le nationalisme ukrainien, associé à la paysannerie, a été 

violemment ciblé et écrasé (Snyder, 2010, p. 42). Loin d’un simple désastre logistique, l’Holodomor 

apparaît comme un outil de guerre idéologique contre une paysannerie perçue non seulement comme 

réfractaire à la collectivisation, mais aussi comme porteuse d’une identité nationale profonde, enracinée 

dans la langue, les traditions, l’orthodoxie populaire et la mémoire de l’autonomie cosaque. En ce sens, 

l’Holodomor fut à la fois un châtiment économique et une opération de neutralisation politique. 

      L’ampleur de la famine et les mesures punitives qui l’accompagnèrent, soit confiscation de récoltes, 

interdiction de quitter les villages affamés, répression contre les récalcitrants, ont laissé une empreinte 

indélébile dans la mémoire collective ukrainienne. Si le débat juridique sur la qualification de génocide 

reste ouvert dans la littérature internationale, de nombreux États et historiens reconnaissent aujourd’hui 

le caractère intentionnel de la famine comme un crime dirigé contre le peuple ukrainien. Cette tragédie 

fut un moment fondateur dans la conscience nationale moderne : « L’Holodomor a cimenté l’image de 

l’État soviétique comme une entité étrangère, hostile et destructrice pour l’Ukraine » (Subtelny, 2009, p. 

452). 

     De plus, sur le plan idéologique, l’URSS s’était construite sur un rejet catégorique du nationalisme, 

considéré comme un vestige bourgeois et un frein à l’unité du prolétariat international. En revanche, dès 

les années 1930, le régime de Staline opère un tournant discursif et symbolique majeur : l’idéologie 

officielle se teinte progressivement de références russes, parfois en contradiction avec la rhétorique 

internationaliste marxiste. Ce virage se manifeste clairement lors de la Seconde Guerre mondiale, 

rebaptisée en URSS « Grande Guerre patriotique ». Pour mobiliser les masses, le pouvoir soviétique affiche 

des symboles historiques impériaux, proclame la défense de la « Mère Patrie », les exploits de héros 

historiques russes tels qu’Alexandre Nevski ou de Souvorov, les batailles contre les envahisseurs étrangers 

deviennent les métaphores de la lutte contre le nazisme. Ce glissement d’un patriotisme soviétique 

abstrait vers un patriotisme spécifiquement russe n’est pas anodin. Il réintroduit au cœur du récit 

soviétique une hiérarchie culturelle, où le peuple russe retrouve son rôle central, sinon supérieur: « 

L’identité soviétique, bien qu’officiellement multiculturelle, était profondément teintée de références 

russes, tant dans l’éducation que dans les médias ou les commémorations » (Plokhy, 2015, p. 303-304). 

Ainsi, la soviétisation s’accompagne d’une russification rampante, dans laquelle la culture, l’histoire et la 

langue russes deviennent progressivement les vecteurs hégémoniques de l’unité socialiste. 



 

29 
 

      Cependant, l’affirmation du pouvoir soviétique et la tentative d’homogénéisation culturelle ne sont 

pas restées sans opposition. Dès les années 1920 et surtout pendant la Seconde Guerre mondiale, des 

mouvements nationalistes ukrainiens se structurent pour résister à la fois à l’occupation nazie et à la 

domination soviétique. L’OUN et son bras armé l’UPA, fondées en 1929, mènent une lutte acharnée pour 

une Ukraine indépendante. Leur combat, bien que controversé en raison de certaines alliances tactiques 

avec les forces nazies et d’actes violents contre des civils, révèle une persistance du nationalisme ukrainien 

enraciné dans une mémoire historique de résistance.  

      Ces groupes s’inscrivent dans une tradition remontant aux cosaques et à l’héritage de la République 

nationale ukrainienne de 1918 et réactivent les récits d’autonomie face à l’oppresseur moscovite. Leurs 

actions illustrent l’incapacité du projet soviétique à assimiler totalement les populations ukrainiennes, 

même après des décennies de répression, de propagande et de redistribution sociale. Ce phénomène de 

résilience identitaire est d’autant plus significatif que la majorité des membres de ces mouvements 

provenaient des milieux ruraux ou de petites villes, précisément les couches sociales les plus frappées par 

l’Holodomor. Leur engagement témoigne ainsi d’une transmission intergénérationnelle du traumatisme et 

d’une politisation accrue de l’identité nationale ukrainienne, désormais articulée autour du souvenir de la 

souffrance collective. 

      Malgré les nombreuses vagues de répression et les politiques d’assimilation linguistique, culturelle et 

politique que l’Ukraine a subies au cours de l’ère soviétique, la RSSU n’a pas uniquement été une 

périphérie dominée. Elle a également occupé une position stratégique et centrale dans le fonctionnement 

global de l’État soviétique. Cette ambivalence, à la fois victime et pilier de l’URSS, constitue un aspect 

fondamental de l’histoire politique et sociale ukrainienne au XXe siècle. Dès les années 1930, et plus 

encore après la Seconde Guerre mondiale, l’Ukraine devient l’une des républiques les plus industrialisées 

de l’URSS. Son territoire accueille des centres majeurs de production lourde, d’industrie métallurgique, 

chimique, énergétique, ainsi que plusieurs villes clés pour l’innovation scientifique et militaire, comme 

Kharkiv, Dnipro, et bien sûr Kyiv. L’Ukraine est devenue une pièce centrale de l’économie soviétique, 

jouant un rôle crucial et dépassant largement sa part dans la puissance industrielle et militaire de l’URSS 

(Plokhy, 2015, p. 275). Cette importance stratégique s’est renforcée dans le cadre de la Guerre froide, 

l’Ukraine devenant un centre vital pour l’aéronautique, l’énergie nucléaire, et les programmes spatiaux. 



 

30 
 

      Par ailleurs, la RSSU représentait la deuxième république la plus peuplée après la Russie, avec environ 

50 millions d’habitants en 1991, ce qui en faisait non seulement un territoire productif, mais également 

un bassin humain de premier ordre pour les élites soviétiques. Un grand nombre d’Ukrainiens ont accédé 

à des postes importants dans les structures du Parti communiste, de l’appareil d’État et de l’armée rouge. 

L’un des exemples les plus emblématiques de cette ascension sociale est Nikita Khrouchtchev lui-même, 

qui passa une grande partie de sa carrière en Ukraine avant de diriger l’URSS entre 1953 et 1964. Cette 

trajectoire témoigne du rôle de l’Ukraine comme terrain d’élaboration du pouvoir soviétique, mais aussi 

comme espace d’opportunités pour ses citoyens. 

     Cette intégration fut également vécue par de nombreux Ukrainiens comme une forme de promotion 

sociale et nationale. En particulier dans les années d’après-guerre, des Ukrainiens ruraux, autrefois 

marginalisés, purent accéder à des fonctions administratives, techniques ou militaires grâce aux politiques 

de formation et de mobilité sociale mises en œuvre par l’État soviétique. L’Ukraine a joué un rôle crucial 

dans l’URSS, tant sur le plan économique que symbolique, ce qui a conduit certains Ukrainiens à se 

considérer pleinement intégrés au projet soviétique. (Popova & Shevel, 2024, p. 77). 

      De fait, cette participation active a pu brouiller la frontière entre domination et collaboration. Pour une 

partie de la population ukrainienne, l’URSS ne se résumait pas à un système oppressif imposé de l’extérieur, 

elle représentait aussi une structure dans laquelle il était possible de progresser, d’influencer les décisions 

politiques et de faire carrière. Cette réalité explique en partie pourquoi la contestation du régime 

soviétique fut longtemps limitée à des cercles intellectuels ou nationalistes restreints et pourquoi 

l’adhésion au système soviétique fut réelle pour certains groupes sociaux. 

      Toutefois, cette participation ne doit pas masquer la nature fondamentalement asymétrique de la 

relation entre Moscou et Kyiv. L’intégration des élites nationales au sein de l’État soviétique avait pour 

objectif à la fois de neutraliser les nationalismes émergents et d’intégrer ces groupes dans une hiérarchie 

dominée par les Russes (Suny, 1993, p. 113). En d’autres termes, la promotion des Ukrainiens dans 

l’appareil soviétique ne signifiait pas une égalité entre nations, mais relevait d’un calcul politique destiné 

à stabiliser l’empire multinational soviétique. 

 



 

31 
 

      Ainsi, la période inaugurale de l’Ukraine soviétique fut marquée par une série de contradictions 

fondamentales. D’un côté, la politique de « korenizatsiya » ouvrit des espaces inédits d’expression 

culturelle et permit l’émergence d’une élite ukrainienne moderne au sein du système soviétique. D’un 

autre côté, cette ouverture fut progressivement révoquée au profit d’une recentralisation violente, qui 

s’accompagna de purges massives, de répression politique et d’une russification rampante. Cette 

dialectique de reconnaissance puis d’effacement alimente jusqu’à aujourd’hui une mémoire ukrainienne 

ambivalente du passé soviétique tiraillée entre participation active et oppression subie. 

2.3 L’indépendance et l’affirmation identitaire post-URSS 

      La dislocation de l’URSS en 1991 constitue une césure décisive dans l’histoire contemporaine de 

l’Ukraine. Pour la première fois depuis la brève expérience de la République nationale ukrainienne (1917–

1921), l’Ukraine recouvre une pleine souveraineté politique, sans dépendance juridique ou militaire à 

l’égard d’une puissance impériale. Toutefois, si l’indépendance constitue un fait juridique clair, la rupture 

identitaire et culturelle avec le passé soviétique se révèle bien plus complexe et graduelle. La période post-

1991 a donc été marquée par un long processus de reconfiguration étatique, où la construction d’une 

identité nationale unifiée a dû composer avec les héritages impériaux, les clivages régionaux et les tensions 

géopolitiques internes. Le référendum du 1er décembre 1991, où plus de 90 % des Ukrainiens ont soutenu 

l’indépendance, fut interprété comme un mandat populaire clair pour une rupture avec Moscou. Ce 

résultat, remarquable par son ampleur, masquait cependant une pluralité d’attentes vis-à-vis de l’avenir. 

Pour certains, l’indépendance incarnait l’émancipation nationale ; pour d’autres, notamment dans l’est 

russophone et en Crimée, elle signifiait un réaménagement administratif plus qu’un basculement 

identitaire. 

      L’indépendance formelle ne signifia pas immédiatement une transformation en profondeur des 

structures politiques, sociales et culturelles du pays : « L’État ukrainien était souverain, mais ses 

institutions, ses élites et une partie de sa population restaient profondément ancrées dans une culture 

politique et bureaucratique soviétique » (Plokhy, 2015, p. 327). Cette inertie institutionnelle se traduisit 

par le maintien en poste d’une grande partie des anciens cadres du Parti communiste, convertis en 

gestionnaires de la transition post-soviétique. L’absence d’une rupture claire avec l’ordre ancien contribua 

à ralentir la diffusion d’un imaginaire national unificateur. L’ambivalence post-soviétique se cristallisa dans 

les territoires du sud et de l’est du pays, où la population, majoritairement russophone, conservait un 

attachement fort à la mémoire soviétique et à la langue russe comme vecteur culturel. À l’inverse, l’ouest 



 

32 
 

du pays portait une mémoire différente, marquée par la résistance au pouvoir soviétique, la répression 

politique et les revendications indépendantistes. 

      La transition post-soviétique s’est articulée autour de deux pôles identitaires concurrents : un pôle « 

nationalitaire », centré sur la réaffirmation de la langue ukrainienne, la valorisation de figures historiques 

comme Taras Shevchenko ou Mykhailo Hrushevsky, et une orientation pro-européenne ; et un pôle « 

soviético-russophone », attaché à la langue russe, à la mémoire de la Seconde Guerre mondiale et à des 

représentations favorables de l’URSS (Wilson, 2014, p. 41–43). L’État ukrainien nouvellement indépendant 

s’est ainsi vu contraint de ménager ces différentes sensibilités, ce qui a débouché sur une politique 

identitaire à la fois prudente et partiellement ambiguë. 

      Dans ce contexte polarisé, les autorités ukrainiennes ont progressivement mis en œuvre une politique 

de construction nationale, centrée notamment sur la langue et les symboles historiques. La Constitution 

de 1996 consacre l’ukrainien comme seule langue officielle, posant ainsi un jalon symbolique important 

dans la construction d’une identité nationale propre. Toutefois, en raison du poids démographique et 

politique des régions russophones, cette politique fut conduite avec modération : « la coexistence avec 

une large population russophone a contraint les autorités à adopter une approche graduelle, souvent 

qualifiée de bilinguisme de facto » (Magocsi, 2010, p. 710). 

      Cela dit, l’ukrainisation ne se limita pas à la langue, mais s’étendit aussi à l’histoire. La relecture du 

passé soviétique devint un levier central dans la construction d’une mémoire nationale. Dès les années 

2000, les autorités engagèrent un processus de reconnaissance officielle des crimes du stalinisme, 

notamment du Holodomor comme acte intentionnel contre le peuple ukrainien. En 2006, le gouvernement 

ukrainien adopta une loi qualifiant l’Holodomor de génocide, instaurant des commémorations annuelles 

et intégrant cet événement dans les manuels scolaires. Cette mise en mémoire du Holodomor a fonctionné 

comme « un marqueur de différenciation radicale avec la Russie, en construisant une identité ukrainienne 

fondée sur la souffrance infligée par le régime soviétique » (Snyder, 2010, p. 55). En construisant l’histoire 

nationale autour de la douleur, la résistance et la dignité face à l’oppression, l’Ukraine post-soviétique a 

façonné un récit identitaire capable de légitimer l’indépendance sur des bases morales, au-delà du seul 

cadre géopolitique. 

      Ce processus d’affirmation identitaire post-soviétique, s’il a permis de consolider un noyau symbolique 

autour de la langue, de l’histoire et de la mémoire, n’a pas totalement effacé les clivages internes. La 



 

33 
 

coexistence d’identités régionales, la persistance du russe comme langue de communication dans de 

nombreuses sphères, et la division des opinions politiques entre « pro-occidentaux » et « pro-russes » ont 

continué d’alimenter les tensions au sein du pays jusqu’aux événements du Maidan en 2014. Néanmoins, 

l’indépendance a permis l’émergence, au fil des décennies, d’une conscience nationale plus ancrée, dont 

les fondements se sont durcis face aux agressions extérieures, en particulier après l’annexion de la Crimée 

et la guerre dans le Donbass. Cette mémoire a aussi alimenté la légitimation morale du projet national 

ukrainien, en l’opposant à l’impérialisme soviétique et à ses avatars contemporains. 

      L’affirmation identitaire de l’Ukraine a connu une nette accélération dans les années 2000, portée à la 

fois par les aspirations euro-atlantiques du pays et par une série de mobilisations populaires ayant 

profondément transformé le paysage politique et symbolique national. Ce processus a été impulsé par 

deux moments fondateurs : la Révolution orange de 2004 et la Révolution du Maidan de 2013–2014, qui 

ont toutes deux représenté des tournants dans la définition de l’identité civique ukrainienne. 

      La Révolution orange, déclenchée à la suite des fraudes électorales massives en faveur du candidat 

prorusse Viktor Ianoukovitch, a constitué la première expression d’un nationalisme civique de masse. Les 

mobilisations ont rassemblé des Ukrainiens de diverses origines régionales et linguistiques autour de la 

défense de la démocratie, de la transparence électorale et de l’État de droit. Si cette révolution n’a pas 

débouché sur un bouleversement immédiat des structures, elle a posé les bases d’un récit national fondé 

sur des valeurs démocratiques partagées, au-delà des clivages ethnolinguistiques. 

      La Révolution de Maidan (2013–2014), déclenchée par le refus du président Ianoukovitch de signer 

l’accord d’association avec l’UE, a représenté une inflexion plus profonde encore. Le Maidan a marqué une 

réinvention du pacte identitaire ukrainien, en mettant en avant un récit centré sur la démocratie, la 

souveraineté et la résistance face à une agression extérieure (Popova & Shevel, 2024, p. 205). Ce 

mouvement, bien que dominé dans ses débuts par les populations de l’ouest et du centre du pays, a 

progressivement intégré une diversité sociogéographique plus large, mobilisant des citoyens issus des 

milieux urbains, de la jeunesse étudiante, mais aussi des minorités nationales. 

      L’annexion de la Crimée par la Russie en mars 2014, suivie du déclenchement de la guerre dans le 

Donbass, a agi comme un catalyseur de la consolidation identitaire ukrainienne. En menaçant directement 

la souveraineté territoriale du pays, ces événements ont contribué à redéfinir l’appartenance nationale 

non plus seulement sur des critères ethnoculturels, mais sur l’adhésion politique à un projet d’État 



 

34 
 

indépendant. Ce basculement vers un nationalisme civique inclusif, centré sur la loyauté à l’État ukrainien 

plutôt que sur l’ethnicité ou la langue maternelle, a été souligné par de nombreux observateurs. 

L’agression russe a « accéléré la transition d’une identité ethnique à une identité civique », renforçant la 

cohésion nationale autour de la souveraineté et de la résistance (Popova & Shevel, 2024, p. 212). 

      Cette dynamique ne signifie toutefois pas la disparition des tensions internes. En dépit d’un consensus 

croissant autour de la souveraineté, plusieurs lignes de fracture mémorielles et symboliques continuent 

de diviser la société ukrainienne. L’un des enjeux majeurs demeure la mémoire de la Seconde Guerre 

mondiale. Tandis que le discours officiel promeut une vision nationalisée du conflit, axée sur la double 

occupation, celle des nazies ainsi que celle des soviétiques, et la résistance ukrainienne, une partie de la 

population, notamment dans les régions de l’est et du sud, reste attachée à la mémoire soviétique de la « 

Grande Guerre patriotique » et aux figures militaires russes. 

      La reconnaissance officielle des combattants de l’OUN et de l’UPA comme héros nationaux constitue 

un autre point de tension. Ces groupes, qui ont combattu à la fois les Soviétiques et les nazis, sont célébrés 

dans l’ouest du pays comme symboles de la résistance à l’occupation, mais leur implication dans des 

violences contre des civils, notamment contre des Polonais et des Juifs, suscite la controverse, tant au 

niveau national qu’international. Cette mémoire sélective peut engendrer un sentiment d’exclusion pour 

ceux qui ne se reconnaissent pas dans ces figures historiques. 

       À ces conflits mémoriels s’ajoute la question des droits des minorités linguistiques, notamment 

russophones, hongroises et roumaines. Bien que la Constitution ukrainienne garantisse l’usage des langues 

minoritaires dans la vie privée et culturelle, les lois adoptées après 2014, notamment sur l’enseignement 

en langue ukrainienne, ont parfois été perçues comme des mesures d’assimilation forcée. Cela a alimenté 

un sentiment de marginalisation dans certaines régions, en particulier dans le sud-est de l’Ukraine. Suny 

résume cette tension en affirmant que « la construction nationale post-soviétique en Ukraine a été prise 

entre deux forces contradictoires : la nécessité d’unifier et la pression pour exclure » (Suny, 1993, p. 119). 

 



 

35 
 

2.4 L’escalade des tensions et le déclenchement du conflit armé 

      L’agression militaire de la Russie contre l’Ukraine, amorcée par l’annexion de la Crimée en 2014 et 

culminant avec l’invasion à grande échelle de février 2022, ne constitue pas une rupture soudaine, mais le 

résultat d’un long processus d’escalade, nourri par des dynamiques identitaires, des perceptions 

géopolitiques antagonistes et des récits historiques concurrents. Le conflit armé actuel plonge ses racines 

dans la trajectoire post-soviétique de l’Ukraine, sa volonté d’intégration euro-atlantique et la réaffirmation 

par la Russie d’une vision impériale incompatible avec la souveraineté ukrainienne. 

      Le Révolution de Maidan en 2013–2014, déclenché par la suspension de l’accord d’association entre 

l’Ukraine et l’UE, a cristallisé une rupture entre deux projets de société : l’un tourné vers l’Europe et la 

démocratie libérale ; l’autre attaché à une vision post-soviétique autoritaire et russo-centrée. Le Maidan 

fut perçu à Moscou non comme un mouvement populaire, mais comme un coup d’État orchestré par 

l’Occident pour détacher l’Ukraine de la sphère d’influence russe : « Le Kremlin voyait dans le Maidan une 

menace existentielle à son modèle politique autant qu’à sa vision de l’ordre régional » (Popova & Shevel, 

2024, p. 211). 

      La chute du président pro-russe Viktor Ianoukovitch, en février 2014, a immédiatement déclenché une 

réaction violente de Moscou. L’épisode charnière dans cette escalade est l’annexion de la Crimée par la 

Russie en mars 2014 à l’issue d’un référendum contesté, en invoquant la protection des populations 

russophones et des intérêts géostratégiques. La Crimée, territoire majoritairement russophone, mais 

rattaché à l’Ukraine depuis 1954, devient alors le symbole d’un affrontement entre deux conceptions de 

la légitimité : d’un côté, l’intégrité territoriale défendue par l’Ukraine et la communauté internationale ; 

de l’autre, une logique ethno-historique utilisée par Moscou pour revendiquer l’appropriation du territoire. 

Cet acte constitue une rupture décisive : « L’annexion de la Crimée a rompu le dernier lien de confiance 

entre Kyiv et Moscou et signale le retour de la Russie à une politique d’expansion territoriale impériale » 

(Plokhy, 2015, p. 343). Il s’agit moins d’une réaction ponctuelle que de la manifestation d’une vision 

stratégique fondée sur le rejet de l’indépendance ukrainienne en tant que projet politique légitime. 

      Dans les semaines qui suivent, des soulèvements armés sont organisés par des séparatistes prorusses 

dans les régions de Donetsk et Louhansk, soutenus activement par la Russie à travers des livraisons 

d’armes, la présence de conseillers militaires et l’envoi de troupes non officielles. Cette guerre hybride, 

qui combine soutien indirect et guerre de propagande, s’inscrit dans une stratégie plus large visant à 



 

36 
 

déstabiliser l’Ukraine et à empêcher son ancrage euro-atlantique : « la Russie a utilisé le Donbass comme 

un levier pour influencer l’ensemble du territoire ukrainien, tout en niant toute responsabilité directe » 

(Plokhy, 2023, p. 145). 

      Le conflit qui éclate en avril 2014 dans le Donbass s’inscrit dans la continuité directe de cette logique 

impériale. Présenté par Moscou comme un soulèvement populaire contre un pouvoir central illégitime, il 

est en réalité largement orchestré par des agents russes, comme l’a démontré une multitude de sources 

journalistiques et diplomatiques. Andrew Wilson décrit ainsi une « guerre par procuration », où la Russie 

instrumentalise les clivages internes ukrainiens pour affaiblir son voisin tout en niant son implication 

directe (Wilson, 2014, p. 119). Ce conflit révèle une volonté russe de maintenir un levier de déstabilisation 

permanent sur l’Ukraine. En empêchant Kyiv d’exercer son autorité sur l’ensemble de son territoire, 

Moscou vise à bloquer l’intégration euro-atlantique du pays. Cette stratégie repose sur une vision du 

monde qui nie l’existence même d’une nation ukrainienne distincte. 

      La guerre du Donbass, bien que localisée, a un impact national : elle provoque la militarisation de la 

société ukrainienne, la consolidation d’un sentiment anti-russe dans l’opinion publique et la 

reconfiguration de la politique sécuritaire et identitaire du pays. Popova et Shevel notent que « l’invasion 

du Donbass a joué un rôle central dans la transition de l’Ukraine vers un nationalisme civique fondé sur la 

résistance à l’agression et la défense de la souveraineté » (Popova & Shevel, 2024, p. 213). La guerre 

devient ainsi un catalyseur de la consolidation nationale. 

      L’escalade atteint son paroxysme avec l’invasion massive lancée le 24 février 2022. Après huit années 

de guerre hybride, le président Vladimir Poutine justifie cette attaque par des arguments fallacieux de « 

dénazification » et de « protection des russophones », tout en réitérant la thèse selon laquelle l’Ukraine 

n’a jamais été une vraie nation. Dans un discours prononcé peu avant l’invasion, il affirme que l’Ukraine 

moderne est une « invention de Lénine », niant ainsi toute légitimité historique à l’État ukrainien (Plokhy, 

2023, p. 7). Le discours de guerre du Kremlin repose principalement sur la négation de l’existence d’une 

nation ukrainienne distincte. (Popova & Shevel, 2024, p. 15). 

      Cette vision révisionniste s’ancre dans une mémoire impériale longue. Le refus russe de reconnaître 

l’indépendance de l’Ukraine repose sur une lecture ethnohistorique qui confond les notions de peuple 

russe, petit-russe et grand-russe, dans une logique d’unité forcée (Kappeler, 2014, p. 8). Cette négation de 

la reconnaissance nationale alimente un imaginaire de reconquête, où la guerre devient un moyen de 



 

37 
 

restaurer une grandeur impériale passée. Ce discours vise à délégitimer la souveraineté ukrainienne en la 

présentant comme une anomalie historique, artificiellement imposée par l’Occident.  

      Au-delà des affrontements militaires, le conflit russo-ukrainien est aussi une guerre des récits et des 

identités. La Russie y projette une vision impériale et paternaliste, dans laquelle l’Ukraine est considérée 

comme un territoire égaré devant être ramené dans le giron russe. Ce récit mobilise des images de 

décadence occidentale, de trahison historique et de rédemption nationale. Du côté ukrainien, la guerre 

devient un moteur de refondation identitaire, articulée autour de la souveraineté, de la résistance et de 

la dignité. Cette mobilisation dépasse les clivages linguistiques et régionaux pour construire un sentiment 

national commun. La guerre de 2014 n’a donc pas seulement redessiné des frontières géopolitiques ; elle 

a également transformé la carte mentale de la nation ukrainienne, en solidifiant un projet de société fondé 

sur l’autonomie et l’autodétermination. 

      Paradoxalement, l’agression russe a produit un effet inverse à celui recherché. Elle a renforcé l’identité 

civique ukrainienne, en unifiant des régions auparavant ambivalentes dans leur loyauté à l’État central. De 

nombreux citoyens russophones du sud-est du pays, confrontés à l’occupation ou aux violences, se sont 

progressivement identifiés à l’État ukrainien. Cette évolution témoigne d’un déplacement du critère 

d’appartenance nationale, de l’ethnie vers la loyauté politique. La guerre du Donbass a servi de catalyseur 

à un nationalisme civique fondé sur la souveraineté, le respect du droit et la défense collective de l’Ukraine 

(Popova & Shevel, 2024, p. 219). 

      Ce renforcement s’exprime aussi par une mobilisation massive autour de la mémoire historique. La 

reconnaissance du Holodomor comme génocide a été largement intégrée dans le récit identitaire officiel, 

tout comme la réhabilitation de figures nationalistes du XXe siècle. Ces politiques mémorielles ont pour 

fonction de créer une continuité symbolique entre les luttes passées contre l’impérialisme soviétique et la 

résistance actuelle à l’agression russe. 

 

 



 

38 
 

2.5 Influence des fractures historiques sur les relations russo-ukrainiennes 

      L’histoire des relations entre la Russie et l’Ukraine est profondément marquée par une série de 

fractures politiques, culturelles et identitaires, dont les effets continuent de structurer les dynamiques 

contemporaines du conflit. Au cœur de ces tensions se trouvent des héritages impériaux et soviétiques 

contradictoires, une mémoire partagée, mais conflictuelle, ainsi qu’une oscillation entre coopération et 

domination, qui rend les actes de rupture perçus comme des trahisons historiques.  

      Depuis le XVIIIe siècle, l’Ukraine a été intégrée, souvent de manière contrainte, aux structures 

impériales russes puis soviétiques. Cette intégration, marquée par des épisodes de soumission militaire, 

d’annexion administrative et de domination culturelle, a produit un chevauchement complexe d’identités, 

de récits historiques et de mémoires collectives. Si certains récits ont tenté de justifier cette intégration 

par des liens linguistiques ou religieux, d’autres y ont vu une négation persistante de la souveraineté 

nationale. 

      Ce passé partagé a été mobilisé par la Russie contemporaine pour justifier une forme d’unité 

civilisationnelle, dans laquelle l’Ukraine est perçue comme faisant partie intégrante du « monde russe ». 

Cependant, cette proximité historique, loin de favoriser l’harmonie, a souvent généré des tensions accrues, 

car elle implique une rivalité sur l’appropriation du récit national : « l’un des grands paradoxes des 

relations russo-ukrainiennes est que la proximité historique ne produit pas la solidarité, mais une hostilité 

accrue, alimentée par des récits concurrents sur le passé » (Plokhy, 2015, p. 286). Cette concurrence prend 

racine dans des interprétations antagoniques de l’histoire : pour Moscou, l’Ukraine est une extension 

naturelle de la Russie ; pour Kyiv, cette proximité est le produit d’une domination séculaire qu’il convient 

de déconstruire. 

      Ainsi, chaque tentative ukrainienne d’émancipation symbolique ou politique est perçue par la Russie 

non comme l’exercice d’un droit souverain, mais comme une trahison de l’unité historique. Le refus de 

Kyiv, en 2013, de rejoindre l’Union eurasiatique et son basculement vers l’UE et l’OTAN ont ainsi été vécus 

par le Kremlin comme un rejet de l’identité commune forgée pendant l’époque soviétique, voire tsariste. 

Ce rejet a contribué à radicaliser la posture de Moscou, qui considère désormais la nation ukrainienne 

comme une fiction occidentale, détachée de ses « racines naturelles ». 



 

39 
 

      Cette ambivalence historique a longtemps structuré les relations bilatérales, oscillant entre 

coopération pragmatique et domination latente. Sous l’Empire russe, l’Ukraine avait un statut ambigu : 

tantôt province périphérique, tantôt « Petite Russie » porteuse d’une identité complémentaire de la Russie 

impériale. À l’époque soviétique, cette ambivalence persiste : l’Ukraine devient l’une des républiques les 

plus importantes de l’URSS, tant par son poids démographique qu’économique, mais elle est aussi l’objet 

de politiques de russification, de collectivisation brutale et de répression culturelle. 

      Les relations russo-ukrainiennes ont ainsi été traversées par une dialectique constante entre inclusion 

et violence. L’Ukraine a fourni des cadres, des scientifiques, des militaires à l’URSS, participant à son 

fonctionnement, tout en subissant des famines organisées, des purges politiques et des tentatives de 

dissolution de son identité nationale. Cette coopération imposée, où la loyauté à l’État soviétique était 

exigée malgré les blessures historiques, a nourri un ressentiment profond. 

   Ce passé de collaboration forcée explique en partie la radicalité des réactions actuelles à l’agression 

russe : « le fait qu’une coopération ait été historiquement possible renforce le sentiment de trahison 

lorsqu’elle se transforme en agression » (Popova & Shevel, 2024, p. 119). L’invasion de 2014, puis celle de 

2022, ne sont pas seulement perçues comme des violations du droit international : elles représentent pour 

de nombreux Ukrainiens la confirmation d’un cycle historique de domination, d’instrumentalisation et de 

déni. 

      Cette rupture violente prend une dimension d’autant plus symbolique que l’histoire des deux peuples 

avait, pour une partie de la population, nourri l’illusion d’un avenir commun fondé sur la coopération. Dès 

lors, l’agression militaire ne fait pas seulement tomber les masques de la diplomatie, elle transforme la 

mémoire commune en outil de division. Les symboles jadis partagés, tels que les figures littéraires, mythes 

historiques, commémorations militaires, deviennent des champs de bataille mémoriels, desquels chacun 

tente de s’approprier la signification. 

      Depuis 2014, l’Ukraine a entrepris un processus de décommunisation systématique, visant à rompre 

symboliquement et institutionnellement avec l’héritage du régime soviétique. Ce processus, amorcé dans 

le sillage de la Révolution de Maidan, est à la fois une réponse à l’agression russe et une tentative de 

refondation du récit national ukrainien sur des bases affranchies de la domination soviétique. Il s’inscrit 

dans une stratégie plus large de reconfiguration mémorielle, identitaire et géopolitique. 



 

40 
 

      Le 9 avril 2015, le parlement ukrainien adopte un nombre de lois qui proscrit les symboles soviétiques, 

tels que les drapeaux, hymnes, monuments, noms de rues, partis politiques affiliés. Celles-ci assimilent le 

régime communiste au régime nazi en termes de responsabilité historique, et imposent l'ouverture des 

archives des services secrets soviétiques. Cette législation prévoit également la criminalisation de la 

propagande pro-soviétique, assimilée à une menace contre l’indépendance de l’État ukrainien. Cette 

entreprise législative ne peut se comprendre que dans le contexte d’une lecture historique du soviétisme 

comme une idéologie impériale camouflée, dont le projet véritable était l’éradication de toute forme 

d’autonomie nationale en Ukraine. L’Holodomor devient dans cette lecture non pas un accident de la 

politique agraire stalinienne, mais un crime structurant dans la relation entre le pouvoir soviétique et 

l’identité ukrainienne. 

      Ainsi, la décommunisation dépasse largement la logique de la simple épuration symbolique. Elle vise 

une restructuration du cadre symbolique de l’État ukrainien, dont les piliers ont été historiquement 

façonnés par le narratif soviétique. Entre 2015 et 2017, plus de 50 000 rues ont été renommées, près de 

1 500 monuments soviétiques déboulonnés et des dizaines de localités ont changé de nom afin d’effacer 

les traces du lexique bolchevique (Harvard Ukrainian Research Institute, 2025). Ce processus a marqué 

visuellement et matériellement la volonté de rompre avec une mémoire imposée et d’inscrire une 

nouvelle narration dans l’espace public. 

      Ce travail mémoriel, toutefois, ne s’arrête pas à l’anti-soviétisme. Il est aussi, de façon plus 

fondamentale, une tentative de désimpérialisation. Comme l’ont montré les chercheurs ukrainiens et 

occidentaux, le soviétisme est de plus en plus perçu non comme un projet internationaliste, mais comme 

une continuité du projet impérial russe, sous des formes modernisées (Kotliuk, 2023). L’historiographie 

officielle ukrainienne établie après 2014 met ainsi en évidence la centralité du contrôle culturel, 

linguistique et administratif de Moscou, même sous la bannière communiste, comme mécanisme de 

domination impériale. En ce sens, la décommunisation devient aussi un outil de dérussification, visant à 

recentrer le récit national sur ses composantes proprement ukrainiennes; la langue, les figures historiques 

nationales ainsi que des récits de résistance. 

        Enfin, l’ouverture des archives du KGB, rendue obligatoire par la loi de 2015, représente une avancée 

majeure dans la reconquête du droit à la mémoire. En permettant aux chercheurs et aux familles de 

consulter les dossiers de la répression soviétique, l’État ukrainien reconnaît la nécessité de documenter 



 

41 
 

les traumatismes collectifs, mais aussi de briser le monopole narratif détenu pendant des décennies par 

les institutions soviétiques puis russes sur l’histoire du XXe siècle. Cette transparence s’inscrit dans une 

volonté de rendre justice, mais aussi de poser les bases d’une mémoire partagée au sein de la société 

ukrainienne, fragmentée par les héritages divergents de l’est et de l’ouest. 

      L’invasion à grande échelle de l’Ukraine par la Russie en février 2022 constitue un tournant décisif dans 

le processus de reconfiguration identitaire de l’État ukrainien. Si la décommunisation entamée en 2015 

avait une portée principalement défensive visant à rompre avec l’héritage autoritaire et colonial du régime 

soviétique, l’agression russe a marqué une transition vers un projet plus vaste, articulé autour d’une 

décolonisation culturelle, symbolique et intellectuelle. Le conflit a déplacé les lignes du débat, en 

transformant la question de la mémoire en une composante essentielle de la survie nationale. Il ne s'agit 

plus simplement de corriger l’héritage soviétique, mais de désarticuler une perspective impériale perçue 

comme toujours active dans le discours et les pratiques du pouvoir russe contemporain. 

Cette dynamique s’observe notamment dans la révision profonde de la place des figures culturelles russes 

dans l’espace public ukrainien. Le cas d’Alexandre Pouchkine est emblématique : longtemps considéré 

comme un « patrimoine commun » à l’espace post-soviétique, le poète a vu sa mémoire publique 

radicalement remise en question. Depuis 2022, cette figure a été progressivement retirée des espaces 

publics dans ce que les chercheurs appellent la « mise à la trappe de Babel », c’est-à-dire l’exclusion des 

figures considérées comme les vecteurs d’une domination symbolique russe sur l’Ukraine (Ourdan, 2025). 

Comme le note Kolesnikov, « la guerre a accéléré la rupture avec l’imaginaire russe, dans un effort de 

purification symbolique d’un passé impérial imposé » (Kolesnikov, 2023). 

      Cette rupture est aussi interprétée comme un acte de souveraineté culturelle. En coupant le « cordon 

ombilical » symbolique qui reliait encore l’Ukraine à la Russie par la langue, l’éducation ou les références 

artistiques, le pays affirme sa volonté de se reconstruire sur une base propre, affranchie de toute tutelle 

mémorielle. Cette démarche s’inscrit dans la continuité du postulat selon lequel l’identité ukrainienne ne 

peut pleinement s’épanouir que par l’émancipation de l’univers de référence impériale russe (Plokhy, 2023, 

p. 212). 

      Ce processus n’est cependant pas sans tensions internes. Dans certaines régions russophones ou 

bilingues du pays, le retrait de figures culturelles russes est vécu comme une forme d’aliénation ou de 

marginalisation. Cependant, la guerre a aussi modifié les perceptions : une partie importante de la 



 

42 
 

population, y compris russophone, soutient désormais ces politiques comme un acte de résistance et de 

cohérence nationale. La ligne de fracture ne passe plus uniquement entre Ukrainiens russophones et 

ukrainophones, mais entre ceux qui adhèrent au projet d’un État culturellement souverain et ceux qui en 

refusent la logique décoloniale. 

      Enfin, l’évolution divergente des régimes politiques ukrainien et russe constitue un facteur décisif dans 

l’élargissement de la fracture identitaire entre les deux nations. Si les deux pays partageaient encore en 

1991 un héritage institutionnel et bureaucratique commun hérité de l’URSS, les trajectoires qu’ils ont 

empruntées depuis ont progressivement creusé un fossé non seulement politique, mais aussi 

civilisationnel. Cette divergence s’est radicalisée après 2014, lorsque l’Ukraine, à la suite du mouvement 

de Maidan, a opté pour une orientation euro-atlantique affirmée, fondée sur un engagement en faveur de 

la démocratie pluraliste, du respect des droits fondamentaux et de la souveraineté populaire. La signature 

de l’Accord d’association avec l’Union européenne, la réforme constitutionnelle de 2019 affirmant 

l’objectif d’adhésion à l’UE et à l’OTAN, et la participation électorale ouverte qui a conduit à plusieurs 

alternances démocratiques en sont des marqueurs forts. L’Ukraine s’efforce désormais de construire un 

État civique, fondé sur une citoyenneté inclusive et une souveraineté populaire consciente de son espace 

civil et mémoriel : « L’Ukraine a apporté une contribution essentielle à l’URSS… ce qui a permis à certains 

Ukrainiens de se percevoir comme membres à part entière du projet soviétique ; aujourd’hui, cet éveil 

civique recompose l’appartenance nationale » (Popova & Shevel, 2024, p. 77). En effet, l’Ukraine a 

progressivement mis en place des mécanismes institutionnels favorisant la décentralisation, une relative 

autonomie locale, ainsi que la protection des minorités, malgré les critiques concernant certaines 

politiques linguistiques. 

      À l’inverse, la Russie, sous Poutine, a consolidé un système politique fondé sur l’autoritarisme électoral, 

la verticalité du pouvoir et la suppression des contre-pouvoirs. Depuis la réforme constitutionnelle de 2020, 

qui permet au président de rester en fonction jusqu’en 2036, la Russie a réaffirmé un modèle politique 

centralisé, incarné par le renforcement du pouvoir exécutif, la mise au pas des médias, et la répression 

systématique de l’opposition politique et des voix dissidentes. Des lois sur le « statut d'agent de 

l’étranger » aux restrictions accrues sur l’expression, le modèle américain a cédé la place à un système 

refusant la pluralité (Suny, 1993, p. 142).  Les arrestations d’opposants comme Alexeï Navalny, ou encore 

la criminalisation de toute critique de « l’opération militaire spéciale » en Ukraine illustrent cette 

fermeture autoritaire du régime. 



 

43 
 

      Mais cette divergence n’est pas seulement institutionnelle. Elle est ontologique : elle oppose deux 

visions fondamentales du monde et de la place du pouvoir dans la société. D’un côté, l’Ukraine revendique 

une modernité politique fondée sur la souveraineté du peuple, la pluralité des mémoires et l’ouverture 

vers l’Europe ; de l’autre, la Russie réactive une mémoire impériale, structurée par la hiérarchie, un 

nationalisme ethnique et l’autorité centralisée. L’Ukraine incarne aujourd’hui « le projet d’un État 

indépendant, fondé sur l'État de droit et la confiance mutuelle de ses citoyens », tandis que la Russie 

entérine un régime qui a mollement déguisé l’autoritarisme impérial sous des formes pseudo‑nationalistes 

(Snyder, 2010, p. 58). Dans cette perspective, le régime russe ne voit pas l’Ukraine comme un simple voisin 

récalcitrant, mais comme une menace existentielle. Un État slave orthodoxe qui démontre la possibilité 

d’un modèle démocratique alternatif au sein de l’ancien espace impérial russe. 

      Cette divergence a un effet cumulatif sur la conflictualité. D’une part, elle rend la coopération 

diplomatique structurellement difficile, car les deux États ne partagent plus les mêmes principes et valeurs 

politiques de base. D’autre part, elle alimente les dynamiques de confrontation identitaire. La Russie 

justifie sa guerre non seulement par des considérations géostratégiques, mais par la volonté de « 

dénazifier » et de « désoccidentaliser » l’Ukraine, deux formulations qui traduisent une hostilité ouverte à 

la trajectoire démocratique et européenne de Kyiv. 

       En Ukraine, cette polarisation des régimes politiques alimente à son tour une mobilisation civique et 

nationale sans précédent. L’identité nationale ukrainienne contemporaine se construit de plus en plus en 

opposition à l’autoritarisme russe, et cette rupture devient un référent commun, y compris dans les 

régions historiquement russophones. L’adhésion à des valeurs démocratiques, telles que la liberté de la 

presse, les élections concurrentielles et le pluralisme politique, devient un marqueur d’appartenance 

nationale aussi puissant que la langue ou la religion. 

2.6 Conclusion 

      L’analyse historique de la relation entre l’Ukraine et la Russie, de l’époque tsariste à l’ère post-

soviétique, révèle l’accumulation de méfiance et de blessures identitaires qui sédimente les perceptions 

actuelles du conflit. Entre répression culturelle, génocide silencieux tel que l’Holodomor, politiques de 

russification et déni constant de la nation ukrainienne, la domination russe n’a cessé d’alimenter un 

sentiment de dépossession et d’humiliation au sein de la population ukrainienne. Parallèlement, les 

tentatives d’affirmation nationale ont été marquées par une résistance tenace, ancrée aussi bien dans les 



 

44 
 

figures intellectuelles que dans les révoltes populaires, et se sont cristallisées autour d’une mémoire 

historique fondée sur la souffrance, la souveraineté et la dignité. 

      Cette lecture historique met en lumière le caractère structurel des antagonismes identitaires et 

ambivalents qui opposent les deux peuples. Elle montre également que le conflit actuel ne peut être réduit 

à une lutte géopolitique classique. Il s’agit d’un affrontement identitaire profondément enraciné, 

mobilisant des récits concurrents d’héritage, de légitimité et d’appartenance. 

      À partir de cette base historique, la troisième partie de cette recherche appliquera les outils 

conceptuels développés précédemment pour analyser la nature identitaire du conflit russo-ukrainien 

contemporain, à la lumière de la théorie des guerres identitaires. Elle s’attachera à démontrer comment 

les clivages que nous venons d’exposer, instrumentalisés par les acteurs politiques, ont contribué à 

transformer une rivalité historique en guerre identitaire ouverte. 

 

 

 

 



45 
 

CHAPITRE 3 

VERS UNE RÉSOLUTION DIFFICILE DU CONFLIT : APPLICATION DE L’APPROCHE THÉORIQUE 

Ce dernier chapitre vise à appliquer la théorie des guerres identitaires au conflit russo-ukrainien, en 

mettant en lumière les mécanismes profonds qui entravent toute issue pacifique durable. À travers une 

lecture centrée sur la polarisation des identités collectives, la mémoire traumatique, et l’indivisibilité 

symbolique du territoire, ce chapitre montre que la guerre actuelle dépasse largement les enjeux 

géostratégiques pour s’ancrer dans des dynamiques identitaires enracinées, souvent irréconciliables. En 

mobilisant les apports de plusieurs auteurs, nous mettons en évidence le rôle central joué par les récits 

concurrents, l’instrumentalisation politique de la mémoire et la perception d’une menace existentielle, 

tant du côté ukrainien que russe. Finalement, le chapitre interroge les possibilités de négociation à la 

lumière de ces tensions et elle explore des modèles de résolution des conflits pour proposer des pistes de 

paix aussi fragiles que nécessaires. 

3.1 Application de la théorie des guerres identitaires au cas ukrainien 

Le conflit illustre parfaitement ce que Derriennic décrit comme une polarisation entre des identités 

perçues comme immuables, exclusives et inconciliables (Derriennic, 2001, p. 75). Cette polarisation est 

alimentée par des récits concurrents : d’un côté, une mémoire ukrainienne fondée sur les traumas de 

l’histoire tel que l’Holodomor, les répressions staliniennes et les luttes indépendantistes, de l’autre, une 

narration russe qui nie la souveraineté ukrainienne en invoquant des liens historiques qui ne peuvent être 

dissous. La vision russe, incarnée par le discours du président Poutine, selon laquelle l’Ukraine serait une 

invention de Lénine et non une nation authentique, relève d’un projet de délégitimation identitaire 

profond (Plokhy, 2023, p. 7). Un projet qui, en soi, affirme que l’Ukraine n’est qu’une simple extension du 

« monde russe » (Kappeler, 2014, p. 209). Ce processus de déni identitaire constitue un mécanisme 

classique dans les guerres identitaires, qui reposent souvent sur la négation de la subjectivité politique de 

l’autre groupe (Horowitz, 1985, p. 55). 

      L’ancrage historique de cette polarisation identitaire illustre aussi la dynamique de « cycles de 

représailles » et de mémoire collective traumatique. L’Holodomor, largement reconnu comme une famine 

intentionnelle dirigée contre le peuple ukrainien, joue un rôle structurant dans la mémoire nationale : il 

cristallise un sentiment de victimisation et de défiance envers Moscou (Snyder, 2010, p. 55). Ce souvenir 

s’est transformé en fondement moral de l’indépendance et de la résistance actuelle. Derriennic souligne 



 

46 
 

que « les identités collectives fondées sur la mémoire des persécutions passées sont particulièrement 

résistantes au compromis » (Derriennic, 2001, p. 97), ce qui explique en partie la rigidité croissante de la 

position ukrainienne face aux propositions de neutralité ou de fédéralisation imposées par la Russie. Il est 

possible de le voir à partir de cet événement, mais nous avons également démontré dans le chapitre 

précédent qu’il existe une liste de raison pour le peuple ukrainien de se sentir victime d’une oppression 

historique de la part de la Russie.  

      La perception d’une menace existentielle, une autre caractéristique centrale de ce type de conflit, est 

également présente des deux côtés. Du point de vue russe, l’émancipation ukrainienne, son orientation 

euro-atlantique et ses symboles identitaires propres représentent une menace pour la continuité du récit 

impérial et l’idée d’une communauté russophone transnationale. Le Kremlin a ainsi interprété la 

révolution du Maidan comme « une menace existentielle à son modèle politique autant qu’à sa vision de 

l’ordre régional » (Popova & Shevel, 2024, p. 211), activant une rhétorique de défense civilisationnelle 

justifiant l’agression militaire. Inversement, du côté ukrainien, l’annexion de la Crimée, la guerre dans le 

Donbass, puis l’invasion de 2022 ont été perçues comme des attaques visant non seulement le territoire, 

mais la survie même de l’Ukraine en tant que nation. Cette perception découle d’une lecture existentielle 

du conflit, où l’agression militaire s’accompagne d’un effacement symbolique : la négation de la langue, 

de l’histoire et de la souveraineté nationale. Comme l’explique Oksamytna, le discours de guerre russe 

repose sur un impérialisme culturel et une logique de suprématie identitaire qui refusent à l’Ukraine toute 

autonomie narrative ou politique, transformant ainsi la guerre en une tentative d’éradication nationale 

(Oksamytna, 2023, p. 499). Dans un tel contexte, la logique de confrontation devient celle du « tout ou 

rien », rendant le compromis symbolique pratiquement impossible. 

      L’instrumentalisation des identités par les élites constitue un autre moteur majeur de ce conflit. Nous 

avons vu que, selon Kaufman, les élites, en période de crise, mobilisent des symboles historiques et des 

émotions collectives pour renforcer leur autorité et justifier des actions radicales, c’est ce qu’il nomme la 

« politique symbolique » (Kaufman, 2001, p. 63). Le discours du Kremlin, niant l’existence de l’Ukraine et 

évoquant la « dénazification » d’un pays dirigé par un président juif, en est une illustration flagrante. Ce 

discours vise à reconfigurer l’histoire en mobilisant des symboles de grandeur impériale et de trahison 

pour légitimer la violence. Elle convoque des images de la Seconde Guerre mondiale, des menaces nazies 

fictives, et la protection des « frères russes » pour justifier l’annexion de la Crimée et la guerre au Donbass. 



 

47 
 

Ce discours sert autant à légitimer une politique extérieure agressive qu’à consolider un pouvoir 

autoritaire à l’intérieur de la Russie (McFaul, 2020, p. 102).  

      Du côté ukrainien, les autorités ont également recours à une construction symbolique de la nation, en 

érigeant l’Holodomor en élément fondateur de l’identité nationale et en valorisant les figures historiques 

de résistance comme Taras Shevchenko ou l’UPA. Des éléments identitaires qui prennent davantage de 

valeur alors qu’une décommunisation et un rejet des figures historiques russes de la culture ukrainienne 

se réalisent simultanément. Cette stratégie, tout en renforçant la cohésion nationale, a pu contribuer à 

polariser davantage certaines régions du pays, notamment dans l’est et le sud, où la mémoire soviétique 

reste vivace (Suny, 1993, p. 119). Cette tension entre reconnaissance identitaire et exclusion perçue des 

minorités russophones est une dynamique ambivalente que la théorie des guerres identitaires permet 

d’interroger. Une dynamique qui, selon Brubaker, participe à la construction sociale d’une identité 

nationale en situation de conflit (Brubaker, 2006, p. 11). 

      Le conflit russo-ukrainien illustre une autre constante des guerres identitaires par la notion 

d’indivisibilité du territoire, en particulier de la Crimée et du Donbass. Pour la Russie, la Crimée est un 

espace sacré, rattaché à un mythe fondateur impérial et orthodoxe. Pour l’Ukraine, ces régions 

symbolisent l’intégrité territoriale nationale, issue d’un référendum populaire d’indépendance en 1991 

soutenu massivement y compris dans l’est russophone. D’un côté comme de l’autre, il s’agit d’un territoire 

dont la perte est vécue comme un démembrement existentiel. Une situation reflétant ce que Toft explique : 

« toute concession territoriale apparaît comme une menace existentielle » (Toft, 2003, p. 23), rendant le 

compromis diplomatique presque impossible. L’intensité de la bataille pour le Donbass ou Kherson 

découle de cette charge symbolique où la terre devient l’incarnation de l’identité collective. 

      Enfin, une dernière caractéristique majeure des guerres identitaires, telle que nous l’avons définie avec 

les apports de Mamdani et Derriennic, est que la violence ne vise pas seulement les forces armées, mais 

s’abat directement et intentionnellement sur les populations civiles, considérées comme porteuses de 

l’identité collective ennemie. Cette dynamique est centrale dans le conflit russo-ukrainien, où la guerre ne 

se déroule pas uniquement sur le champ de bataille, mais aussi dans les villages, les villes, les écoles et les 

hôpitaux. Depuis l’invasion à grande échelle de février 2022, des violences massives et systématiques 

contre les civils de tout genre ont été documentées dans de nombreuses localités ukrainiennes occupées 

temporairement par les forces russes. Dans les territoires occupés, les écoles ukrainiennes sont fermées, 



 

48 
 

les manuels réécrits selon la version historique russe, les monuments ukrainiens démontés, et les 

enseignants ou responsables locaux arrêtés ou intimidés s’ils refusent de collaborer (HRW, 2024). On 

l’observe également dans les transferts forcés de population mis en place par les autorités russes dans les 

territoires occupés, en particulier en Crimée et dans les oblasts de Donetsk, Louhansk, Kherson et Zaporijjia. 

Des milliers d’enfants ukrainiens ont été déportés vers la Russie, souvent placés dans des familles d’accueil 

russes ou dans des institutions où leur langue et leur culture sont effacées, dans une logique de 

russification forcée dénoncée par Kyiv et par plusieurs rapports d’ONG et d’institutions internationales 

(Deutsch, 2024).  

      Le cas de Boutcha, en mars 2022, est emblématique : plus de 400 civils ont été retrouvés exécutés, 

certains les mains liées, d’autres torturés, et abandonnés dans les rues ou dans des fosses communes 

(Khudov & Sly, 2022). Ce massacre a profondément marqué la mémoire collective ukrainienne et 

internationale, car il symbolise une tentative d’anéantissement de l’identité ukrainienne par la terreur, en 

visant spécifiquement des personnes non combattantes dans un but de domination psychologique et 

politique. À cela s’ajoutent les bombardements indiscriminés de quartiers résidentiels à Marioupol, 

Kharkiv, Tchernihiv ou encore Kyiv. À Marioupol, le théâtre, pourtant clairement marqué comme abri pour 

enfants, a été détruit en mars 2022 par une frappe aérienne russe, tuant des centaines de personnes. 

Cette attaque, parmi d’autres, illustre l’usage délibéré de la violence contre des espaces civils dans un but 

d’intimidation collective et de destruction de la volonté de résistance. 

      Ces actions ne sont pas isolées, mais s’inscrivent dans une stratégie de guerre fondée sur une logique 

de conquête identitaire, où la déshumanisation de l’ennemi justifie l’anéantissement de ses civils. Ainsi, la 

violence contre les civils ukrainiens ne peut être comprise uniquement comme une conséquence de la 

guerre, mais comme un instrument de domination, de rééducation forcée et de nettoyage symbolique, 

visant à éliminer non seulement la résistance militaire, mais la présence même d’un peuple qui affirme 

une identité propre et incompatible avec le projet impérial russe. Un argumentaire similaire peut même 

être avancé pour les actions ukrainiennes en rapport à sa réaction face à la Russie. Nous avons 

précédemment établi que plusieurs aspects historiquement russes ont été et sont graduellement effacés 

de l’Ukraine malgré l’existence d’une influence russe ambivalente sur son histoire. Même si l’impact de 

ses actions n’a pas la même violence que son adversaire, il n’en reste pas moins qu’un fondement 

idéologique polarisé et similaire est en cause. 



 

49 
 

3.2 Discours et positions ukrainiennes face aux négociations 

      Les positions ukrainiennes face aux négociations de paix, particulièrement depuis 2014, doivent être 

comprises à la lumière d’un cadre théorique propre aux guerres identitaires. Dans ce type de conflit, les 

identités collectives sont perçues comme immuables, et les enjeux symboliques deviennent des facteurs 

centraux d’escalade et d’intransigeance. La posture de l’Ukraine dans les négociations s’ancre dès lors 

dans une logique de défense existentielle, où la concession territoriale ou politique n’est pas simplement 

perçue comme une perte stratégique, mais comme une menace directe à l’existence même de la nation. 

      Cette position s’explique par la logique des guerres identitaires que nous avons étudiée, où les 

concessions sont souvent perçues comme des trahisons insoutenables. À ce titre, les autorités 

ukrainiennes ont établi des « lignes rouges » non négociables dans le cadre des pourparlers, incluant la 

restitution de tous les territoires occupés, le retrait complet des troupes russes, et l’intégration de 

l’Ukraine dans l’OTAN. Selon un rapport de Ukrainska Pravda, des sources diplomatiques ukrainiennes 

indiquent que « la neutralité militaire n’est plus envisageable après les massacres de Boutcha et Marioupol ; 

l’adhésion à l’OTAN est devenue une condition de survie » (Sydorenko & Oliynyk, 2025). Ce 

positionnement reflète une transformation du rapport au compromis, passé d’un calcul stratégique à un 

impératif moral, forgé par l’expérience de la guerre totale. Le président Zelensky, tout comme ses 

prédécesseurs, a réaffirmé de manière répétée l’intangibilité des frontières reconnues internationalement 

de l’Ukraine, y compris la Crimée (Sydorenko, 2025). Le refus de tout compromis territorial s’explique par 

une conviction partagée selon laquelle céder un territoire reviendrait à légitimer une agression 

impérialiste, à ouvrir la voie à d’autres revendications, et à trahir les victimes de la guerre.  

      Ce refus de concessions doit être relié à l’histoire longue de la domination impériale russe et soviétique 

sur l’Ukraine analysée dans le chapitre précédent. L’Ukraine porte une mémoire historique structurée 

autour de la résistance à une succession d’entreprises d’effacement identitaire. Cette mémoire s’est 

consolidée autour de « la souffrance infligée par le régime soviétique » (Snyder, 2010, p. 55), qui agit 

aujourd’hui comme un ciment identitaire dans la justification du rejet de la tutelle russe. La radicalisation 

de la position ukrainienne s’inscrit donc dans une dynamique de réaffirmation nationale accélérée depuis 

2014, accentuée par l’annexion de la Crimée et la guerre du Donbass. Dans une logique où le nationalisme 

ethnique ukrainien s’est transformé en un nationalisme civique fondé sur la souveraineté et la résistante 

(Popova & Shevel, 2024, p. 212), la guerre n’est plus simplement une question géopolitique, mais un 

moment fondateur dans la consolidation d’un projet national ukrainien, ce qui rend les compromis 



 

50 
 

symboliquement inacceptables. Cette nouvelle forme de patriotisme, fondée sur les valeurs de liberté, de 

droit et d’indépendance, rend encore plus difficile l’acceptation d’un compromis avec un régime 

autoritaire perçu comme impérialiste et oppresseur. 

      Par ailleurs, la vision symbolique du territoire comme indivisible s’applique parfaitement au cas 

ukrainien et dans son inflexibilité diplomatique. Dans le discours public ukrainien, la Crimée et le Donbass 

ne sont pas simplement des territoires disputés, mais des éléments constitutifs de la nation. La Crimée, 

longtemps marginalisée dans les représentations nationales, a été réintégrée symboliquement dans 

l’imaginaire ukrainien après son annexion comme un lieu de mémoire de la trahison et de la résistance. 

Elle n’est plus seulement un enjeu géostratégique, mais un pilier identitaire : l’abandonner signifierait 

renier l’unité du corps national. Leur perte est perçue non seulement comme une mutilation géographique, 

mais comme une négation de l’existence nationale elle-même. 

      Les négociations sont également perçues par une partie de la société ukrainienne comme un outil de 

manipulation stratégique utilisé par la Russie, et non comme un moyen sincère de résolution. Cela s’inscrit 

dans la dynamique de la « guerre hybride » décrite par Andrew Wilson, où la Russie « instrumentalise les 

clivages internes pour affaiblir son voisin tout en niant son implication directe » (Wilson, 2014, p. 119). Les 

Accords de Minsk, signés en 2014 et 2015, ont été interprétés par une grande partie de l’opinion 

ukrainienne comme des manœuvres dilatoires qui ont permis à la Russie de gagner du temps, tout en 

renforçant ses positions militaires. Le non-respect des accords par les milices soutenues par Moscou a 

renforcé l’idée, chez les Ukrainiens, que les négociations ne peuvent pas aboutir tant que la Russie refuse 

de reconnaître l’Ukraine comme une entité nationale légitime (Plokhy, 2023, p. 145). 

      Dans ce contexte, il apparaît que les négociations ne pourront être acceptables pour l’Ukraine que si 

elles répondent à un double impératif fondamental : la justice historique, soit la reconnaissance claire des 

torts subis et des crimes commis par la Russie, et la garantie de sécurité future, à travers une intégration 

durable dans les structures euro-atlantiques. Ces deux exigences sont perçues comme les conditions 

minimales pour éviter un retour au statu quo ante, perçu en Ukraine non pas comme un état de paix, mais 

comme un état de soumission larvée. 

 



 

51 
 

      Le premier impératif, la justice historique, s’inscrit dans une mémoire collective profondément 

marquée par les souffrances infligées par les politiques tsaristes, soviétiques et post-soviétiques. 

L’Holodomor, les purges staliniennes, et plus récemment les crimes de guerre perpétrés à Boutcha, 

Marioupol ou Irpin, occupent une place centrale dans le récit identitaire ukrainien. Zelensky a à plusieurs 

reprises rappelé que toute paix véritable doit passer par la reconnaissance de ces crimes, déclarant 

notamment : « Nous devons restaurer la validité du droit international – sans compromis avec l’agresseur... 

Chaque jour de retard signifie de nouvelles morts » (Zelensky, cité dans American Rhetoric, 2022). Cette 

exigence de reconnaissance ne vise pas seulement un apaisement symbolique, mais constitue une 

demande politique de réparation morale et juridique. 

      Le second impératif, la garantie de sécurité future, repose sur le rejet catégorique de toute « neutralité 

géopolitique » imposée. L’expérience du Mémorandum de Budapest de 1994, par lequel l’Ukraine 

renonçait à son arsenal nucléaire en échange de garanties de sécurité, non respectées lors de l’annexion 

de la Crimée, alimente une méfiance profonde à l’égard des engagements non contraignants. Zelensky l’a 

clairement exprimé : « Pour nous, une armée forte est une ligne rouge… Et l’adhésion à l’OTAN n’est plus 

une option, mais une condition de survie » (Zelensky, cité dans RBC Ukraine, 2025). Cette posture s’inscrit 

dans un projet plus large de désalignement définitif de l’Ukraine vis-à-vis de la sphère d’influence russe, 

comme l’a analysé Haroche : « L’Ukraine conteste radicalement la logique des sphères d’influence russes, 

en affirmant sa souveraineté comme projet civique » (Haroche, 2023). 

      À défaut de répondre à ces deux conditions, toute proposition de paix risque d’être interprétée comme 

une manœuvre stratégique visant à affaiblir l’Ukraine de l’intérieur, à figer un rapport de force injuste et 

à perpétuer la domination russe sous une autre forme. Dans une guerre identitaire marquée par la peur 

de l’anéantissement culturel et politique, une paix imparfaite pourrait être vécue comme une capitulation 

morale. Ainsi, la posture de l’Ukraine face aux négociations ne peut être dissociée d’une logique de 

défense identitaire radicale, construite autour de la mémoire des injustices passées et de la volonté de 

garantir, pour l’avenir, l’irréversibilité de son indépendance. En cela, la paix ne pourra émerger que d’un 

cadre dans lequel la reconnaissance des souffrances subies et l’assurance d’un avenir libre sont garanties, 

à défaut de quoi la poursuite du conflit pourrait être perçue comme une nécessité existentielle. 



 

52 
 

3.3 Dynamique identitaire et obstacles à la résolution du conflit  

      Les théories contemporaines sur la résolution des guerres identitaires ont pour point commun de 

proposer des mécanismes de reconnaissance, de dialogue et de transformation des récits antagonistes. 

Toutefois, dans le contexte du conflit russo-ukrainien, plusieurs de ces principes se heurtent à des 

obstacles structurels, historiques et symboliques qui rendent leur mise en œuvre particulièrement difficile. 

      Nous avons vu que l’approche institutionnelle de type consociatif, proposée par Lijphart, suggère que 

la pacification des sociétés fragmentées repose sur un partage formalisé du pouvoir, garantissant aux 

différents groupes identitaires une participation équitable à la vie politique. Ce modèle suppose toutefois 

l’existence d’un minimum de reconnaissance mutuelle et de volonté de compromis. Or, dans le cas 

ukrainien, la négation persistante par la Russie de l’existence même d’une nation ukrainienne distincte 

rend cette reconnaissance impossible. Le discours du Kremlin, qui qualifie l’Ukraine d’« invention de 

Lénine » (Plokhy, 2023, p. 7), va à l’encontre de tout principe de cohabitation ou de reconnaissance des 

diversités identitaires. Dès lors, comme le souligne Derriennic, « la paix civile ne peut résulter que d’un 

compromis entre l’unité politique nécessaire et la reconnaissance des diversités culturelles légitimes » 

(Derriennic, 2001, p. 109). Un compromis qui est ici activement rejeté par la position russe selon sa 

rhétorique. 

     Dans une certaine continuité de ce principe, nous avons présenté la démocratie multinationale 

défendue par Gagnon et Tully comme une proposition reposant sur la reconnaissance constitutionnelle 

des nations au sein d’un même État (Gagnon & Tully, 2001, p. 61). Ce modèle aurait pu s’appliquer dans 

une Ukraine post-soviétique inclusive, notamment en intégrant les régions russophones dans un pacte 

politique pluraliste. Un projet politique qui aurait toutefois pu être considéré comme controversé dans ce 

contexte vu les motivations qui alimentaient la création de l’État ukrainien. Toutefois, la militarisation du 

conflit par Moscou, combinée à la stratégie de soutien aux séparatistes dans le Donbass, a effacé toute 

possibilité de fédéralisme négocié. La guerre a transformé une tension identitaire interne en un conflit 

internationalisé rendant les réformes inclusives politiquement intenables à court terme. De plus, comme 

l’ont montré Fearon et Laitin, de telles réformes sont vouées à l’échec si elles se déploient dans un 

contexte d’institutions faibles et de fragmentation sociale, conditions réunies en Ukraine à la suite du 

Maidan (Fearon & Laitin, 2003, p. 88). 

 



 

53 
 

      De son côté, l’approche constructiviste, quant à elle, proposait une voie de sortie fondée sur la 

transformation des récits identitaires antagonistes. En insistant sur le caractère construit et évolutif des 

identités (Anderson, 1983 ; Brubaker, 2006), cette perspective ouvre la possibilité de déconstruire les 

oppositions binaires et de promouvoir des récits communs. Une solution qui paraît adéquate considérant 

l’histoire partagée et ambivalente entre ces deux nations. Néanmoins, dans le cas ukrainien, cette 

démobilisation symbolique est entravée par la persistance de récits mémoriels opposés, activement 

instrumentalisés par les élites politiques actuellement. Le recours à la mémoire de sombres événements 

historiques, tel que l’Holodomor, comme piliers identitaires ukrainiens en réponse à la négation russe, a 

certes consolidé une nation civique, mais a également figé l’ennemi dans un rôle d’agresseur historique 

absolu (Snyder, 2010, p. 55). De même, la Russie mobilise des récits de protection des russophones et de 

lutte contre le « nazisme », obstruant toute forme de réconciliation narrative (Popova & Shevel, 2024, p. 

15). 

      Sinon, les conditions de réussite d’une résolution pacifique, telles que décrites par Charles Tilly, 

nécessitent des espaces d’interaction intergroupes, la réciprocité et l’inclusion politique (Tilly, 2003, p. 17-

18). Or, dans le conflit ukrainien, la guerre elle-même a détruit ces espaces entre les communautés au 

travers de la violence militaire, des déplacements forcés et de l’occupation de territoires. La polarisation 

identitaire est telle que tout compromis est perçu comme une trahison existentielle. Ce qui amène à l’un 

des plus grands obstacles à la résolution du conflit, soit la question de l’indivisibilité perçue du territoire. 

Nous avons précédemment vu que la question territoriale n’est pas uniquement d’un ordre géostratégique, 

mais que chacun des belligérants a su construire des motivations identitaires pour se battre pour ces 

territoires. La Crimée, le Donbass, mais aussi Kyiv, ont chacun été érigés en symboles d’appartenance 

exclusive. Toute tentative de partage est donc rejetée d’emblée comme une atteinte insupportable à 

l’intégrité de l’identité collective. 

 

3.4 Recommandations pour une résolution durable du conflit  

      Toute résolution durable du conflit russo-ukrainien doit répondre aux aspirations légitimes de 

souveraineté de l’Ukraine sans pour autant humilier ou isoler définitivement la Russie, au risque de nourrir 

une logique de revanche et de conflit prolongé. Comme l’ont montré de nombreux cas de sortie de guerre, 

une paix perçue comme punitive ou asymétrique crée les conditions de futures instabilités. Le défi central 

est donc de concilier la sécurité de l’Ukraine avec un espace diplomatique permettant à la Russie de sortir 



 

54 
 

du conflit avec des gains ou des garanties politiques suffisants pour justifier, aux yeux de son propre régime, 

un retrait ou une désescalade. 

      En ce sens, l’Ukraine ne peut accepter un règlement de paix qui entérine la perte permanente de 

territoires sans condition. Cependant, le retour immédiat et intégral de la Crimée ou du Donbass à 

l’autorité ukrainienne est politiquement irréaliste à court terme, compte tenu de la situation militaire et 

des enjeux symboliques pour Moscou. Une voie viable pourrait être de mettre en place des statuts 

spéciaux négociés, temporaires ou conditionnels, garantissant l’autonomie locale sous souveraineté 

ukrainienne, avec un calendrier de réintégration encadré par la communauté internationale. Une formule 

de ce type avait déjà été envisagée dans les accords de Minsk II, sans succès, notamment en raison de 

l’absence de bonne foi des acteurs concernés. Pour qu’un tel modèle fonctionne, il faudra qu’il soit adossé 

à des garanties de sécurité et à des mécanismes de surveillance robustes, mais aussi qu’il reconnaisse que 

la Russie puisse en ressortir avec un rôle symbolique de « protecteur des russophones », sans pour autant 

menacer l’intégrité ukrainienne. Cette solution permettrait à Moscou d’afficher un succès narratif en 

échange d’un retrait effectif. 

      L’un des freins majeurs à une paix négociée réside dans le coût politique d’un retrait pour le régime de 

Poutine, qui a investi massivement sa légitimité dans la justification de la guerre. Le Kremlin perçoit la 

guerre comme un acte préventif destiné à enrayer l’élargissement occidental, mais aussi à restaurer un 

ordre régional régi par la Russie (Posen, 2025, p. 12). Dans cette optique, une paix durable doit offrir à la 

Russie une forme de reconnaissance de ses intérêts stratégiques régionaux, sans pour autant valider les 

violations du droit international. Cela pourrait passer par des engagements formels sur la non-

implantation d’armes nucléaires ou offensives sur le sol ukrainien, un rôle d’observateur dans certaines 

discussions régionales sur la sécurité de la mer Noire, ou encore une levée progressive des sanctions 

économiques en échange de retraits militaires vérifiables et d’un engagement au respect des frontières 

reconnues. Au final, l’enjeu pour la Russie est aussi en partie symbolique, d’avoir la possibilité de sortir de 

la guerre avec la capacité de dire qu’elle a défendu ses intérêts sécuritaires sans avoir été militairement 

vaincue (Haroche, 2023). 

      Un des points importants que l’on peut constater est le fait que le conflit a su révéler un échec de 

l’architecture de sécurité européenne issue de l’après-guerre froide. Comme le note Sarotte (2021), le flou 

laissé dans les promesses occidentales sur l’élargissement de l’OTAN a nourri chez Moscou un sentiment 



 

55 
 

de trahison et d’encerclement stratégique. Une paix durable devrait donc s’accompagner d’un dialogue 

paneuropéen sur la sécurité, incluant non seulement l’Ukraine et la Russie, mais aussi les grandes 

puissances de l’OTAN et de l’UE. Ce dialogue pourrait notamment porter sur des zones démilitarisées 

autour de certaines frontières sensibles ; la mise en place d’accords de contrôle des armements régionaux ; 

et des mécanismes de transparence militaire bilatéraux ou multilatéraux. Il est certes possible d’envisager 

un modèle de paix négative fondée sur une dissuasion mutuelle, tel que l’armistice en place sur péninsule 

coréenne. Toutefois, compte tenu de l’ampleur territoriale nettement plus vaste à surveiller en Ukraine, 

ainsi que du manque de confiance et de fiabilité entre les acteurs concernés, une telle approche 

apparaîtrait à la fois coûteuse et fragile dans la perspective de maintenir la paix de manière durable. En 

réalité, avant l’invasion de 2022, il n’y avait pas de stratégie de dissuasion pleinement structurée vis-à-vis 

de Moscou : les réponses occidentales relevaient davantage de la retenue et d’une forme d’ambiguïté 

stratégique, ce qui a contribué à l’absence de mécanisme clair pour prévenir l’éclatement du conflit 

(Sarotte, 2021 ; Haroche, 2023). Ultimement, sans une révision partielle du cadre sécuritaire régional, 

toute solution resterait fragile et exposée à de nouvelles confrontations.  

      L’un des leviers concrets de réconciliation à long terme pourrait être un programme de reconstruction 

économique impliquant à la fois l’Ukraine, la Russie et la communauté internationale. Ce programme 

pourrait être structuré autour de corridors d’infrastructures, de garanties commerciales réciproques, ou 

encore de fonds d’investissement conjoints pour les zones de conflit comme le Donbass, Kharkiv et Sud de 

l’Ukraine. Une approche similaire avait été employée avec succès dans les Balkans à la suite des guerres 

des années 1990. Dans cette logique, la Russie pourrait être incitée à coopérer économiquement pour 

garantir un minimum d’influence et de stabilité dans la région, tout en contribuant à sa propre réinsertion 

partielle dans l’ordre économique mondial. En ce moment, les effets des sanctions ont isolé Moscou, mais 

cette exclusion risque aussi de renforcer l’alliance sino-russe et de radicaliser le régime si aucune porte de 

sortie n’est proposée (Hess, 2023, p. 221). 

      Une résolution durable devra inclure des mécanismes de reconnaissance des souffrances, mais éviter 

un modèle uniquement punitif qui bloquerait la réconciliation. À l’image de ce qui fut fait en Afrique du 

Sud ou au Rwanda, un processus de justice transitionnelle différenciée pourrait être envisagé, combinant 

des enquêtes internationales sur les crimes de guerre les plus graves comme ceux commis envers les civiles; 

des commissions locales et bilatérales intégrant des membres ukrainiens et russes pour aborder les sujets 

concurrents ; une amnistie partielle et conditionnelle pour certains acteurs du conflit selon des critères de 



 

56 
 

collaboration au projet de paix. Il s’agira de déconstruire les identités antagonistes figées et de rouvrir un 

espace de narration croisée entre deux nations historiquement imbriquées, mais désormais politiquement 

séparées (Brubaker, 2006, p. 12). 

3.5 Conclusion 

      Au terme de cette analyse, il apparaît clairement que la résolution du conflit russo-ukrainien dépasse 

de loin les paramètres traditionnels de la diplomatie ou des accords de cessez-le-feu. Il s’agit effectivement 

d’un affrontement profondément enraciné dans l’histoire, traversé par des récits concurrents, des 

identités antagonistes, des mémoires douloureuses et des visions du monde irréconciliables. Ce n’est pas 

simplement une guerre pour des territoires ou pour l’équilibre géopolitique européen, mais une lutte 

existentielle sur ce que sont et ce que doivent devenir l’Ukraine, la Russie, et même l’ordre international 

contemporain. 

     Les recommandations formulées dans ce chapitre, qu’il s’agisse des concessions territoriales encadrées, 

de garanties de sécurité, d’un dialogue régional repensé ou d’une justice transitionnelle, s’inscrivent dans 

une perspective pragmatique, mais aussi profondément théorique. Elles s'appuient sur des modèles issus 

de la littérature en science politique et en résolution de conflits, parfois testés dans d'autres contextes, 

mais dont la transposition au cas ukrainien reste hautement incertaine. Car si les approches que l’on a 

utilisées offrent des cadres conceptuels intéressants, leur mise en œuvre est aujourd’hui rendue 

extrêmement difficile vu le niveau de polarisation atteint et la brutalité de la guerre en cours. 

      Toutefois, la faisabilité de ces propositions demeure conditionnée à plusieurs facteurs concrets. 

Politiquement, leur mise en œuvre supposerait un changement de position au Kremlin, capable d’accepter 

une désescalade sans percevoir cela comme une défaite existentielle, un scénario improbable tant que la 

légitimité interne du régime repose sur la guerre (Posen, 2025, p. 12). Sur le plan institutionnel, l’Ukraine 

devrait bénéficier de garanties de sécurité robustes, sans lesquelles toute concession apparaîtrait comme 

une menace vitale. Enfin, au niveau international, la mise en œuvre nécessiterait un consensus des grandes 

puissances occidentales et un engagement soutenu d’organisations internationales, alors même que les 

rivalités géopolitiques entre les États-Unis, l’UE, la Russie et la Chine compliquent une telle coordination 

(Massie, 2022 ; Hess, 2023). Ces conditions montrent que les obstacles structurels, asymétrie militaire, 

absence de confiance, coûts politiques internes rendent ces propositions difficilement applicables à court 

terme. 



 

57 
 

      Plus encore, cette réflexion se heurte à une contradiction fondamentale : pour toute solution juste 

pour l’Ukraine, celle-ci paraît inacceptable pour la Russie, et vice-versa. À cela s’ajoute une asymétrie 

morale alimentée par les crimes de guerre, les déportations, les discours négationnistes, qui rendent la 

réconciliation non seulement politiquement coûteuse, mais humainement difficile à concevoir. C’est une 

perspective de paix difficile à entreprendre et qui sera lourde en répercussions si celle-ci se réalise de la 

mauvaise manière. Selon Massie (2022), « toute paix imposant la neutralité reviendrait à récompenser 

une logique de conquête et perpétuerait l’instabilité régionale ». Ainsi, les scénarios de paix évoqués 

relèvent en grande partie d’une projection normative, d’un idéal de résolution construit dans un espace 

analytique où les leviers de bonne foi, de compromis et de reconnaissance mutuelle sont censés exister, 

alors même qu’ils sont aujourd’hui largement absents du terrain. Cette tension entre la nécessité de 

proposer des pistes et la lucidité sur leur faisabilité réelle constitue le cœur du dilemme : il faut penser la 

paix, sans illusion sur les obstacles qu’elle rencontre. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

58 
 

CONCLUSION 

      Cette recherche avait pour objectif d’explorer les raisons profondes qui rendent si difficile l’émergence 

d’un compromis diplomatique entre la Russie et l’Ukraine. Si les débats publics mettent souvent l’accent 

sur des facteurs géopolitiques, notre étude a permis de montrer qu’une part essentielle du conflit repose 

ailleurs, dans des dynamiques plus anciennes et plus profondes. Ce que révèle ce conflit, c’est l’incapacité 

des approches strictement réalistes ou institutionnelles à saisir la dimension identitaire et historique du 

problème. Il ne s’agit pas uniquement d’une guerre pour le contrôle du territoire ou pour la sécurité 

régionale, mais d’un affrontement entre deux récits nationaux inconciliables. D’un côté, l’Ukraine lutte 

pour faire reconnaître son autonomie politique et symbolique après des siècles de domination impériale. 

De l’autre, la Russie persiste à nier cette autonomie en invoquant un passé commun indissociable, 

réinterprété comme une justification de son intervention. 

      Nous avons pu démontrer cette idée en posant les fondations théoriques nécessaires à cette relecture. 

En mobilisant la théorie des guerres identitaires, nous avons mis en évidence plusieurs caractéristiques 

structurelles qui s’appliquent directement au cas ukrainien : la perception d’une menace existentielle, 

l’importance de la mémoire collective comme ciment identitaire, l’indivisibilité symbolique du territoire, 

et l’usage politique de récits historiques antagonistes. Ces éléments montrent que nous ne sommes pas 

simplement face à une guerre d’intérêts, mais à une lutte pour la définition même de ce qu’est une nation, 

un peuple, un passé, et un avenir. 

      Ensuite, ce travail a montré que les racines du conflit remontent bien au-delà des événements récents. 

Elles plongent dans une histoire marquée par des phases de cohabitation, d’assimilation forcée et de 

résistance, depuis les XVIIIe et XIXe siècles jusqu’aux traumatismes du XXe. La mémoire du Holodomor, 

des purges staliniennes ou encore de la russification linguistique s’est peu à peu cristallisée dans 

l’imaginaire ukrainien comme autant de preuves de la nécessité d’une rupture définitive avec Moscou. En 

ce sens, qualifier ce conflit de guerre identitaire n’est pas une simplification : c’est reconnaître que les 

identités nationales, une fois perçues comme existentielles, rendent tout compromis infiniment plus 

complexe. 

 



 

59 
 

      Enfin, nous avons pu analyser ces différents éléments identitaires et historiques afin de donner toute 

crédibilité à la mise en application de la théorie de guerres identitaires sur le conflit actuel opposant 

l’Ukraine et la Russie. Nous avons vu comment plusieurs éléments fondamentaux de la théorie sont 

présents dans le contexte actuel et comment il se manifeste dans les différents discours provenant des 

belligérants. Les recommandations proposées dans la dernière partie du travail reposent sur cette 

reconnaissance du caractère identitaire du conflit. Elles s’appuient sur des éléments concrets : sécurité 

territoriale, reconstruction, reconnaissance symbolique, justice transitionnelle. Mais force est d’admettre 

que ces propositions demeurent, pour l’heure, largement théoriques. Elles supposent un minimum de 

confiance entre les parties, une volonté de compromis, et une reconnaissance mutuelle, des conditions 

présentement absentes et qui posent un sévère problème à toute perspective de paix réalisée par la 

négociation. 

      Dès lors, une interrogation pourrait s’imposer : le conflit peut-il se conclure autrement que par la 

victoire décisive d’un des deux camps ? La perspective d’une victoire décisive semble hautement 

improbable dans les faits. Ni la Russie ni l’Ukraine ne semblent avoir les moyens de soumettre totalement 

l’adversaire sans s’exposer à un effondrement prolongé de leurs ressources militaires, politiques ou 

sociales. La Russie a échoué à atteindre ses objectifs initiaux. L’Ukraine, malgré son courage et son soutien 

occidental, peine à reprendre l’ensemble de ses territoires. 

      En s’appuyant sur les fondements de la War Termination Theory basés sur les apports de Massoud 

(1996, p. 491), il devient clair que la solution la plus plausible, à moyen ou long terme, reste tout de même 

la négociation. Non pas une négociation idéale ou immédiate, mais une issue imposée par l’usure, la 

fatigue stratégique et la reconnaissance mutuelle des limites militaires (Stanley, 2009, p. 8). Ce type de 

sortie suppose cependant un changement de posture : l’acceptation d’un compromis imparfait, fondé sur 

des concessions réciproques, et sur l’abandon de certains objectifs identitaires, hautement symboliques 

(Tuck, 2016, p. 111-118). Mais c’est là que réside le véritable défi. Comme nous l’avons observé dans ce 

travail, les conflits identitaires ne se résolvent pas simplement par la force ou par la répartition du pouvoir. 

Ils exigent un processus de transformation narrative, de reconnaissance symbolique, de travail mémoriel, 

que ni l’Ukraine ni la Russie ne semblent aujourd’hui prêtes à engager. Et même si ce chemin devait s’ouvrir, 

il exigerait des générations pour produire des effets durables. 

 



 

60 
 

      Il serait naïf d’imaginer que la paix pourrait émerger dans un avenir proche, tant les lignes de fracture 

sont profondes. Pourtant, penser que la paix demeure indispensable, non pas comme une solution 

immédiate, mais comme un horizon vers lequel il faut tendre. Ce travail a tenté de montrer que la guerre 

actuelle se doit d’être comprise en intégrant ses dimensions identitaires, historiques ainsi que symboliques, 

et que sa résolution exigera bien plus que des traités ou des sanctions. 

      Ce n’est qu’en comprenant ce que chaque nation défend, son passé, sa mémoire et son intégrité 

symbolique, que l’on pourra un jour concevoir les perspectives de paix par un accord durable. Cette paix 

sera sans doute partielle, fragile, imparfaite. Mais elle reste, malgré tout, la seule alternative à une guerre 

sans fin, où les défaites militaires se transforment en victoires narratives, et où la souffrance des peuples 

devient un carburant pour les récits de vengeance future. 

 

 

 

 

 

 

 



61 
 

BIBLIOGRAPHIE 

• Allison, R. (2014). « Russian ‘Deniable’ Intervention in Ukraine: How and Why Russia Broke the 
Rules, » International Affairs, vol. 90, no. 6, pp.1255-1297. 

 

• Anderson, B. (1983). Imagined Communities. New-York|Londres : Verso, 240 p. 

 

• Arel, D. & Driscoll, J. (2022). Ukraine’s Unnamed War. Before the Russian Invasion of 2022, 
Cambridge: Cambridge University Press, 320 p. 

 

• Brubaker, R. (2006). Ethnicity Without Groups. Cambridge : Harvard University Press, 296 p. 

 

• Cederman, L.-E., Gleditsch, K. S., & Buhaug, H. (2013). Inequality, Grievances, and Civil War. New 
York : Cambridge University Press, 276 p. 

 

• Collier, P., & Hoeffler, A. (2004). « Greed and grievance in civil war ». Oxford Economic Papers, 
vol. 56, no. 4, pp. 563-595. 

 

• Derriennic, J.-P. (2001). « Chapitre 3. Les guerres identitaires. » in Les guerres civiles (p. 71-110). 
Paris : Presses de Sciences Po, pp. 71-110. 

 

• Deutsch, A. (2024). « Putin‑controlled aircraft deported Ukrainian children, US‑backed research 
alleges. » Reuters. En ligne : https://www.reuters.com/world/europe/putin-controlled-aircraft-
deported-ukrainian-children-us-backed-research-alleges-2024-12-03/  

 

• Fearon, J. D., & Laitin, D. D. (2003). « Ethnicity, insurgency, and civil war ». American Political 
Science Review, vol. 97, no. 1, pp. 75-90. 

 

• Gagnon, A.-G., & Tully, J. (2001). Multinational Democracies. New York: Cambridge University 
Press. 411 p. 



 

62 
 

• Haroche, P. (2023). « Vous avez dit « sphères d’influence » ? Le néoréalisme face à la guerre 
russo-ukrainienne », Le Rubicon, En ligne : https://lerubicon.org/vous-avez-dit-spheres-
dinfluence-le-neorealisme-face-a-la-guerre-russo-ukrainienne/  

 

•            Harvard Ukrainian Research Institute. (2025). « The King Is Dead: The Funeral of the Ukrainian 
Language. » HURI – GIS for History, En ligne: https://www.gis.huri.harvard.edu/king-dead  

 

• Hess, M. (2023). Economic War: Ukraine and the Global Conflict Between Russia and the West, 
Londres : Hurst Publishers, 280 p. Hopf, T. (2002). Social Construction of International Politics: 
Identities and Foreign Policies, Moscow, 1955-1999. Cornell University Press. 

 

• Hopf, T. (2002). Social Construction of International Politics: Identities and Foreign Policies, 
Moscow, 1955-1999. Ithaca : Cornell University Press, 229 p. 

 

• Horowitz, D. L. (1985). Ethnic Groups in Conflict. Berkeley: University of California Press, 697 p.  

 

• Human Rights Watch. (2024). « Education under occupation: Forced russification of the school 
system in occupied Ukrainian territories. » Human Rights Watch Official Website. En ligne : 
https://www.hrw.org/report/2024/06/20/education-under-occupation/forced-russification-
school-system-occupied-ukrainian  

 

• Ilyin, I. (1938). Fundamentals of the struggle for national Russia. 
 

• Jenkins, R. (2008). Social Identity. 3rd ed. London : Routledge, 246 p. 

 

• Kappeler, A. (2014). The Russian Empire: A Multiethnic History. New York: Routledge, 480 p.  

 

• Kaufman, S. J. (2001). Modern Hatreds: The Symbolic Politics of Ethnic War. New-York : Cornell 
University Press, 262 p. 

 



 

63 
 

• Khudov, K. & Sly, L. (2022). « Accounting of bodies in Bucha nears completion ». The Washington 
Post. En ligne: https://www.washingtonpost.com/world/2022/08/08/ukraine-bucha-bodies/  

 

• Kolesnikov, A. (2023). « Blood and Iron: How Nationalist Imperialism Became Russia’s State 
Ideology », Carnegie Russia Eurasia Center, En ligne: 
https://carnegieendowment.org/research/2023/11/blood-and-iron-how-nationalist-imperialism-
became-russias-state-ideology?lang=en  

 

•            Kotliuk, G. (2023). « Colonization of minds: Ukraine between Russian colonialism and Western 
Orientalism. » Frontiers in Sociology, vol.8, En ligne: 
https://www.frontiersin.org/journals/sociology/articles/10.3389/fsoc.2023.1206320/full  

 

• Kuzio, T. (2022). Russian Nationalism and the Russian-Ukrainian War, New-York : Routledge, 288 
p. 

 

• Lebedev, A. (2022). Jamais frères ? Ukraine et Russie : Une tragédie postsoviétique, Paris : Seuil, 
224 p. 

 

• Lévesque, J. & Breault, Y. (2016). « La multipolarité et sa tournure « revanchiste » dans la 
politique internationale de la Russie : ses causes, son cheminement et les options du Canada », 
Études internationales, vol. 47, no. 4, pp. 431-450. 

 

 • Liber, G. (1991). « Korenizatsiia: Restructuring Soviet nationality policy in the 1920s », Ethnic and 
Racial Studies, vol.14, no.1, pp. 15–23. 

 

• Lijphart, A. (1977). Democracy in Plural Societies. New Haven : Yale University Press, 254 p. 

 

• Luckyj, G.S.N. (1990). Shevchenko and the Critics: 1861-1980. Toronto: University of Toronto 
Press, 552 p. 

 

• Magocsi, P. R. (2010). A History of Ukraine: The Land and Its Peoples. Toronto: University of 
Toronto Press, 896 p.  



 

64 
 

• Mamdani, M. (2002). When Victims Become Killers: Colonialism, Nativism, and the Genocide in 
Rwanda. Princeton : Princeton University Press, 384 p. 

 

• Marangé, C. (2017). « Radioscopie du conflit dans le Donbass », Les Champs de Mars, vol. 1, no. 
29, pp. 13-29. 

 

• Marten, K. (2023). « NATO Enlargement: Evaluating Its Consequences in Russia, » in James 
Goldgeier & Joshua R. Itzkowitz Shifrinson (eds), Evaluating NATO Enlargement: From Cold War 
Victory to the Russia-Ukraine War, Londres : Palgrave Macmillan, pp. 209-249. 

 

• Massie, J. (2022). « Quelle paix pour l’Ukraine ? Comprendre les causes de la guerre pour y 
mettre fin », Le Rubicon, En ligne : https://lerubicon.org/quelle-paix-pour-lukraine-comprendre-
les-causes-de-la-guerre-pour-y-mettre-fin/ Tansa George Massoud, « War Termination», Journal 
of Peace Research, vol.33, no.4, 1996, p. 491. 

 

• Massoud, T. G. (1996). « War Termination», Journal of Peace Research, vol.33, no.4, pp. 491-496. 

 

• McFaul, M. (2020). « Putin, Putinism, and the Domestic Determinants of Russian Foreign Policy, » 
International Security, vol. 45, no. 2, pp. 95-139. 

 

• Oksamytna, K. (2023). « Imperialism, Supremacy, and the Russian Invasion of Ukraine, » 
Contemporary Security Policy, vol. 44, no. 4, pp. 497-512. 

 

• Onuch, O & E. Hale, H. (2023). The Zelensky Effect, Oxford : Oxford University Press, 224 p.  

 

•            Ourdan, R. (2025). « Culture: Ukraine’s other existential battle. » Le Monde. En ligne : 
https://www.lemonde.fr/en/international/article/2025/02/23/culture-ukraine-s-other-
existential-battle_6738479_4.html  

 

• Plokhy, S. (2015). The Gates of Europe: A History of Ukraine. New York: Basic Books, 395 p. 

 



 

65 
 

• Plokhy, S. (2023). The Russo-Ukrainian War. The Return of History, New-York : W.W. Norton & 
Company, 384 p. 

 

• Popova, M., & Shevel, O. (2024). Russia and Ukraine: Entangled Histories, Diverging States. 
Cambridge: Cambridge University Press, 278 p.  

 

• Posen, B.R. (2025). « Putin's Preventive War: The 2022 Invasion of Ukraine », International 
Security, vol. 49, no. 3, pp. 7–49. 

 

• Russia Matters (2022). « From Accepting NATO Aspirations to ‘Denazifying’: 20+ Years of Putin’s 
Changing Views on Ukraine », Russia Matters – Harvard Kennedy School: Belfer Center for Science 
& International affairs, En ligne: https://www.russiamatters.org/analysis/accepting-nato-
aspirations-denazifying-20-years-putins-changing-views-ukraine  

 

•            Sarotte, M-E (2021). Not One Inch: America, Russia, and the Making of Post-Cold War Stalemate, 
New Have: Yale University Press, 568 p.  

 

• Sarotte, M-E. & Plokhy, S. (2020). « The Shoals of Ukraine: Where American Illusions and Great-
Power Politics Collide », Foreign Affairs, vol.99, no.1, pp. 81-95. 

 

• Smith, A. D. (1991). National Identity. Reno : University of Nevada Press, 226 p. Elizabeth A. 
Stanley, Paths to Peace: Domestic Coalition Shifts, War Termination and the Korean War, 
Stanford: Stanford University Press, 2009, p. 8. 

 

• Stanley, E. A. (2009). Paths to Peace: Domestic Coalition Shifts, War Termination and the Korean 
War, Stanford: Stanford University Press, 408 p. 

 

• Snyder, T. (2010). « Chapter 1: The Soviet Famines », Bloodlands: Europe Between Hitler and 
Stalin. New York: Basic Books, pp. 21-59.  

 

• Sydorenko, S. (2025). « Zelenskyy ready to discuss everything with Trump, including NATO, but 
sets red lines », Ukrainska Pravda, En ligne: 
https://www.pravda.com.ua/eng/news/2025/02/14/7498303/  



 

66 
 

• Sydorenko, S. & Oliynyk, T. (2025) « Ukraine Has Presented Us with Red Lines for Peace Talks, 
Including NATO Membership – Source. », Ukrainska Pravda, En ligne: 
www.pravda.com.ua/eng/news/2025/03/13/7502764/ 

 

• Subtelny, O. (2009). Ukraine: A History. Toronto: University of Toronto Press, pp. 784 p.  
 

• Suny, R. G. (1993). The Revenge of the Past: Nationalism, Revolution, and the Collapse of the 
Soviet Union. Stanford University Press, 224 p. 

 

• Tilly, C. (2003). The Politics of Collective Violence. New-York : Cambridge University Press, 276 p. 

 

• Toft, M. D. (2003). The Geography of Ethnic Violence: Identity, Interests, and the Indivisibility of 
Territory. Princeton : Princeton University Press, 226 p. 

 

• Tremblay-Auger, B. (2021). « Financer la discorde : le soutien international aux groupes rebelles 
comme contre-force à la résolution des conflits civils. », Études internationales, vol. 52, no.3, p. 
241–271. Christophe Tuck, « Theoretical Perspectives on the Ending of Wars », National Institute 
for Defense Studies International Forum on War History: Proceedings, 2016, p. 111-118. 

 

• Tuck, C. (2016). « Theoretical Perspectives on the Ending of Wars », National Institute for 
Defense Studies International Forum on War History: Proceedings, pp. 111-120. 

 

• Valenza, D. (2023). « Russia’s Cultural Diplomacy in Post-Soviet Space: The Making of “One 
People,” » Eurasian Geography and Economics, vol. 64, no. 4, pp. 399-430. 

 

• Van Herpen, M. H. (2015). Putin’s Wars: The Rise of Russia’s New Imperialism, Lanham: Rowman 
& Littlefield, 296 p. 

 

• Wilson, A. (2014). Ukraine Crisis: What It Means for the West. New Haven: Yale University Press, 
236 p. 



 

67 
 

• Zelensky, V. (2022). « Volodymyr Zelensky's 10-Point Peace Formula Speech » cite dans American 
Rhetoric, En ligne: 
https://www.americanrhetoric.com/speeches/volodymyrzelensky10pointpeaceformula.htm 

 

• Zelensky, V. (2025). « Zelenskyy names Ukraine's red lines in peace negotiations with Russia » 
cite par RBC Ukraine. En ligne : https://newsukraine.rbc.ua/news/zelenskyy-names-ukraine-s-
red-lines-in-peace-1743696701.html 


