UNIVERSITE DU QUEBEC A MONTREAL

LES FONDEMENTS DU STATUT MORAL

MEMOIRE
PRESENTE
COMME EXIGENCE PARTIELLE

MAITRISE EN PHILOSOPHIE

PAR

SAMUEL VALLERAND

OCTOBRE 2025



UNIVERSITE DU QUEBEC A MONTREAL
Service des bibliothéques

Avertissement

La diffusion de ce mémoire se fait dans le respect des droits de son auteur, qui a signé
le formulaire Autorisation de reproduire et de diffuser un travail de recherche de cycles
supérieurs (SDU-522 — Rév.12-2023). Cette autorisation stipule que «conformément a
l'article 11 du Réglement no 8 des études de cycles supérieurs, [I'auteur] concede a
I'Université du Québec a Montréal une licence non exclusive d’utilisation et de
publication de la totalité ou d’'une partie importante de [son] travail de recherche pour
des fins pédagogiques et non commerciales. Plus précisément, [I'auteur] autorise
I'Université du Québec a Montréal a reproduire, diffuser, préter, distribuer ou vendre des
copies de [son] travail de recherche a des fins non commerciales sur quelque support
que ce soit, y compris I'Internet. Cette licence et cette autorisation n’entrainent pas une
renonciation de [la] part [de l'auteur] a [ses] droits moraux ni a [ses] droits de propriété
intellectuelle. Sauf entente contraire, [I'auteur] conserve la liberté de diffuser et de
commercialiser ou non ce travail dont [il] posséde un exemplaire.»



TABLE DES MATIERES

RESUIME ...ttt ettt bbbt i
INTRODUGCTION ...etteiteeite ettt ettt sttt sttt et e sb e s bt e st e st e bt e beesbeesaeesae e et e e bt e nbeesaeesasesabeenbeebeenbeesneeenseenseens 1
1. Le €STATUL MOFAl M ettt ettt e s b e st st st b e b b sae e e e enreens 2
2. Laquestion centrale du MEMOINE .......ciiiciiiiieiiie ettt e e e e re e e e e te e e s eatee e e enbeeeeenraeeeennees 4
T o o d -1 0T g LI o] o T <o ) £ PP 5
I Y/ 1=1d o To Yo [o] Fo - PSP 7
5. Questions connexes (Mais NON @DOIdEES) .......c..eeciieeciiieiiieciie et et tre e s e e e saae e s e e e aae e sreeeanes 8
CHAPITRE 1 LES APPROCHES INTRINSEQUES ......vveieieieieiecceeecee sttt ses s s s s 13
1.1 Les approches PhENOMENAIES. .........viiiiiiiieecceee et e e e s e e e s e e e e s abee e e e nbeeesennnees 13
000 00 R - I ol Y T ol =Y g Yol o] g =T a To T 4 T o F= 1 [ PSP 14
11,2 LA SENEIENCE ettt 16
R A YT o] o] o g T=Tl o ToTol=] ol o g ] Y- PR 24
1.2.1  Un intérét a bien fONCHIONNET ....cooiiiiiie ettt s sae e e sbe e e sareeeas 26
1.2.2  Unintérét a réaliser leurs buts CONStItULITS ......ccceiiiiiiriiiiiie e 29
1.2.3  Unintérét a s’éPanouir (fIOUFISR).........cccueeieciieeeeeciee ettt et e e e ree e s e ebee e e e arae e e e nres 31
1.3 LeS aPPrOChES |0ZOCENTIISTES . uuiieiuiiieeeiiieeeeiite e e ecte e e estt e e e e ette e e estbee e e e traeeeesraeesensaeesesraeeeennsenesennsees 34
131 I:a FALIONANITE ..ottt s 34
1.3.2  ELre « SUJEE-0 UNE-VIE Muuuriiiiiiiiiieciiie ettt e et e e e sae e e e st e e s s abee e e s abeeeesnbaeeesnseeesennsens 40
1.3.3 L’agentivité (intentionnelle), ou la possession de désirs et préférences .........ccocvevcveeecrveennnenns 42
CHAPITRE 2 LES APPROCHES RELATIONNELLES ..ottt e e e 47
2.1 L'appartenance a 'eSPEeCe HOMO SAPICNS..........oceuecuueiiieciieeeeiee e eecttee e eectee e eee e e e ree e e e s rae e e e sbaee s e nanees 47
2.2 Les approChes ECOCENTIISTES ....uuiiiiiiiii e e e e sre e e et e e e e bee e s esabaeeeesabeeesenanees 54
2.2.1 L'importance des écosystémes pour la survie hUmaine.........ccceeeecieeiecciiee e 56
2.2.2 L'importance des entités constituantes pour les CosyStEMES........ccceeevieeeeciieeeeciiee e 60
2.3 La participation au CoNtrat SOCIAl.......coiiiiiiiiiiiiie e eae e s e e e e e 63
CHAPITRE 3 LES APPROCHES ALTERNATIVES ..ottt s 69
I A I o Yo =T o | 1 =] SRR SR 69
3.2 Les capacités cognitives sophistiquées réalisées de maniére incompléte (CCSRMI) ......cccovvevveennnens 75
3.3 L'@XISEENCE FUTUIE..co ittt ettt sttt st s b e bt e b e s be e sae e et e e b e e beesbeesenenane 81
CONCLUSION ...ttt sttt sttt ettt et et she e st st et e e bt e e b e e s ae e s bt s bt e bt e beeabeesaeeemteenbeesaeesanesanenane 89
BIBLIOGRAPHIE ...ttt ettt sttt et s e st st sttt e bt e b e s be e see e et e et e e bt e sbeesanesanesabeeneenneennees 93



RESUME

Le présent mémoire traite des fondements du statut moral. L'objectif est de déterminer quelles sont les
conditions nécessaires et/ou suffisantes pour qu'une entité compte moralement. Les principales théories
du fondement du statut moral sont exposées puis critiquement analysées. Elles sont classées en trois
grandes catégories : (1) les approches intrinséques, (2) les approches relationnelles et (3) les approches
alternatives. Le premier chapitre est dédié aux approches intrinseques (phénoménales, biocentristes et
logocentristes), qui fondent le statut moral sur la possession de certaines propriétés intrinseques
(conscience/sentience, la vie ou certaines capacités cognitives, respectivement). Le deuxiéme chapitre se
concentre sur les approches relationnelles (I'appartenance a I'espece Homo Sapiens, I’écocentrisme et la
participation au contrat social) qui fondent le statut moral sur I'engagement dans certaines relations
(d’espéce, avec son écosysteme ou par I'engagement dans des relations réciproques, respectivement). Le
troisiéme et dernier chapitre porte sur les approches dites « alternatives » (potentialité, capacités réalisées
de maniére incompléte et existence future). Celles-ci ne sont pas classables dans les deux premiéres
catégories car elles ne fondent pas le statut moral sur la possession actuelle d’'une propriété, intrinseque
ou relationnelle, mais plutot sur des formes « alternatives » que peuvent prendre ces propriétés
(propriétés que l'entité a le potentiel de développer, que I'entité possede de maniére incompléte, ou
gu’elle possédera lors d’'une existence éventuelle). Parmi les propriétés avancées par les approches
intrinseques, la sentience sera reconnue comme suffisante pour fonder le statut moral, mais pas
nécessaire. Le fait d’étre vivant sera rejeté : ce n’est ni nécessaire ni suffisant d’étre vivant pour posséder
un statut moral. La suffisance de certaines capacités cognitives (rationalité et agentivité) pour fonder le
statut moral sera jugée plausible. Les approches relationnelles seront, quant a elles, toutes rejetées.
Finalement, parmi les approches alternatives, seule la suffisance du potentiel pour fonder le statut moral
sera jugé plausible.

Mots-clés : statut moral, approches intrinséques, approches relationnelles, approches alternatives,
conscience, sentience, biocentrisme, capacités cognitives sophistiquées, appartenance d’espeéce,
écocentrisme, contrat social, potentiel, capacités cognitives sophistiquées réalisées de maniére
incomplete, existence future.



INTRODUCTION

A une époque ou les écosystémes et les espéces sont menacés, ou de nouvelles formes d’élevage
intensif gagnent en popularité (par exemple, I'élevage d’insectes), ou les intelligences artificielles
deviennent de plus en plus complexes, ou I'on peut s’attendre a une grande diminution de la
qualité de vie des générations futures si I’'on continue de détruire comme on le fait la planéte et
ses ressources, une réflexion sur les fondements du statut moral semble nécessaire. Les décisions
morales, sociales et politiques doivent avoir ultimement une cible : elles doivent étre prises dans
I'intérét de quelque individu ou chose. Pour déterminer quelles sont ces cibles, il faut déterminer

ce qui fait qu’une entité compte moralement ou non.

Bien sdr, il convient d’étre prudent avec les conclusions que I'on tire d’un examen des fondements
du statut moral. Tracer erronément les limites de la communauté morale peut conduire a deux
formes de dangers. Si sa portée est trop étroite, certaines entités seront exclues injustement et
leurs intéréts pourraient n’étre respectés que dans la mesure ou tenir compte de leurs intéréts
bénéficie a ceux pour qui un statut moral est reconnu. Si sa portée est trop large, des entités qui
méritent une considération morale pourraient voir leurs intéréts opposés aux intéréts d’entités
gui ne méritent pas de considération morale. Du temps et des ressources précieuses risquent

alors étre dépensés inutilement sur les mauvaises cibles.

Le présent projet de recherche est une synthése critique des principales positions que I'on trouve
dans la littérature académique quant aux fondements du statut moral. Elles seront présentées et
analysées, de sorte a faire ressortir les arguments en leur faveur et leurs défauts. Au terme de ce
travail, les approches plausibles seront retenues tandis que les approches douteuses seront

éliminées!.

! Celles-ci sont identifiées dans la section 3 de I'introduction (« Programme et objectifs »).



1. Le « statut moral »

Le « statut moral » (parfois appelé « moral patienthood », « moral considerability » ou « moral
standing »?), s’il semble a priori simple, est en réalité difficile a définir. D’un c6té, les différents
philosophes qui en font usage sont parfois en désaccord quant a la maniere de caractériser ce
concept. De l'autre, peu importe la définition utilisée, on semble obtenir des implications

indésirables.

Par exemple, Warren (2000) propose la définition suivante : une entité qui a un statut moral est
« une entité envers qui les agents moraux ont, ou peuvent avoir, des devoirs moraux » (p. 3). Il
s’agit d’une bonne piste : les étres qui possedent un statut moral sont effectivement des étres
envers qui les agents moraux ont, ou peuvent avoir, des devoirs moraux. Mais cette définition est
trop large, car les agents moraux ont ou peuvent avoir des devoirs moraux envers des entités qui
ne possedent pas, intuitivement, de statut moral, comme des ceuvres d’art. De plus, la distinction
n’est pas faite entre devoirs directs et indirects. Or, les entités qui ont un statut moral sont des
cibles appropriées de devoirs moraux directs, par opposition aux devoirs indirects : celles-ci ne

comptent pas uniquement en vertu de leur utilité pour autrui.

Selon Jaworska et Tannenbaum (2021), « une entité posséde un statut moral si et seulement si
elle compte [...] moralement pour elle-méme (for its own sake) ». Elles suivent ainsi Kamm (2006)
selon laquelle une entité qui possede un statut moral « compte moralement pour elle-méme »
(pp. 227-28). Comme la proposition de Warren, cette définition est trop large, car elle peut
s'appliquer elle aussi a des ceuvres d’art (par exemple) : si I'on juge qu’une ceuvre d’art a une
valeur finale (ou non instrumentale) et que cette valeur, en elle-méme, pése dans nos décisions
morales, alors on juge que cette ceuvre d’art compte moralement pour elle-méme. Or, encore

une fois, les ceuvres d’art n’ont pas de statut moral — du moins, cela est une intuition largement

2 Certains distinguent toutefois « moral standing » et « moral status », le premier étant utilisé dans le sens privilégié
ici et le second comme notion comparative, supposant des degrés de statut moral (voir, par exemple, Buchanan,
2011; Anomaly, 2020).



partagée dans la littérature sur le statut moral et un point de départ commun dans cette

littérature3.

Pour Gruen (2021), « dire d’'une entité qu’elle mérite une considération morale consiste a dire
que cette entité a des revendications morales (moral claims) pouvant étre reconnues par les
agents moraux (those who can recognize such claims) » (section 1). Cette définition est, toutefois,
trop restrictive, car I'idée de revendication morale est conceptuellement liée a celle de droit
moral. Elle n’est pas partagée par les théories morales qui rejettent I'idée de droits moraux, mais
qui reconnaissent néanmoins I'existence d’un statut moral, par exemple certaines formes

d’utilitarisme.

Une avenue possible consiste a dire que les entités qui possédent un statut moral ont,
contrairement aux ceuvres d’art, un bien-étre et qu’elles se soucient de ce qui leur arrive. Certains
philosophes proposent que le concept méme de « statut moral » implique nécessairement la
possession d’une forme ou une autre de bien-étre (par exemple, DeGrazia et Millum, 2021;
Goodpaster, 1979; Singer, 1975). Les questions substantielles entourant le statut moral

concernent alors les propriétés nécessaires (et suffisantes) a la possession d’un bien-étre.

Cette proposition est tentante, mais problématique. En effet, |la liaison conceptuelle entre le bien-
étre et le statut moral implique que les approches qui fondent le statut moral sur autre chose que
le bien-étre (par exemple, celle de Kant, mais les approches relationnelles également)
commettent une confusion conceptuelle. Certes, on peut juger que les philosophes qui cherchent
a fonder le statut moral sur d’autres bases que le bien-étre ont tort, mais il n’est pas charitable
de déclarer qu’ils ont tort par définition. Ainsi, dans le cadre de ce mémoire, la thése selon
laguelle le bien-étre fonde le statut moral sera traitée comme une thése substantielle et non

conceptuelle.

3 Le fardeau de la preuve revient donc a ceux qui souhaitent inclure les ceuvres d’art parmi les entités qui possédent
un statut moral.



La définition méme du concept de statut moral constitue donc un probleme difficile et mérite
qu’on s’y attarde davantage. Or, 'ampleur d’un tel travail nécessite plus d’espace que ce mémoire
peut lui en accorder. Ici, je retiendrai I'idée intuitive que les entités qui possedent un statut moral
sont, ou peuvent étre, sujets de devoirs moraux directs d’'une nature différente des devoirs

moraux que nous pouvons avoir envers une ceuvre d’art.

2. Laquestion centrale du mémoire

La question centrale de ce mémoire peut étre posée de la maniéere suivante : « Quelle condition
convient-il de satisfaire pour pouvoir revendiquer d’étre pris en considération par des agents
[moraux]? » (Warnock, 1971, p. 148). Cette formulation cerne le probleme, mais mérite quelques

précisions.

D’abord, le terme « condition » est tres large. Nous pouvons restreindre le champ de recherche
en parlant plus spécifiquement de « propriétés » pertinentes pour le statut moral. Les propriétés
pertinentes sont celles qui déterminent si I’entité qui posséde I'une ou plusieurs d’entre elles est
digne de considération morale directe. Parmi celles-ci, certaines sont intuitivement pertinentes
pour le statut moral (par exemple, la capacité a ressentir de la douleur), d’autres non (par
exemple, la couleur de peau). Reste a savoir quelle(s) these(s) sur la pertinence normative d’une

propriété pour le statut moral peut (peuvent) étre adéquatement défendue(s).

Ensuite, Warnock utilise « condition » au singulier, suggérant qu’il n’existe qu’une seule propriété
conférant un statut moral. Certains philosophes n’identifient effectivement qu’une seule «
propriété pertinente : la vie, la capacité a ressentir la douleur, la capacité de raisonner ou quelque
chose d’autre. Les entités qui possedent cette propriété sont celles qui comptent moralement
[...]. Les entités qui ne les possedent pas sont sans valeur (irrelevant), sauf en tant que ressources
pour le bénéfice de celles qui comptent » (Stone, 1987, cité dans Warren, 2000, p. 20). La position
selon laquelle il n’existe qu’une seule propriété qui fonde le statut moral peut étre qualifiée de

moniste.



D’autres, comme Stone (1987) et Warren (2000), rejettent ce monisme. Ces derniers pensent qu’il
existe plusieurs propriétés pertinentes au statut moral, plusieurs propriétés dont la possession
suffit pour conférer un statut moral. Par exemple, certaines entités pourraient avoir un statut
moral en vertu de leur sentience et d’autres en vertu du simple fait d’étre vivantes. La position
selon laquelle il existe plus d’une propriété fondant le statut moral peut étre qualifiée de

pluraliste.

Bien que le débat entre monisme et pluralisme soit important, il ne sera cependant traité ici
gu’indirectement. Le présent travail se contentera d’examiner les propriétés candidates une par

une.

Finalement, Warnock ne qualifie pas le terme « condition », alors qu’on peut parler de condition
« nécessaire », « suffisante », ou des deux. Ce point est important : certaines propriétés sont
proposées comme simplement suffisantes au statut moral, laissant la question de leur nécessité
ouverte. Les theses de suffisance sont plus modestes, car elles sont compatibles avec I'idée que
les entités qui possedent d’autres propriétés aient néanmoins un statut moral. Les theses de
nécessité sont plus exigeantes, car elles établissent des conditions sine qua non pour la possession

du statut moral.

3. Programme et objectifs

Ce mémoire est divisé en trois chapitres, classant les approches en trois grandes catégories :
intrinseques, relationnelles et alternatives. Le choix et la classification des théories sont inspirés

principalement de Warren (2000) et Jaworska et Tannenbaum (2023).

Le premier chapitre porte sur les « approches intrinseques » (parfois aussi appelées «
individualistes »). Celles-ci situent les propriétés pertinentes pour la possession d’un statut moral
parmi les propriétés intrinseques des individus. Ces approches font écho a ce que Rachels (1990)
appelle « I'individualisme moral ». Selon Rachels, la maniére dont on devrait traiter un individu
ne devrait pas dépendre du groupe auquel il appartient. De maniere similaire, les approches

intrinséques avancent que le statut moral d’'une entité devrait étre exclusivement déterminé par



ses propriétés intrinseques, indépendamment de ses relations (comme I'appartenance a un

groupe).

On retrouve trois approches intrinseques principales: phénoménales, biocentristes et
logocentristes. Les approches phénoménales considérent les étres ayant la capacité de faire des
expériences phénomeénales, voire seulement ceux-ci, comme ayant un statut moral en vertu du
fait : a) qu’ils ont un point de vue subjectif en général (Chalmers, 2019; Roelofs, 2023) ; ou b)
gu’ils ont un point de vue subjectif affectif valencé en particulier, c.-a-d., ils ont des états plaisants
ou déplaisants (Bramble, 2016; DeGrazia et Millum, 2021; Singer, 2011). Les approches
biocentristes considérent les étres vivants, voire seulement ceux-ci, comme ayant un statut moral,
sur la base du fait qu’ils auraient un bien-étre. Les raisons typiquement avancées pour appuyer
cette thése sont : a) que les étres vivants ont une fonction (Taylor, 1983, 1986) ; b) qu’ils ont des
buts constitutifs (Taylor, 1981); c) qu’ils peuvent s’épanouir (Kallhoff, 2014, 2018). Les approches
logocentristes considerent les étres ayant des capacités cognitives suffisamment élevées, voire
seulement ceux-ci, comme ayant un statut moral en vertu du fait : a) qu’ils sont rationnels (Kant,
1785) ; b) qu’ils ont une vie psychologique complexe (Regan, 1983) ; c) qu’ils ont la capacité d’agir

de maniére intentionnelle (Wilcox, 2020).

Le deuxieme chapitre se penche sur les approches « relationnelles ». Celles-ci situent les
propriétés qui fondent le statut moral au niveau des relations qu’une entité entretient avec son
environnement. Pour ces approches, on ne peut pas déterminer le statut moral d’une entité en
s’'intéressant seulement a ses propriétés intrinseques. Au contraire, le contexte dans lequel elle
se trouve joue un role essentiel. Pour les approches relationnelles, deux entités qui partagent les
mémes propriétés intrinséques (p. ex. un lapin sauvage et un lapin domestique) pourraient avoir

un statut moral différent, dépendamment des relations auxquelles elles participent.

Comme suggestion de propriétés relationnelles pertinentes, on retrouve : a) I'appartenance a
I’espece Homo Sapiens (Nozick, 1997) ; b) 'importance pour la survie humaine et les écosystemes
(Callicott, 1989) ; et c) la capacité de réciprocité qui permet la participation au contrat social

(Rawls, 1971 ; Rowlands, 1997; Scanlon, 1998). Jaworska et Tannenbaum (2023) notent toutefois



gu’il n’est pas toujours facile de déterminer si les approches relationnelles cherchent a fonder le
statut moral ou seulement a justifier des devoirs spéciaux pour les agents qui sont en relation
avec les entités concernées. Elles seront cependant analysées comme si elles cherchaient a fonder

le statut moral.

Finalement, le troisieme chapitre considere les approches qu’on peut qualifier d’ « alternatives ».
Bien que celles-ci reconnaissent la suffisance d’au moins une des propriétés suggérées par les
approches intrinseques et relationnelles, les approches alternatives s’en distinguent en ce
gu’elles ne considerent pas la possession actuelle de ces propriétés comme nécessaire pour
posséder un statut moral. On retrouve ici : a) les appels au potentiel de développer ces propriétés
(Manninen, 2007; Marquis, 1989) ; b) la possession de propriétés pertinentes réalisées de
maniere incompléte (Jaworska et Tannenbaum, 2014) ; et c) le potentiel d’exister et

d’éventuellement posséder ces propriétés (McAskill, 2022; Ord, 2020).

Parmi les propriétés avancées par les approches intrinséques, la sentience sera reconnue comme
suffisante pour fonder le statut moral, mais pas nécessaire. Le fait d’étre vivant sera rejeté : ce
n’est ni nécessaire ni suffisant d’étre vivant pour la posséder un statut moral. La suffisance de
certaines capacités cognitives (rationalité et agentivité) pour fonder le statut moral sera jugée
plausible. Les approches relationnelles seront, quant a elles, toutes rejetées. Finalement, parmi
les approches alternatives, seule la suffisance du potentiel pour fonder le statut moral sera jugé

plausible.

4. Méthodologie

La méthodologie pour tester les différentes approches est principalement constituée de deux
stratégies. D’un cOté, il s’agit de vérifier si I'extension de la communauté morale impliquée par
une théorie donnée est compatible avec nos intuitions réfléchies. Si une propriété jugée
suffisante pour le statut moral est possédée par des entités auxquelles, intuitivement, on ne
voudrait pas attribuer un statut moral, alors I'approche qui défend la suffisance de cette propriété
souffre d’un probléme de sur-inclusivité. Inversement, si une propriété jugée nécessaire pour le

statut moral n’est pas possédée par des entités auxquelles, intuitivement, on voudrait attribuer



un statut moral, alors I'approche qui défend la nécessité de cette propriété souffre d’un probléme

de sous-inclusivité.

D’un autre c6té, la pertinence d’'une propriété pourrait également étre testée en explorant
directement son réle normatif. Il s’agit alors de se demander si la possession de la propriété par
une entité justifie des devoirs moraux directs a son égard. Par exemple, sil’on reconnait un devoir
prima facie de ne pas causer de douleur a des entités vulnérables a la douleur, par souci pour ces

entités, alors la capacité a ressentir la douleur (sentience) justifie des devoirs moraux directs.

5. Questions connexes (mais non abordées)

Quelques remarques plus générales méritent d’étre mentionnées préalablement. Elles
permettent, d’un c6té, de spécifier davantage ce qu’est le statut moral par contraste avec ce qu’il

n’est pas et, de I'autre, de cerner ce sur quoi porte ce travail.

Pas un examen des degrés de statut moral (s’il y en a)

Certains auteurs pensent que la notion de « statut moral » admet des degrés. Les entités qui
possedent un statut moral compteraient alors plus ou moins ou encore peuvent compter en
priorité relativement a d’autres patients moraux (par exemple, les intéréts humains pourraient
toujours compter plus que les intéréts non-humains ou en priorité sur ceux-ci). Goodpaster (1979,
p. 68) distingue ainsi le « critére de considérabilité morale » (c.-a-d. les conditions pour le statut
moral tout court) du « critere d'importance morale » (c.-a-d. les conditions pour déterminer le

degré, ou le niveau, de statut moral).

Les questions entourant les degrés de statut moral (s’il y en a et, le cas échéant, ce qui les justifie)
seront ici mises de c6té. On peut noter toutefois que certaines propriétés analysées sont parfois
avancées comme fondant un statut moral plus élevé plutét que comme fondant le statut moral
tout court. Elles seront toutefois traitées comme s’elles étaient des conditions nécessaires et/ou
suffisantes pour le statut moral tout court, parce que le traitement des questions entourant les

degrés de statut moral dépasse la portée de ce travail.



Pas un examen de I’extension de la communauté morale

L'examen critique des différentes approches au fondement du statut moral contribue a
déterminer I'extension de la « communauté morale » (c.-a-d. I'ensemble des entités qui
possedent un statut moral), mais il ne suffit pas. Cette tache requiert des données empiriques :
quelles entités possédent effectivement les propriétés jugées nécessaires ou suffisantes pour le
statut moral? Par exemple, méme si la sentience est jugée nécessaire et suffisante pour le statut
moral, cela ne nous dit pas si les insectes sont sentients. Bien que cette question soit d’une grande
importance, il est au-dela de ce travail de déterminer la portée du statut moral dans le monde

réel.

Pas un examen des criteres du statut moral

Il convient de distinguer les « fondements » des « criteres » du statut moral. Si les « fondements
» constituent effectivement le theme central de ce travail, ce sont souvent les « critéres » qui
sont mis de I'avant dans la littérature. Alors que les fondements justifient d’accorder le statut
moral a une entité, les criteres nous informent sur la portée du statut moral. Autrement dit, les
criteres nous permettent de déterminer, épistémiquement, qui posséde un statut moral (par
exemple, si le critére est « la vie », alors tous les étres vivants possedent un statut moral), mais
ils ne sont pas la raison qui fonde leur statut moral (par exemple, les étres vivants possédent un

statut moral parce qu’ils ont un bien-étre, plutot qu’en vertu du simple fait qu’ils sont en vie).

Les « critéres » sont alors des indicateurs (proxy) du statut moral. lIs sont également utiles pour
classer les différentes approches sur les questions entourant le statut moral (vie, capacités
cognitives sophistiquées, conscience phénomeénale, etc.). Cependant, comme il apparait assez
vite en analysant la littérature, les approches qui s’accordent sur les critéres du statut moral ne
s’accordent pas nécessairement sur ses fondements — ce qui est normal, puisque le critére n’est
gu’une information de surface. Il faut creuser au-dela des critéres proposés pour faire ressortir

les propriétés qui fondent le statut moral.



Les criteres du statut moral ne seront donc pas directement analysés et évalués, méme s'ils sont
parfois utilisés comme raccourcis linguistiques. Ce sont plut6t les fondements qui leur sont liés
qui seront examinés, ce qui, indirectement, affecte le jugement sur les criteres. En effet, si les
fondements liés a un critere donné ne sont pas convaincants, alors ce critere n’est probablement

pas le bon.

Pas un examen des devoirs moraux spécifiques envers les patients moraux

Déterminer les fondements du statut moral nous éclaire sur les entités envers lesquelles nous
avons, ou pouvons avoir, des devoirs moraux directs. Cependant, juger qu’une entité possede un
statut moral ne nous dit pas si nous avons, concretement, des devoirs moraux envers elle. Par
exemple, un animal sauvage, parce qu’il est sentient, possede un statut moral. Toutefois,
I’absence de relations entre cet animal et les agents moraux pourrait justifier I'absence de devoirs

moraux (positifs du moins).

Le concept de statut moral n’implique pas non plus nécessairement la possession de droits®. On
peut croire que tous les étres sentients ont un statut moral en vertu de leur sentience et
néanmoins n’accorder des droits qu’a ceux d’entre-eux qui satisfont a des critéres de complexité

psychologique plus exigeants (et qu’on pourrait dés lors appeler des « personnes »)°.

Le statut moral tout court ne détermine pas non plus I'ensemble des intéréts de I'entité
concernée, qui peuvent varier en fonction des autres propriétés de I'entité. Par exemple, les
humains ont typiquement intérét a aller a I’école, voter ou conduire, ce qui n’est pas le cas des

cochons, méme si tous les deux ont un statut moral.

Pas un examen du concept lui-méme

4 Cette nuance est particulierement saillante dans le cas de I'utilitarisme, qui reconnait I'existence d’un statut moral
mais pas |’existence de droits.

> Voir, par exemple, McMahan (2002) ou encore DeGrazia et Millum (2021).

10



Certains protestent que le concept de statut moral est problématique, doutent de son utilité et
craignant les dérives de son usage. Hursthouse (2012) juge que ce concept est « superflu » (p. 2),
car, selon elle, on peut déterminer envers qui on a des devoirs moraux en faisant simplement
appel aux vertus. Hursthouse qualifie également le concept de « dangereusement divisif » (p. 7),
puisqu’il exclut de considération morale directe les entités qui ne répondent pas aux conditions

supposément nécessaires et suffisantes du statut moral.

Horta (2017) pense que le concept de statut moral n’est informatif que s’il réféere a des degrés de
statut moral et devient trivial autrement. Or, Horta rejette les degrés de statut moral, car il tient
a un principe qui est incompatible avec I'existence de degrés de telle sorte : le « principe d’égalité
de considération ». Le concept de statut moral ne dit alors rien de plus qu’une entité a des intéréts

qui méritent d’étre pris en considération en eux-mémes.

Sachs (2011) craint que le concept ne soit utilisé que pour défendre des degrés de statut moral
et pour justifier la moindre prise en compte des intéréts de certains. Il estime d’ailleurs qu’on
peut réduire le concept aux propriétés qui le fondent et ainsi éliminer le concept de statut moral
du discours philosophique, en faisant référence directement a ces propriétés et aux devoirs

moraux que ces propriétés génerent.

DeGrazia et Millum (2021), suivant Horta et Sachs, reconnaissent eux aussi que le concept est
redondant s’il peut étre réduit aux intéréts et devoirs pertinents. « Plutét que de dire, par
exemple, que les chiens ont un statut moral, on pourrait dire que les agents ont des obligations
envers les chiens basées sur les intéréts des chiens » (p. 177). DeGrazia et Millum persistent tout
de méme a utiliser le concept de « statut moral » parce gu'’ils le trouvent utile pour exprimer une

idée qui deviendrait autrement lourde de réitérer a chaque fois dans son entiéreté.

Ce jugement sera suivi ici. Méme si I'on estime que les raisons énumérées suffisent a mettre en
doute la valeur additionnelle du concept de « statut moral », il existe des entités envers qui nous
avons, ou pouvons avoir, des devoirs moraux directs (d’une nature différente de ceux que I'on

peut avoir envers, par exemple, une ceuvre d’art). Bien qu’il soit possible de remplacer toutes les

11



occurrences de « statut moral » par « peut étre sujet de devoirs moraux directs basés sur x ou y
intérét », une telle formulation devient rapidement lourde. « Statut moral » est une expression

concise pour référer au theme de ce mémoire et sera utilisée pour alléger le texte.

L'usage sera fait ici sans prise de position sur le statut du concept (c.-a-d. il peut étre redondant
ou non, dangereux ou non, etc.) et est par conséquent compatible avec les critiques et les mises
en garde évoquées plus haut. Ainsi, la seule supposition qui est faite quant au concept est que

son usage est pratique.

12



CHAPITRE 1
LES APPROCHES INTRINSEQUES

Les approches intrinseques aux fondements du statut moral situent les propriétés fondatrices du
statut moral au niveau des propriétés intrinséques. Les propriétés intrinséques sont les propriétés
gu’une entité possede indépendamment des relations qu’elle entretient avec son environnement.
Selon ces approches, le statut moral d’'une entité dépend entierement des propriétés qu’elle

possede par elle-méme.

Trois grandes familles d’approches intrinseques peuvent étre identifiées dans la littérature : les
approches phénomeénales, qui étendent la portée de la communauté morale aux étres qui ont un
ressenti subjectif (section 1.1) ; les approches biocentristes, qui étendent la portée de la
communauté morale a tous les étres vivants (section 1.2) ; et finalement les approches
logocentristes, qui étendent la portée de la communauté morale aux étres cognitivement

sophistiqués (section 1.3).

1.1 Les approches phénoménales

Le premier type d’approche intrinseque au fondement du statut moral situe les propriétés
suffisantes, nécessaires, ou les deux, au statut moral au niveau de la phénoménologie. Deux
versions peuvent étre distinguées. La premiere avance que la conscience phénoménale en
général suffit pour le statut moral. Cette version peut étre contrastée avec la seconde qui insiste
que c’est la capacité d’avoir des expériences phénoménales « valencées » ou « affectives » en

particulier qui fonde le statut moral®.

6 Roelofs (2023) surnomme la premiére « sentientisme large (broad sentientism) » et |la seconde « sentientisme étroit
(narrow sentientism) ».

13



« Conscience phénoménale » et « sentience » sont distinguées ici, méme si ce n’est pas toujours
le cas dans la littérature’. La conscience phénoménale est le concept plus large qui englobe la
sentience. Elle réféere a la phénoménologie en général et inclut toutes les expériences
phénoménales, méme celles affectivement neutres, comme les expériences sensorielles de
couleurs, d’odeurs, de textures, etc. La sentience, de son c6té, référe spécifiquement a la capacité
de ressentir des expériences phénoménales valencées, comme des sensations, émotions ou
humeurs agréables ou désagréables, telles que la douleur, le plaisir, le calme, la joie, la tristesse,

etc.

Pour les deux versions, les expériences phénoménales fondent une forme de bien-étre, ce qui

justifie un statut moral pour I'entité consciente ou sentiente.

1.1.1 La conscience phénoménale

Il est intéressant de noter d’abord que la distinction établie entre conscience phénoménale et
sentience pourrait ne pas avoir d'impact pratique. Roelofs (2023) remarque que laou il y adela
conscience phénoménale, il y a généralement de la sentience. Cependant, il est possible
d’imaginer des scénarios dans lesquels la possession de la conscience phénoménale n’est pas
accompagnée de sentience. Nous pouvons, par exemple, penser au cas des p-vulcans®, qui sont
des étres fictifs qui ont une conscience phénoménale, mais pas d’états valencés, mais également
au « panpsychisme et a d’autres métaphysiques radicales de la conscience » (p. 304), selon
lesquelles les atomes pourraient avoir une forme de conscience phénoménale primitive, sans étre

sentients.

7 Par exemple, Lin (2021) et Van der Deijl (2020) utilisent « sentience » dans un sens large qui inclut la capacité pour
toutes expériences phénoménales. De leur cOté, Beauchamp et DeGrazia (2020) et Shepherd (2018) utilisent «
sentience » dans son sens étroit pour n’inclure que la capacité d’expériences phénoménales valencées.

8 En référence aux « Vulcans » dans Star Trek. Leur cas est toutefois [égérement modifié, c’est pourquoi nous parlons
plutdt de « p-vulcans » (pour « philosophical-vulcans »).

14



Comme nous nous intéressons ici aux fondements du statut moral et non a la portée de la
communauté morale, I'exercice de déterminer si la conscience phénoménale, indépendamment

de la sentience, suffit a fonder le statut moral, conserve une pertinence théorique.

Reste qu’il peut étre difficile d’isoler spécifiquement la variable « conscience » et d’examiner sa
pertinence pour le statut moral. Roelofs, par exemple, pense que les p-vulcans ont des désirs et
qu’il s’agit d’une raison suffisante pour leur attribuer un statut moral (pp. 311-12). On peut
effectivement vouloir attribuer un statut moral aux p-vulcans, mais il faut ici faire attention a
déterminer si c’est la conscience phénoménale qui joue ce réle normatif et non la capacité de

former des désirs.

Chalmers (2019) trouve qu’il serait « bizarre et presque insensé de dire que les [p-vulcans] n’ont
pas de statut moral ». Pour stimuler en nous cette intuition, il nous propose de penser a leur «
conscience cognitive et sensorielle (sensory) [...] trés riche® » puis nous demande si I’on jugerait
moralement problématique de tuer un p-vulcan, toutes choses étant égales, pour le p-vulcan lui-
méme. Son intuition personnelle est que ce serait effectivement moralement problématique de
tuer le p-vulcan. Pour expliquer ce jugement, Chalmers déclare que la « conscience elle-méme
porte un certain poids moral » et gqu’il est tenté de croire que « le moindre degré de conscience

suffit [...] pour posséder un statut moral » (Chalmers, 2019).

Au final, Chalmers n’offre rien de plus que son intuition face a ces expériences de pensée pour
défendre sa position. Il note toutefois que cela ne devrait pas compter contre sa position, car, en
derniere instance, toutes les approches aux fondements du statut moral s’appuient sur des

intuitions.

Cependant, il semble que certaines approches peuvent fournir plus de raisons a I'appui de leurs
positions, ou des raisons plus fondamentales, avant de devoir finalement se rabattre sur des

intuitions. Les défenseurs d’une approche par la sentience, par exemple, peuvent au moins dire

% Ici aussi, la suggestion que les p-vulcans ont également une « cognition riche » teinte peut-&tre le jugement sur la
valeur de la conscience.

15



que les expériences phénoménales valencées sont pertinentes au statut moral, car elles sont
ressenties comme agréables ou désagréables, avant de devoir faire appel a I'intuition « directe »
que les expériences (dés)agréables sont bonnes (ou mauvaises) pour I'individu, toutes choses

étant égales.

On peut également noter qu’il n’est pas clair pourquoi une conscience phénoménale
exclusivement neutre fonde le statut moral. On peut essayer de montrer qu’une entité
simplement consciente possede une forme de bien-étre. Mais il semble difficile d’attribuer un
bien-étre a une telle entité. Certes, elle ressent ce qui lui arrive, mais rien ne semble étre bon ou
mauvais pour elle. Elle ne ressent aucun état valencé, car cela exige la sentience, ni former des

préférences qui peuvent étre satisfaites ou frustrées, car cela exige certaines capacités cognitives.

Si un étre simplement conscient possede une forme de bien-étre, celle-ci doit étre constituée de
« biens prudentiels objectifs », comme les accomplissements et la connaissance, qui n’exigent
pas d’avoir d’états valencés ou des préférences. Admettons qu’une entité ayant une conscience
phénoménale, mais pas de sentience, puisse étre récipiendaire de ces « biens prudentiels
objectifs ». Il faut ensuite se demander si c’est la conscience phénoménale a elle seule qui permet
la possession de ces biens. Si la conscience phénoménale semble nécessaire pour la possession
de certains de ces biens (par exemple, il semble que la conscience soit un support nécessaire pour
posséder des connaissances), il semble qu’elle ne soit pas suffisante. D’autres capacités ou
propriétés sont requises : la connaissance nécessite une certaine cognition, les accomplissements

un certain niveau d’agentivité, etc.

La conscience phénoménale, a elle seule, ne fonde donc pas une forme de bien-étre. Il s’ensuit

que la simple conscience phénoménale n’est pas suffisante pour fonder le statut moral.

1.1.2 La sentience

Les étres sentients ont un bien-étre, de nature phénomenale. Les étres sentients peuvent
ressentir des expériences subjectives agréables, positives, ou au contraire, désagréables,

négatives. Il est généralement commun de penser que la douleur, par exemple, (et plus

16



généralement les expériences phénoménales ayant une valence négative) réduit le niveau de
bien-étre de I'entité qui en fait I'expérience, toutes choses étant égales. Si nous avons ne serait-
ce qu’un devoir prima facie de non-nuisance, alors nous avons un devoir moral direct envers les
étres sentients : ne pas les faire souffrir sans nécessité. Puisque la sentience est a la base de ce

devoir moral, la sentience fonde le statut moral.

Méme s’il s’agit ici d’'une défense modeste de la suffisance de la sentience pour fonder le statut
moral, cette proposition rencontre des oppositions. Selon Gunkel (2012), la sentience ne peut
servir de fondement au statut moral étant donné que I'attribution de la sentience a une entité
donnée pose des problemes épistémiques. La sentience est une propriété « privée » qui ne peut
étre « observée » qu’a la premiére personne, soit du point de vue de I'entité sentiente elle-méme.
Ainsi, nous ne pouvons jamais étre s(rs de la sentience d’autrui. Ce probléme est connu sous le
nom du « probléme des autres esprits ». Pour Gunkel, ce probléme est fatal aux approches qui
tentent de fonder le statut moral sur la sentience ou la conscience phénoménale, car il rend ces

théories inapplicables et une théorie morale, pour étre plausible, doit étre applicable.

Le probléme des autres esprits est bien réel. S’il est raisonnable d’attribuer la sentience aux autres
étres humains (méme systeme nerveux, comportements et réactions physiologiques, en plus des
rapports verbaux d’états mentaux), aux autres grands singes et autres mammiféres (systémes
nerveux et comportements similaires en plus d’une histoire évolutive commune), il devient
rapidement difficile d’étre certain de la sentience des animaux plus éloignés phylogénétiquement
(oiseaux, reptiles, poissons, insectes, etc.). Selon Gunkel, « [c]ela implique que méme lorsqu’une
chose semble ressentir de la douleur, nous ne pouvons pas, en derniére analyse, déterminer avec

aucune certitude si cette chose souffre ou non » (2012, p. 141)%,

L'argument de Gunkel est composé de deux prémisses: (1) une théorie morale doit s’appuyer sur

des fondements vérifiables (tractable) et (2) la sentience est invérifiable (intractable). Contre (1),

19 Dans un article ultérieur, Gunkel reconnait que « ce probléme [c.-a-d. le probléme des autres esprits] n’est pas
nécessairement insurmontable » (2019, p. 4) et suggere plus modestement que nous ne pouvons pas nous mettre
complétement a la place d’autrui.

17



nous pouvons faire remarquer que Gunkel confond les critéres d’utilité avec les critéres de vérité.
Comme Gibert et Martin (2021) le rappellent : « le fait qu’il existe des difficultés épistémiques
quand il s’agit de déterminer si une chose est sentiente ou non n’implique pas que la sentience
n’est pas un bon [fondement] » (section 6). On peut comparer avec la proposition selon laquelle
la possession d’une dme fonde le statut moral. Bien qu’il puisse étre impossible de vérifier qui
possede une ame, il s’agit d’'une autre question de déterminer si I’'ame fonde bel et bien le statut

moral.

Dung (2022) soutient une position similaire: « le projet éthique normatif d’acquérir de la
connaissance sur les fondements du statut moral devrait se dérouler indépendamment des soucis
relatifs a I'application de cette connaissance. Les considérations pragmatiques [...] ne sont pas
pertinentes. Elles n’affectent ni la discussion sur les fondements normatifs ni le choix du critere

pour attribuer [un statut moral] » (p. 51).

Il existe cependant réellement une tension entre une conception de I'éthique axée sur sa fonction
pratique, ce sur quoi Gunkel insiste, et les réponses de Gibert et Martin et de Dung. En effet, il
est plausible d’estimer qu’une théorie morale qui ne peut étre mise en pratique est une théorie
morale qui échoue. On peut accepter cette thése et concéder la prémisse (1) a Gunkel. Par contre,
il est possible de démontrer qu’une approche qui fonde le statut moral sur la sentience n’améne

pas nécessairement a une théorie morale non applicable en pratique, et s’opposer a la prémisse

(2).

La prémisse (2) avance que la sentience n’est pas vérifiable. Le probléme avec cette prémisse est
gu’elle implique I'endossement de standards épistémiques trop élevés. La connaissance ordinaire
est probabiliste (Moss, 2018) et on peut attribuer des probabilités a la sentience d’autrui. De la
méme maniére que nous pouvons savoir qu’il va peut-étre pleuvoir demain, nous pouvons savoir
que les insectes sont peut-étre sentients. On peut méme incorporer ces connaissances
probabilistes a des jugements moraux normatifs. Par exemple, siI’on croit qu’il y a 50% de chance

gue les insectes soient sentients, alors on peut accorder deux fois moins de poids a leurs intéréts

18



(supposés) ou encore leur accorder une priorité moindre en cas de conflit face aux étres dont la

sentience est plus probable, comme les mammiferes.

Pour les étres dont la sentience est en doute, on peut aussi se servir d’ « indicateurs indirects »
(proxies) pour estimer le taux de probabilité de sentience. Birch (2017), par exemple, propose
d’inclure dans la communauté morale les espéces qui appartiennent a un ordre pour lequel nous
pouvons trouver un indicateur de sentience fiable. Dung (2022) suggére quant a lui que, lorsque
les systemes d’intelligence artificielle sont concernés, nous nous intéressons a leur niveau
d’intelligence globale. Si celle-ci rivalise avec celle des mammiféres (dont la sentience est
supposée) en termes de complexité et d’organisation fonctionnelle, alors il est raisonnable de

leur attribuer la sentience.

Ces propositions ne sont pas parfaites et donneront sans doute des faux positifs : on risque
d’attribuer la sentience a des étres qui ne la possedent pas. Cette implication n’est pas
surprenante, car nous travaillons a partir d’indicateurs indirects de sentience, ayant concédé que
la sentience ne peut étre « observée » directement dans aucun cas sauf le notre. Toutefois, si la
sentience est un bon candidat pour fonder le statut moral, de tels efforts sont préférables au rejet

de la sentience comme fondement du statut moral.

Un autre probleme avec I'argument épistémique de Gunkel est qu’il a une portée immense : on
peut douter de la possession de presque toutes les propriétés, pas seulement la sentience. Gunkel
est lui-méme conscient que son argument s’applique, par exemple, aux capacités cognitives des
intelligences artificielles (1A) : on ne peut étre slr qu’une IA posséde réellement des capacités
cognitives complexes, car I'lA ne fait peut-étre que simuler ces capacités. Les approches qui
proposent que la possession de capacités cognitives complexes suffit au statut moral seraient

donc également a rejeter selon I'argument épistémique proposé par Gunkel.

Cela ne géne pas Gunkel, lequel pense que son argument ne touche que les approches qui fondent
le statut moral sur des « propriétés internes ou subjectives ». Les approches qu’il privilégie, soit

les approches relationnelles, éviteraient ce probléme, car elles misent plutét sur des propriétés «

19



objectivement observables » (2019, p. 4). Gunkel surestime toutefois la certitude que I'on peut
avoir dans nos jugements concernant nos propriétés relationnelles. Elles aussi peuvent étre mises
en doute. Nous sommes peut-étre dans une simulation ou un réve. Ainsi, il se peut que nos

relations soient illusoires.

Nous n’avons toutefois pas besoin d’imaginer des scénarios improbables pour démontrer ce point.
Plus simplement, on peut douter que nos amis méritent réellement le titre d’ « amis ». Aprés tout,
méme s’ils nous appellent des « amis » et s’ils se comportent a premiere vue comme tels, la
possibilité qu’ils mentent et qu’ils cherchent en réalité a profiter de nous est réelle et toujours
présente. Bref, les propriétés relationnelles ne sont pas non plus a I'abri de son argument

épistémique.

Gunkel pourrait répondre que, méme si nous ne pouvons étre slirs a propos des propriétés
relationnelles, nous pouvons tout de méme avoir un niveau de certitude plus grand qu’a propos
des propriétés intrinseques. On peut concéder ce point, mais alors on concéde que la
connaissance est probabiliste et I'objectif initial de Gunkel échoue, car on a établi qu’on peut

juger de la sentience d’une entité en termes de probabilités.

La sentience est-elle nécessaire pour fonder le statut moral?

Tournons-nous vers la proposition plus exigeante selon laquelle la sentience est nécessaire au
statut moral. Cette proposition est endossée par plusieurs philosophes (par exemple DeGrazia,
1996; Nussbaum, 2006; Singer, 1975; Sumner, 1981). Bien gu’ils endossent différentes théories
du bien-étre, ceux-ci ont en commun de juger que la possession d’un bien-étre est nécessaire

pour posséder un statut moral et que la sentience est nécessaire pour posséder un bien-étre.

La défense de la nécessité de la sentience pour le statut moral a évidemment son lot d’adversaires.
Ces derniers peuvent s’attaquer a une ou l'autre des deux suppositions endossées par les

partisans de la nécessité de la sentience : ils peuvent rejeter la thése que le bien-étre est

20



nécessaire pour posséder un statut moral ; ou ils peuvent rejeter I'idée que la sentience est

nécessaire pour posséder un bien-étre.

Le refus de la nécessité d’un bien-étre pour fonder le statut moral sera exploré dans le deuxieme
chapitre. Je me concentrerai ici sur la deuxieme ligne argumentative. Cette derniere ligne
d’argumentation sera ici défendue en s’appuyant sur Bradford (2022) et Shepherd (2023). Les
deux auteurs rejettent la nécessité de la phénoménologie en général comme fondement du bien-
étre. Leur objection s’applique donc autant a la conscience qu’a la sentience. Nous parlerons de
« conscience phénoménale » d’ici la fin de la section, car le concept plus large (conscience

phénoménale) inclut le plus étroit (sentience).

Bradford (2022) et Shepherd (2023) nous rappellent d’abord que les théories phénoménales du
bien-étre (experientialist theories of well-being) ne font pas consensus. Selon ces théories, le bien-
étre est entierement déterminé par les expériences phénoménales. L’hédonisme, par exemple,
selon laquelle le bien-étre d’un individu est entierement déterminé par son niveau de plaisir (net),
en est une version. Les théories phénoménales du bien-étre impliquent « I’exigence phénoménale
» (experience requirement) : « une chose ne peut bénéficier ou nuire a un étre seulement si cette
chose affecte son expérience d’'une certaine fagcon — spécifiquement, sa phénoménologie (ou «
ce que cela fait » d’avoir ces expériences) » (Bramble, 2016, p. 88). Ces théories impliquent donc

gue les entités qui nont pas de conscience phénoménale n’ont pas de bien-étre.

Contre les théories phénoménales du bien-étre, Bradford (2022) affirme qu’il est commun de
croire que certains items qui n’exigent pas d’états mentaux phénoménaux (c’est-a-dire, qui
n‘exigent pas d’expériences spécifiques) peuvent également contribuer au bien-étre d'un
individu : par exemple, la connaissance, la satisfaction des préférences, les accomplissements, les

relations interpersonnelles, etc.

Il est possible de reconnaitre I'existence de tels biens prudentiels mais défendre que la conscience
phénoménale reste une condition nécessaire pour que ces biens affectent le bien-étre.

Evidemment, on ne peut défendre cette proposition en supposant que seuls les étres conscients

21



ont un bien-étre et donc que les biens « non-phénoménaux » ne peuvent affecter que le bien-
étre des étres conscients, car il s’agirait d’une pétition de principe. Bradford considére plutot la
possibilité que les biens « non-phénoménaux » aient « une part d’état conscient », par exemple,
qu’un désir n’est réellement satisfait que lorsque I'entité désirante devient consciente que son

désir s’est réalisé.

Or, il semble que ce ne soit pas le cas de tous les biens « non-phénoménaux ». Bradford donne
comme exemple la « connaissance inconsciente ». Si la connaissance est un candidat plausible au
bien-étre (c.-a-d. elle est un des constituants du bien-étre d’une entité), alors la possibilité de
connaissance inconsciente fournit un exemple de bien prudentiel purement « non-phénoménal ».
Ce ne sont donc pas tous les biens prudentiels qui ont « une part d’état conscient » : certains

peuvent advenir sans le support d’'une conscience phénoménale.

On pourrait répondre que |'existence de biens prudentiels « non-phénoménaux » n’exclut pas la
possibilité que la conscience phénoménale soit une condition nécessaire pour étre récipiendaire
de tels bien. Il se peut que, méme si de tels biens peuvent affecter le niveau de bien-étre sans
étre accompagnés d’un ressenti phénoménal, seuls les étres conscients peuvent en étre
récipiendaires. Cependant, Bradford doute de cette nécessité. Elaborant sur I'exemple de la «
connaissance inconsciente », elle nous rappelle qu’il existe plusieurs théories des états mentaux
plausibles qui reconnaissent la possibilité de croyances (et donc des connaissances, lorsque ces
croyances sont vraies et justifiées) sans conscience phénoménale, notamment les théories

fonctionnalistes des états mentaux (Bradford, 2022, p. 4).

Si des entités non-conscientes peuvent avoir accés a des biens prudentiels « non-phénoménaux »
et que « partout ou il y a des biens prudentiels, il y a des sujets de bien-étre » (p. 14), alors des
entités non-conscientes, comme « des robots sophistiqués, voire des Roombas [...] » (p. 7),
peuvent étre sujets de bien-étre. Si étre sujet de bien-étre suffit a compter moralement, alors la
communauté morale ne se limite pas aux seules entités ayant une conscience phénomeénale. Par

conséquent, la conscience phénoménale n’est pas nécessaire pour fonder le statut moral.

22



Bradford est consciente que sa proposition risque d’élargir la communauté morale de maniére
qu’y soit intégré des entités non-conscientes comme des robots. Or, s’il semble plausible
d’accorder un statut moral a certains robots sophistiqués (pour prendre un exemple tiré de la
science-fiction, pensons a C3PO de la série Star Wars), il semble contre-intuitif de reconnaitre un
statut moral aux robots simples, comme les robots-nettoyeurs. |l n’est toutefois pas évident de
proposer un fondement au statut moral qui ne s’applique qu’aux robots sophistiqués. Par
exemple, sil’on accepte une théorie fonctionnaliste des états mentaux, qui réduit la connaissance
a une réaction appropriée aux informations fournies par son environnement, alors les Roombas
peuvent étre des sujets connaissants : ils ont des capteurs qui leur permettent de connaitre leurs

alentours immédiats et déterminer s’ils doivent continuer leur chemin ou changer de direction.

Selon Bradford, toutefois, reconnaitre un statut moral aux robots simples, comme des Roombas,
n’est pas particulierement problématique. Selon elle, méme si certaines entités inconscientes
peuvent étre récipiendaires de bien prudentiels objectifs, ceux-ci contribuent moins, voire
beaucoup moins, au bien-étre de leurs récipiendaires que les biens prudentiels ayant une part
d’état conscient, accessibles seulement aux entités conscientes. Par conséquent, les entités
inconscientes accapareraient une part relativement moindre de notre attention morale, puisque

I'impact potentiel de nos actions sur leur bien-étre serait relativement moindre.

Cependant, cette remarque porte uniquement sur le poids relatif des devoirs moraux dus aux
entités non-conscientes et non-conscientes. Elle n’empéche pas les robots simples d’avoir un
statut moral comparable a celui des humains typiques, ce qui est contre-intuitif. D’ailleurs, on
peut imaginer des cas dans lesquels les robots simples ont autant a gagner ou a perdre que les
humains typiques. Par exemple, si nous devons choisir entre satisfaire la préférence d’un robot
simple ou celle d’un humain et que, dans tous les cas, cette satisfaction se passe a I'insu de
I’lhumain, alors tous deux ont un bien prudentiel non-conscient, qui, toutes choses étant égales,

a autant d’impact sur leurs bien-étre respectifs.

Dans I'ensemble, la proposition de Bradford reste tentante. Elle doit cependant étre modifiée : il

faut montrer que les biens prudentiels objectifs ne sont accessibles qu’aux robots les plus

23



sophistiqués, et non aux robots plus simples. Sans cette restriction, I'approche risque de souffrir
d’un probléme de sur-inclusivité. L'exploration de cette piste dépasse cependant la portée de ce
travail. Retenons qu’il est plausible que des entités non-conscientes sophistiquées puissent étre

récipiendaires de biens prudentiels objectifs et ainsi posséder un statut moral.

Shepherd (2023) offre un argument similaire contre la nécessité de la conscience phénoménale
pour le statut moral lorsqu’il note que certaines théories du bien-étre plausibles, comme les
théories de la satisfaction des préférences et les théories de la liste objective (objective-list

theories), n’exigent pas la conscience phénoménale pour la possession de biens prudentiels.

Il ajoute que I'endossement de I'exigence phénoménale par ses partisans peut s’expliquer par
notre incapacité a apprécier la contribution des biens « non-phénoménaux » au bien-étre. Par
exemple, s’il nous est facile de juger de I'impact de la douleur sur le bien-étre, car nous en faisons
I'expérience directe, le méme accés n’est pas possible avec, par exemple, la « connaissance

inconsciente », qui n’est pas accompagnée d’un ressenti phénoménal.

Finalement, Shepherd propose que, méme si un partisan de I'exigence phénoménale n’est pas
convaincu par les arguments présentés ici, il devrait au moins réviser a la baisse sa confiance en

sa propre position.

La sentience est donc suffisante au statut moral. La nécessité de la sentience et de la conscience
phénoménale est toutefois contestable, car non seulement il n’est pas établi que le bien-étre est
nécessaire au statut moral, il n’est pas non plus établi que la sentience et la conscience
phénoménale soient nécessaires au bien-étre. Cette conclusion devrait nous motiver a explorer

d’autres propriétés candidates au statut moral.

1.2 Les approches biocentristes

Les biocentristes proposent la propriété d’étre vivant comme critére du statut moral, la portée de
la communauté morale étant alors étendue de maniére a inclure tous les organismes vivants.

Selon les biocentristes, nous avons, ou pouvons avoir, des devoirs moraux directs envers les

24



organismes vivants. Les fondements proposés pour justifier le critére de la vie varient, mais ont
en commun de défendre que les organismes vivants aient un bien-étre. Dans les mots de Taylor,
« [n]Jous sommes tenus, moralement (toutes choses étant égales) de protéger ou promouvoir le

bien [des plantes] pour elles-mémes » (Taylor, 1981, p. 1).

L’'ensemble des organismes vivants est large et inclut une grande variété de formes : bactéries,
cellules, champignons, plantes et animaux. Toutefois, dans cette section, nous parlerons
généralement de « plantes » pour deux raisons : premiérement, pour isoler la propriété d’étre
vivant, car les animaux peuvent également étre sentients; deuxiemement, pour offrir un exemple
de sujet moral plausible : les biocentristes ne s’intéressent typiquement pas au statut moral des

bactéries et des cellules - du moins, ils ne s’en servent pas pour illustrer leurs théses.

Puisque les plantes n’ont ni conscience ni cognition, elles n’ont pas d’états subjectifs valencés ni
la capacité de former des préférences. Les biocentristes doivent endosser une théorie du bien-
étre objectiviste s’ils veulent fonder le statut moral des plantes sur leur bien-étre. « Nous pouvons
agir pour ou contre les intéréts d’'un étre sans que cet étre soit intéressé par ce que nous lui
faisons au sens qu’il désire que I'on agisse ou se retienne d’agir ainsi. Celui-ci peut, en effet, étre
complétement inconscient (wholly unaware) des événements favorables et défavorables qui

arrivent dans sa vie » (Taylor, 1981, p. 3).

Les théories objectivistes du bien-étre des plantes sont typiquement « perfectionnistes ». « Les
théories perfectionnistes du bien-étre identifient le bien-étre avec le ‘perfectionnement’ de [la]
nature [de I’entité en question], ou avec le développement et I'exemplification d’excellences qui
sont caractéristiques de sa nature » (Bradford, 2015). Selon les biocentristes, plus une plante peut
exprimer ses tendances naturelles, mieux elle se porte, et vice-versa. Cette idée est parfois

exprimée avec le concept de telos : les plantes ont tendance a accomplir certaines actions ou a se

25



développer d’une certaine maniere dans des conditions normales et il serait bon pour elles de

réaliser leur telos!.

C’est une chose de dire que les plantes ont intérét a réaliser leur telos, car la réalisation de leur
telos constitue leur bien-étre. Mais pour déterminer si ces intéréts sont moralement pertinents,
il faut d’abord préciser en quoi consiste leur telos. On peut dégager trois candidats dans la
littérature, bien qu’ils ne soient pas toujours clairement distingués. Ceux-ci seront analysés tour
a tour. Les plantes auraient un intérét a (i) réaliser leur fonction ; (ii) a réaliser leurs buts

constitutifs ; ou (iii) a s’épanouir (c.-a-d. a développer leurs capacités innées).

1.2.1 Un intérét a bien fonctionner

Les organismes vivants ont-ils un intérét a bien fonctionner, par exemple, a ce que leurs organes
fonctionnent efficacement? On pourrait vouloir dire d’'une plante qui ne recoit pas assez d’eau
pour conserver sa pression interne et photosynthétiser qu’elle va mal, tandis qu’une plante bien
arrosée qui peut accomplir ces taches se porte bien. Taylor (1983), écrivant a propos des insectes
sociaux, estimait que « leur bien particulier consiste dans leur bon fonctionnement relatif au tout
social (in the social whole) » (p. 238). De tels jugements portent a croire que le « bon

fonctionnement » est un aspect constitutif du bien-étre des organismes vivants.

Or, si pour une entité quelconque, toutes choses étant égales par ailleurs, réaliser sa fonction
constitue son bien-étre, il devrait en étre de méme pour toute entité ayant une fonction. Certains
artefacts sont alors concernés par cette proposition. On dit couramment, par exemple, qu’il est
bon pour un couteau d’étre aiguisé ou bon pour un véhicule d’étre huilé. Cependant, on juge
intuitivement que de tels artéfacts n’ont pas de statut moral et que I'usage de concepts en

apparence prudentiels (« bon pour », « mauvais pour ») a leur propos n’est qu’une figure de style.

1] convient de noter que les arguments présentés dans cette section ne tiennent pas compte des systémes de
croyances autochtones quant aux plantes, qui leur reconnaissent parfois certaines capacités qui ne sont pas discutées
ici. Toutefois, ce que sont ou ce que peuvent faire les plantes reléve du domaine descriptif tandis que les questions
abordées dans cette section relévent du domaine normatif. De toute fagon, la question de savoir si le telos peut
fonder le statut moral des plantes est compatible avec différentes conceptions du telos des plantes.

26



La thése selon laquelle avoir une fonction est un fondement du statut moral fait alors face a un
probléme de sur-inclusivité. Un biocentriste pourrait toutefois répondre que les artéfacts ne sont
pas un type d’entité qui ont un statut moral, car ils ne sont pas composés de cellules vivantes,

mais de matériaux synthétiques.

Le probleme est qu’il est douteux que la composition d’une entité soit moralement pertinente.
Le « principe de non-discrimination des substrats » (principle of substrate non-discrimination) de
Yudkowsky et Bostrom (2011, p. 8)*2 nous rappelle que la matiére dont est composée une entité
ne devrait pas affecter nos jugements vis-a-vis I'entité. Par exemple, notre jugement quant au
statut moral d’'une humaine ne devrait pas changer si I'on découvrait qu’elle est faite de silicone
plutot que de carbone alors qu’elle continue d’exhiber les propriétés que I'on juge pertinentes au
statut moral. Juger autrement « consiste a prendre une posture comparable au racisme » (would

amount to a position similar to racism) (ibid).

Les artéfacts se trouvent dans cette situation vis-a-vis des plantes : les deux possedent la méme
propriété (avoir une fonction), mais difféerent au niveau de leur composition (embodiment).
Devrions-nous alors, sur cette base, accepter que la réalisation de leur fonction constitue le bien-
étre des artéfacts? Si le bien-étre fonde le statut moral, cela conduirait a étendre la communauté
morale aux artéfacts qui ont une fonction. Or, les artéfacts n’ont pas de statut moral. Si I'on tient
a fonder le statut moral des plantes sur leur fonction, tout en rejetant cette implication lorsqu’il

s’agit des artéfacts, il faut trouver une différence pertinente entre les deux.

Les biocentristes peuvent avancer qu’une différence pertinente se trouve dans le fait que les uns
sont en vie (plantes), mais pas les autres (les artéfacts). Ainsi, ce serait le fait d’étre vivant qui
rend la réalisation de ses fonctions un élément constitutif du bien-étre. Deux entités
fonctionnellement similaires pourraient ne pas avoir le méme statut moral si I'une est vivante

tandis que la seconde est synthétique.

12 Ces auteurs appliquent ce principe spécifiquement pour défendre le statut moral des intelligences artificielles
conscientes, mais le principe général s’applique aussi pour le cas présent.

27



Une telle ligne d’argumentation constitue cependant une pétition de principe : ce qu’on essaie
d’expliquer ici est précisément ce qui rend la propriété d’étre en vie moralement pertinente. La
possession de fonction(s) est censée expliquer pourquoi le fait d’étre vivant est moralement
pertinent. Si le fait d’étre vivant explique en méme temps pourquoi la possession de fonction(s)
est moralement pertinente, alors I'argument devient circulaire, sans fondement ultime. Nous ne
pouvons donc pas faire appel au fait d’étre vivant pour justifier la these que la possession de

fonction(s) fonde le statut moral des uns mais pas des autres.

Adoptant une autre stratégie argumentative, les biocentristes peuvent miser sur la différence
d’origine des fonctions des plantes et des artéfacts. Tandis que les artéfacts sont congus par des
créateurs intelligents qui « injectent » une fonction dans les artéfacts, le « bon fonctionnement
des plantes » n’est pas déterminé par des facteurs externes, mais survient par lui-méme : il est
inscrit dans la constitution biologique de chaque organisme. Cependant, nous pouvons encore
faire appel a un principe proposé par Bostrom et Yudkowsky, le « principe de non-discrimination
ontogénique » (principle of ontogeny non-discrimination) (2011, p. 8), selon lequel I'origine d’une
propriété n’est pas en soi moralement pertinente et ne justifie pas de différence au niveau du

statut moral®3.

Il serait arbitraire de discriminer parmi les humains entre ceux nés par conception naturelle et
ceux nés par fertilisation in vitro, par exemple, toutes choses étant égales. Supposons que I'on
découvre que Dieu existe et qu’il a créé les organismes vivants : devrions-nous pour cette raison
penser que la valeur morale de I'intérét des plantes a bien fonctionner a changé!4? Non, car
I'origine d’une propriété n’est tout simplement pas moralement pertinente. On peut

raisonnablement clore la discussion sur la pertinence morale d’avoir une fonction : avoir une

13 A noter que les deux principes de non-discrimination invoqués (« des substrats » et « ontogénique ») sont contestés
par certains. Cette absence de consensus explique pourquoi n’ont pas été ici seulement affirmés mais également
défendus.

14 Bernstein offre un argument similaire lorsqu’il demande aux biocentristes (qu’il appelle « deep ecologists ») si nos
jugements quant au statut moral des organismes vivants devrait changer « si nous découvrions que les créatures
biologiques étaient en réalité artificielles » (Bernstein, 1998, p. 93).

28



fonction n’est pas un élément constitutif du bien-étre et, a fortiori, ne fonde pas le statut moral

d’une entité.

1.2.2 Unintérét a réaliser leurs buts constitutifs

Qu’en est-il de lI'idée que le bien-étre des plantes consiste dans la réalisation de leurs buts
constitutifs? Les plantes agissent par elles-mémes et semblent avoir des buts. Les plantes sont
des « organismes téléologiques (teleological centers of life) au sens ol chacune est un systeme
unifié d’activités orientées vers leur préservation et leur bien-étre » (Taylor, 1981, p. 9).
Contrairement aux artéfacts, comme les couteaux ou les véhicules, les plantes n’ont pas besoin
d’un agent externe pour déterminer et réaliser leurs buts. De plus, elles n’agissent pas
arbitrairement, contrairement, par exemple, a un ouragan. Le comportement des plantes est si
systématique que I'on peut prédire leurs comportements. A priori, il semble que I'on peut nuire
aux plantes en entravant la réalisation de leurs buts et, au contraire, leur bénéficier en facilitant

Ceux-ci.

Cependant, cette défense du bien-étre des plantes est peut-étre basée sur une erreur factuelle.
Lorsque nous observons les plantes, nous pouvons effectivement constater des tendances
régulieres (patterns) qui ressemblent a une volonté d’accomplir des buts. Il ne s’agit toutefois de
rien de plus qu’une apparence : ce sont les humains qui projettent une finalité chez les plantes.
Bernstein (1998) suggere que « les idées téléologiques de comportements orientés vers des buts
ne sont rien de plus que des projections anthropomorphiques sur un monde qui, objectivement,

ne contient que des évenements réguliers successifs » (p. 95).

Il nous arrive de faire la méme projection sur des objets certainement sans but (purposeless).
Prenons par exemple la populaire illusion « Heider-Simmel », ou des formes géométriques
(triangles et cercles) se meuvent et semblent avoir des buts. La plus grosse forme chasse les plus
petites qui tentent de lui échapper. Or, nous savons tres bien qu’il s’agit d’'une animation : ces
formes ne cherchent pas réellement a accomplir ces buts. Il semble que les buts que nous

pouvons observer chez les plantes relévent du méme registre.

29



Un biocentriste pourrait répondre que I'analogie avec l'illusion « Heider-Simmel » est erronée.
Nous savons que le comportement des formes géométriques est pseudo-téléologique, car nous
savons que leurs mouvements sont contrélés par des animateurs humains. Dans le cas des plantes,
la téléologie vient de I'intérieur, d’'une dynamique complexe de réponse aux changements dans

I’environnement.

Cependant, le comportement des plantes peut étre expliqué de maniére mécanique, comme le
réflexe d’une paupiére qui se ferme automatiquement, sans faire appel a une volonté'>. Des
générations de sélection naturelle ont fagconné a I'aveugle le comportement des plantes, certains
individus ont survécu et se sont reproduits plutét que d’autres, car leurs réactions mécaniques
étaient les mieux adaptées a leurs environnements. Cette sélection naturelle a contribué a ouvrir
la voie a de nouvelles générations de plantes toujours mieux adaptées, créant un « biais du
survivant » : on n’observe que les plantes dont les réactions sont si bien adaptées a leurs

environnements que cela nous donne I'impression qu’elles ont une volonté et des buts.

De toute facon, méme si I'on concéde que les plantes ont bel et bien des buts constitutifs, la
guestion reste de savoir si la possession de buts inconscients ou biologiques suffit a constituer
une forme de bien-étre. La valeur de la réalisation (ou I'échec d’accomplissement) d’un but
pourrait étre expliquée par I'échec de réaliser un état de choses désiré, ou encore par la
frustration phénoménale qui pourrait accompagner leur échec. Or, ce genre d’explication n’est

pas possible pour les plantes.

Taylor n’offre pas d’explication pour justifier I'attribution d’'un bien-étre sur la base de buts
constitutifs a des étres sans cognition ni phénoménologie. Il se contente de décrire les
découvertes en sciences botaniques et juge « ce développement de la connaissance objective »
suffisant pour que l'on « saisisse (grasp) la particularité des organismes vivants en tant que

centres téléologiques qui cherchent a se préserver et a réaliser leur propre bien » (Taylor 1981,

1511 mérite d’étre noté que cette vision binaire du comportement (soit mécanique, soit volontaire) peut étre contesté.
Entre ces deux péles pourraient se trouver des gradients. Le comportement des plantes, qui ont une capacité
d’adaptation et de communication chimique, semble parfois dépasser la simple mécanique, sans pour autant
impliquer qu’elles aient une subjectivité.

30



p. 9). Cette intuition n’est certainement pas partagée par toutes. En I'absence de raison de croire
que la possession de buts constitutifs suffit a fonder une forme de bien-étre, leur possession ne

semble pas suffisante pour fonder le statut moral.

1.2.3 Unintérét a s’épanouir (flourish)

Tournons-nous finalement vers un troisieme candidat des approches biocentristes. || semble
plausible de dire que les plantes ont un intérét a s’épanouir®. Kallhoff (2018) offre une défense
néo-aristotélicienne du bien-étre des plantes, selon laquelle tous les étres vivants ont « une
gamme distincte (distinct range) de capacités innées » (p. 51) qu’ils ont le potentiel de développer
durant leurs vies. Cet ensemble de capacités innées varie d’'une espéce a l'autre, selon leur «
nature ». L’épanouissement des plantes consiste donc dans la réalisation de leur nature et peut

étre mesuré a I'aune du développement des capacités innées propres a leur espéce.

Sans obstacles, les plantes vont compléter un cycle de vie qui leur est spécifique. Elles vont
absorber de I'énergie, croitre, réagir et résister aux « stresseurs » environnementaux et se
reproduire. Il semble étre bon pour une plante de se développer ainsi et mauvais pour elle

d’échouer a cette tache.

Le concept d’épanouissement chez les plantes a deux facettes : I'une descriptive/empirique,
I’autre normative/évaluative. Nous pouvons apprendre sur |’expression naturelle des plantes et
s’en servir comme « instrument de mesure (yardstick) pour évaluer quels effets causaux sont

nuisibles et lesquels sont bénéfiques » (ibid, p. 52).

Le fossé entre les faits botaniques (descriptifs) et les jugements moraux (normatifs) est facile a
franchir lorsque I'on porte des jugements évaluatifs sur ces faits botaniques, comme lorsque I’'on
dit que x est « bon » ou « bénéfique » pour une plante, ou au contraire « mauvais » ou « nuisible
» pour une plante. Pour Kallhoff, « méme si nous ne savons pas ce que ce cela fait d’étre une

plante, I'’épanouissement peut étre important pour une plante. Les plantes montrent des signes

16 |’épanouissement est parfois utilisé comme synonyme de « bien-étre ». Ici, il référe plutdt au développement
statistiquement normal d’un organisme vivant.

31



de souffrance lorsque confrontées au stress; lorsqu’elles sont confrontées a un stress et des

dommages (harms) accablants (overwhelming), elles meurent » (ibid, p.55)*’.

De tels jugements ne sont-ils pas le symptéme d’'une métaphore prise trop littéralement?
L'incapacité de produire des fruits pour un arbre s’il n’est pas convenablement nourri et hydraté
est-il un signe de la diminution de son bien-étre? Encore une fois, nous ne pouvons pas faire appel
au caractere phénoménal (par exemple, a I'inconfort lié a la déshydratation et a la faim) ni a la
frustration des désirs pour expliquer cette diminution de bien-étre. Il est tentant de déclarer que

le langage commun nous égare ici.

Que la réalisation de la nature d’un individu ne soit pas bonne pour l'individu en question est
facile a constater dans des cas extrémes, bien que communs, dés lors que I'on parle d’étres
vivants sentients. Alors qu’Everett (2001) nous dit que « nous ne devrions pas intervenir pour
sauver un chevreuil d’'un prédateur parce que les chevreuils s’épanouissent en tant que chevreuils,
sans protection humaine des prédateurs » (pp. 54-5), Donaldson et Kymlicka (2011) répondent
qgue « d’invoquer I'argument de I'épanouissement [...] court le risque de sanctifier les processus
naturels comme bons ou bénins de maniere inhérente. Le fait que la nature ait fagonné la nature
des chevreuils a travers des processus de prédation n’implique pas que les chevreuils

s’épanouissent en étant dévorés vivants » (p. 176).

On peut reprocher a cet argument de supposer que le statut de proie constitue un élément central
de la nature des proies et donc de leur épanouissement. Pourtant, il semble au contraire que les

proies réalisent au mieux leur nature lorsqu’elles ne sont pas constamment en train d’étre

7 ’usage de I'idée de « what-is-it-likeness » dans ce contexte est étrange. Dans |'usage philosophique courant, cette
idée réfere a la conscience phénoménale, a comment le monde est ressenti du point de vue d’une entité. Or, Kallhoff
concéde que les « les plantes ne possedent pas la capacité de ressentir la douleur et [...] qu’elles ne sont pas
conscientes » (2014, p. 695). Taylor lui aussi parle du « point de vue » d’une plante. Il soutient que la conscience n’est
pas requise pour avoir un point de vue, mais précise, sans justification toutefois, que cela est vrai pour les organismes
vivants mais pas pour les « objets inanimés » (1986, pp. 120-23). Une interprétation peu charitable pourrait expliquer
la motivation des biocentristes a attribuer un statut moral aux plantes par une croyance inavouée que les plantes
ont un vécu phénoménal, malgré qu’ils affirment publiquement le contraire (par exemple, Taylor déclare qu’il
reconnait que « les arbres, par exemple, n’ont pas de connaissances, ni de désirs, ni de sentiments » (1981, p. 3).

32



chassées. Elles peuvent alors en profiter pour, par exemple, se nourrir ou socialiser, autant

d’éléments qui font aussi partie de leur nature.

Ainsi, la proposition selon laquelle la réalisation de sa nature est bonne toutes choses étant égales
reste alors plausible. Elle est cohérente avec le probléme soulevé : toutes choses ne sont pas
égales dans le cas de la prédation, car d’autres variables entrent en jeu, comme la souffrance, le

stress et la mort, qui empéchent les proies de réaliser d’autres éléments de leur nature.

Il faut donc montrer que la réalisation de sa nature n’est pas une composante du bien-étre d’un
individu tout court. La vérité de cette proposition se constate facilement lorsqu’appliquée aux
humains. Si la réalisation de leur nature contribue aux bien-étre des organismes vivants, toutes
choses étant égales, et que les humains sont des organismes vivants, alors I'accomplissement de
leur nature devrait aussi étre bon pour eux et I'échec de cet accomplissement mauvais pour eux,

toutes choses étant égales.

Or, il semble difficile d’accepter ce qui suit. Supposons que la nature humaine consiste, au moins
en partie, dans I’exercice de capacités cognitives complexes, comme la capacité de raisonner?é,
Certains humains, parce qu’ils sont en situation de handicap mental sévere, seraient a priori
incapables de s’épanouir complétement selon leur nature. La proposition que le niveau de bien-
étre d’un humain doit étre revu a la baisse, toutes choses étant égales, s’il n’a pas la capacité de

raisonner est difficile a avaler. Une telle proposition semble d’ailleurs coupable de capacitisme.

Apreés analyse, il semble que les trois candidats exposés (fonction, buts constitutifs et capacité de

s’épanouir) sont insuffisants pour fonder le bien-étre et a fortiori le statut moral.

18 |’entrée sur la nature humaine du Stanford Encyclopedia of Philosophy liste notamment Korsgaard, Macintyre et
Nussbaum comme endossant I'idée que la rationalité fait partie essentielle de la nature humaine (Roughley, 2021).

33



1.3 Les approches logocentristes

Une autre famille d’approche cherche a fonder le statut moral au niveau des capacités cognitives.
Elles seront ici regroupées sous la banniére du « logocentrisme »*°. Bien qu’étymologiquement,
logos soit polysémique, car il peut signifier « langage » ou « rationalité », logos sera utilisé ici pour
référer a l'intelligence ou aux capacités cognitives. Une liste non-exhaustive des capacités
cognitives qui sont parfois supposées étre moralement pertinentes inclut : la conscience de soi,
la rationalité, I'autonomie, I'agentivité (morale ou autre), le langage ou encore la capacité de

valoriser (capacity to value).

Cependant, certains logocentristes ne défendent pas que les capacités cognitives fondent le
statut moral tout court, mais plutét le statut moral complet (full moral status)?°. Comme le
présent travail laisse de coté les questions relatives aux degrés de statut moral (s’il y en a), nous
nous contenterons d’analyser trois défenses logocentristes intéressées a fonder le statut moral
tout court. Ces positions affirment, respectivement, (i) que I'autonomie est nécessaire et
suffisante; (ii) qu’étre « sujet-d’une-vie » est suffisant - et peut-étre nécessaire (Regan, 1983) ; et

(iii) que I'agentivité est nécessaire et suffisante (Wilcox, 2020).

1.3.1 Larationalité

La théorie logocentriste la plus connue du statut moral est sans doute celle de Kant. Pour Kant,
seuls les étres capables de délibération rationnelle ont une dignité et comptent moralement. Les
étres rationnels, et seulement ceux-ci, seraient des « fins-en-soi », capables d’échapper aux désirs
de premier ordre, aux inclinations irrationnelles et de poursuivre leur volonté pure (raison)

malgré ces tentations.

Bien qu’il reconnaissait que les animaux non-humains ont la capacité de souffrir, Kant ne leur

accordait pas un statut moral pour autant. Etant dénués de raison, les animaux ne sont pas des «

19 Warren (1997) les appelle plutét « approches par le statut de personne » (personhood accounts of moral status),
mais cet usage peut étre peu pratique car « personne » est parfois utilisé comme synonyme de « patient moral » (par
exemple, DeGrazia et Millum, 2021).

20 Quelques exemples : Cohen (1986), Kagan (2019) McMahan (2008), Scheessele (2018).

34



fins-en-soi », seulement de simples « choses » et de tels étres dépourvus d’autonomie peuvent
étre traités comme de simples moyens. Nous n’avons pas de devoirs directs envers les étres

irrationnels et pouvons les utiliser et en disposer a notre discrétion.

Les implications de la philosophie morale de Kant sont tristement célebres. Kant défendait que
les seules raisons que nous avons pour bien traiter les animaux sentients sont indirectes : ne pas
nuire a leurs propriétaires, ne pas développer de mauvaises habitudes, etc. Si la rationalité est
nécessaire au statut moral, alors les étres non-rationnels n’ont pas de statut moral, peu importe

leurs autres propriétés?!,

Or, cela ne peut pas étre correct : nous avons au moins des devoirs moraux directs envers les
étres sentients, méme s’ils ne sont pas rationnels. Etant capables de ressentir la douleur, ceux-ci
ont au moins intérét a éviter la douleur, pour leur propre bien. Toutes choses étant égales, s'il est
possible d’éviter de leur causer de la douleur, nous avons le devoir de ne pas leur causer de
douleur, pour leur propre bien. De plus, ce ne sont pas seulement les animaux qui sont exclus de
la communauté morale selon cette approche : les nouveau-nés et certaines personnes en
situation de handicap cognitif sévére n’y auraient pas droit non plus. La rationalité ne peut étre
nécessaire pour fonder le statut moral, car cette proposition souffre d’'un grave probléme de

sous-inclusivité.

Une défense de la nécessité de la rationalité pour le statut moral peut toutefois tenter d’intégrer
les humains non-rationnels, évitant partiellement I'accusation de sous-inclusivité. On peut
défendre que, peu importe leurs capacités actuelles, tous les humains sont de « nature rationnelle
». Ce qui rend cette solution seulement partielle, cependant, c’est que cet argument échoue a

accorder un statut moral aux animaux?2.

2L A noter que des philosophes modernes de tradition kantienne comme Korsgaard (2018) proposent que les
animaux doivent étre reconnus comme des « fins-en-soi ». Ces tentatives abandonnent toutefois I'idée que
I’'autonomie soit nécessaire pour le statut moral.

22 Méme lorsque ceux-ci font preuve de plus de rationalité (par exemple, des chiens adultes) que certains humains
(par exemple, les nouveau-nés).

35



De plus, méme si I'on avale la pilule et I'on concéde que les animaux ne possedent pas de statut
moral en vertu de leur manque de raison, il n’est pas clair qu’un appel a la « nature rationnelle »
puisse faire le travail normatif désiré. D’abord, la question se pose de définir ce en quoi consiste
la « nature » d’un organisme vivant?3. Si 'on entend par « nature » les attributs typiques des
membres d’une espéce, alors nous portons un jugement statistique. Dans ce cas, la nature

rationnelle des humains serait déterminée par une quantité suffisante d’humains rationnels.

Un probleme avec cette définition est qu’elle dépend de données qui peuvent varier. Des
attributs qui sont typiques des membres d’'une méme espéce peuvent cesser de I'étre et de
nouveaux attributs typiques peuvent apparaitre. Si le taux d’individus rationnels diminue

suffisamment, les étres humains perdraient leur nature rationnelle.

Un second probléme, lié au premier, vient du fait qu’il est difficile d’expliquer pourquoi le statut
moral d’un individu devrait changer en fonction des changements dans les propriétés d’autres
individus. Pourquoi un individu non-rationnel compterait-il en vertu de sa nature dans un monde
ou les humains sont typiquement rationnels, mais pas dans un monde ou les humains ne sont pas

typiquement rationnels?

Ce sens statistique de « nature » n’est probablement pas le sens entendu par les partisans de cet
argument. lls veulent sans doute un sens de « nature » immunisé a la contingence et aux
changements. Une telle proposition semble toutefois irréconciliable avec le concept d’évolution.
Les espéces sont en constant changement. Les ancétres d’Homo Sapiens n’ont pas toujours été
des étres rationnels. Il n’y a d’ailleurs pas de saut qualitatif entre les espéces d’'une méme branche
phylogénétique et toutes les especes ont éventuellement un ancétre commun. Nous sommes de
la méme espéce que nos parents, qui sont de la méme espeéce que leurs parents et ainsi de suite,
jusqu’au dernier ancétre commun a tous les étres vivants. Tous les étres vivants sont alors, dans

un sens, de la méme espeéce. Il nous serait impossible de dire ou les espéces commencent et ou

B Et notons au passage que I'on peut douter de la réalité d’un tel concept. La notion de « nature » d’une espéce est
louche lorsqu’on accepte la théorie de I’évolution. Les humains (et tous les organismes vivants) sont le résultat de
I’évolution par sélection naturelle et sexuelle. lls n’ont pas été moulés a partir d’'un prototype générique.

36



elles s’arrétent si tous nos ancétres étaient encore en vie. Une explication simple est que les

especes n’existent pas, que ce sont des catégories inventées.

Méme si on reconnait I'existence des espéces et que I'on concede que I'espéce humaine est de
nature rationnelle, il est difficile de justifier pourquoi les individus devraient étre traités en
fonction de leur appartenance d’espéce. Pourquoi pas un plus petit groupement, comme en
fonction de I'age ou du sexe biologique? Ou un groupement plus large, comme les mammiferes
ou les vertébrés? Pourquoi les nouveau-nés ne seraient-ils pas traités en fonction de la nature
des primates? Ce type de raisonnement s’apparente au racisme et au sexisme. Tracer la ligne a

I’espéce humaine, sans justification, consiste de maniére similaire a faire preuve de spécisme?%.

Finalement, pourquoi cette « nature » aurait-elle une importance morale? Aristote disait que «
I’'homme est par nature supérieur et la femme inférieure, I’homme est souverain et la femme
assujettie » (cité dans Smith, 1983). Ce n’est pas seulement que la prémisse est fausse (peu
importe ce qu’étre « par nature supérieur » veut dire), c’est que, méme si elle était vraie,
I'implication que « ’homme est souverain et la femme assujettie » ne s’ensuit pas. Les individus
doivent étre traités en tant qu’individus et non en fonction du groupe auquel ils appartiennent.
La « nature » des uns ne nous dit pas comment ils devraient étre traités?>. L’appel a la « nature »
humaine ne permet pas de sauver la proposition selon laquelle la rationalité est nécessaire au

statut moral.

Est-ce que la rationalité est cependant suffisante pour fonder le statut moral? A priori, il peut
sembler que rationalité a elle seule ne permet pas a une entité d’avoir un bien-étre et des intéréts
relatifs. Sans capacité a former des désirs et sans ressenti phénoménal, il est difficile de

comprendre ce qui peut étre bon ou mauvais pour une entité (purement) rationnelle.

2 importance morale de I'appartenance d’espéce serait discutée davantage a la section 2.1.

25 Nous explorerons certaines approches relationnelles qui contestent la thése de I'individualisme moral au
chapitre 2.

37



Pourtant, comme concédé dans la section 1.1.2, il pourrait exister des biens prudentiels objectifs
et certains d’entre eux pourraient se fonder sur la rationalité. Les « connaissances inconscientes »,
par exemple, sont des candidats plausibles pour remplir ce role. La connaissance, du moins dans
un sens minimal, requiert la rationalité, pour s’assurer de la cohérence de croyances, de la

compréhension des raisons épistémiques d’endosser une croyance, etc.

Supposons une théorie fonctionnaliste des états mentaux, qui défend que la possession de
croyances puisse advenir malgré I'absence de conscience phénoménale, des entités purement
rationnelles pourraient avoir des croyances, dont des connaissances. Selon le fonctionnalisme,
une croyance n’est en effet rien de plus qu’un disposition a réagir a de I'information de maniére

appropriée.

On peut douter que des étres purement rationnels aient réellement des connaissances si I'on
doute du fonctionnalisme. Searle (1980) offre un argument par analogie pour réfuter le
fonctionnalisme, du moins a propos des connaissances : la chambre chinoise. Imaginons une
personne enfermée dans une piéce, qui recoit des papiers sur lesquels sont rédigées des
guestions en mandarin, une langue qu’elle ne connait pas. Heureusement, pour répondre a ces
guestions la personne dispose d’'un manuel d’instructions qui permet de renvoyer les bonnes

réponses a ces questions.

Si le fonctionnalisme est vrai, il faut dire de cette personne qu’elle connait le mandarin,
puisqu’elle répond de maniéere appropriée aux questions posées en mandarin. Or, cela est faux :
nous avons supposé que cette personne ne connait pas le mandarin. Cependant, il est possible
de répondre que, bien que la personne ne connaisse pas le mandarin, la collection d’objets dont
fait partie cette personne (la piéce, le manuel d’instructions et la personne), elle, connait le
mandarin. Une telle concession s’éloigne du sens commun du concept de « connaissance », mais
reste une conception plausible, car le fonctionnalisme est « I'approche dominante des états

mentaux » (Bradford, 2022, p. 4).

38



Une entité purement rationnelle serait-elle plus analogue a l'individu qui répond aux questions
sans les comprendre ou a la collection d’objets qui réagit de maniere appropriée? Et cette
disposition a répondre de maniére appropriée, constitue-t-elle une forme de « connaissance » ou
avons-nous seulement affaire a un phénomeéne similaire? Les réponses a ces questions dépassent
la portée de ce travail. Il sera ici concédé que les propositions selon lesquelles (1) la connaissance
constitue un bien prudentiel et (2) la connaissance peut étre possédée par des étres purement
rationnels reste ouverte. La rationalité pourrait fonder une forme de bien-étre et ainsi fonder le

statut moral.

Cela étant dit, la rationalité pourrait aussi fonder le statut moral sur d’autres bases que le bien-
étre. Kant disait des étres rationnels qu’ils ont une « dignité » et cette propriété métaphysique
est censée saisir, sinon justifier, la valeur spéciale des étres rationnels qui justifie de leur accorder
un statut moral. Mais cette dignité est une propriété mystérieuse et il n’est pas clair qu’en appeler
a la « dignité » pour justifier le statut moral ne constitue pas simplement un « écran de fumée »

pour masquer I"absence de justification suffisante au statut moral?®.

Kant pourrait aussi faire appel aux « impératifs catégoriques » et déclarer que nous avons
nécessairement le devoir de traiter les autres étres rationnels comme des fins, parce qu’un
principe moral qui dit autrement ne pourrait étre universalisé. Nous aurions ainsi des devoirs
moraux directs envers les étres rationnels — en d’autres mots, les étres rationnels auraient un
statut moral. Cependant, nous pouvons « traiter comme des fins » aussi des choses qui ont de la

valeur finale (pensons aux ceuvres d’art), mais qui ne possédent pas intuitivement de statut moral.

Kant nierait que le cas des ceuvres d’art est analogue a celui des humains : les premiéres sont
valorisées comme des fins tandis que les seconds ont une valeur finale en vertu de leurs

propriétés intrinseques. Il est donc possible de fonder le statut moral des humains en faisant

26 Le concept de dignité est rapidement écarté ici pour des raisons d’espace. Pour une défense contemporaine du
concept de dignité, voir Gilabert (2021, 2024).

39



appel aux principes moraux kantiens, mais il convient de noter que cela implique d’endosser une

théorie morale particuliere.

En conclusion, la rationalité n’est pas nécessaire au statut moral, car cette proposition souffre
d’un grave probléme de sous-inclusivité. Elle pourrait cependant étre suffisante, puisqu’elle peut
fonder certains biens prudentiels objectifs, comme la connaissance. Cela peut conduire a intégrer
des entités inconscientes parmi la communauté morale. Rappelons toutefois, comme noté dans
la section 1.1.2, que I'ensemble des entités inconscientes est large. Par exemple, elle contient a
la fois des robots simples, comme les robots-nettoyeurs, et des robots sophistiquées, comme on
peut en trouver dans des films de science-fiction. S’il semble contre-intuitif de reconnaitre un

statut moral aux premiers, le cas des seconds semble relativement plausible.

1.3.2 Etre « sujet-d’une-vie »

Une seconde approche logocentriste fonde le statut moral sur le fait d’étre « sujet-d’une-vie »,
soit une entité douée d’une vie mentale complexe. Regan reconnait un statut moral a toutes les

entités dotées de la liste de capacités psychologiques suivante :

[L]es individus sont sujets d'une vie s'ils ont des croyances et des désirs ; une
perception, de la mémoire, et un sens du futur, y compris de leur propre futur ; une
vie émotionnelle ainsi que des sensations de plaisir et de douleur ; des intéréts en
rapport aux préférences et au bien-étre ; la capacité d'initier une action en vue de
leurs désirs et de leurs buts ; une identité psychophysique au cours du temps ; et un
bien-étre individuel [...]. (2013, p. 479)

Regan lui-méme est ouvert a d’autres fondements du statut moral et ne considére pas étre «
sujet-d’une-vie » comme une condition nécessaire au statut moral?’. Cependant, Warren

I'interpréte de la maniére suivante : « il croit que tous [et probablement seuls] les ‘sujets-d’une-

vie’ ont un statut moral » (1997, pp. 90-1, les mots entre crochets sont de Warren).

27« [1]l n’a pas été prétendu [...] que la satisfaction de ce critére soit une condition nécessaire pour posséder une
valeur inhérente. Il se peut qu’il y ait des individus, ou peut-étre des collections d’individus, qui, bien qu’ils ne soient
pas des sujets-d’une-vie au sens expliqué, aient néanmoins une valeur inhérente » (Regan, 2012, p. 482, italique dans
I'original).

40



La liste des propriétés énumérées par Regan est plutot persuasive. Il est difficile de la lire sans
construire mentalement un étre engagé dans le monde sur tellement de dimensions a priori
moralement pertinentes qu’il mérite une considération morale directe. Cependant, la liste est si

longue que I'on peut douter que chacune des propriétés énumérées soit moralement pertinente.

Si étre « sujet-d’une-vie » est nécessaire pour posséder un statut moral et qu’il faut posséder
toutes ces capacités pour étre « sujet-d’'une-vie », alors un individu qui possede certaines des
propriétés énumérées, mais pas toutes, serait dénué de statut moral. Regan lui-méme suggere
de maniére conservatrice que seuls les mammiféres normaux dgés d’un an et plus sont « sujets-
d’une-vie » (1983, p.78). Cependant, beaucoup d’autres animaux sont sentients, notamment les
reptiles et les poissons et méritent un statut moral au moins sur cette base. Tout comme
I"approche par la rationalité, exiger qu’étre « sujet-d’une-vie » soit une condition nécessaire au

statut moral souffre de sous-inclusivité.

Etre « sujet-d’une-vie » ne constitue donc pas une condition nécessaire au statut moral. Il semble
qu’il s’agit néanmoins d’une condition suffisante. Il n’y a aucun doute que, telle que présentée, la
possession exhaustive des capacités psychologiques d’un « sujet-d’une-vie » suffit pour posséder
un statut moral (ne serait-ce que parce que cette liste contient « un bien-étre » et « des intéréts
liés a ce bien-étre »). Cependant, au risque de manquer de charité interprétative, c’est presque
comme si Regan n’était pas sOr, parmi ces capacités, lesquelles sont pertinentes au statut moral
et a donc opté pour en inclure plus que nécessaire. On peut cependant douter de la pertinence

de certains éléments de la liste.

Au minimum, on peut reprocher a cette liste d’étre par moment redondante : les termes référant
a des paires de capacités comme a) « désirs » et « préférences » ; b) « un sens du futur, incluant
son propre futur » et « une identité psychophysique qui perdure a travers le temps » ; et c) « des
intéréts liés a son bien-étre » et « un bien-étre individuel au sens que leur vie expérientielle se
passe bien ou mal pour eux (their experiential life fares well or ill for them) » sont pratiquement

synonymes.

41



Parmi les éléments de la liste qui ne semblent pas pertinents pour fonder le statut moral se
trouvent « croyances », « mémoire » et « un sens du futur ». Comment ces capacités fondent-
elles le statut moral? Elles ne semblent pas suffisantes pour générer un bien-étre chez I'entité qui
les possede. Bien que les connaissances soient parfois avancées comme biens prudentiels
plausibles, les croyances n’ont pas le méme statut (elles peuvent étre fausses, irrationnelles, etc.).
La mémoire ne semble pas non plus fonder le statut moral a elle seule : les ordinateurs ont une
mémoire, mais leur statut moral est douteux?®. Le sens du futur peut étre lié a des capacités
moralement pertinentes, notamment celle de former des désirs, mais ne suffit pas a lui seul a

fonder le statut moral.

D’autres éléments dans la liste proposée par Regan sont au contraire intuitivement pertinents.
De la liste fournie par Regan, nous devrions sans doute retenir « une vie émotionnelle,
accompagnée de sentiments de plaisir et de douleur » et « des intéréts liés au bien-étre et aux
préférences » comme moralement pertinents et suffisants pour fonder le statut moral. Une
propriété dont la pertinence morale est plausible, mais qui reste a analyser est « I’habilité d’initier

des actions dans le but de réaliser ses désirs et ses buts » et sera le sujet de la prochaine section.

En bref, Regan a raison d’affirmer qu’étre sujet-d’une-vie est suffisant pour posséder un statut
moral, bien que ce ne soit pas nécessaire. |l reste cependant trop imprécis dans l'identification

des propriétés pertinentes au statut moral.

1.3.3 L’agentivité (intentionnelle), ou la possession de désirs et préférences

Alors que I'agentivité, de maniére générale, réfere a la capacité d’action, Wilcox (2020) I'utilise
plus spécifiquement pour parler de capacité d’action intentionnelle : désirer certaines choses
pour elles-mémes et agir pour les atteindre. Il considére que la capacité d’action intentionnelle

est a la fois suffisante et nécessaire pour le statut moral. Les étres qui ont une agentivité

28 En référence aux ordinateurs tels qu’ils existent. Ce jugement, selon lequel les ordinateurs n’ont probablement
pas de statut moral, devient moins clair lorsqu’on imagine des ordinateurs beaucoup plus sophistiqués.

42



intentionnelle ont un bien-étre et des intéréts liés a ce bien-étre : ils ont des préférences qui

peuvent étre frustrées ou satisfaites.

Cette capacité d’action intentionnelle requiert a priori un certain niveau de sophistication
cognitive. Si elle est considérée comme nécessaire au statut moral, on risque d’exclure des étres
sentients qui n‘ont pas ce niveau de sophistication cognitive. On peut en effet douter de la
capacité d’action intentionnelle des nouveau-nés et de plusieurs animaux sentients. Wilcox évite
ce probléme de sous-inclusivité en postulant que tous les étres sentients sont des agents
intentionnels, une thése qu’il nomme « thése de coextension ». Les étres sentients ont au moins

le désir d’éviter la douleur et agissent de maniére a éviter la douleur??.

A 'opposé, on peut craindre que la suffisance de I'agentivité intentionnelle pour posséder un
statut moral risque d’inclure des entités dont le statut moral est douteux. Par exemple, il semble
y avoir une forme d’agentivité chez certaines machines simples, comme chez les robots-
nettoyeurs, pour lesquelles il semble contre-intuitif d’attribuer un statut moral. Or, la thése de
coextension prévient également ce probléme, car en plus de postuler que tous les étres sentients
sont des agents, elle postule que tous les agents sont sentients. Wilcox dirait qu’une machine, si

elle n’est pas sentiente, n’est pas un agent, bien qu’elle puisse sembler I'étre3°,

L'agentivité intentionnelle, selon Wilcox, requiert la capacité de former, « non pas n’importe
’ . . 7 . . . . 31 ’ . .

quels désirs, mais des désirs finaux en particulier » (2020, p. 1891)>!. Ces désirs finaux sont une

forme de désirs spécifiques : ils visent des choses qui ont par elles-mémes une valeur finale3?,

contrairement a des désirs qui sont instrumentaux, comme le désir de gagner de I'argent. De tels

29 Sumner (1981) suggére de maniére similaire que la sentience, « dans ses formes les plus développées, inclut les
envies, les objectifs et les désirs (par conséquent la possibilité d’étre satisfait ou frustré » (pp. 142-3).

30 DeGrazia et Millum (2021) suggérent de maniére similaire que « selon leur compréhension du concept de désir,
les créatures qui ont des désirs sont sentientes » (p. 182).

31 Wilcox garde ouverte la possibilité qu’il puisse exister des agents non-sentients. Seulement, si de tels étres
existent, ils ne seraient capables de former que des désirs instrumentaux.

32 Wilcox utilise ici « valeur finale » dans un sens qui n’est pas partagé par tous. Si I'on croit, comme supposé dans
I'introduction, que les ceuvres d’art par exemple peuvent avoir une valeur finale, alors Wilcox fait ici erreur - ou réfere
en réalité a autre chose.

43



désirs finaux sont essentiels pour motiver I'action et s’engager dans ces actions, car les désirs

instrumentaux n’ont pas de valeur motivationnelle par eux-mémes.

Selon Wilcox, les désirs finaux sont ceux dont la satisfaction « résulte en sensations affectives
plaisantes » (ibid, p. 1891). Les désirs finaux satisfaits seraient donc toujours accompagnés par
des états phénoménaux valencés. Inversement, la capacité a ressentir des sensations affectives
plaisantes serait accompagnée par une attitude favorable vis-a-vis les sensations plaisante, par
exemple le fait de les désirer. A noter que cette proposition dépend de 'adoption de la théorie
attitudinale du plaisir, que Wilcox considere comme la théorie « la plus répandue (prevalent) »
(ibid, p. 1883). Selon cette théorie, ce qui rend une expérience plaisante (ou déplaisante) est

I’attitude favorable (ou défavorable) de I'entité qui la vit3.

On peut douter de la vérité de la « theése de coextension ». Retournons aux créatures fictives que
sont les p-vulcans. Les p-vulcans sont des créatures hautement rationnelles et ont une vie
phénoménale. Seulement, leur état affectif est constamment « neutre ». Rien ne leur est jamais
ni agréable ni désagréable. Ils ne sont donc pas sentients. Les p-vulcans ont des vies similaires a
celles des humains et sont, de I'extérieur, indistinguables. Il est trés tentant de leur attribuer une
agentivité. L’absence d’états valencés ne semble pas les empécher d’avoir des buts et de chercher

a les accomplir.

La thése de coextension ne semble pas nécessairement vraie. On pourrait toutefois la modifier
légérement de maniére a la transformer en these empirique, c.-a-d. que, dans le monde tel gu’il
est, tous les agents sont des étres sentients et vice-versa, de la méme maniére que, dans le monde
tel qu’il est, tous les étres conscients sont sentients. Une telle version de la thése de coextension

serait plus difficile a réfuter3*.

3 La théorie attitudinale des plaisirs ne fait cependant pas 'unanimité. Il existe d’autres théories des plaisirs en
philosophie de I'esprit. Lui font compétition les approches phénoménales (Bramble, 2013; Crisp, 2006), conatives
(Brady, 2015; Heatwood, 2006, 2007), évaluativistes (Bain, 2013, 2017; Carruthers, 2018) et d’autres encore.

3411 semble qu’il reste difficile méme pour la version empirique de cette thése de tenir compte de certains cas rares
mais réels, comme le cas des individus en situation de « syndrome d’enfermement » (locked-in syndrome), un état

44



Cependant, ce qui nous intéresse ultimement dans cette section, c’est de déterminer si
I'agentivité a elle seule suffit a fonder le statut moral. Wilcox se garde explicitement de défendre
une « approche par la sentience déguisée » du statut moral (ibid, p. 1898). Bien que, selon lui, «
I'agentivité et la sentience sont deux facettes d’'une méme médaille » (ibid, p. 1896), ces deux
capacités révelent deux objets ayant chacun une valeur morale. L’agentivité n’est pas réductible
a la simple sentience. Alors que la sentience référe au ressenti phénoménal, I’agentivité réfere a
ce que I'entité veut atteindre. On peut ressentir de maniére plaisante des choses que I'on ne

désire pas et désirer des choses qui ne sont pas phénoménalement plaisantes.

L’agentivité présuppose la capacité a former de désirs et préférences. Il est plausible que la
satisfaction de ces désirs et préférences contribue au bien-étre et que, a l'inverse, leur frustration
y nuit. Pour que la possession des préférences fonde une forme de bien-étre, la satisfaction des
préférences doit étre bonne indépendamment de ses effets phénoménaux, sans quoi elle risque

de se réduire a une approche phénoménale.

On doit remarquer, cependant, que cela n’implique pas logiquement que I'agentivité est la source
du statut moral. L’agentivité présuppose la capacité de former des désirs et des préférences, qui
elle, est une candidate plausible a fonder le statut moral d’un individu, dans la mesure ou elle
rend l'individu un sujet de bien-étre — du moins si I'on reconnait que la satisfaction des
préférences et des désirs est un bien prudentiel. Autrement dit, I'agentivité permet aux individus
qui ont des préférences d’agir pour les satisfaire ou éviter qu’elles ne soient frustrées, c’est-a-
dire, elle permet a I'individu de réaliser certains biens prudentiels. L’agentivité est alors, au mieux,

un critére du statut moral, car elle nous aide a identifier les individus qui ont des préférences.

Cette remarque est compatible avec la position de Wilcox. Bien qu’il propose de démontrer

comment I'agentivité fonde le statut moral, Wilcox se contente en fait de montrer la corrélation

neurologique dans lequel le patient est éveillé et totalement conscient malgré une paralysie motrice complete. Il
reste toutefois possible que ces individus soient capables d’agentivité, seulement que celle-ci nécessite une forme
d’assistance.

45



qui existe entre l'agentivité et les capacités qui fondent réellement le statut moral, soit la

possession de désirs et préférences :

[1]l semble que I'hypothése selon laquelle les agents possédent des désirs, des
préférences et/ou d’autre(s) états mentaux attitudinaux similaires est raisonnable.
[...] Supposant que la frustration d’au moins certains désirs est (pro tanto) mauvaise
et que la satisfaction d’au moins certains désirs est (pro tanto) bonne pour I'entité
désirante, la vie des agents peut aller pour le mieux ou pour le pire. En d’autres mots,
les agents ont un bien-étre. [...] La possession d’agentivité semble alors suffisante
pour posséder un statut moral. (ibid, p. 1892)

Concluons de maniére prudente : I'agentivité n’est pas nécessaire au statut moral, mais semble

suffisante, car la satisfaction des préférences est un bien prudentiel plausible.

46



CHAPITRE 2
LES APPROCHES RELATIONNELLES

Le premier chapitre portait sur les approches intrinseéques principales au fondement du statut
moral. Selon celles-ci, les propriétés intrinséques d’une entité peuvent étre suffisantes, voire
nécessaires, pour fonder le statut moral. Pour la plupart des approches intrinséques, la possession
d’un bien-étre fonde le statut moral. Il s’agit alors de déterminer quelles propriétés fondent le

bien-étre.

Le second chapitre porte sur les approches relationnelles au statut moral. Celles-ci cherchent a
montrer que certaines propriétés relationnelles sont suffisantes, voire nécessaires, pour posséder
un statut moral. Ces approches s’intéressent non pas aux propriétés que posséde une entité par
elle-méme, mais aux relations que cette entité entretient avec certains éléments de son
environnement. Ainsi, le jugement quant au statut moral de deux entités, pourtant similaires au
niveau de leurs propriétés intrinséques, pourrait ne pas étre le méme si elles different au niveau
de leurs propriétés relationnelles3>. Les approches relationnelles considérées ici seront (i)
I’appartenance a I'espéce Homo Sapiens (section 2.1) ; (ii) I’écocentrisme (section 2.2) ; et (iii) les

théories du contrat (section 2.3).

2.1 L'appartenance a l'espece Homo Sapiens

Il n’est pas rare d’entendre des propositions selon lesquelles I'appartenance a I'espéce Homo
Sapiens est une propriété relationnelle nécessaire ou suffisante pour fonder le statut moral. Ce
genre de position reflete des intuitions communes quant a la pertinence morale de
I"'appartenance d’espéce, en particulier I'espéce Homo Sapiens. Or, bien qu’elles bénéficient d'un
support intuitif, les approches qui défendent ces théses font face a de graves problémes. D’abord,
la nécessité d’appartenir a cette espéce pour posséder un statut moral fait face a un probleme de

sous-inclusivité, car elle s’oppose notamment a la suffisance de la sentience pour fonder le statut

35 par exemple, si I'appartenance a I'espéce humaine est jugée nécessaire au statut moral, alors Superman
(biologiquement non-humain) se verrait refuser un statut moral, méme s’il partage les capacités cognitives et la
sentience avec les humains typiques a qui I’on reconnait un statut moral.

47



moral. Ensuite, la suffisance de I'appartenance a I'espéce Homo Sapiens est souvent assumée,
rarement défendue et reflete probablement un préjugé spéciste, analogue a d’autres préjugés
comme le racisme. En effet, la valeur normative supposée de I'appartenance a I'espéce humaine
reste souvent mystérieuse, alors qu’on peut expliquer son endossement par des faits

sociohistoriques et montrer que ses fondements philosophiques sont douteux.

La version la plus forte de cette position déclare que faire partie de I'espéce Homo Sapiens est
une condition nécessaire pour étre sujet de considération morale directe. Ne pas remplir cette
condition condamnerait les animaux non-humains, les intelligences artificielles, les extra-
terrestres et les autres especes humaines non-Sapiens (Néanderthal, Erectus, Habilis, etc.). Les
entités non-humaines, peu importe leurs propriétés, seraient au mieux des sujets de

considération morale indirecte.

Or, si la proposition « la sentience suffit a fonder le statut moral » est vraie (et nous avons conclu
au premier chapitre qu’elle I’était), alors la proposition « I'appartenance a I'espece Homo Sapiens
est nécessaire au statut moral » est fausse, puisqu’elle entre en contradiction avec une
proposition vraie. L'appartenance a I'espéce Homo Sapiens n’est donc pas nécessaire pour

posséder un statut moral.

Cette relation biologique n’a-t-elle aucun réle a jouer dans le fondement du statut moral pour
autant? Une intuition largement partagée soutient que I'appartenance a I'espece Homo Sapiens
suffit pour fonder le statut moral et que tous les humains, parce qu’ils sont des étres humains,
ont un statut moral. On peut ainsi concéder que nous avons des devoirs moraux directs envers
les animaux sentients sans pour autant rejeter la contribution de 'appartenance d’espece au

statut moral. Cette version évite le probleme de sous-inclusivité.

Cette tentative de fonder le statut moral des humains en vertu de leur espece peut étre motivée
par des raisons pragmatiques. Reichlin (2016) reléve par exemple le désir d’éviter d’exclure de la
communauté morale les humains qui ne possédent pas les propriétés jugées pertinentes au statut

moral (ou ne les possédent pas a un degré suffisant), comme certaines capacités cognitives

48



complexes, ou encore pour éviter que I'exclusion de certains humains de la considération morale

nous ameéne a moins bien traiter les humains typiques.

Cependant, ce genre de défense indirecte du statut moral des humains ne démontre pas la
contribution de l'appartenance a I'espece Homo Sapiens au statut moral. Ces motivations
pragmatiques peuvent au mieux justifier que I’on traite les humains qui ne satisfont pas a certains
standards cognitifs comme s’ils avaient un statut moral. Or, ce qui nous intéresse, c’est de savoir
si I'espéce suffit a fonder le statut moral véritablement, si cette relation biologique a une force
normative pertinente. Les appels pragmatiques a I'extension de la communauté morale a tous les

humains laissent cette question ouverte.

Il est difficile de trouver dans la littérature une défense du lien constitutif entre « étre Homo
Sapiens » et « posséder un statut moral ». Mis a part les défenses de nature religieuse, qui
justifient le statut moral de tous les humains en faisant appel a des commandements divins ou a
la présence d’une ame, la pertinence de I'appartenance a I'espéce Homo Sapiens est la plupart
du temps supposée, méme par des philosophes éminents. Par exemple, selon Nozick, nous
pouvons tout simplement supposer que « lI'espéce a laquelle appartient un individu est
moralement pertinente » (cité dans Millum, 2017, p. 98). Williams, de maniére similaire, « défend
un préjudice en faveur des étres humains dont I'argument est, finalement, tout simplement que
nous sommes humains » (Singer, 2016, p. 31). Bien que ces deux philosophes présentent une
défense du statut moral supérieur des humains en vertu de leur humanité, leurs propos refletent
la pauvreté typique des défenses de la pertinence morale de I'appartenance a I'espece Homo

Sapiens.

Or, « si aucun argument n’est offert [pour justifier la pertinence morale de 'appartenance
d’espéce], alors une telle proposition n’est rien de plus qu’un simple préjugé, que I'on peut
écarter comme relevant du spécisme » (Reichlin, 2017, p. 1957). « Les philosophes n’ont pas le
droit (are not entitled) de supposer la pertinence morale des taxons biologiques » (Monaghan,

2019, p. 356). Au contraire, ils doivent justifier de tels jugements.

49



Monaghan (2019) pense qu’une telle démonstration est vouée a I'échec, car elle se heurte a un
dilemme ou les deux branches ne ménent pas a la conclusion désirée par les partisans de
I’approche par appartenance d’espéce. Selon Monaghan, soit (1) ces derniers expliquent la
pertinence de l'espece en faisant appel a d’autres propriétés typiquement possédées par les
Homo Sapiens, comme certaines capacités cognitives sophistiquées, soit (2) ils supposent tout

simplement la pertinence morale de I'espéce, sans offrir de raison.

La stratégie (1) abandonne la pertinence directe de I'espéce et fait plutét appel a d’autres
propriétés pour fonder le statut moral, comme certaines capacités cognitives complexes. On peut
remarquer que cette stratégie ne réussit méme pas a accomplir I'objectif d’inclure tous les
individus humains dans la communauté morale puisque certains d’entre eux ne possedent pas les
propriétés jugées pertinentes (par exemple, les nouveau-nés). L'appartenance a |'espece Homo
Sapiens serait alors au mieux un indicateur imparfait (proxy) du statut moral, mais elle ne le fonde

pas.

La stratégie (2) est, au mieux, une intuition réfléchie; au pire, un préjugé. S’il s’agit d’'un simple
préjugé, on peut rapidement I'écarter, car il ne repose sur rien. S’il s’agit d'une intuition réfléchie,
celle-ci sera plus difficile a attaquer qu’un argument, puisqu’il n'y a pas de prémisses ou

d’inférence logique a mettre en doute.

Les intuitions ne sont toutefois pas a I'abri de I'analyse critique. On peut d’abord rappeler que
I'intuition selon laquelle I'appartenance d’espéce est pertinente au statut moral n’est pas
partagée par tous les philosophes et elle est méme contestée par plusieurs (voir, par exemple,
DeGrazia, 1996; Regan, 1983; Singer, 1975). On peut aussi faire ressortir les implications
problématiques de l'intuition (par exemple, elle implique que les embryons ont un statut moral
ou est incompatible avec d’autres principes acceptés), montrer que l'intuition est analogue a des
principes qu’on veut rejeter (par exemple, le racisme et le sexisme) ou encore exposer des raisons
de croire que l'origine de I'intuition est biaisée (stratégie de « debunking »). Ces trois critiques

seront brievement présentées.

50



D’abord, I'intuition selon laquelle I'appartenance a I'espece Homo Sapiens fonde le statut moral
implique que tous les humains possedent un statut moral, indépendamment de leurs autres
propriétés. Or, cette implication peut étre indésirable, car elle inclut, dans la communauté morale,
des individus que I'on ne voudrait peut-étre pas inclure. Par exemple, « certains étres humains —
en particulier ceux dans un coma végétatif irréversible (irreversibly comatose ‘vegetables’) — sont
des étres humains, mais on peut raisonnablement douter de leur statut [moral], un fait qui met
en sérieux doute 'idée selon laquelle I'appartenance a I'espece Homo Sapiens soit une condition
suffisante pour étre un [patient moral] » (Feinberg, 1980, Section 4a). Certes, le statut moral des
individus en situation de coma irréversible est sujet a débat. On pourrait le remplacer ici par «

nouveau-nés anencéphales ».

On peut également rappeler que les embryons et les foetus sont des humains, dont le statut moral
est sujet a controverse (voir section 3.1 pour une discussion plus approfondie). Si ces catégories
d’humains ne méritent pas de statut moral, alors la proposition selon laquelle « le fait d’étre
humain » suffit pour fonder le statut moral est fausse, car elle souffre d’un probléme de sur-
inclusivité. Laissons toutefois ouverte la possibilité que les humains en situation de coma

irréversible, les nouveau-nés anencéphales, les embryons et les foetus possédent un statut moral.

Une autre attaque que I'on peut faire contre l'intuition selon laquelle I'appartenance a I'espéce
Homo Sapiens est moralement pertinente consiste a montrer qu’il s’agit d’une forme de spécisme,
soit une forme de discrimination arbitraire, analogue au racisme et au sexisme. Ainsi, si l'on veut
rejeter le racisme et le sexisme, alors on doit également rejeter le spécisme. Il faut toutefois faire
attention a ne pas commettre ici une pétition de principe. Les partisans d’une approche par
I"appartenance d’espéce peuvent bien concéder que le racisme et le sexisme sont condamnables,
mais s’opposeraient certainement a la proposition selon laquelle le spécisme est analogue au
racisme et au sexisme. Il ne suffit donc pas d’affirmer cette analogie. Il faut montrer que ces

formes de discriminations sont semblables sur des aspects pertinents.

51



Prenons le sexisme. Le sexisme est une these qui défend que I'appartenance a un groupe
biologique3® justifie que I'on accorde moins de poids, voire aucun, aux intéréts de certains (ici, en
fonction de leur sexe). Or, I'absence de relation pertinente entre le sexe d’un individu et le poids
qu’il convient d’accorder a ses intéréts est évidente lorsque I'on considere le cas des humains :
les intéréts des femmes ne comptent pas moins que ceux des hommes et certainement pas en
vertu de leur sexe. Le fait qu’ils appartiennent a des groupes biologiques distincts n’influence pas

leur statut moral.

Le spécisme fonctionne de la méme facon. Le spécisme est une these qui fait appel a
I’appartenance a certains groupes biologiques pour justifier que I'on accorde plus ou moins de
poids, voire aucun, aux intéréts de certains en fonction de leur espéce. Le sexisme et le spécisme
sont donc analogues et doivent étre traités de maniére analogue. Si I'on veut rejeter le sexisme,
alors on doit rejeter le spécisme. Or, on doit rejeter le sexisme, donc on doit rejeter le spécisme.

Si 'on rejette le spécisme, alors 'appartenance d’espéce n’est liée au statut moral®’.

Finalement, on peut chercher a montrer que la croyance selon laquelle I'appartenance a I'espéce
est moralement pertinente est due « a un processus qui ne détecte pas la vérité (does not track
truth) de I'enjeu considéré [...] ce qui laisse croire que la croyance n’est pas justifiée » (Jaquet,
2019, section 2). Par exemple, on sait que les visions qui font suite a la prise d’'une drogue ne
refletent pas des vérités perceptuelles, mais sont seulement le fruit d’hallucinations. Dans le cas
gui nous intéresse, on peut noter, au moins pour les cultures occidentales, que la croyance en la
pertinence morale de I'appartenance a I'espéce Homo Sapiens est un legs de la tradition judéo-

chrétienne (Steinbock, 2007, p. 420).

36 Du moins, supposées biologiques, dans le cas du racisme, car |'existence de races humaines est contestée d’un
point de vue biologique. Toutefois, la valeur de I'analogie tient quand méme : la comparaison avec le sexisme suffit.
On peut aussi se demander ce qu’on penserait du racisme, advenant que |'existence de races humaines soit un fait
biologique. On devrait, avec raison, tout autant le rejeter.

37 On peut toutefois concéder que I'appartenance a une espéce est fortement corrélée avec la nature des intéréts de
I'individu concerné. Par exemple, les poissons ont des intéréts qu’ils ne partagent pas avec les humains, et vice-versa.

52



On constate également que I'appel a 'humanité a été et continue d’étre un argument central
dans les luttes contre les injustices humaines, en partie pour lutter contre la déshumanisation
qu’ont subi et continuent de subir les groupes humains marginalisés (Kymlicka, 2019). La
rhétorique utilisée dans les luttes sociales est peut-étre politiquement fertile, mais derriere elle
se cache un argumentaire philosophique fragile : la pertinence de I'appartenance a I'espéce Homo
Sapiens est simplement supposée. On peut ainsi expliquer élégamment la croyance en la

pertinence morale de I'appartenance a I'espéce Homo Sapiens, sans pour autant la justifier.

Evidemment, montrer I'origine d’une croyance ne suffit pas pour I'invalider. Il faut expliquer
pourquoi la source de la croyance n’est pas fiable au point d’étre une raison de la rejeter. Cela
peut étre évident dans le cas de croyances (supposées) factuelles tirées de la Bible, car celle-ci a
été rédigée il y a plusieurs milliers d’années, soit avant le développement de la science moderne.
Par exemple, les propositions bibliques portant sur I'age de la Terre, sa place au centre de
I"'univers ou encore I'idée que les étres vivants sont des créations divines plutot que le produit de
I’évolution sont autant de propositions maintenant rejetées. La Bible n’est pas une source fiable

pour les faits empiriques, car il s’agit d’un récit fictif, comparable a un roman.

Cependant, le cas des croyances morales dont les origines sont judéo-chrétiennes est moins clair.
On peut penser a la régle d’or, « traite les autres comme tu aimerais étre traité » (ou,
alternativement, « ne fais pas aux autres ce que tu ne voudrais pas qu’ils te fassent ») qui, encore
aujourd’hui, est appréciée comme bonne regle générale (rule of thumb). Or, certaines des
propositions morales judéo-chrétiennes dépendent de faits empiriques. C'est notamment le cas
de la proposition selon laquelle I'appartenance a I'espéce humaine est moralement pertinente :
on peut noter qu’elle découle de croyances factuelles erronées, comme l'idée que les humains
ont une dme, mais pas les animaux, ou encore que les premiers aient été créés a I'image de Dieu,
mais pas les seconds. Méme si les croyances en I'ame ou au créationnisme sont maintenant
reconnues comme fausses, la société agit encore comme si ces différences fondamentales entre

les humains et les animaux étaient réelles et pertinentes.

53



Pour conclure et récapituler cette section, I'appartenance a l'espece Homo Sapiens n’est
définitivement pas nécessaire pour fonder le statut moral, car cette proposition entre en conflit
avec la suffisance d’autres propriétés pour fonder le statut moral (par exemple, la sentience). Sa
suffisance peut également étre mise en doute, car, d’'un c6té, nous n’avons pas de raisons de
croire que I'appartenance a une catégorie biologique ait une pertinence morale et, de I'autre, on
peut tracer I'origine de cette intuition a des éléments historiques et culturels qui expliquent, mais

ne justifient pas, cette croyance.

2.2 Les approches écocentristes

A cause du développement des sociétés humaines et de |a rapide destruction des milieux naturels
que cela entraine, I'intégrité des écosystémes est menacée. Le rythme actuel des changements
ne laisse pas le temps aux écosystemes de se remettre des dommages encaissés. Or, les
écosystémes sont importants pour la survie humaine. Le déreglement des écosystemes pourrait
causer des problemes graves pour les humains, a travers des inondations, chaleurs extrémes,

migrations de parasites et d’especes pouvant transporter maladies et bien d’autres dangers.

Ces constats alarmants ont mené a un désir de modifier notre rapport a la nature pour encourager
sa protection. Les éthiques traditionnelles, anthropocentrées, ont mené a la surexploitation de la
nature en n’accordant de la valeur finale gu’aux humains. Un changement de valeurs s'impose et
les écocentristes proposent d’accorder de la valeur finale aux écosystémes en tant que touts
(wholes), de méme qu’aux parties qui les composent. Leopold (1949) déclare qu’une « éthique
de la Terre implique un respect pour [...] les camarades non-humains (fellow-members) ainsi que

pour la communauté en elle-méme [c.-a-d. les écosystémes] » (cité dans Callicott, 1999, p. 122).

Un point mérite cependant d’étre précisé avant de poursuivre. Comme nous l’avons vu dans
I'introduction de ce travail, « valeur finale » n’est pas synonyme de « statut moral », bien qu’elle
en soit une composante essentielle : toutes les entités qui ont un statut moral ont une valeur
finale, mais l'inverse n’est pas toujours vrai. Or, « ce ne sont pas tous les écocentristes qui

poursuivent le projet d’attribuer un statut moral aux écosystemes (ecological wholes). Certains

54



écocentristes se concentrent plutét sur le concept de valeur intrinséque » (Dussault 2019, p.78,

note 1).

Malheureusement, les écocentristes ne sont pas toujours clairs sur les théses qu’ils défendent, a
savoir s’ils construisent une défense du statut moral des écosystémes ou simplement une défense
de leur valeur intrinseque, qu’ils ne distinguent pas souvent de la valeur finale. Certains auteurs,
par exemple, ne misent pas sur la possession d’intéréts pour défendre le statut moral des
écosystémes (voir, par exemple, Callicott, 1979; Goodpaster, 1978; Leopold, 1966, selon Dion,
2000, p. 225), mais parlent tout de méme de « considérabilité morale ». Or, comme ce travail
porte sur le statut moral, nous nous concentrerons sur les défenses explicites du statut moral des
écosystémes et interpréterons au besoin les défenses ambigués comme des défenses du statut

moral.

Ainsi, les écocentristes ont un double projet : celui de fonder le statut moral des écosystémes et
celui de fonder le statut moral des entités constituantes des écosystémes (animaux, plantes,
rivieres, etc.). La présente section présentera d’abord I'argument écocentriste qui fonde le statut
moral des écosystemes et ensuite I'argument écocentriste qui fonde le statut moral de ses parties.
Les deux projets ont en commun de fonder le statut moral sur des considérations indirectes : d’'un
cOté, attribuer un statut moral aux écosystemes parce qu’ils sont essentiels aux humains et de
I"autre, attribuer un statut moral aux parties constituantes des écosystémes parce qu’elles sont

essentielles aux écosystemes.

Comme ces deux défenses sont similaires, leurs défauts le sont aussi : elles ménent toutes deux
a des problemes de sur-inclusivité, voire de sous-inclusivité. Leur force normative est également
mystérieuse, car le statut moral implique qu’une entité mérite d’étre respectée pour elle-méme

tandis que ces défenses fondent le statut moral dans le souci de protéger d’autres entités.

55



2.2.1 L'importance des écosystémes pour la survie humaine

Ce premier volet de I'’écocentrisme, qui cherche a fonder le statut moral des écosystémes, fait
appel a des raisons typiquement anthropocentriques®® : il faut éviter de détruire I’environnement
pour le bien des étres humains, particulierement ceux des pays plus pauvres et des générations
futures. Puisque les humains ont un statut moral, ils méritent d’étre protégés. Puisque leur survie
et leur épanouissement dépendent, au moins en partie, de I'état de I’écosystéme qu’ils habitent,
il convient de protéger les écosystémes. Pour protéger les écosystéemes, selon les écocentristes,

il convient de leur attribuer un statut moral.

Penchons-nous d’abord sur I'argument tel que présenté par celui qui est souvent considéré
comme « le pere de I'écologie de la faune ». Aldo Leopold (1887-1948), a travers un mélange
d’histoire naturelle, de philosophie et de téléologie, défend I'inclusion des écosystemes dans
notre communauté morale. Notons que Leopold n’a pas de formation en philosophie (Nelson,
1998, p. 741). Par conséquent, il n’est pas surprenant que « les implications métaphysiques et
axiologiques de I'écologie soient incompléetement exprimées dans son héritage littéraire »
(Callicott, 1989, p. 5). Parfois, ses propositions sont ambigués et manquent de rigueur, mais il
présente I'essence de |'écocentrisme et on peut le suivre dans sa démarche, le voir comme un

pionnier dont on doit achever le travail.

Leopold s’inspire de la démarche de Darwin dans son explication de la genése de la morale, un
phénomeéne qui, a priori, s’explique mal par la théorie de I'évolution. L’évolution favorise la
propagation des génes de ceux qui survivent et se reproduisent. Par conséquent, on pourrait
s’attendre a ce que ceux qui démontrent un comportement moral (c.-a-d. altruiste) soient t6t ou
tard remplacés par ceux dont le comportement est plutét égoiste. Le comportement altruiste
vient avec un colt tandis que le comportement égoiste vient avec un bénéfice. Puisque la
compétition (pour le territoire, les ressources et les partenaires sexuels) ne permet pas a tous les

individus de survivre et se reproduire, on devrait s’attendre a ce que les individus ayant des

38 || existe également des défenses du statut moral des écosystémes fondée sur leur analogie aux organismes vivants.
Dussault (2018) nous prévient toutefois qu’une telle avenue est douteuse, « faisant tenir sa plausibilité sur la validité
d’une interprétation organismique des écosystémes maintenant scientifiquement discréditée » (p. 18)

56



tendances égoistes propagent davantage leurs génes. Or, on constate que l'altruisme persiste,

voire domine chez certaines espéces, notamment chez les humains.

Darwin explique la survie et I'expansion de I'altruisme de maniére « simple et élégante », selon
les termes de Callicott (2001, p. 113) : les humains surmontent les difficultés de la vie beaucoup
mieux grace a la collectivité et la coopération®. Les tribus ne survivent pas et sont supplantées

par d’autres plus coopératives si aucun cadre moral ne régit le comportement de leurs membres.

Selon Leopold, pour des raisons similaires, la moralité devrait étre étendue aux écosystemes, car
nous avons besoin de ceux-ci pour survivre et se reproduire. Si la moralité entre humains se
justifie par son avantage évolutif, alors I'écocentrisme est son développement final. Holmes

Rolston Il justifie de maniére similaire une considération directe pour les écosystemes :

[...] a comprehensive environmental ethics needs the best, naturalistic reasons, as
well as the good, humanistic ones, for respecting ecosystems. The ecosystem is the
community of life; in it the fauna and flora, the species have entwined destinies.
Ecosystems generate and support life, keep selection pressures high, enrich situated
fitness, evolve congruent kinds in their places with sufficient containment. The
ecologist finds that ecosystems are objectively satisfactory communities in the sense
that organismic needs are sufficiently met for species long to survive, and the critical
ethicists finds (in a subjective judgment matching the objective process) that such
ecosystems are satisfactory communities to which to attach duty. Our concern must
be for the fundamental unit of survival (2001, p.139).

Que penser de cet argument? |l semble confondre les jugements de faits avec les jugements de
valeur : I'histoire naturelle de la morale est descriptive tandis que les jugements moraux se
veulent normatifs. Méme s'il était naturel de tuer les membres de groupes externes, on ne
pourrait en conclure qu’il s’agit d’'un comportement moralement acceptable. De la méme

maniére, le fait que la morale ait évolué pour inclure de plus en plus d’individus dans notre cercle

39 Sans compter la parenté génétique et la réciprocité qui expliquent en partie la genése des comportements
altruistes.

57



de considération morale pourrait étre correct, mais ce n’est pas en observant ce fait que I'on peut

justifier cette extension de la communauté morale.

Callicott est lui aussi conscient de ce glissement. Le contexte philosophique de I'éthique de la
Terre est fondé sur des découvertes empiriques et des théories scientifiques. La ligne est mince
entre I'aspect descriptif et I'aspect normatif et le « spectre du sophisme naturaliste plane autour
de toute prétention de découverte de valeurs morales a partir de faits [non-moraux] » (Callicott,
1980, p. 321). Cela n"empéche pas pour autant Callicott d’endosser I'argument de Leopold tel
gu’il le comprend : nous, humains, sommes non seulement membres d’une communauté
humaine, mais également membres d’'une communauté écologique, dont notre survie et notre
épanouissement dépendent. Pour cette raison, nous devrions élargir la communauté morale pour
inclure les écosystemes. Ces derniers seraient alors bénéficiaires directs d’obligations morales

(Callicott, 1979).

Rolston Il nous confirme qu’il est lui aussi conscient qu’il semble y avoir un saut des faits aux
valeurs, mais, refusant la caractérisation de sophisme naturaliste, accuse plut6t ses adversaires
de commettre cette erreur : « le glissement de ce qui est a ce qui devrait étre [...] n’est pas commis
par les naturalistes qui défendent ce genre de thése, mais plutét par les humanistes qui sont

incapables de tirer ces conclusions®® » (Rolston IlI, 2001, p. 138).

Pour Rolston Ill, « ce qui devrait étre (ought) n’est pas tant inféré de ce qui est (is) qu’il est
découvert simultanément. [...] Pour certains, la stricte (sharp) dichotomie entre ce qui est et ce
qui devrait étre disparait — les valeurs semblent se présenter a nous des que les faits sont
complets (fully in), les deux faisant partie des propriétés du systeme » (ibid, p. 146). Rolston llI
évite donc l'accusation de sophisme en déclarant que le statut moral de la nature n’est pas le

résultat d’'une inférence a partir de faits non-moraux, mais il est plutét percu directement.

40 |’accusation de sophisme chez ses adversaires est laissée sans justification, toutefois. Il est d’ailleurs difficile de
voir comment ces derniers pourraient commettre un sophisme en ne tirant pas d’inférence, le sophisme, formel du
moins, référant spécifiquement a une inférence invalide.

58



Cet argument propose donc que le statut moral des écosysteémes soit fondé par leur contribution
a la survie et a I'épanouissement des sociétés humaines (voire, de tous les étres vivants). Comme
il n’est pas défendu que I'importance pour la survie humaine est nécessaire pour posséder un

statut moral, 'approche ne sera analysée que sous I'angle de la suffisance.

Cependant, méme une défense plus modeste selon laquelle cette propriété relationnelle suffit
pour fonder le statut moral souffre d’un probléme de sur-inclusivité. En effet, nous n’avons pas
seulement besoin des écosystémes pour survivre et nous épanouir. Nous avons également besoin
d’oxygene, de la plupart de nos cellules et de nos organes, de nourriture, d’eau, etc. Or, alors que
tous ces objets ont la propriété relationnelle d’étre « importants pour la survie et
I’épanouissement humain », aucun ne semble étre un candidat plausible au statut moral. Par
conséquent, I'importance pour la survie de I'espéce humaine ne semble pas suffisante pour
conférer un statut moral, car les approches qui défendent cette proposition souffrent d’un

probléme de sur-inclusivité.

Refuser un statut moral aux écosystémes n’implique pas pour autant que nous n’ayons pas de
devoirs moraux a I'égard des écosystemes, seulement que ces devoirs sont au plus indirects.
Cependant, les partisans d’un statut moral pour les écosystémes pourraient répondre que si nos
devoirs moraux envers les écosystéemes sont seulement indirects, cela risque de mener a des
problemes. Par exemple, nous aurions le devoir d’intervenir dans la nature et modifier les
écosystemes pour améliorer le sort des animaux sauvages sentients, une implication qui pourrait
étre qualifiée d’absurde. Pour éviter cette conclusion absurde, nous devons reconnaitre que nous

avons des devoirs moraux directs envers les écosystémes, que ceux-ci ont un statut moral.

Cette tentative des écocentristes, d’intégrer les écosystémes parmi la communauté morale, en
cherchant a éviter les implications contre-intuitives de leur exclusion, n’est pas concluante.
D’abord, on peut rejeter I'idée que ce genre d’intervention soit absurde (Horta, 2017; Johanssen,
2020; Sapontzis, 1987, chap. 13). On peut aussi rejeter I'idée que nous avons le devoir d’intervenir,
en principe (Donaldson et Kymlicka, 2011, chap. 6) ou en pratique (Cormier et Rossi, 2016), tout

en limitant la communauté morale aux seuls étres sentients. Finalement, on peut se retenir

59



d’attribuer un statut moral aux écosystémes tout en leur accordant une valeur intrinséque. Nous
aurions alors a balancer nos devoirs moraux envers les animaux sauvages avec nos devoirs
moraux concernant les écosystémes et il n’est alors pas clair que I'intervention massive dans la

nature pour le bien des animaux sauvages sentients soit justifiée, méme en principe.

2.2.2 L'importance des entités constituantes pour les écosystemes

L’écocentrisme ne se limite cependant pas a l'inclusion des entités collectives comme les
écosystémes. Les parties qui le constituent sont également membres de la communauté morale.
De la méme maniere que les écosystéemes sont essentiels aux humains, les parties sont
essentielles au tout. L’écocentrisme congoit les écosystemes comme des corps, des « systemes
unifiés de parties intégralement reliées » (Callicott, 1999, p. 322). Si I'on veut protéger le tout, il
faut protéger les parties. Ces parties comprennent non seulement les animaux, plantes et

champignons, mais également des entités abiotiques telles que des lacs et des riviéres.

L’écosysteme reste I'étalon de mesure a partir duquel on attribue un statut moral. Le statut moral
est alors compris en termes de degrés, car ce ne sont pas toutes les parties qui contribuent
également a leurs écosystémes, de la méme maniere qu’un doigt n’est pas aussi important pour
la survie du corps qu’un poumon. « Différentes valeurs morales sont attribuées aux individus qui
en font partie en fonction de ce standard » (Callicott, 1980, p. 337). Le statut moral d’un individu
est alors inversement proportionnel a la population de son espéce (ibid, p. 326), car plusil y a
d’individus qui peuvent remplir un méme réle, moins chacun de ceux-ci importe du point de
I’écosysteme. Nous laisserons cependant de c6té la notion de degrés de statut moral et

interpréterons les propositions relatives au statut moral comme catégoriques.

On peut déja noter, avec Jaworska et Tannenbaum (2023), qu’il convient de se demander s'il ne
s’agit pas d’une théorie de devoirs spéciaux plutét qu’une théorie du fondement du statut moral.
Peut-étre que I'écocentrisme n’implique pas, par exemple, différents statuts moraux parmi les
parties constituantes en fonction de leurs contributions respectives a leurs écosystémes et que,

par exemple, les membres d’espéces invasives ont le méme statut moral que ceux d’especes en

60



danger, bien que nous ayons des devoirs moraux prioritaires envers les membres d’espéeces en

danger.

Or, bien qu’il jongle d’une notion a I'autre (de devoirs spéciaux a statut moral), la terminologie
utilisée par Callicott suggere qu’il parle bel et bien de statut moral. Voici quelques exemples : «
[...] beings to whom ethical consideration is owed » (1980, p. 319), « [...] demanding at once that
moral consideration be given to plants as well as animals » (ibid, p. 320), « [...] conferring moral
standing » (p. 324). Considérant le contexte, ou Callicott compare I'éthique environnementale a
I’éthique anthropocentrique et I'éthique centrée sur la sentience, cette terminologie indique gu’il

est question de statut moral.

Si le statut moral d’une entité dépend de sa contribution a son écosystéme alors cette
contribution est nécessaire pour la possession d’un statut moral. Si I’'on ne contribue pas a son
écosystéme, alors on ne compte pas moralement. On constate sans probléme que cette
proposition conduit a des problémes de sous-inclusivité, car il y a ne serait-ce que des étres

sentients qui ne satisfont pas a cette condition.

Imaginons qu’un extraterrestre (vivant, sentient et cognitivement sophistiqué) vienne visiter la
Terre. L'écosystéme dans lequel il arrive s’est développé sans nécessiter sa présence. Au contraire,
on peut s’inquiéter qu’il déséquilibre I'ordre existant, de la méme maniére que l'introduction
d’une espece exotique peut étre dévastatrice pour la faune et la flore locale. Bien qu’on puisse
imaginer qu’il trouve moyen de faire sa part pour la stabilité de I'écosysteme terrestre, en
implémentant, par exemple, une technologie super-avancée pour éliminer le surplus de carbone
dans l'atmosphére, il semble gu’il posséde un statut moral indépendamment d’une telle
contribution. Un tel extra-terrestre possede un statut moral en vertu de ses propriétés

intrinseques.

De facon plus problématique et réaliste, on peut se rappeler que la population humaine menace
grandement la stabilité des écosystémes (de manieére géographiquement variable, les

populations de pays riches contribuant massivement plus a cette destruction). Si le statut moral

61



d’un individu est relatif a sa contribution au bien-étre de son écosysteme, cela signifie-t-il que les
humains qui ont un impact global négatif sur le bien-étre de leurs écosystémes n’ont pas de statut
moral? Ce probléeme est connu sous le nom d’écofascisme (Callicott, 1999; Nelson, 1996). «
Omnivore, la population humaine devrait, possiblement, étre a peu prés deux fois celle des ours.
[...] Le niveau de misanthropie de I'éthique environnementale moderne est ainsi proportionnel a
son degré [d’écocentrisme] » (Callicott, 1980, p. 326). Les humains, du moins ceux qui polluent le
plus, ne possederaient alors pas de statut moral. Au contraire, il semble que leur élimination

releve d’un devoir moral.

Les animaux d’élevage sont dans une situation similaire. En tant que créations humaines récentes,
ils ne sont pas essentiels a leurs écosystemes, qui se sont développés en leur absence. Ces
derniers ne trouvent pas leur place a I'intérieur de I'écocentrisme. De plus, certains, en particulier
les ovins/bovins, polluent beaucoup a travers le rejet de méthane qui résulte de leurs cycles de
digestion. Pourtant, autant les humains « pollueurs » que les vaches domestiques méritent un
statut moral, ne serait-ce qu’en vertu de leur sentience. La contribution au bien-étre de

I’écosysteme n’est donc pas nécessaire pour posséder un statut moral.

Callicott reconnait implicitement qu’il existe d’autres fondements du statut moral lorsqu’il évite
I'accusation d’écofascisme en précisant que I'éthique environnementale ne remplace pas
I’éthique intra-humaine mais s’y ajoute. Nous avons d’abord des devoirs moraux envers les
membres des communautés humaines, ensuite des devoirs moraux envers les écosystemes.
L’écocentrisme peut donc éviter 'accusation d’écofascisme et autres problemes de sous-
inclusivité mentionnés, mais doit pour ce faire rejeter la nécessité de la contribution a son

écosystéme pour compter moralement.

Si cette contribution n’est pas nécessaire pour posséder un statut moral, peut-elle étre suffisante?
Comme pour l'inclusion des écosystemes parmi la communauté morale, des probléemes de sur-
inclusivité apparaissent lorsqu’on base une défense du statut moral sur la base de l'utilité. Le
risque est que des entités utiles mais ne méritant pas de statut moral tombent sous la portée de

I'argument.

62



Beaucoup d’entités sont essentielles a leurs écosystemes. Notamment, les animaux et les plantes,
mais également les bactéries et les virus, en plus d’entités abiotiques, comme les lacs et les
montagnes. On reconnait sans probléme le statut moral aux animaux sentients. Le cas des plantes
est moins clair (voir premier chapitre, section 1.2). Or, il semble contre-intuitif d’attribuer un
statut moral aux bactéries. Pourtant, les maladies contribuent a réguler naturellement les
populations. S’il est contre-intuitif d’attribuer un statut moral aux bactéries, alors la contribution

au bien-étre de son écosysteme ne suffit pas a fonder le statut moral.

La contribution d’une entité a son écosystéme n’est donc ni nécessaire ni suffisante, pour fonder
le statut moral, ce qui ne nous empéche pas, rappelons-le encore une fois, d’avoir des devoirs

moraux indirects a leur égard.

2.3 La participation au contrat social

Les théories du contrat sont typiquement des théories politiques et s’intéressent aux principes
qui régulent les institutions, la distribution des ressources et des opportunités, etc., c’est-a-dire
aux questions de premier ordre, concernant ce qu’il est juste ou injuste de faire, obligatoire,
permis ou interdit. Les questions de second ordre, notamment celles qui consistent a déterminer
qui est visé par les réponses obtenues aux questions de premier ordre, ne sont typiquement pas

centrales aux théories du contrat contemporaines®?.

Il existe deux grandes familles de théories du contrat : (1) les approches contractariennes
(contractarianism), selon lesquelles le contrat est le résultat de la négociation entre individus
rationnels motivés uniquement par leur intérét personnel (Gauthier, 1986; Narveson, 1988) et (2)
les approches contractualistes (contractualism) selon lesquelles le contrat est le résultat de la
négociation entre individus qui satisfont également d’autres conditions de raisonnabilité (Rawls,

2009; Rowlands, 2009; Scanlon, 2000)*2. Comme les théories du contrat sont typiquement des

41 Par contre, il convient de noter que le contrat social a été historiquement utilisé comme justification de la
subordination des personnes racisées par les personnes blanches (voir Mills, 1997).

42 Les étiquettes pour décrire ces deux grandes formes de théories du contrat sont parfois confuses. Phillips (1998)
propose d’appeler les approches, ici qualifiées de « contractarianisme », de « rational choice contractualism » (p.

63



théories de premier ordre et ne cherchent pas explicitement a fournir une théorie du fondement
du statut moral, I'espace qui leur est accordé sera limité et les distinctions entre ces deux familles

seront brouillées.

Les théories du contrat reconnaissent certains fondements du statut moral préalables au contrat
et doivent étre complétées par des théories indépendantes du statut moral. Rawls (2009)
prévenait que sa théorie n’est pas une théorie complete de la moralité, car « une conception de
la justice n’est qu’une partie d’une doctrine morale » (p. 550)*3. De maniére similaire, « Scanlon
[...] reconnait que [le contractualisme] ne représente pas la totalité de I'éthique » (Ashford et

Mulgan, 2018, Section 3).

Or, certaines propositions implicites aux théories du contrat ont des implications au niveau de la
portée des devoirs moraux. Ces propositions implicites seront exposées et analysées. Notamment,
les théories du contrat fondent les principes moraux (de premier ordre) dans la négociation
d’agents, hypothétiques ou réels. Le contrat obtenu fournit ainsi une légitimité aux principes a
observer. La proposition implicite ici est que I'accord est fait par et pour les entités capables de
participer a I’accord. Pour participer et faire sa part du contrat, il faut étre capable de faire preuve
de réciprocité. Par conséquent, la capacité de réciprocité serait nécessaire pour compter

moralement.

On peut se demander pourquoi les théories du contrat sont analysées s’il est concédé dés le
départ qu’elles ne s’intéressent pas spécifiquement a la question du statut moral. La raison est
qu’historiquement, le sous-entendu implicite a ces théories (c.-a-d. que la capacité de réciprocité
est nécessaire pour faire partie du contrat) a contribué aux débats relatifs a la portée des devoirs

moraux. En particulier, ces théories ont eu tendance a exclure les individus incapables de

184). Rowlands (2009), quant a lui, appelle le contractarianisme « hobbesian contractarianism » et le contractualisme
« kantian contractarianism » (p. 123). On suivra cependant I'usage proposé dans I'entrée « Contractarianism » du
Stanford Encyclopedia of Philosophy (2021), selon lequel contractarianisme et contractualisme sont clairement
distingués.

43 « La théorie de la justice comme équité n’est pas une théorie du contrat compléte [...] puisqu’elle n’inclut, semble-
t-il, que nos relations avec d'autres personnes, sans tenir compte du probléme posé par notre comportement a
I'’égard des animaux et du reste de la nature » (Rawls, 2009, p. 43).

64



réciprocité. Par exemple, « la raison pour laquelle le contractualisme était treés peu présent dans
les développements de I'éthique animale [...] est qu’il était généralement reconnu comme

incompatible avec I'idée que les animaux ont un statut moral » (Rowlands, 2025, p. 14).

On peut noter que la capacité de réciprocité n’est pas ici défendue comme suffisante au statut
moral. Les participants au contrat sont reconnus d’avance comme ayant des intéréts a défendre.
Ces intéréts, combinés a certaines suppositions quant a leur rationalité et leurs désirs prudentiels,
motivent leur participation au contrat : les participants cherchent a maximiser leurs bénéfices.
Par conséquent, seule la proposition selon laquelle la capacité de réciprocité est nécessaire pour

étre couvert par le contrat social sera analysée.

Présentons d’abord les principes qui limitent typiguement la portée du contrat aux seuls étres
capables de réciprocité. Les agents moraux sont vulnérables les uns face aux autres et peuvent
espérer, du fruit de la coopération, des bénéfices qu’ils ne peuvent atteindre seuls. Une forme ou
une autre de contrat social permet de réguler les interactions sociales, notamment en réduisant
le danger que les uns représentent pour les autres. En effet, les agents moraux, a travers I'accord,
se garantissent mutuellement une certaine protection qu’ils n‘auraient pas en dehors d’un
contrat. Comme ils ont intérét a maximiser leur propre bien-étre et qu’une forme de contrat
social offre une protection dont les bénéfices dépassent les colts, il est dans leur avantage
personnel de participer au contrat. Le fondement du contrat est donc (au moins en partie) de

nature prudentielle : il dessert au mieux les intéréts des contractants.

Les théories du contrat n’ont alors aucun probléme a reconnaitre des devoirs moraux envers les
agents capables de réciprocité. Les uns obtiennent une protection morale en échange de
reconnaitre qu’ils ont des devoirs moraux envers les autres. Cependant, cette motivation
prudentielle conduit a exclure les étres incapables de réciprocité de la portée du contrat. Les
contractants auraient tout a perdre et rien a gagner d’intégrer, sous la portée du contrat, les étres
incapables de réciprocité, puisque ces derniers sont incapables de faire leur part. Pour prendre
un exemple caricatural, reconnaitre des droits moraux aux requins ne conduira pas les requins a

traiter les contractants avec respect. Au contraire, une telle reconnaissance de droit vient avec

65



un colt (par exemple, les amateurs de péche au requin vont s’empécher de pratiquer un loisir

qu’ils apprécient), mais aucun bénéfice.

Ce reproche n’est pas nouveau : Nussbaum (2006, chap. 1-2) nous prévient que les théories du
contrat ont de la difficulté a incorporer les individus incapables de réciprocité a I'intérieur du
contrat®. En effet, si la seule motivation pour établir des principes moraux est "avantage
prudentiel pour les contractants, alors rien ne justifie de fournir une protection, directe du
moins®, & ces individus. Les principes moraux sont faits par les agents capables de réciprocité et

pour les agents capables de réciprocité.

Phillips (1998, p. 185) distingue quatre catégories d’étres incapables de réciprocité, qu’il nomme
« non-participants »*: (1) les « non-participants temporaires » (par exemple, les jeunes enfants) ;
(2) les « non-participants rationnels » (par exemple, les gens en situation de pauvreté extréme ou
encore des individus en situation de handicap physique sévere) ; (3) les générations futures ; et
(4) les « non-participants irréversiblement non-rationnels » (les personnes en situation de
handicap mental sévére et les animaux non-humains)*’. Puisque les individus des catégories (1),
(2) et (4) sont sentients, ils méritent un statut moral au moins sur cette base*. Par conséquent,
la proposition selon laquelle la capacité de réciprocité est nécessaire pour étre couvert par le

contrat est fausse.

44 Rawls est conscient de certaines limites de la portée de sa théorie de la justice lorsqu’il déclare : « [...] le cas de
ceux qui sont privés de personnalité morale de maniére plus ou moins permanente peut poser des difficultés. Je ne
peux pas examiner le probléme ici, mais je suppose que I'analyse de I'égalité n'en serait pas matériellement affectée
» (2009, p. 548).

4 0On peut se douter, par exemple, que les contractants se soucient du sort des animaux non-humains ou des jeunes
enfants, par exemple, et cela pourrait leur fournir des raisons de s’assurer que ceux-ci soient bien traités. Or, il s’agit
d’une raison indirecte de protéger ces étres, tandis qu’on veut plut6t les protéger pour eux-mémes.

46 pour certains de ces cas, il serait toutefois plus approprié de dire « incapables de réciprocité proportionnelle ou
comparable », car il s’agit d’'une capacité qui admet des degrés (par exemple, les jeunes enfants peuvent faire preuve
d’un certain niveau de rationalité/agentivité morale). A des fins de simplicité illustrative toutefois, la capacité de
réciprocité sera traitée ici comme une propriété catégorique (soit un étre I'a, soit il ne I'a pas).

4711 mérite d’étre souligné que la participation au contrat vient en degrés et, & part les générations futures, les
individus couverts par les catégories proposées par Philips sont au moins partiellement participants.

48 Le cas des générations futures sera analysé plus loin, a la section 3.4.

66



Remarquons toutefois qu’il est possible de reconnaitre une capacité de réciprocité a ces
catégories d’individus (a I’exception des générations futures). La réciprocité ne peut étre exercée
gue sous certaines conditions, comme le montre bien I'exemple des personnes en situation de
pauvreté extréme vis-a-vis des nations plus nanties : celles-ci peuvent en principe réciproquer;
seulement, le contexte de rapport de pouvoir ne leur permet pas. En ce qui concerne « les
questions relatives [au rapport entre réciprocité et] handicap, nous devrions chercher de
nouveaux arrangements physiques et sociaux qui éliminent I'incapacité, sérieuse et persistante,
pour certains, de s’engager pleinement dans des interactions sociales réciproques » (Becker, 2000,
p. 300). Ces arrangements peuvent impliquer, par exemple, une assistance a I'agentivité, grace a
I'aide de collaborateurs, intimement liés a des individus en situation de handicap sévere (ou
méme de certains animaux). Ces collaborateurs, a I'’écoute de I'expression des préférences de
ceux qu’ils aident, peuvent ensuite agir de maniére a satisfaire ces préférences et méme les

représenter politiquement (Donaldson et Kymlicka, 2011, pp. 59-60).

On peut également souligner I'effort de certains auteurs comme Rowlands (2009) qui élaborent
des principes pour intégrer ces catégories d’individus dans la portée du contrat. Rowlands se sert
du concept de « voile d’ignorance » proposé par Rawls pour éliminer les différences non-méritées
dans l"élaboration des principes de premier ordre. Ce voile métaphorique empéche les
contractants de connaitre leurs propriétés personnelles non-méritées qui pourraient influencer
les négociations. En effet, si I'on sait d’avance que nous sommes, par exemple, un homme, dans
la mesure ou des politiques et institutions sexistes nous sont favorables, il est dans notre intérét
de vouloir un contrat sexiste. Or, comme le sexe est une propriété moralement arbitraire, il faut
balayer la connaissance de son sexe derriére le voile d’ignorance et négocier le contrat sans cette

information.

Les propriétés non-méritées sont celles dont le possesseur n’a rien fait pour les posséder (ibid, p.
151). Ces propriétés sont moralement arbitraires et personne ne devrait bénéficier ni étre
pénalisé pour leur possession. Pour étre juste et équitable, le contrat social doit éliminer les
inégalités qui émanent de telles propriétés. Ainsi, méme si tous les contractants cherchent a

maximiser leurs bénéfices par le contrat, aucun ne pourra construire des principes sur mesure a

67



son propre cas, car personne ne connait son sort, « [tjout comme I'on pourrait chercher a garantir
une division juste d’un gateau en s’assurant que la personne qui le coupe ne sait pas quel morceau

sera le sien [...] » (ibid, p. 239).

La question devient alors de déterminer quelles propriétés sont moralement arbitraires. Selon
Rowlands, le voile d’ignorance devrait empécher les contractants de connaitre leur espéce.
Rowlands reproche d’ailleurs a Rawls de ne pas rendre son voile d’ignorance completement
opague en permettant aux contractants hypothétiques de connaitre d’avance qu'ils
appartiennent a I'espece Homo Sapiens. S'ils ne connaissent pas leur espéce, les contractants
s’assureront de proposer des principes qui protégent les animaux, puisqu’ils risquent eux-mémes

d’en étre un.

Pour ce qui est des générations futures, on peut également supposer que le voile d’ignorance
devrait empécher les contractants de savoir dans quelles sociétés et a quelle époque ils vont
s'incarner, sans quoi, effectivement, des contractants capables de réciprocité soucieux
uniquement de leur sort personnel n’ont aucun intérét a établir des devoirs moraux, directs du
moins, envers des individus d’autres sociétés ou d’autres générations. Méme chose pour la
propriété d’étre rationnel, d’étre né dans un pays géopolitiquement moins puissant ou encore

d’étre en situation de handicap physique sévere. Toutes ces propriétés sont a ranger du coté des

propriétés moralement arbitraires et le contrat ne devrait pas en tenir compte.

Par conséquent, le fait que ceux qui rédigent le contrat soient eux-mémes capables de réciprocité,
n‘empéche pas que les étres incapables de réciprocité soient couverts. Cela révele que les
théories du contrat sont en principe compatibles avec une portée intuitivement acceptable des
devoirs moraux, bien gqu’il soit bien établi que la capacité de réciprocité ne soit pas nécessaire

pour étre sujet de devoirs moraux directs.

68



CHAPITRE 3
LES APPROCHES ALTERNATIVES

Jusqgu’ici, nous avons exploré les approches qui fondent le statut moral sur la possession de
propriétés intrinseéques (chapitre 1) et les approches qui fondent le statut moral sur la possession
de propriétés relationnelles (chapitre 2). Ce troisieme et dernier chapitre s’intéresse aux
approches qui ne tombent dans aucune de ces deux catégories et seront pour cette raison
qualifiées d’ « alternatives ». Les approches alternatives ne proposent pas de nouvelles propriétés
candidates au fondement du statut moral et endossent certains fondements intrinséques ou
relationnels du statut moral comme suffisantes (par exemple, la sentience). Elles sont cependant
plus flexibles que les approches considérées jusqu’a présent en ce qu’elles jugent que la

possession actuelle de la propriété pertinente n’est pas nécessaire au statut moral.

Trois approches alternatives sont ici dégagées dans la littérature. Ces approches défendent le
statut moral de certaines entités (1) sur la base du fait qu’elles développeront normalement une
ou des propriétés qui fondent le statut moral (c’est le cas, par exemple, des embryons) ; (2) sur la
base du fait qu’elles possedent les propriétés pertinentes au statut moral quoique de maniére
incompléte ; et (3) sur la base du fait qu’elles existeront un jour et possederont une ou des

propriétés qui fondent le statut moral (c’est le cas des générations futures).

3.1 Le potentiel

Nous avons vu que certaines propriétés sont de bonnes candidates au fondement du statut moral.
La sentience, par exemple, suffit a conférer un statut moral aux entités qui possedent cette
propriété. Qu’en est-il cependant des entités qui n’ont pas encore la sentience (ou autre propriété
suffisante), mais qui ont néanmoins le potentiel de la développer? C’est le cas, notamment, des

embryons*? qui serviront d’exemple pour la discussion du potentiel.

4 Le terme « embryon », plutdt que foetus, sera employé pour isoler la sentience de nos jugements sur leurs cas,
puisque les foetus développent la conscience au cours de leur développement. Comme certains foetus sont sentients
mais aucun embryon ne I'est, nous parlerons d’embryons pour mettre le focus sur le réle du potentiel.

69



Le terme « embryon » est ici utilisé de maniére standard, « [...] pour référer a I'entité qui résulte
de la fertilisation d’un ovule par le spermatozoide, ce qui crée un zygote, et ce a peu pres jusqu’au
moment ol les organes commencent a se former » (Sagan et Singer, 2007, p. 265) et sera utilisé
pour clairement exclure les foetus sentients, puisque nous avons déja établi que la sentience suffit
pour fonder le statut moral. Or, ce qui nous intéresse dans cette section, c’est le potentiel de

développer la sentience (ou autre propriété moralement pertinente).

Pour montrer que les approches par potentiel sont plausibles, il faut montrer qu’elles évitent des
implications contre-intuitives comme étendre la portée de la communauté morale trop loin, mais

aussi qu’elles démontrent la pertinence normative du potentiel.

Il semble que fonder le statut moral sur la base du potentiel risque d’inclure dans la communauté
morale des entités a qui I'on ne veut pas attribuer un statut moral, notamment les gametes
(Steinbock, 1992; Sumner, 1981). En effet, si les embryons méritent un statut moral en vertu de
leur potentiel de développer des propriétés jugées suffisantes pour fonder le statut moral, alors
les gametes méritent également un statut moral. La cohérence exige que I'on traite les cas

similaires de maniere similaire et les gameétes possedent le méme potentiel que les embryons.

A cette critique, les partisans d’une approche par le potentiel précisent que les gamétes et les
embryons ne sont pas des cas similaires. « Le terme ‘potentiel’ [...] ne décrit pas ici la simple
possibilité, c.-a-d. qu’affirmer que x a le potentiel d’accomplir y ne veut pas simplement dire que
x peut possiblement accomplir y » (Manninen, 2007, p. 2). Le potentiel est une notion plus
restreinte : c’est le « pouvoir qu’il posséde en vertu de sa constitution spécifique » (ibid). Parce
gu’elles n"ont que la moitié du matériel génétique nécessaire au développement, les gamétes

n’ont pas le potentiel de développer les propriétés pertinentes au statut moral.

« Pour rendre justice a la position ‘pro-vie’ (pro-life thinking), nous devons apprécier que ses
partisans utilisent le concept de ‘potentiel’ dans un sens particulier (special sense) lorsqu’ils

parlent d’un feetus » (DeGrazia, 2012, p. 31). Acceptons donc la définition proposée de « potentiel

70



» et concédons que les gamétes ne sont pas touchés par ces approches. Toutefois, un autre type

de cellule pourrait remplir ce réle : les cellules souches.

« Ceux qui pensent que I'embryon est précieux a cause de son potentiel de devenir un étre
humain mature semblent tenus de considérer les cellules souches embryonnaires comme
précieuses pour la méme raison » (Sagan et Singer, 2007, p. 269). Contrairement aux gametes,
les cellules souches contiennent tout le matériel génétique nécessaire pour qu’un humain typique
se développe. Ce matériel génétique est contenu dans un noyau et peut étre isolé et déplacé dans
un ovule « dénoyauté » (enucleated egg), ce qui permet, notamment, de cloner. Les cellules
souches ont donc le potentiel, au sens technique concédé, de développer les propriétés
suffisantes au statut moral. Or, il semble absurde d’accorder un statut moral aux cellules

souchesC.

Cependant, bien que les cellules souches possedent tout le matériel génétique requis pour
développer les propriétés moralement pertinentes, il n’est pas clair que cela suffise a leur
reconnaitre le potentiel de se développer en étre humain, car il n’est pas clair que les cellules
souches partagent une relation d’identité avec I'étre-futur. Lors des deux premiéres semaines
suivant la fécondation (ici, I'implantation du noyau d’une cellule souche dans un ovule), I'entité
nouvellement formée, le zygote, a la capacité de se diviser en deux (et créer des jumeaux
identiques) et, dans de rares cas, deux zygotes se trouvant dans un méme utérus ont la capacité

de fusionner (et créer une « chimere »).

Prenons en exemple le cas plus commun, celui de la division en jumeaux identiques : dans lequel
des deux zygotes l'identité de I'originel a-t-elle été transférée? Il semble arbitraire de choisir un

plutot que 'autre et impossible de déclarer que les deux zygotes sont identiques a la cellule

0 Méme s’il semble que certaines personnes, typiquement conservatrices et religieuses, semblent accorder un statut
moral aux cellules souches et donc ne pas trouver I'idée absurde, « les controverses politiques et morales [entourant
la recherche biomédicale impliquant des cellules souches] vient du fait que I'extraction des cellules souches détruit
le blastocyste » (Sandel, 2007). Un blastocyste est un ensemble de cellules qui se divisent issues d’un ceuf fertilisé.
Ce n’est donc pas le statut moral des cellules souches qu’endossent ceux qui s’opposent a la recherche biomédicale
impliquant des cellules, mais celui des blastocystes.

71



originelle, puisque l'identité est transitive et que les deux zygotes ne sont pas numériqguement
identiques. La qualification la plus plausible semble étre qu’aucun des deux zygotes jumeaux n’est
identique a la cellule originelle : il s’agit de deux nouveaux individus. Si ce jugement est correct,
alors la cellule souche n’a peut-étre pas le potentiel de développer les propriétés pertinentes au

statut moral, puisqu’elle n’est peut-étre pas identique a I’entité-future (ou les entités-futures).

Certes, ce ne sont pas tous les zygotes qui se diviseront et « peut-étre que différents humains
débutent leurs existences (originate) a différents stades de développement » (DeGrazia, 2012, p.
21). Les zygotes qui ne subissent pas de fusion ou de fission ont peut-étre commencé leur
existence a la conception, tandis que les autres existent a partir de cet événement post-
conception. DeGrazia reconnait cette possibilité, mais en doute. Selon sa compréhension de la
science de la gestation précoce, dans les premiers moments de développement, le zygote
ressemble plus a une colonie de cellules plutét qu’a un organisme — toutes les cellules sont

identiques et chacune d’elles a le potentiel de se développer en humain, si séparée.

Ce n’est qu’apres deux semaines environ que les cellules commencent a se différencier pour jouer
des roles complémentaires et qu’un organisme nait finalement. Ce n’est que lorsque cet
organisme est formé que I’on peut attribuer le potentiel dont il est ici question, car avant ce stade,
aucun individu n’existe encore. Si cette conception de l'identité est correcte, alors les cellules
souches ne possedent pas le potentiel de développer les propriétés suffisantes au statut moral,
car elles ne sont pas identiques a I’entité-future. Le cas des cellules souches ne mene donc pas

nécessairement a une objection de sur-inclusivité>*.

La question principale reste toutefois de savoir si les approches potentialistes peuvent justifier

adéquatement le role normatif du potentiel. Généralement, il n’est pas approprié de traiter les

51| est important de noter que les approches potentialistes supposent une certaine conception de l'identité
personnelle, selon laquelle nous sommes essentiellement notre corps. Cette conception de I'identité permet de dire
que les organismes sentients, par exemple, ont déja été des embryons et donc, que les embryons ont bel et bien le
potentiel de devenir des organismes sentients.

Cependant, si I'on adopte une conception mentaliste de I'identité selon laquelle nous sommes essentiellement notre
conscience, alors nous n’avons jamais été un embryon. Si cela est le cas, alors les embryons ne possédent pas le
potentiel de devenir un organisme sentients.

72



potentiels x comme des actuels x. D’ailleurs, hors des questions entourant I'avortement, |'appel
au potentiel est rarement mobilisé. Ebouillanter un ceuf n’est pas moralement équivalent a
ébouillanter une poule et les enfants n"ont pas les mémes droits que les adultes. Sans pouvoir
affirmer que le potentiel n’est jamais moralement pertinent, on peut au moins dire qu’il ne I'est

pas toujours.

Cependant, « le partisan de I'approche potentialiste (pro-potentialist) peut concéder qu’il existe
effectivement des cas ol les ‘potentiels X’ ne doivent pas étre traités comme des ‘x actuels’ [...],
mais il peut également défendre que cette regle n’est pas catégorique » (Manninen, 2007, p. 4).
En effet, « le vrai probléme concerne non pas le potentiel en général, mais le potentiel des étres
humains prénataux [en particulier] — pour la sentience, la personnalité (personhood) ou les deux
» (DeGrazia, 2012, p. 29). Ce n’est pas parce que I'on juge que le potentiel d’un enfant ne justifie
pas qu’il ait les mémes droits qu’un adulte qu’on doit juger que le potentiel d’'un embryon ne

justifie pas qu’il ait un statut moral. Les cas ne sont peut-étre pas analogues.

Pour nous aider a réfléchir au réle normatif du potentiel quant au statut moral, DeGrazia propose
une expérience de pensée (ibid, p. 31). Imaginons un nouveau-né atteint d’'une condition spéciale.
Celui-ci est en parfaite santé, mis a part un probléme au niveau de son tronc cérébral (brainstem)
qui fait qu’il n’a jamais été sentient. Une simple procédure médicale suffirait a lui donner la
sentience. |l semble qu’il serait mal de ne pas lui offrir cette simple procédure. En effet, si la
privation d’expériences plaisantes cause un tort a un individu, alors priver un individu de la
sentience qui permet d’accéder a ces expériences plaisantes cause un tort a cet individu. Un tel
étre serait analogue a un embryon. Si cet individu a un statut moral sur la base de son potentiel

de sentience, alors I’embryon aussi.

Cette expérience de pensée fait écho a I'argument d’un « futur-comme-le-n6tre » de Marquis
(1989). Marquis défend qu’une explication satisfaisante du dommage de la mort pour un humain
adulte typique se trouve dans la perte d’un futur qui contient des biens valables comme « un
ensemble d’expériences, de projets, d’activités, etc. » (ibid, p. 192). Il s’agit d’'un dommage

contrefactuel, par privation de ce qui aurait autrement pu étre vécu et la possibilité d’une telle

73



privation est également partagée avec les embryons. Les années de vie passées ne peuvent pas
étre perdues, seulement les années a venir. Or, une telle perte peut autant toucher les embryons

que les adultes.

Si la sentience suffit pour générer des devoirs moraux prima facie directs, comme un devoir de
non-nuisance, il semble que nous ayons un devoir prima facie de non-nuisance envers les
embryons en vertu de leur éventuelle sentience. Si nous avons au moins un devoir moral direct

envers les embryons, alors ceux-ci ont un statut moral®2.

Harman (2003) propose une solution qui permet de concilier I'idée que le potentiel a une
pertinence morale sans pour autant qu’il ne fonde le statut moral. Il se pourrait que le potentiel
augmente le dommage de la mort, mais ne le crée pas : il faut d’abord étre sentient pour pouvoir
étre affecté par ce qui nous arrive. Ainsi, le potentiel devient moralement pertinent seulement
lorsque le statut moral a été établi sur d’autres bases (par exemple, la sentience). Une telle
position nous permet de reconnaitre que la mort d’un jeune enfant est, toutes choses étant
égales, particulierement grave, sans pour autant concéder que la mort d’un embryon soit, toutes

choses étant égales, aussi grave, voire pire.

Marquis note cependant qu’une telle défense évite la question, du moins tant que la nécessité
de la sentience n’a pas été établie indépendamment « puisque ce qui suffit (is adequate) pour
établir la capacité d’étre victime (to secure victimizability) est exactement ce qui est en jeu » (1989,
p. 200). Au final, il semble qu’il faille se rallier a DeGrazia, lorsqu’il suspend son jugement : Ia
suffisance du potentiel pour le statut moral est « aussi puissante, il semble, que la position selon

laguelle la sentience est nécessaire [au statut moral] » (2012, p. 30).

52 Accorder un statut moral aux embryons et reconnaitre un devoir prima facie de non-nuisance a leur égard reste
compatible avec un droit a I'avortement. Il s’agit d’'une question liée mais différente, comme I'exemplifie la célebre
expérience de pensée du violoniste de Jarvis Thomson (1971). On peut aussi défendre que les embryons ont
seulement un faible intérét a rester en vie, étant donné leur faible connexion psychologique avec leur futur (voir
DeGrazia, 2007; McMahan, 2002).

74



3.2 Les capacités cognitives sophistiquées réalisées de maniére incompléte (CCSRMI)

Dans un article audacieux, Jaworska et Tannenbaum (2014) tentent de concilier la croyance
largement répandue selon laquelle les humains®>3 possédent un statut moral supérieur aux
animaux sur la base de leurs capacités cognitives, méme lorsque les humains ont des capacités
comparables, voire moins développées, que ceux des animaux, sans faire appel au potentiel, ni a
I’appartenance d'espéces, positions qu’elles estiment insatisfaisantes (2023). Pour ce faire, elles
défendent cette différence en faisant appel aux « capacités cognitives sophistiquées réalisées de

maniere incompléte » (CCSRMI).

Leur théorie s’intéresse donc au fondement du statut moral supérieur des humains®*. Or, le
présent travail s’intéresse aux fondements du statut moral tout court. Leur théorie novatrice
mérite cependant d’étre exposée et sera interprétée comme si la possession de CCSRMI est
suffisante pour le statut moral tout court. Si elle est suffisante pour fonder un statut moral
supérieur, il semble qu’elle I'est également pour fonder le statut moral tout court. Aprés avoir
présenté ce qu’elles entendent par « capacités cognitives sophistiquées réalisées de maniere
incomplete » et expliqué leur lien avec le statut moral, nous explorerons critiquement la
proposition selon laquelle la possession de CCSRMI suffit a fonder le statut moral, a travers

I’évaluation de sa force normative et la plausibilité de ses implications.

Une précision mérite cependant d’étre faite, concernant le classement de la théorie proposée par
Jaworska et Tannenbaum parmi les approches alternatives plutdét que parmi les approches
relationnelles. Il est clair que, dans leur théorie, I'aspect relationnel joue un réle important dans
le fondement du statut moral. Les relations servent a transformer « la nature et la valeur » des
capacités des individus concernés et ce sont ces capacités « transformées » qui fondent le statut

moral des individus. Cependant, Jaworska et Tannenbaum classent elles-mémes leur approche

3 Sauf cas exceptionnels, comme les « nouveau-nés anencéphales » (note 25, p. 255).

5 0u plus exactement de ceux qu’elles appellent des « self-standing persons », laissant la porte ouverte a ce que des
entités non-humaines puissent posséder ce statut supérieur. Pour des raisons de simplification et parce que cette
nuance n’est pas particulierement importante ici, nous utiliserons « humains » pour référer aux « self-standing
persons ».

75



comme « alternative » et non-relationnelle (2023). Leur « proposition fonde (grounds) des raisons
impartiales plutét que relatives a des relations en ce qui a trait a la moralité : la propriété qui
fonde le statut n’est pas une relation, mais se trouve dans l'individu (vested in the individual), de
la méme maniére que la capacité de jouer au squash se trouve dans lindividu bien que

I'actualisation de cette capacité nécessite quelqu’un avec qui jouer » (section 5.6).

Comme présenté dans le premier chapitre (section 1.3), certaines capacités cognitives
sophistiquées sont parfois avancées comme suffisantes pour posséder un statut moral. Kant, par
exemple, propose que I'autonomie confére le statut moral, faisant de I’étre autonome une « fin-
en-soi ». L’étre autonome n’est pas un simple moyen pour satisfaire d’autres fins : il mérite un

respect direct.

Jaworska et Tannenbaum endossent la nature cognitive (2014, p. 243) des propriétés pertinentes
au statut moral supérieur, mais restent neutres par rapport a la capacité pertinente. Elles
mentionnent certaines capacités cognitives souvent avancées pour remplir ce role : la capacité
de raisonner, la conscience de soi ou encore la capacité de sollicitude (care). De telles capacités
sont conceptuellement liées au concept de « personne », qui réfere au statut moral maximal (full

moral status). Elles seront ici traitées comme conférant le statut moral tout court.

Méme si la possession de telles capacités cognitives sophistiquées suffit a fonder le statut moral,
force est de reconnaitre que plusieurs humains, notamment les bébés, ne les possedent pas, du
moins pas a un degré suffisant pour les catégoriser comme « sophistiquées ». Jaworska et
Tannenbaum sont conscientes de cette limite, mais proposent une nuance intéressante

beaucoup de ces humains possedent en réalité ces capacités cognitives sophistiquées, quoique
de maniére incompléte. lls possedent ce que Jaworska et Tannenbaum appellent des « capacités
cognitives sophistiquées réalisées de maniere incompléete » (CCSRMI). Selon elles, la possession
de CCSRMI suffit a conférer le méme statut qu’aux individus qui les possedent de maniére

compléte.

76



Qu’entend-on cependant par CCSRMI et pourquoi un chien qui serait autant sinon plus rationnel
qu’un bébé ne serait pas couvert par cette classification? C’'est ici que Jaworska et Tannenbaum
font appel a une théorie largement acceptée (widely held view) en philosophie de I'action selon
laquelle le but (end) d’une activité peut altérer sa nature et sa valeur®> (ibid, p. 245). Donner des
fleurs a x dans le but de remonter le moral de x est différent de donner des fleurs a x dans le but
de rendre y jaloux. Deux actes identiques, dont le but est différent, ont ainsi une nature différente :

le premier est un acte de bonté tandis que le second est un acte de mesquinerie.

Il semble d’ailleurs que cette différence de nature ne nécessite pas que I'acteur soit conscient du
but visé. Imaginons que votre ami vole une montre. Se doutant qu’il est sur la liste de suspects et
ne sachant pas ou la cacher, il vous la préte pour une durée indéterminée. Vous ne vous doutez
de rien, croyant raisonnablement qu’il s’agit de sa montre personnelle. Sans le savoir, vous
participez a un vol. L'acte de garder la montre de votre ami n’aurait pas eu cette nature si elle

avait été acquise par votre ami de maniere légitime, méme si vous ignorez ce fait.

Finalement, I'objectif poursuivi dans la réalisation d’une activité peut modifier I’évaluation des
capacités impliquées dans sa réalisation. Prenons un individu qui débute ses apprentissages au
piano. Selon Jaworska et Tannenbaum, bien que les sons produits par ce novice ne soient pas
mélodieuy, il serait inapproprié de dire que celui-ci joue mal (ou « a de faibles capacités au piano
»). On devrait plutét dire que celui-ci commence ou apprend a jouer du piano. On peut noter que
I'on ne serait pas tenté de porter ce méme jugement a propos d’un autre individu dont les
capacités au piano sont comparables, mais qui joue un peu au hasard et ne cherche pas a

s’améliorer. L’objectif visé par I'activité influence I'évaluation de la capacité.

Ayant placé ces bases, Jaworska et Tannenbaum sont maintenant prétes a faire le lien avec les
humains qui n’ont pas atteint le niveau de sophistication de capacités cognitives jugées suffisant
au statut moral. Ces derniers peuvent étre engagés dans des activités dont le but influence

I’évaluation de leurs capacités. Il ne s’agit pas de cas exceptionnels : ce serait vrai lorsqu’on se

55 Le saut de « capacité » a « activité » est justifié par le fait que les activités ont un impact sur le développement
des capacités.

77



trouve dans une situation d’apprentissage, a travers |’éducation formelle ou le jeu, par exemple.
A propos de I'enfant qui apprend a lire, il convient de dire qu’il posséde la capacité de lire de
maniére incompléte. On rappelle qu’il n’a pas besoin d’étre conscient du but visé par 'activité :

ses parents, tuteurs ou autres, avec qui il s’engage dans I'activité, peuvent remplir ce réle>®.

Ainsi, on peut dire a propos des humains dont le niveau de capacités cognitives n’est pas
sophistiqué, qu’ils possedent ces capacités cognitives sophistiquées, quoique réalisées de
maniere incompléte. En réduisant ainsi la distance entre les capacités des humains
paradigmatiques et non-paradigmatiques, concevant cette différence comme une question de
degrés plutét que de nature, Jaworska et Tannenbaum jugent avoir fourni des raisons suffisantes
de croire que leurs statuts moraux sont similaires. Autant les individus qui possédent les capacités
cognitives de maniere compléte que ceux qui les possédent de maniére incompléte ont un statut

moral en vertu de leur possession de capacités cognitives sophistiquées.

On peut toutefois se demander, d’abord, pourquoi les capacités cognitives sophistiquées fondent
le statut moral. Comme le sujet a été traité dans le premier chapitre (section 1.3), les critiques ne
seront pas répétées ici. On peut cependant noter que les CCSRMI ont une force normative au
maximum égale aux capacités cognitives « complétement réalisées », puisqu’elles en sont une
version plus faible. Une condition minimale pour que les CCSRMI fondent le statut moral est que

les capacités cognitives sophistiquées suffisent a fonder le statut moral.

Supposons que les capacités cognitives sophistiquées complétement réalisées suffisent a fonder
le statut moral et tournons-nous vers la proposition selon laquelle ces capacités, méme
lorsqu’elles sont réalisées de maniere incompléte, suffisent a fonder le statut moral. Pour évaluer
cette proposition, on peut voir si elle ne conduit pas a une sur-inclusivité au niveau de la
communauté morale ou encore a des jugements contre-intuitifs, par exemple traiter des cas

similaires de maniére différente.

%6 « Les tuteurs (rearers) peuvent étre des gardiens ou des institutions et méme certaines relations de réhabilitation
(rehabilitating relationships) peuvent compter » (p. 255).

78



Si, comme Jaworska et Tannenbaum le concédent, I'entité qui posséde une ou des CCSMRI n’a
pas besoin d’étre au courant du but des activités dans lesquels il s’engage pour que la nature de
ses capacités soit transformée et que cette intention peut étre connue seulement par ses tuteurs,
il semble que cela ouvre la porte a un probleme de sur-inclusivité. Imaginons un adulte qui
interagit avec son robot-nettoyeur dans l'intention de lui faire développer certaines capacités
cognitives sophistiquées. A priori, cette intention transforme la nature des capacités du robot-
nettoyeur en CCSMRI. Si la possession de CCSMRI suffit a posséder un statut moral, alors le robot-
nettoyeur posseéde un statut moral. Or, le robot-nettoyeur n’a pas de statut moral. Par

conséquent, la possession de CCSMRI ne suffit pas a fonder le statut moral.

Jaworska et Tannenbaum évitent cette implication contre-intuitive en installant des balises pour
I'attribution de CCSMRI. Notamment, les intentions des tuteurs vis-a-vis le développement des
capacités de I'entité concernée doivent étre « minimalement raisonnables » (2014, pp. 246-8),
c’est-a-dire qu’ils doivent avoir des raisons suffisantes de croire qu’il est possible d’atteindre le

but visé.

Jaworska et Tannenbaum sont conscientes que cela peut encore avoir des implications contre-
intuitives. Elles imaginent une tribu isolée dont les traditions religieuses impliquent la croyance
gue les roches peuvent se réincarner en étres cognitivement sophistiqués et que certaines
activités pratiquées avec les roches peuvent provoquer cette transformation®’. Leur isolement du
monde moderne rend minimalement raisonnable (de leur point de vue), la croyance en la

possibilité d’une telle transformation.

Par conséquent, la condition de « raisonnabilité minimale » n’est pas suffisante. Pour pallier ce
défaut, Jaworska et Tannenbaum ajoutent que la transformation doit également étre réalisable
(feasible), que I'entité concernée puisse réellement développer ces capacités, que « la connection
[entre I'intention et I'objectif] doit étre suffisamment appuyée (grounded) dans des faits réels [sic]

a propos du monde » (ibid, p. 248). Ainsi, le but de transformer les roches en étres cognitivement

57 Scénario adapté, « roches » remplagant ici « chiens », pour isoler la sentience du jugement.

79



sophistiqués ne confére pas aux roches un statut moral, puisque la condition de réalisme n’est

pas remplie.

Un probleme survient cependant, car il semble alors que I'entité concernée doit avoir le potentiel
de développer les capacités en question pour remplir la condition de réalisabilité. Or, Jaworska et
Tannenbaum sont explicites quant au fait que leur approche n’est pas une approche par potentiel
(ibid, p. 257). Si ce n’est pas le potentiel qui explique la différence de statut moral entre un bébé
et un robot-nettoyeur et que tous deux sont en relation avec des tuteurs qui visent a leur faire

développer des capacités cognitives complexes, alors la différence reste mystérieuse.

DeGrazia (2014) illustre un autre probleme pour la théorie a I'aide d’une expérience de pensée
(pp. 549-50), adaptée ici encore une fois a I'aide de robots-nettoyeurs®®. Imaginons qu’une
avancée technologique rend possible de modifier les robots-nettoyeurs pour qu’ils développent
réellement les capacités cognitives sophistiquées suffisantes au statut moral. La condition de
réalisme est alors remplie vis-a-vis des robots-nettoyeurs. Imaginons maintenant deux robots-
nettoyeurs (A et B) en relation de tutelle avec des gardiens différents. Le gardien de A a I'intention
d’utiliser cette technologie a un moment donné, contrairement au gardien de B. Puisque A et B
s’engagent dans des activités similaires avec leurs gardiens, I'intention des gardiens est la seule
différence entre A et B. Cependant, la théorie de Jaworska nous pousse a croire que cette
différence dans les intentions des gardiens implique une différence de statut moral entre A et B,
car A posséderait des CCSMRI, mais pas B, en vertu de l'intention de son gardien. DeGrazia est
méfiant, car « il semble peu plausible de croire que les intentions peuvent causer une telle

différence au niveau du statut moral d’un étre » (ibid, p. 550).

Etant donné les implications contre-intuitives de la possession des CCSRMI et la force normative
mystérieuse des intentions des tuteurs sur le statut moral, il est raisonnable de rejeter la

possession de CCSRMI comme fondement suffisant au statut moral. Il mérite d’étre rappelé

8 Son expérience de pensée initiale vise a réfuter les implications sur les différences de degrés de statut moral. Il
prend alors en exemple des chiens qui possedent un statut moral sur une base indépendante (sentience). Or, comme
il s’agit ici de voir si les CCSRMI peuvent fonder le statut moral, le scénario sera adapté en remplacgant les chiens par
des robots-nettoyeurs.

80



brievement que le but de la théorie proposée par Jaworska et Tannenbaum vise a justifier une
différence de degré de statut moral. Or, les critiques exposées ici s’adressent aussi a la version
originellement proposée par Jaworska et Tannenbaum. Ainsi, ces critiques sont valides que I'on
s'intéresse a la pertinence des CCSMRI quant au statut moral tout court ou au statut moral

complet (full moral status) : les CCSRMI ne sont pas pertinents quant au statut moral.

3.3 L'existence future

« L'idée selon laquelle les individus futurs (future people) comptent reléve du sens commun. Les
individus futurs sont, apres tout, des individus. Ils vont exister. lls vont avoir des espoirs et des
joies, des douleurs et des regrets, tout comme nous. lIs n’existent juste pas encore » (MacAskill,

2022, p. 10).

Cette proposition obtient sans doute I'approbation intuitive de plusieurs. Les générations futures
sont semblables aux générations présentes : elles aussi vont avoir des « espoirs et des joies, des
douleurs et des regrets ». En d’autres mots, elles aussi seront sentientes. Si les individus présents
méritent de se voir accorder un statut moral en vertu de leur sentience, alors les individus futurs

aussi, car ils sont aussi sentients. Les cas similaires doivent étre traités de maniere similaire.

Cependant, le qualificatif « futur », soit la précision que les générations futures vont avoir
certaines propriétés suffisantes au statut moral, concede qu’elles ne les possedent pas encore.
Puisqu’elles n’existent pas, les générations futures n’ont aucune propriété, actuelle du moins>.
Que les générations futures aillent avoir un statut moral lorsqu’elles existeront — et cesseront du
méme coup d’étre des générations futures — est facile a concéder, car a ce moment, elles
posséderont alors au moins une propriété jugée suffisante au statut moral. La question difficile

prend plutot la forme suivante : les générations futures ont-elles un statut moral maintenant?

59| existe, en philosophie de I'esprit, un débat sur le statut ontologique des différentes tranches de I'espace-temps.
D’un c6té, les présentistes avancent que seules les entités du présent existent (Ingram et Tallant, 2023). De l'autre,
les éternalistes suggerent que les entités passées et futures existent autant que les entités présentes, « bien qu’elles
s’en distinguent au niveau du moment dans lequel elles existent » (Govier, 1979, p. 105). Il est hors de portée de ce
travail d’élaborer sur ce débat, mais I'on peut noter au passage que son issu pourrait avoir des conséquences
importantes sur le statut moral des générations futures. Laissons cependant de c6té les questions ontologiques
relatives a I’espace-temps et assumons le présentisme, selon lequel les générations futures n’existent pas encore.

81



Pour reprendre le theme de recherche de ce mémoire : I'existence future avec propriétés

pertinentes au statut moral (ci-aprés « existence future ») suffit-elle a fonder le statut moral?

Quelques problémes menacent l'inclusion des entités dont I'existence est future parmi la
communauté morale. D’abord, il semble qu’accorder un statut moral sur la base de |'existence
future peut mener a un probléme de sur-inclusivité : cela risque d’élargir la communauté morale
a une quantité astronomique d’étres possibles. Ensuite, la non-existence implique que l'identité,
tant numérique que qualitative, des individus futurs n’est pas encore fixée (probléme de non-
identité). Or, il semble que I'on ne peut pas attribuer un statut moral a des entités qui n’ont pas
d’identité. Finalement, on s’intéressera a la question directe, a savoir la force normative de

I’existence future vis-a-vis la possession d’un statut moral.

Evaluons d’abord le probléme de sur-inclusivité qui menace I'approche considérée. Bien que les
entités intentionnellement visées par I'approche de I'existence future se limitent aux quelques
prochaines générations, il ne semble pas y avoir de raison de principe de se limiter a celles-ci. Or,
le nombre d’individus qui pourraient exister dans le futur, toutes époques confondues, est vaste,
bien plus vaste que le nombre d’individus qui existent actuellement ou qui existeront dans un
futur rapproché. « En toute probabilité (in expectation), la quasi-totalité des humains qui vont
avoir existé [a un moment ou un autre de I'histoire de 'univers] ne sont pas encore nés. A moins

d’une catastrophe, la plupart des générations sont des générations futures » (Ord, 2020, p. 44).

Le souci de tenir compte de tous les individus futurs possibles nous entraine vers I'éthique,
développée récemment, qui porte le nom de « long-termisme ». Celle-ci est particulierement
soucieuse de I'impact de nos actions sur le futur a long-terme, voire en fait une priorité. « [Le
long-termisme] prend au sérieux le fait que notre génération n’est rien de plus qu’une seule page
d’une histoire bien plus longue [...] » (Ord, 2020, p. 46). Bostrom (2003) offre une conclusion tres
forte a partir de ce constat. Il avance que le nombre d’humains possibles, supposant que leurs
vies valent au moins la peine d’étre vécues, est si grand qu’il éclipse toute autre considération

morale. La préoccupation morale principale, selon les « long-termistes », devrait étre de réduire

82



les risques existentiels, c.-a-d. les risques relatifs a la destruction du potentiel a long-terme de

I"humanité (ibid, p. 37).

Cette proposition rend clairs les risques encourus lorsque I'on tient compte des intéréts possibles
de tous les individus possibles dans nos décisions morales, méme lorsque I'on escompte (discount)
pour l'incertitude : on risque d’abandonner compléetement les générations présentes au profit
des générations futures. Bostrom (2002), partisan du « long-termisme », caractérise les grands
désastres de I’histoire humaine (comme les deux guerres mondiales et la peste noire) de simples

gouttelettes dans I'océan de I'histoire humaine (mere ripples on the surface of the great sea of

life) (p. 2).

De telles implications sont difficiles a avaler. Méme linitiateur du mouvement d’altruisme
efficace®, qui défend I'application du principe d’utilité attendue dans la prise de décision morale,
Peter Singer, éprouve des réserves quant a ce genre de raisonnement. « Observer les problémes
présents a travers le prisme des risques existentiels peut réduire ces problémes a presque rien,
tout en justifiant a peu prés n’‘importe quoi, du moment que ¢a augmente nos chances de survivre

assez longtemps pour peupler I'espace (spread beyond Earth) » (Singer, 2021).

Si I'on croit que les devoirs moraux sont en derniére analyse déterminés par un calcul d’utilité
attendue, comme certains utilitaristes le défendent, 'argument en faveur de détourner presque
complétement notre attention morale vers les générations futures est amplement convaincant.
La remarque de Bostrom, a premiere vue choquante, n’en est pas moins correcte. Le pur nombre
de patients moraux possibles dépasse largement le nombre de patients moraux actuels. Encore
plus d’utilité serait attendue du futur si I'on suppose que les avancées technologiques et

politiques permettront aux générations futures d’atteindre une qualité de vie inégalée.

Méme si 'on suppose que nous avons des devoirs moraux spéciaux envers les générations

présentes, par exemple qu’elles ont priorité, il semble raisonnable de juger que cette priorisation

0 Dont le « long-termisme » peut &tre considéré comme une de ses branches.

83



a une limite. Concernant le cas des générations futures, il doit y avoir un seuil, c.-a-d. une quantité
d’individus futurs possibles, a partir de laquelle nous ne sommes plus justifiés de prioriser les
générations présentes. Selon les estimations établies plus haut, il semble que ce seuil soit
largement dépassé. Méme si nous n’avons pas de chiffres exacts, nous devons considérer
sérieusement cette possibilité. « Les estimations précises ne sont ni possibles ni nécessaires. Tous
les calculs raisonnables s’accordent au moins la-dessus : le nombre [d’individus futurs possibles]

est immense » (MacAskill, 2022, p. 15).

Existe-t-il une facon de pallier la proposition selon laquelle les intéréts des générations futures
comptent avec l'idée que nous devons malgré tout nous intéresser au sort des générations
présentes? Méme si I'on reconnait un statut moral aux générations futures, il se peut qu’en

pratique, nos devoirs moraux restent majoritairement dirigés vers les générations présentes.

Par exemple, peut-étre n’avons-nous que des devoirs moraux négatifs envers les générations
futures et qu’investir massivement sur les générations futures est surérogatoire. Il faudrait
cependant expliquer la différence pertinente entre les générations futures et présentes qui
justifie ce double standard. Peut-étre que I'existence de relations spéciales peut expliquer cette
différence. Or, il semble que I'absence de relations spéciales ne justifie pas entierement I'absence
de devoirs moraux positifs. Dans certains cas extrémes, nous devons intervenir pour améliorer
méme le sort de ceux avec qui nous n’entretenons aucune relation, ni causale ni personnelle (voir

Singer, 2010).

On peut chercher a sauver l'inclusion des entités futures parmi la communauté morale en
démontrant que la prise en compte de leurs intéréts n’est pas nécessairement en conflit avec la
prise en compte des sujets moraux présents. Par exemple, certaines préoccupations de I'époque
contemporaine coincident avec la préservation du potentiel futur. Pensons a I’élevage industriel,
qui est une source importante de gaz a effet de serre et qui menace la stabilité du climat (Steinfeld

et coll., 2006). Réduire, voire mettre fin a, I'élevage industriel réduit les risques existentiels liés

84



aux changements climatiques tout en améliorant le sort des animaux d’élevage®'. De maniére
similaire, Singer suggére que « permettre aux individus d’échapper a la pauvreté et accéder a
I’éducation est aussi susceptible de bouger les choses dans la bonne direction [c.-a-d. réduire les

risques existentiels] que la plupart des choses que nous pourrions faire » (Singer, 2021).

Finalement, pour des raisons de potentiel d’amélioration (tractability), il n’est pas évident de
déterminer quelles actions contribuent a réduire efficacement les risques existentiels. Les
résultats des calculs d’utilité attendue sont conditionnels aux données que nous avons sur leur
potentiel de réussite. Il se peut qu’il soit plus « utile » d’investir sur les générations présentes,
méme si ces actions ou politiques ont une portée moindre, parce que nous savons qu’elles ont de
bonnes chances de réussite (Karnofsky, 2014), contrairement aux actions qui cherchent a

bénéficier les générations futures.

Jusqgu’ici nous avons supposé qu’il soit correct de reconnaitre un statut moral sur la base de
I’existence future et avons exploré les implications d’une telle position. On peut cependant douter
gue l'existence future puisse fonder le statut moral. « Tandis que certains jugent évident que nous
avons [...] des obligations [envers les générations futures], il reste difficile d’expliquer comment

cela est possible » (DeGrazia, 2012, p. 201).

Comme noté dans I'introduction de cette section, les générations futures, puisqu’elles n’existent
pas, n‘ont aucune propriété actuelle, a fortiori aucune propriété actuelle pour fonder un statut
moral. Ce probléme, surnommé le « probléme de la non-existence » (non-existence challenge)
(Gosseries, 2008, p. 449), doit étre surmonté pour pouvoir attribuer un statut moral aux

générations futures.

On peut reprocher a ceux qui doutent que I'on puisse attribuer un statut moral sur la base de

I’existence future gu’ils sont coupables d’'une forme de discrimination arbitraire : une sorte de «

61 Méme si les changements climatiques ne sont pas typiqguement reconnus comme des « risques existentiels » (sauf
peut-étre dans les pires scénarios), ceux-ci pourraient retarder par exemple la colonisation de I'espace et réduire le
nombre d’individus futurs possibles.

85



préjugé temporel » (temporal parochialism) (MacAskill, 2022; Scheffler, 2018). Les partisans de
I'inclusion des générations futures parmi la communauté morale utilisent fréquemment une
analogie entre la distance spatiale et la distance temporelle. Ord (2020) illustre I’analogie ainsi :
« De la méme maniéere qu'’il serait faux de croire que les individus comptent moins en fonction de
leur distance dans I'espace, il est faux de croire qu’ils comptent moins en fonction de leur distance

dans le temps » (p. 45).

Si une entité possede les propriétés suffisantes pour posséder un statut moral, alors celle-ci
possede un statut moral, indépendamment de sa position dans I'espace. Une entité sentiente a
un bien-étre qui mérite d’étre pris en compte, méme si elle vit sur un autre continent. L’analogie
cherche a montrer qu’on doit poser le méme jugement quant aux entités qui existent ailleurs
dans le temps. Or, les cas ne sont pas analogues : les entités qui existent a distance possedent
actuellement des propriétés pertinentes pour le statut moral, tandis que les entités qui n’existent
pas présentement n’ont pas actuellement de telles propriétés. Refuser un statut moral aux
générations futures n’est pas injuste, du moins pas de la méme maniéere qu’il est injuste de refuser

un statut moral aux individus qui vivent ailleurs.

Un dernier probléme sera soulevé pour clore cette section, connu sous le nom de « probléme de
non-identité », initialement identifié par Parfit (1986, chap. 16). Du fait que le nombre et I'identité
des individus qui vont composer les générations futures sont indéterminés surviennent certaines

complications.

Premiérement, de maniére similaire au cas des embryons, il semble qu’il soit nécessaire de
supposer que l'entité dont on parle maintenant (par exemple, I'embryon) soit la méme que
I’entité dont on parlera un jour (par exemple, I'adulte que peut devenir 'embryon) pour qu’on
puisse dire que, plus tard, I'embryon sera sentient. Or, le méme exercice ne semble pas possible
avec les générations futures, car, lorsqu’on parle des générations futures, nous ne pouvons pas
faire référence aux individus futurs particuliers, puisque, comme mentionné, leur identité est
encore indéterminée. Leur identité dépend de plusieurs facteurs. Notamment, le fait de leur

reconnaitre un statut moral changerait sans doute la maniéere dont les générations présentes vont

86



se comporter, ce qui changerait inévitablement I'identité des individus futurs. Par exemple, éviter
de prendre I'avion pour réduire ses émissions de GES affectera qui rencontrera qui, ce qui aura
un impact sur l'identité génétique des générations futures. De maniere similaire, si I'on adopte

des politiques pour limiter le nombre de naissances, cela affectera le nombre d’individus futurs.

Un deuxiéme probléme suit logiguement le premier. « Il existe un sens dans lequel on ne peut
pas vraiment dire que les individus futurs peuvent étre victimes de torts, encore moins étre |ésés
(wronged) » (Gosseries, 2008, p. 449). En effet, si nuire ou bénéficier a quelqu’un nécessite des
comparaisons contrefactuelles, comme se demander ce qui serait advenu a I'individu en question
si I'on avait agi autrement, alors on ne peut ni nuire ni bénéficier aux individus des générations
futures. Les actions que I'on entreprend aujourd’hui, méme par souci a leur endroit, ne rendront
pas les individus futurs mieux lotis. Ces actions vont seulement changer I'identité des individus
futurs. Or, le contrefactuel perd alors son sens : ces individus n’auraient pas été dans une pire
situation si I'on avait agi autrement. Ces derniers n’auraient tout simplement pas existé. Il est
alors difficile de comprendre en quoi pourraient consister des devoirs moraux envers les

générations futures®?,

Etant donné la combinaison de tous ces problémes (la sur-inclusivité, le « probléme de la non-
existence » et le « probleme de non-identité »), I’existence future semble insuffisante pour fonder

le statut moral.

Cela ne nous empéche pas d’avoir des devoirs moraux concernant le futur. Scheffler (2018)
propose, notamment, que les générations présentes ont des intéréts concernant la perpétuation
de la civilisation humaine, car, par exemple, celle-ci donne sens a certains projets qui autrement
perdraient leur « structure a long-terme et orientée vers des buts » (p. 48). Ord (2020) suggére,
entre autres, que certaines approches morales peuvent reconnaitre des « devoirs envers les
générations futures [...] qui trouvent leurs fondements dans le travail que nos ancétres ont

accompli pour nous lorsque nous étions les générations futures » (p. 51). On peut aussi penser

62 A noter que la force normative du probléme de non-identité est contestée dans la littérature sur les injustices
historiques.

87



gue nous avons des devoirs impersonnels de bienveillance, comme réduire la souffrance, sans

que ces devoirs n’aient besoin d’étre rattachés a des individus spécifiques.

Ces quelques pistes ne sont pas exhaustives. On peut également ne pas étre satisfait des résultats
obtenus par I'analyse critique proposée ici. Ball (2001) note que « les concepts constitutifs des
discours politiques et moraux — droits, devoirs, obligations, justice, responsabilité — apparaissent
parfois comme ayant été congus (designed) pour traiter des relations et des conflits entre
contemporains; et semblent souvent incohérents et inintelligibles lorsqu’appliqués aux
générations futures lointaines » (p. 89). Peut-étre que les concepts dont nous nous sommes servis
ici ne sont pas appropriés pour traiter du statut moral des générations futures, qu’il faut en

abandonner certains et en créer d’autres.

88



CONCLUSION

Le présent mémoire avait pour but de déterminer quelles propriétés sont suffisantes, nécessaires,
ou les deux, pour la possession d’un statut moral. Une propriété est suffisante pour fonder le
statut moral lorsqu’elle justifie que les agents moraux ont, ou peuvent avoir, des devoirs directs
a I’égard de I'entité qui possede cette propriété. Une propriété est nécessaire pour fonder le
statut moral lorsque son absence implique les agents moraux n’ont pas de devoirs directs a
I’égard des entités qui ne possedent pas cette propriété. Les principales théories du statut moral,
qui défendent différentes propriétés comme suffisantes, nécessaires, ou les deux, pour fonder le
statut moral, ont été présentées et soumises a I'examen critique. Cet examen a mené aux

conclusions suivantes.

Parmi les approches intrinseques, la simple conscience (section 1.1.1) n’a pas été retenue comme
une propriété suffisante pour fonder le statut moral, car il n’est pas clair pourquoi les agents
moraux auraient des devoirs moraux envers les étres simplement conscients, ni ce
gu’impligueraient de tels devoirs. La sentience (section 1.1.2), cependant, a été établie comme
suffisante pour fonder le statut moral. Les étres sentients ont au minimum un intérét a éviter la
souffrance et les agents moraux ont un devoir prima facie de ne pas causer de souffrance aux
étres sentients. La these plus forte, selon laquelle la sentience est aussi nécessaire au statut moral,

n’a cependant pas été retenue, puisqu’il semble y exister d’autres fondements du statut moral.

Les approches biocentristes (section 1.2), qui cherchent a fonder le statut moral des étres vivants
sur leur telos, soit leur tendance a accomplir certaines choses (leur fonction, leurs buts ou leurs
capacités innées), ont été rejetées, car reconnaitre ces fondements comme source de statut
moral méne a des problémes de sur-inclusivité, en plus de laisser mystérieuse la pertinence
morale de la réalisation du telos. Il n’est pas clair, d’ailleurs, si de tels telos existent vraiment ou
si les tendances percues chez les organismes (simplement) vivants ne sont rien de plus que des

projections anthropomorphiques.

89



Les approches logocentristes (section 1.3), qui fondent le statut moral sur la possession de
certaines capacités psychologiques, étaient plus prometteuses. Bien que les capacités cognitives
analysées (la rationalité, le fait d’étre « sujet-d’'une-vie » et I'agentivité intentionnelle) ne soient
pas nécessaires pour posséder un statut moral, ils sont des candidats plausibles pour suffire a
fonder le statut moral ou, comme dans le cas de I'agentivité intentionnelle, pour étre des critéres
du statut moral. La rationalité pourrait permettre la possession de certains bien objectifs, comme
la connaissance. Etre « sujet-d’une-vie » implique plusieurs capacités suffisantes pour posséder
un statut moral, méme si cette approche s’est vue reproché d’étre trop imprécise. Enfin,
I'agentivité intentionnelle est corrélée avec la capacité a développer des désirs et des préférences,
dont la satisfaction est une source de bien-étre. Si avoir un bien-étre suffit pour avoir un statut
moral, alors la capacité a former des désirs et des préférences qui peuvent étre satisfaits ou

frustrés suffit pour le statut moral.

Parmi les approches relationnelles, I'appartenance a I’'espéce Homo Sapiens (section 2.1) n’a pas
été reconnue comme un candidat plausible au fondement du statut moral. Le lien entre
I’appartenance a I'espece Homo Sapiens et le statut moral est parfois défendu en évoquant I'idée
gue posséder les propriétés typigues des humains suffit pour avoir un statut moral. Cependant,
une telle défense concede implicitement que ce n’est pas I'appartenance d’espéce qui fonde le
statut moral. Quand les partisans de I'approche par I'appartenance a I'espéce Homo Sapiens font
appel directement a I'appartenance d’espéce comme propriété pertinente au statut moral, le lien
entre I'appartenance a un groupe biologique et le statut moral reste mystérieux. D’ailleurs,
I'intuition a la base de cette approche peut étre expliquée par des facteurs sociohistoriques qui

mettent en doute sa vérité.

Les approches écocentristes (section 2.2) ménent a des probléemes de sur-inclusivité, car le
fondement offert s’appuie sur la contribution d’une entité a un tout plus grand que lui-méme, un
role qui peut étre rempli par des entités qui ne méritent, intuitivement, pas de statut moral,
comme les bactéries. De plus, a la lumiére des arguments écocentristes, il semble plus approprié
de soutenir que nous avons des devoirs indirects envers les écosysteémes et ses parties plutét que

de devoirs directs, nécessaires pour parler de statut moral.

90



Finalement, les approches qui limitent la portée des devoirs moraux aux étres capables de
participer de maniere réciproque au contrat social ont été considérées (section 2.3). Il a été
démontré que ces approches souffrent d’un probleme de sous-inclusivité, car elles n’arrivent pas
a reconnaitre |'existence de devoirs moraux directs envers les étres incapables de réciprocité. En
principe, toutefois, les théories du contrat social sont compatibles avec une portée correcte des
devoirs moraux directs, si combinées avec des approches plausibles au fondement du statut

moral.

Parmi les approches alternatives, la proposition selon laquelle le potentiel de développer une
propriété pertinente (section 3.1) suffisant pour fonder le statut moral a été considérée plausible.
Cependant, aprés analyse, mon jugement quant a sa valeur de vérité a été suspendu. Cette
approche repose cependant sur I'endossement de certaines théories de I'entité personnelle : il
faut qu’il fasse sens de parler de parler de I'entité qui ne posséde pas encore la propriété
pertinente (par exemple, la sentience) comme étant identique a celle qui va éventuellement la

posséder.

La possession de capacités cognitives sophistiquées réalisées de maniére incompléte (CCSRMI,
section 3.2) n’a pas été retenue comme fondement suffisant au statut moral, parce qu’une telle
approche méne a des problémes de sur-inclusivité sans expliquer pourquoi on devrait traiter les
propriétés réalisées de maniére incomplétes comme si elles étaient réalisées de maniere

complétes.

Finalement, I'existence future a été rejetée comme candidat plausible au statut moral (section
3.3), car cette approche méne a des problémes de sur-inclusivité. Le nombre possible d’individus
futurs éclipsent de beaucoup les individus présents. Les inclure dans la communauté morale
risque de détourner toute notre attention morale envers des étres qui n’existent pas. |l n’est pas
non plus clair comment les agents moraux pourraient avoir des devoirs moraux envers des étres
dont l'identité n’est pas encore fixée, puisque la réalisation de ces devoirs aurait pour

conséquence de changer l'identité et le nombre des individus futurs. Finalement, il semble

91



mystérieux d’accorder un statut moral a des entités qui ne possedent aucune propriété,

puisqu’aucune propriété ne peut alors fonder le statut moral.

On peut constater un théme récurrent dans ce mémoire, soit I'idée que le bien-étre fonde le
statut moral. Une grande partie du travail a été dédiée a déterminer ce qui peut fonder le bien-
étre et a fortiori, le statut moral, sans pour autant défendre une théorie du bien-étre spécifique.
Cependant, des efforts ont été déployés pour comprendre et expliquer le lien entre toutes les
propriétés analysées et le statut moral, peu importe la nature de ces propriétés (intrinseques,
relationnelles ou alternatives). Force est de constater que les approches qui ne misent pas sur la
possession d’un bien-étre pour fonder le statut moral souffrent souvent de problémes de portée
(sous-inclusivité ou sur-inclusivité) et laissent souvent mystérieuse la pertinence morale de la

propriété proposée pour le statut moral.

92



BIBLIOGRAPHIE

Ashford, E., et Mulgan, T. (2018). Contractualism. Stanford encyclopedia of philosophy.
https://plato.stanford.edu/entries/contractualism/

Bramble, B. (2013). The distinctive feeling theory of pleasure. Philosophical Studies, 162(2), 201-
217. https://doi.org/10.1007/s11098-011-9755-9

Callicott, J. B. (1979). Elements of an environmental ethic: moral considerability and the biotic
community. Environmental Ethics, 1(1), 71-81.
https://doi.org/10.5840/enviroethics19791110

Callicott, J. B. (1980). Animal liberation. Environmental Ethics, 2(4), 311-338.
https://doi.org/10.5840/enviroethics19802424

Callicott, J. B. (1989). In defense of the land ethic: essays in environmental philosophy. State
University of New York Press.

Callicott, J. B. (2001). Holistic environmental ethics and the problem of ecofascism. Dans M. E.
Zimmerman, J. Baird Callicott, G. Sessions, K. J. Warren et J. Clark (dir.), Environmental
philosophy: from animal rights to deep ecology (3e ed., p. 111-125). Prentice Hall.

Bain, D. (2013). What makes pains unpleasant? Philosophical Studies, 166(1), 60-89.
https://doi.org/10.1007/s11098-012-0049-7

Bain, D. (2017). Evaluativist account of pain’s unpleasantness. Dans J. Corns (dir.), The Routledge
handbook of the philosophy of pain (p. 40-50). Routledge.

Ball, T. (2001). New ethics for old? or, how (not) to think about future generations.
Environmental Politics, 10(1), 89-110. https://doi.org/10.1080/714000512

Beauchamp, T., et DeGrazia, D. (2020). Principles of animal research ethics. Oxford University
Press.

Bentham, J. (1789). An introduction to the principles of morals and legislation. Clarendon Press.

Bernstein, M. H. (1998) On moral considerability: an essay on who morally matters. Oxford
University Press.

Birch, J. (2017). Animal sentience and the precautionary principle. Animal Sentience, 2(16).
Publication en ligne accélérée. https://doi.org/10.51291/2377-7478.1200

Bostrom, N. (2002). Existential risks: analyzing human extinction scenarios and related hazards.
Journal of Evolution and Technology, 9(1), 1-31.

93



Bostrom, N., et Ord, T. (2006). The reversal test: eliminating status quo bias in applied ethics.
Ethics, 116(4), 656—679. https://doi.org/10.1086/505233

Bostrom, N., et Yudkowsky, E. (2014). The ethics of artificial intelligence. Dans K. Frankish et W.
M. Ramsey (dir.), The Cambridge handbook of artificial intelligence (p. 316—-334).
Cambridge University Press.

Bradford, G. (2015). Perfectionism. Dans G. Fletcher (dir.), The Routledge handbook of
philosophy of well-being (p. 124-134). Routledge.

Brady, M. (2015). Feeling bad and seeing bad. Dialectica, 69(3), 403-416.
https://doi.org/10.1111/1746-8361.12110

Bramble, B. (2013). The distinctintive feeling theory of pleasure. Philosophical Studies, 162(2),
201-217. https://doi.org/10.1007/s11098-011-9755-9

Bramble, B. (2016). A new defense of hedonism about well-being. Ergo, an Open Access Journal
of Philosophy, 3(4), 85-112. https://doi.org/10.3998/ergo.12405314.0003.004

Bradford, G. (2022). Consciousness and welfare subjectivity. Nods, 57(4), 905-921.
https://doi.org/10.1111/nous.12434

Carruther, P. (2018). Valence and value. Philosophy and Phenomenological Research, 47(3), 658-
680. https://doi.org/10.1111/phpr.12395

Chalmers, D. (2019, 16 décembre). David Chalmers on the nature and ethics of consciousness
(no 67) [épisode de balado audio]. Dans 80 000 Hours Podcast.
https://80000hours.org/podcast/episodes/david-chalmers-nature-ethics-consciousness/

Cohen, C. (1986). The case for the use of animals in biomedical research. New England Journal
of Medicine, 315(14), 865—870. https://doi.org/10.1056/nejm198610023151405

Cormier, A., et Rossi, M. (2016). The problem of predation in Zoopolis. Journal of Applied
Philosophy, 35(4), 718-736. https://doi.org/10.1111/japp.12250

Crisp, R. (2006). Hedonism reconsidered. Philosophy and Phenomenological Research, 73(3),
619-645. https://doi.org/10.1111/j.1933-1592.2006.tb00551.x

Cudd, A, et Efekhari, S. (2021). Contractarianism. Stanford encyclopedia of philosophy.
https://plato.stanford.edu/entries/contractarianism/

Danaher, J. (2019). Welcoming robots into the moral circle: a defence of ethical behaviourism.
Science and Engineering Ethics, 26(4), 2023-2049. https://doi.org/10.1007/s11948-019-
00119-x

%94



DeGrazia, D. (1996). Taking animals seriously: mental life and moral status. Cambridge
University Press.

DeGrazia, D. (2007). The harm of death, time - relative interests, and abortion. The
Philosophical Forum, 38(1), 57-80. https://doi.org/10.1111/j.1467-9191.2007.00253.x

DeGrazia, D. (2012). Creation ethics: reproduction, genetics, and quality of life. Oxford University
Press.

DeGrazia, D. (2014). On the moral status of infants and the cognitively disabled: a reply to
Jaworska and Tannenbaum. Ethics, 124(3), 543-556. https://doi.org/10.1086/675077

DeGrazia, D., et Millum, J. (2021). A theory of bioethics. Cambridge University Press.

Donaldson, S., et Kymlicka, W. (2011). Zoopolis: a political theory of animal rights. Oxford
University Press.

Dung, L. (2022). Why the epistemic objection against using sentience as criterion of moral status
is flawed. Science and Engineering Ethics, 28(6), 1-15. https://doi.org/10.1007/s11948-

022-00408-y

Dussault, A. C. (2019). Can autopoiesis ground a response to the selectionist critique of
ecocentrism? Canadian Environmental Philosophy, 56—82.
https://doi.org/10.1515/9780773557765-005

Everett, J. (2001). Environmental ethics, animal welfarism, and the problem of predation: a
bambi lover’s respect for nature. Ethics & the Environment, 6(1), 42—67.
https://doi.org/10.2979/ete.2001.6.1.42

Feinberg, J. (1980). Abortion. Dans T. Regan (dir.), Matters of life and death (p. 183-207).
Temple University Press.

Gauthier, D. (1986). Morals by agreement. Oxford University Press.

Gibert, M., et Martin, D. (2021). In search of the moral status of ai: why sentience is a strong
argument. Al & SOCIETY, 37(1), 319-330. https://doi.org/10.1007/s00146-021-01179-z

Gilabert, P. (2021). Human dignity and human rights. Oxford University Press.

Gilabert, P. (2024). Inclusive dignity. Politics, Philosophy, and Economics, 23(1), 22-46.
https://doi.org/10.1177/1470594x231178499

Goodpaster, K. E. (1978). On being morally considerable. The Journal of Philosophy, 75(6), 308—
325. https://doi.org/10.2307/2025709

Gosseries, A. (2008). On future generations’ future rights. Journal of Political Philosophy, 16(4),
446-474. https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.2008.00323.x

95



Govier, T. (1979). What should we do about future people? American Philosophical Quarterly,
16(2), 105-113.

Gruen, L. (2021). The moral status of animals. Stanford Encyclopedia of Philosophy.
https://plato.stanford.edu/entries/moral-animal/

Gunkel, D. J. (2012). The machine question: critical perspectives on Al, robots, and ethics. MIT
Press.

Gunkel, D.J. (2019). No brainer: why consciousness is neither a necessary nor sufficient
condition for Al ethics. AAAI spring symposium: towards conscious Al systems.
Publication en ligne accélérée. https://ceur-ws.org/Vol-2287/paper9.pdf

Harman, E. (2003). The potentiality problem. Philosophical Studies, 114(1-2), 173—-198.
https://doi.org/10.1023/a:1024469419944

Heatwood, C. (2006). Desire satisfaction and hedonism. Philosophical Studies, 128, 539-563.
https://d0i.10.1007/s11098-004-7817-y

Heatwood, C. (2007). The reduction of sensory pleasure to desire. Philosophical Studies, 133(1),
23-44. https://doi.org/10.1007/s11098-006-9004-9

Horta, O. (2017). Animal suffering in nature. Environmental Ethics, 39(3), 261-279.
https://doi.org/10.5840/enviroethics201739320

Horta, O. (2017a). Why the concept of moral status should be abandoned. Ethical Theory and
Moral Practice, 20(4), 899-910. https://doi.org/10.1007/s10677-017-9829-7

Hursthouse, R. (2012). Virtue ethics and the treatment of animals. Oxford University Press.

Ingram, D., et Tallant, J. (2023). Presentism. Stanford Encyclopedia of Philosophy.
https://plato.stanford.edu/entries/contractarianism/

Jaquet, F. (2019). A debunking argument against speciesism. Synthese, 198(2), 1011-1027.
https://doi.org/10.1007/s11229-019-02080-5

Jaworska, A., et Tannenbaum, J. (2014). Person-rearing relationships as a key to higher moral
status. Ethics, 124(2), 242—-271. https://doi.org/10.1086/673431

Jaworska, A. et Tannenbaum, J. (2023). The grounds of moral status. Stanford Encyclopedia of
Philosophy. https://plato.stanford.edu/entries/grounds-moral-status/

Johanssen, K. (2020). Wild animal ethics. Routledge.

Kamm, F. (2006) Intricate ethics: rights, responsibilities, and permissible harm. Oxford University
Press.

96



Kagan, S. (2015). What’s wrong with speciesism? Journal of Applied Philosophy, 33(1), 1-21.
https://doi.org/10.1111/japp.12164

Kallhoff, A. (2014). Plants in ethics: why flourishing deserves moral respect. Environmental
Values, 23(6), 685—700. https://doi.org/10.3197/096327114x13947900181518

Kallhoff, A. (2018) The flourishing of plants: a neo-aristotelian approach to plant ethics.
Routledge.

Kant, E. (1993) Grounding for the metaphysics of morals. Hackett Publishing.

Karnofsky, H. (2014). The moral value of the far future. Open philanthropy.
https://openphilanthropy.org/research/the-moral-value-of-the-far-future/

Korsgaard, C. M. (2018). Fellow creatures: our obligations to other animals. Oxford University
Press.

Kymlicka, W. (2019). Pourquoi les animalistes sont-ils toujours les orphelins de la gauche? Le
suprémacisme humain en question. L’amorce. https://lamorce.co/pourquoi-les-
animalistes-sont-ils-toujours-les-orphelins-de-la-gauche-le-supremacisme-humain-en-

question/

Lee, A. Y. (2022). Speciesism and sentientism. Journal of Consciousness Studies, 29(3), 205-228.
https://doi.org/10.53765/20512201.29.3.205

Leopold, A. (1966). A sand county almanac: with other essays on conservation from round river.
Oxford University Press.

Lin, E. (2020). The experience requirement on well-being. Philosophical Studies, 178(3), 867—
886. https://doi.org/10.1007/s11098-020-01463-6

Marquis, D. (1989). Why abortion is immoral. The Journal of Philosophy, 86(4), 183-202.
https://doi.org/10.2307/2026961

McMabhan, J. (2002). The ethics of killing: problems at the margin of life. Oxford University Press.

McMahan, J. (2007). Challenges to human equality. The Journal of Ethics, 12(1), 81-104.
https://doi.org/10.1007/s10892-007-9020-9

Mills, C. W. (1997). The racial contract. Cornell University Press.

Millum, J. (2017). Robert Nozick on nonhuman animals: rights, value, and the meaning of life.
Dans A. Woodhall et G. Garmendia da Tindade (dir.), Ethical and political approaches to
nonhuman animal issues (p. 97-120). Palgrave MacMillan.

MacAskill, W. (2022). What we owe the future. Basic Books.

97



Monaghan, J. (2019). Biological ties and biological accounts of moral status. The Journal of
Medicine and Philosophy: A Forum for Bioethics and Philosophy of Medicine, 44(3), 355—
377. https://doi.org/10.1093/jmp/jhz005

Moss, S. (2018). Probabilistic knowledge. Oxford University Press.
Narveson, J. (1988). The libertarian idea. Temple University Press.

Nelson, M. P. (1998). Aldo Leopold, environmental ethics, and the land ethic. Wildlife Society
Bulletin, 26(4), 741-744.

Nussbaum, M. C. (2006). Frontiers of justice: disability, nationality, species membership. Harvard
University Press.

Ord, T. (2020). The precipice. Hachette Books.
Parfit, D. (1986). Reasons and persons. Oxford University Press.

Phillips, D. (1998). Contractualism and moral status. Social Theory and Practice, 24(2), 183—-204.
https://doi.org/10.5840/soctheorpract19982421

Rachels, J. (1990). Created from animals: the moral implications of darwinism. Oxford University
Press.

Rawls, J. (2009). Théories de la justice. Editions Points.
Regan, T. (2012). Les droits des animaux. Hermann.

Roelofs, L. (2022). Sentientism, motivation, and philosophical vulcans. Pacific Philosophical
Quarterly, 104(2), 301-323. https://doi.org/10.1111/papg.12420

Rolston IIl, H. (2001). Challenges in environmental ethics. Dans M. E. Zimmerman, J. Baird
Callicott, G. Sessions, K. J. Warren et J. Clark (dir.), Environmental philosophy: from
animal rights to deep ecology (3e éd., p. 126-146). Prentice Hall.

Roughley, N. (2023). Human nature. Stanford encyclopedia of philosophy.
https://plato.stanford.edu/entries/human-nature/

Rowlands, M. (1997). Contractarianism and animal rights. Journal of Applied Philosophy, 14(3),
235-247. https://doi.org/10.1111/1468-5930.00060

Rowlands, M. (2009). Animal rights: moral theory and practice (2e éd.). Palgrave MacMillan.
Rowlands, M. (2025). Animal rights. MIT PRESS.

Sachs, B. (2011). The status of moral status. Pacific Philosophical Quarterly, 92(1), 87—104.
https://doi.org/10.1111/j.1468-0114.2010.01387.x

98



Sagan, A., et Singer, P. (2007). The moral status of stem cells. Metaphilosophy, 38(2-3), 264—
284. https://doi.org/10.1111/j.1467-9973.2007.00482.x

Scanlon, T. (1982). Contractualism and utilitarianism. Dans A. Sen et B. Williams (dir.),
Utilitarianism and beyond. Cambridge University Press.

Scanlon, T. (2000). What we owe to each other. Belknap Press.

Scheessele, M. R. (2018). A framework for grounding the moral status of intelligent machines.
Proceedings of the 2018 AAAI/ACM conference on Al, ethics, and society, 251-256.
https://doi.org/10.1145/3278721.3278743

Scheffler, S. (2020). Why worry about future generations? Oxford University Press.

Searle, J. R. (1980). Minds, brains, and programs. Behavioral and Brain Sciences, 3(3), 417-424.
https://doi.org/10.1017/5S0140525X00005756

Shepherd, J. (2018). Consciousness and moral status. Routledge.

Shepherd, J. (2022). Non-human moral status: problems with phenomenal consciousness. AJOB
Neuroscience, 14(2), 148-157. https://doi.org/10.1080/21507740.2022.2148770

Singer, P. (1975). Animal liberation. HarperCollins.
Singer, P. (2010). The life you can save. Random House Trade Paperbacks.
Singer, P. (2011). Practical ethics (3e éd.). Cambridge University Press.

Singer, P. (2015). Why speciesism is wrong: a response to Kagan. Journal of Applied Philosophy,
33(1), 31-35. https://doi.org/10.1111/japp.12165

Singer, P. (2021). The hinge of history. Project Syndicate. https://project-
syndicate.org/commentary/ethical-implications-of-focusing-on-extinction-risk-by-peter-
singer-2021-10

Smith, N. D. (1983). Plato and Aristotle on the nature of women. Journal of the History of
Philosophy, 21(4), 467-478. https://doi.org/10.1353/hph.1983.0090

Steinbock, B. (1992). Life before birth: the moral and legal status of embryos and fetuses. Oxford
University Press.

Steinbock, M. (2007). Moral status, moral value and human embryos: implications for stem cell
research. Dans B. Steinbock (dir.), Oxford handbook of bioethics (p. 416-440). Oxford
University Press. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199562411.003.0019

99



Steinfeld, H., Gerber, P., Wassenaar, T., Castel, V., Rosales, M., et de Haan, C. (2006). Livestock’s
long shadow: environmental issues and options. Food and agriculture organization of the
United Nations (FAO).

Stone, C. D. (1987). Earth and other ethics. Harper and Row.
Sumner, L. W. (1981). Abortion and moral theory. Princeton University Press.

Taylor, P. W. (1981). The ethics of respect for nature. Environmental Ethics, 3(3), 197-218.
https://doi.org/10.5840/enviroethics19813321

Taylor, P. W. (1983). In defense of biocentrism. Environmental Ethics, 5(3), 237-243.
https://doi.org/10.5840/enviroethics19835322

Taylor, P. W. (1986). Respect for nature. Princeton University Press.
Thomson, J. J. (1971). A defense of abortion. Philosophy and Public Affairs, 1(1), 47—-66.

van der Deijl, W. (2020). The sentience argument for experientialism about welfare.
Philosophical Studies, 178(1), 187—208. https://doi.org/10.1007/s11098-020-01427-w

Warnock, C. J. (1971). The object of morality. London: Methuen & Co.

Warren, M. A. (1997). Moral status: obligations to persons and other living things. Oxford
University Press.

Wilcox, M. G. (2019). Animals and the agency account of moral status. Philosophical Studies,
177(7), 1879-1899. https://doi.org/10.1007/s11098-019-01289-x

100



