UNIVERSITE DU QUEBEC A MONTREAL

LE TECHNO-HOYO : UNE NOUVELLE FORME DE HOYO JODO SHINSHU AU JAPON

MEMOIRE PRESENTE
COMME EXIGENCE PARTIELLE
DE LA MAITRISE EN SCIENCE DES RELIGIONS

PAR

VICTOR BELANGER

OCTOBRE 2025



UNIVERSITE DU QUEBEC A MONTREAL
Service des bibliothéques

Avertissement

La diffusion de ce mémoire se fait dans le respect des droits de son auteur, qui a signé
le formulaire Autorisation de reproduire et de diffuser un travail de recherche de cycles
supérieurs (SDU-522 — Rév.12-2023). Cette autorisation stipule que «conformément a
l'article 11 du Réglement no 8 des études de cycles supérieurs, [I'auteur] concede a
I'Université du Québec a Montréal une licence non exclusive d’utilisation et de
publication de la totalité ou d’'une partie importante de [son] travail de recherche pour
des fins pédagogiques et non commerciales. Plus précisément, [I'auteur] autorise
I'Université du Québec a Montréal a reproduire, diffuser, préter, distribuer ou vendre des
copies de [son] travail de recherche a des fins non commerciales sur quelque support
que ce soit, y compris I'Internet. Cette licence et cette autorisation n’entrainent pas une
renonciation de [la] part [de l'auteur] a [ses] droits moraux ni a [ses] droits de propriété
intellectuelle. Sauf entente contraire, [I'auteur] conserve la liberté de diffuser et de
commercialiser ou non ce travail dont [il] posséde un exemplaire.»



REMERCIEMENTS

Je remercie ma directrice de maitrise, Chiara Letizia, pour son soutien tout au long de ce processus
de recherche. Elle a su m’épauler lors des périodes de doute sur le terrain et me motiver a persévérer.
Elle a été trés présente et ses commentaires m’ont fortement aidé a rédiger ce mémoire. Ses
nombreux conseils fondent ma formation de chercheur en anthropologie des religions et je lui en

serai éternellement reconnaissant.

Je tiens & remercier I’immense générosité, 1’hospitalité et la confiance de mes hotes a Eiheiji qui
m’ont introduit a leur région et m’ont beaucoup aidé dans ma recherche. Je suis également
reconnaissant de 1’accueil chaleureux et de I’ouverture de la famille Asakura. Grace a elle, j’ai
rapidement été intégré a la communauté qui fréquente le temple de Shoonji ou j’ai été en mesure
de participer a plusieurs cérémonies. Je remercie Makoto (pseudonyme) qui m’a présenté a
beaucoup de prétres et m’a introduit a la pratique du bouddhisme des écoles zen. Je remercie aussi

toutes les autres personnes qui m’ont aidé au Japon et qui ont accepté de participer a ma recherche.

Je remercie Marie-Pier Raymond, diplomée au DESS en féministes a I’Université de Montréal,
pour son soutien lors du terrain et ses nombreuses relectures de mon mémoire. Ses commentaires

et son regard neuf sur ma démarche ont grandement contribué a la rédaction de ce mémoire.

Je remercie mes professeur-es de japonais, Sachiyo Kanzaki, pour m’avoir fait découvrir la culture
japonaise au début de mon cheminement universitaire, et Hiroshi Goto pour m’avoir fait découvrir

le techno-Aoyo.

Je remercie Aaron Nathanson de m’avoir autorisé a utiliser les magnifiques images de son court
métrage DJ, MONK.

Je remercie le Conseil de Recherche en Sciences Humaines du Canada, les Sceurs de la
Congrégation de Notre-Dame ainsi que la Fondation de 1’Université du Québec a Montréal qui ont

financé mon travail de recherche et grace auxquels il m’a été possible de réaliser ce mémoire.

Je remercie mon amie Maélle pour sa relecture et pour nos conversations sur 1’art et les montagnes!



DEDICACE

A mes parents



AVANTS-PROPOS

Ce projet de recherche est profondément influencé par mon expérience personnelle. Mon intérét
pour le Japon a été éveillé par une fascination exotique. C’est surtout a partir de ma pratique du
judo que cet intérét a pris forme. En effet, les mangas, les samourais et les arts martiaux japonais
habitent la culture populaire occidentale et participent a la création d’une image précongue et
uniformisante du Japon (Pelletier, 2018, p. 18). Dans les faits, bien qu’il soit per¢u comme une
entité culturelle et ethnique uniforme, le Japon abrite plusieurs groupes minoritaires culturellement
distincts, comme les Ainous ou les Okinawais (Tokita et Hughes, 2008, p. 1-2; McCormack, 1996,
p. 1). Le mythe du Japon homogéne est intimement reli¢ a 1’idéologie du « japaneseness »
(nihonjinron), qui a servi I’agenda idéologique des élites politiques de 1’avant-guerre (McCormack,
1996, p. 1-3). Malgré les transformations du Japon dans 1’aprés-guerre, cette idéologie est encore
perpétuée par les représentants des élites et de ’autorité centralisée au Japon (McCormack, 1996,
p. 12). Afin d’éviter de renforcer ce mythe, dans ma recherche, je me référai aux Japonais-es

comme aux personnes vivant sur 1’archipel japonais et sur sa périphérie (Tokita et Hughes, 2008,

p. 1-2; McCormack, 1996, p. 12).

Les représentations de la société japonaise issues de I’anthropologie japonaise sont différentes de
celles produites dans les milieux non japonais ou occidentaux (Kuwayama, 2004, p.36; Matthews,
2004, p. 114). Matthews soutient que ces représentations du Japon sont dues a des contextes
historiques différents. De leur coté, a travers leurs représentations du Japon, certain-es
chercheur-euses occidentaux-ales laissent transparaitre leur fascination pour les caractéristiques
orientales et exotiques du Japon qui différent des leurs (Matthews, 2004, p. 115). Dans le cadre de

mon mémoire, je tenterai de m’éloigner le plus possible de cette fascination orientaliste du Japon.



TABLE DES MATIERES

REMERCIEMENTS ..ttt e e r e n e i
DEDICACE ... ctuciritieseties st i
AVANTS-PROPOS ...ttt ettt et et e e bt e st e e be e e beenreeanbeenrne s ii
TABLE DES MATIERES ..ottt an st n st ens s tas s anenessnens \Y
LISTE DES FIGURES ... ..ottt ettt sttt et b e Vil
LISTE DES TABLEAUX ...ttt ne e ne e iX
LISTE DES ABREVIATIONS, SIGLES ET ACRONYMES .....ooveiieeeisrsieeeseeeresesee s X
RESUME ...ttt Xi
ABSTRACT ettt b et h e bbb e bt h e et e b e e be e bt e b e nres Xii
INTRODUGTION ...ttt b e b et b e snn e e be e s b e e reennneenns 1
Questions générales de reChErChE ...........ccviiiii i e 1
DIVISION QU MEMOITE ......eiuieiiiteieeieit ettt sttt ettt et e e be e et e b e ebe e eneenns 3
TOIMES ESSENTIIS. ...ttt b bbb 4
(070]01Y/=T 01 (o] £ F TSR U TR T PSP PTPOURURPPPPPR 8
CHAPITRE 1 : CONTEXTE D’ETUDE ..ottt ssesssessssssnens 9
O T e T L T 1 0 T L SR 10
1.2 Problématique : la crise du bouddhiSme au Japon ..........ccocoveiriniiineneneee e, 16
1.3 REVUE 8 TIEEEIALUIE ...ttt et 22
1.4 Objectifs et quUestions de rECNEICNE .........cui i 28
CHAPITRE 2 : LA MUSIQUE AU JAPON ....ooitiiiiiie ettt 31
2.1 Les genres musicaux de I’archipel Japonais..........c.ccorevriieriiniiene e 31
2.2 LA TECNNO ... 32



2.3 Les chants bouddhistes : 1es ShOMYO.........ccueiiriiieiiieiesie e 35

2.3.1 LeS ClaSSITICALIONS ....c.veiuieiiieieeiie ettt sttt sneenneas 37
2.3.2 LS WASAN ...ttt ettt ettt etttk Rt R e R e R e e e n e 41
CHAPITRE 3 : METHODOLOGIE ......ooivevceeeeeeeeceeses st tesae s ses s s ssnee s 43
3.1 Méthode ethNOgraphigUE...........coeiiiiiiiiiee e 44
3.2 Méthode ethnOMUSICOIOGIGUE .....c..cueiuiiiiiiiiie e 47
3.3 Sociogeographie de la préfecture et de la ville de FUKUI ...........cccoovveiiiieiiiiecc e, 50
3.4 Le temple de ShOON 1. ....cccviiiiiiiiiiicii e 53
3.4.1 Les origines du teMPIE .....oooiiiieee e 53
3.4.2 1@ VI€ @ SHOOM L. .citieuiiiiiiiiieii ettt 55

3.5 DEMAICHE BINIGUE.....c.eeieieie ettt e ra e re e e saaenteenaenreas 59
3.6 LIMIteS de I’ETUAC .. .eciiiiiiiiie ittt et 60
CHAPITRE 4 : CADRE CONCEPTUEL......cciiiiiiieisesie et 63
4.1 Le KIMOCNT (BUFFB) vttt 63
4.2 La mediation sonore et visuelle DoUuddhisSte ... 65
4.3 La rencontre affective (affective encounter) et le Kata..........c.coovviieiinennenniseeeen 67
4.4 Le lignage et la transmission du Dharma...........c.coeieeiiiieiicie e 70
CHAPITRE 5 . RESULTATS ...ooteieet ettt eses st s s ess st sestesse st asssnssnsasnasen s 73
5.1 INNOVALIONS @ SHOONJT.....vviiiiiiiieiii e 74
5.1.1 LE TECANO-NOYO ...ttt 74
5.1.2 Show-on-g café et Paradise AMDIENT 0L .......ccoooviiiiiiiiiiiieee e 77

5.2 Le hOyd: un it MUSICAL.......ceiiiiiiiiiiiiii it 80
5.2.1 La terminologie des services bouddhiStes..........ccoeviiiiiiiiiiiiccece e 80
5.2.2 La rencontre affective au cceur du chant des wasan.........occceevvveeiiiee e 86

5.3 Les aspects technos du tEChNO-ROYG ......ccvvviiiiiiiiiii 90
5.3.2 L’iconographie techno d’ Amida .........ccoooviiiiiiiiiiiii i 91



5.3.3 La notation musicale du ichidOgongyOSEIten .......ccuiviiieiiiiiiiieiiiie e 98

5.3.4 Le son de la technologie : le Techno Shoshin-nembutsuge gyofu..........covvvviveeeneen. 104

5.4 Continuité dans le changement : innovation 0u CONSEIVation ?..........cccceevveveereseeseesnenns 112
5.4.1 Debats INSHIULIONNEIS .....c.eeuiiiiiiiiiie bbb 112
5.4.2 Histoire de la liturgie iNStITUBE ...........cccoriiriiieee s 113
5.4.3 Le techno-hoyo : un rite de transmission du Dharma .........cccoovveiiiniienceic e, 118
5,44 PrEUIES AITISANS. ... .iviiviiteiieetiesie ettt sttt b e bbb e e bbbt st et e en et e 120
CONCLUSION ...ttt b bbbt b e st e e b b st b e bt beaneene e e 124
ANNEXE A : LEXIQUE DES TERMES EN JAPONAIS.........oooiie e 130
ANNEXE B i TABLEAUX ... oottt ettt st e et e e e s b e e e e nnnes 137
REFERENCES ...ttt sttt 140
MEDIAGRAPHIE .....oooeteteeeeeeetee ettt st na sttt s s s nensnes 152
NOTES DE TERRAIN ...ttt ettt et e et e e e st e e e st e e e naaeaneeeanneas 155

Vi



LISTE DES FIGURES

Figure A : Gyosen Asakura dans 1’autel intérieur du temple de Shoonji
Figure 3.1 : La préfecture de Fukui (en bleu) et le reste de la région de Hokuriku (en rouge)

Figure 3.2 : [.’agglomération urbaine de la plaine d’Echizen dans la Préfecture de Fukui (en
rouge) du Nord au Sud : Awara, Sakai, Fukui, Echizen, Sabae et Echizen. D’aprés Google
(2024)
https://www.google.com/maps/place/Fukui,+Japan/@36.0675968,136.0947959,46564m/d
ata=13m111e3!14m6!13m5!11s0x5fff55a870achel1:0xa215f311ee70e60!8m213d35.896227!
4d136.2111579!16zL.20vMDFmMMGRr?entry=ttu

Figure 5.1 : Le village de Togo vu depuis Makiyama, photo prise le 4 mai 2024
Figure 5.2 : Le temple de Shoonji, photo prise le 4 mai 2024
Figure 5.3 : Le techno-46ya du Hanamatsuri & Shoonji, photo prise le 3 mai 2024

Figure 5.4 : Canvas sur soie d’une représentation du raigo datant du XIVe siecle (Musée de
Miho)

Figure 5.4b : Un des autels de Shoonji illuminés par les jeux de lumiéres de Gyosen Asakura
(Aaron Nathanson, DJ, MONK)

Figure 5.5 : Page 7~ du recueil de chants utilisé a Shoonji (% B RAFEFK)
Figure 5.6 : Page — /1 du recueil de chants utilisé a Shoonji (% E RAFEFIK)

Figure 5.7 : Page = — du recueil de chants utilisé a Shoonji. La notation musicale occidentale
indiquée équivaut a la notation Honganjiha de la Figure 5.6 (% + ERAFEFIK)

Figure 5.8 : Page == du recueil de chants utilisé a Shoonji (7% £ B RAFEF )

Figure 5.9 : Page =7~ du recueil de chants utilisé a Shoonji (7% + ERAFEFIK)

Figure 5.10 : Les pélerin-es du Goeidochi tirant le chariot contenant une image de Rennyo (a
droite) (HFIT@H B R, 2024)

Vil


https://www.google.com/maps/place/Fukui,+Japan/@36.0675968,136.0947959,46564m/data=!3m1!1e3!4m6!3m5!1s0x5fff55a870acbe11:0xa215f311ee70e60!8m2!3d35.896227!4d136.2111579!16zL20vMDFmMGRr?entry=ttu
https://www.google.com/maps/place/Fukui,+Japan/@36.0675968,136.0947959,46564m/data=!3m1!1e3!4m6!3m5!1s0x5fff55a870acbe11:0xa215f311ee70e60!8m2!3d35.896227!4d136.2111579!16zL20vMDFmMGRr?entry=ttu
https://www.google.com/maps/place/Fukui,+Japan/@36.0675968,136.0947959,46564m/data=!3m1!1e3!4m6!3m5!1s0x5fff55a870acbe11:0xa215f311ee70e60!8m2!3d35.896227!4d136.2111579!16zL20vMDFmMGRr?entry=ttu

Figure 6.1 : Gyosen Asakura (a droite) et moi (a gauche) devant Shoonji avant mon retour a
Montréal

viii



LISTE DES TABLEAUX

Tableau 1 : Epoques de I’histoire du Japon d’aprés Johnson (2023)
Tableau 2 : Listes des grandes écoles bouddhistes du temple au Japon

Tableau 3 : Lignée des sept patriarches de 1’école Jodo Shinshii Honganjiga d’aprés le temple de
Shoonji et Hirota (1997b, p. 95) a laquelle j’ai rajouté les maitres Shinran et Rennyo

Tableau 4 : Exemple de structure d’un /ée selon le Rishi Zanmai, d’aprés Sawada (2001, p. 614)



LISTE DES ABREVIATIONS, SIGLES ET ACRONYMES

BPM : beats per minute

CERPE-FSH : Comité d’éthique de la recherche pour les projets étudiants impliquant des étres
humains de la Faculté des sciences humaines de 1’Université du Québec a Montréal

EDM: Electronic dance music
YMO: Yellow Magic Orchestra

UQAM: Université du Québec a Montréal



RESUME

Ce mémoire documente une nouvelle forme de service bouddhiste (hoyo) de la Vraie Terre Pure
(Jodo Shinsha) au Japon. Ce service utilise d’effets visuels et sonores technos, empruntant ainsi a
I’esthétique des cultures électroniques. Le prétre responsable de cette innovation, Gyosen Asakura,
est déja bien connu sur les réseaux sociaux. Son temple, situé dans la préfecture de Fukui, propose
le techno-/oyo a 1’occasion de cérémonies annuelles. Dans un contexte de fragilité grandissante
des écoles bouddhistes japonaises, le techno-4aya apparait comme une innovation visant a changer
I’image morbide du bouddhisme japonais et a 1’adapter a la société japonaise contemporaine.
L’ethnomusicologue Duncan Reehl (2020; 2023) a déja documenté des cas d’innovations
musicales bouddhistes similaires, dont certaines créations musicales de Gyosen Asakura. Selon lui,
ces créations constituent des médiations musicales bouddhistes qui relient deux mondes musicaux
traditionnellement cloisonnés : celui du temple bouddhiste et celui de la musique populaire. Par
leurs mélanges musicaux inédits, ces créations artistiques témoignent de la volonté des prétres de
rejoindre la population japonaise. Dans le cadre d’un terrain ethnographique de trois mois au
printemps 2024, j’ai assisté a plusieurs 46y , dont le techno-40ya, a I’occasion de la cérémonie du
Hanamatsuri qui célébre la naissance du Bouddha Sakyamuni. A partir de cette expérience de
terrain, je propose d’approfondir les pistes de recherche déja explorées par Duncan Reehl (2020;
2023), mais en mettant I’accent sur ’expérience des participant-es non-prétres ainsi que sur I’aspect
visuel du techno-Aoyo. Quels genres d’expériences la médiation sonore et visuelle du techno-4ay6
suscite-t-elle chez les participant-es du techno-4aya, et de quelle maniére ? Les principaux résultats
concernent ’expérience de certain-es participant-es qui témoignent de la grande variabilité des
motivations a leur participation et des expériences suscitées par ce nouveau service bouddhiste
techno, telles que I’impression d’étre dans un « autre monde » et une vive impression tirant son
origine des mélanges esthétiques inédits qui le composent. Le techno-Aoyo suscite également des
débats et des tensions chez les participant-es quant a la préservation des techniques de performance

(kata) du rite et des enseignements du Dharma.

Mots clés : Japon, Bouddhisme, Vraie Terre Pure, Jodo Shinshi, service bouddhiste, zoyo, techno

Xi



ABSTRACT

This master’s thesis documents the activity of Japanese Buddhists priests and monks who are
reviving their institutions and temples in the face of modern changes. It examines a new form of
Buddhist service (hayo) that is taking place in Japan: the techno-4oyo. The Shin Buddhist priest
Gyosen Asakura is already well known in social medias for conducting this new kind of 4oyo.
Consisting of a techno reharmonization of traditional Buddhists chants (shomys) and hymns
(wasan), the techno-koyo is practiced in different religious and social contexts, such as annual
ceremonies and lay festivals. Ethnomusicologist Duncan Reehl (2020; 2023) has previously
researched similar cases of musicals innovation in Buddhists spheres, including some by Gyosen
Asakura. For Reehl, these creations are an example of a Buddhist musical mediation that links two
traditionally separate musical worlds: the temple and the popular. By merging these two musicals
worlds, Rev. Asakura is reaching out to younger generations and to the Japanese society in general.
Building on Duncan Reehl works, this research aims to investigate the forgotten or omitted voices,
those of the non-priestly participants, and explore their experiences of techno-4aya. In the spring
of 2024, | conducted a three-month ethnographic fieldwork, during which | gathered various
experiences through interviews and informal discussions and participated to multiple 2oyo as well
to a techno-#oyo. The experiences of the non-priest participants were very diverse, ranging from
the feeling (kimochi) of being in another world, to the encounter (deai) of the Buddha Amida. In
this thesis, | also explore the various visual aspects of the techno-4oy6 and propose an approach to
it as a form of Buddhist visual mediation. This visual mediation combines traditional iconographic
elements with techno elements as means of representation, such as projections and lighting effects.
Finally, | address the debates and tensions surrounding the techno-4aya, particularly with regard
to the preservation of traditional performance styles (kata). These tensions exist within the temple
and its institutions, as well as between the two majors’ sub-schools of Shin Buddhism: the

Honganjiha and the Otaniha.

Key words: Techno, hoyo, Buddhism, True Pure Land, Shin Buddhism, Japan

Xii



INTRODUCTION

Questions générales de recherche

Au Japon, la pérennité des institutions religieuses dépérit graduellement depuis la période d’apres-
guerre (Reader, 2011, p. 239). De facon générale, la pratique des différentes formes de bouddhisme
japonais et 1’adhésion a leurs principales croyances sont en déclin (Reader, 2011, p 239). Les
abbé-es des temples bouddhistes, surtout des petits temples locaux, peinent a assurer 1’entretien et
les opérations de leurs temples, ainsi qu’a se trouver des successeur-es (Nelson, 2013, p. XI11V;
Reader, 2011, p. 234). Les facteurs a ’origine de ce déclin sont multiples (Nelson, 2011). Nous
pouvons notamment citer [’urbanisation, le développement rapide des technologies de
I’information, la primauté du choix individuel dans le marché religieux mondial et domestique, ou
encore, le manque de confiance envers les nouveaux mouvements religieux surtout depuis la
tragédie de Aum Shinrikyd® (Nelson, 2011, p. 1; Reader, 2011, p. 239).

Les revenus principaux des temples bouddhistes proviennent du secteur funéraire, qui est a la fois
la fonction et le mode d’interaction principale du bouddhisme avec la société japonaise depuis
plusieurs siécles (Reader, 2011, p. 235). Le co(t des services funéraires étant élevé, la population
japonaise est de moins en moins encline a participer a la vie du temple et a considérer le
bouddhisme comme pertinent (Reader, 2011, p. 234-235; Rowe, 2011, p. 36). Les grandes écoles
bouddhistes sont également affligées d’un probléme d’image les dépeignant comme des profiteurs
de I’économie du marché funéraire (Borup, 2020, p. 955). Elles sont forcées de trouver de
nouvelles facons d’approcher et d’interagir avec la société japonaise d’aujourd’hui afin de
réactualiser leur pertinence (Nelson, 2013, p. XIIV). Certains chercheur-euses ont documenté
différents cas d’abbé-es de temples bouddhistes qui font preuve de créativité en proposant de
nouveaux types de services funéraires (Fisch et Solomon, 2018; Nelson, 2013; Porcu, 2014; Reader,
2020, 2011; Rowe, 2011).

1 En 1995, le nouveau mouvement religieux japonais, Aum Shirinkyo, a lancé une attaque de gaz sarin dans le métro
de Tokyo (Reader, 2011, p. 239).



Avec cette recherche, je souhaite contribuer a cette mince branche de la littérature encore trop peu
développée. En effet, le bouddhisme japonais est 1’un des aspects les moins étudiés de la littérature

sur le Japon (Nelson, 2013, p. XVI). Je documente donc le techno-k6yo (77 ./7EE), une nouvelle

forme techno de service commémoratif (h6yo, ;52 ) de I’école bouddhiste de la Vraie Terre Pure

(Jodo Shinsha), pratiqué au temple bouddhiste de Shoonji dans le village de Togo dans la ville de
Fukui au Japon (Shoonji, 2018). Le 14°™ abbé (jiishoku)? de Shoonji, Gyosen Asakura, a décidé
de mélanger les chants bouddhistes traditionnels a de la musique technopop et d’ajouter des jeux
de lumiéres projetés sur I’autel de son temple lors de certains services (hoyo) (Voir Figure A).
Selon lui, les chants et la musique bouddhistes du passé doivent étre transmis et préserves; il décrit

lui-méme le techno-46y6 comme I’essai d’un nouveau mode de transmission des enseignements

bouddhistes qui tente de conserver le sentiment (kimochi, Xi#F5) avec lequel les chants et les

textes du techno-Aaya traditionnel ou non techno ont été composés (Duncan Reehl, 2020; Dharma
Techno, 2019; Ryukoku University, 2019). En ce qui concerne le choix du genre musical, il

soutient que la techno permet une expérience similaire a celle du 46y6 non techno par le fait qu’elle

transcende (#223) le temps et I’espace présents (Dharma Techno, 2019; Shoonji, 2018). Pour

créer sa musique, Gyosen Asakura s’inspire de sa vision de la beauté de la Terre Pure (Dharma
Techno, 2019). Dans ce mémoire, je traiterai majoritairement des discours et des pratiques liées au
techno-haya. Mes questions de recherche générales de recherche sont les suivantes : Quels sont les
discours et les pratiques qui entourent le techno-4oyo, et quels types d’expériences les personnes
qui y participent en tirent-elles? Quelles sont les caractéristiques materielles du techno-Aaoyo qui le

distinguent du #oyo pratiqué sans techno ?

2 La ou le jiishoku est la personne responsable de I’administration d’un temple bouddhiste, souvent obtenu en héritage
familial, ou un-e prétre ayant la permission de résider dans un temple (Starling, 2020, p. 978-979). Pour les raisons qui

seront mentionnées plus bas, j’utilise le terme japonais dans cette recherche.



Figure A : Gyosen Asakura dans le naijin de Shoonji (Aaron Nathanson, DJ, MONK)

Division du mémoire

Les deux premieres parties du chapitre 1 de ce mémoire servent de contexte socio-historique a ma
recherche. Elles fournissent des connaissances de base sur le Jodo Shinshi et décrivent les
évenements historiques qui ont mené a 1’état actuel du bouddhisme au Japon. Les deux dernieres
parties du chapitre 1 consistent en une revue de la littérature qui mene a des questions de recherche
plus préecises. Ce chapitre traite aussi brievement du concept encadrant la majorite de mes

interprétations, le bouddhisme expérimental.



Etant donné le role central de la musique dans mon objet d’étude, le chapitre 2 décrit le paysage
musical japonais en puisant dans des sources ethnomusicologiques. La premiére partie du chapitre
2 fournit les différentes expressions linguistiques utilisées au Japon pour designer les genres
musicaux japonais et non japonais. Les deux autres parties du chapitre 2 traitent des deux styles
musicaux qui fondent le techno-Aoyo dans leur union : la musique techno et les chants bouddhistes

(shomyo).

Le techno-koyo n’ayant jamais été étudié a 1’aide d’un séjour ethnographique a Shoonji (Reehl,
2023; 2020), le chapitre 3 consiste en une description de mon séjour de terrain, des normes éthiques
qui I’ont régi ainsi que des deux méthodes utilisées pour mener la recherche, a savoir I’ethnographie
et I’ethnomusicologie. Ce chapitre propose aussi une breve mise en contexte sociogéographique

du lieu de I’ethnographie.

Le chapitre 4 introduit les concepts qui seront utilisés pour I’analyse des résultats, soit le kimochi,

la médiation du « sentiment », le paradigme du lignage et la rencontre affective.

Le chapitre 5 expose les résultats de ma recherche & travers quatre themes principaux.
Premiérement, je traite des pratiques du temple de Shoonji visant a stimuler 1’intérét pour le Jodo
Shinsht dans la vie locale du village de Togo. Dans ce contexte, le techno-46ya, par la médiation
qu’il effectue entre la musique du temple et la musique populaire, apparait comme 1’outil de
prédilection de 1’abbé. Bien qu’il se distingue des autres soyo par sa fonction rituelle et par son
esthétique (Reehl, 2023), il puise dans le méme répertoire liturgique. Je traite ensuite de
I’expérience des participant-es au techno-zoyo, puis de la liturgie, qui constitue un point de
désaccord sous-tendant les discours en tensions autour du techno-Aaoyao. En effet, tous ces discours
s’articulent autour de I’importance de la conservation de la liturgie et des techniques de
performance des #oyo pour assurer la bonne transmission des enseignements Jodo Shinshii. La
liturgie du 46yo apparait comme un facteur garantissant I’harmonie des interactions avec Amida et
les participant-es lors du #oyo. Enfin, je traite des techniques artistiques, musicales et visuelles,
mises en place par 1’abbé pour rendre le h6yo en forme techno, ainsi que les effets de cette forme

techno sur I’expérience des participant-€s.

Termes essentiels



Afin de garantir la clarté de mon texte, je définirai dans cette section les termes les plus récurrents
au fil du mémoire. Il s’agira ici de préciser la définition que j’entends employer et de démanteler
les idées précongues qui y pourraient y étre rattachees. Les termes qui seront definis ci-dessous
sont les suivants : le bouddhisme et ses écoles, I’institution, la liturgie, et la religion en contexte

japonais.

Ce sont les Européen-es qui ont utilisé le terme « bouddhisme » pour la premiére fois au début du
XIX® siécle (Nelson, 2013, p.5). Ce terme est toujours utilisé pour identifier les différents
enseignements asiatiques visant a 1’éliminer la cause de la souffrance humaine (Nelson, 2013, p. 5).
L’anthropologue américain John Nelson remarque que 1’utilisation du terme « bouddhisme » pour
désigner une multitude de croyances et de pratiques différentes est insuffisante, et il suggére
d’utiliser la forme plurielle Buddhisms ou de considérer le bouddhisme comme un nom collectif
englobant plusieurs versions et expressions distinctes (Nelson, 2013, p. 5). Dans ce mémoire, j’opte
aussi pour une définition collective du terme « bouddhisme », mais j’appréhende le bouddhisme
japonais a 1’aide du concept de « bouddhisme du temple » élaboré par Stephen Covell (Covell,
2005, p. 4). Cette expression fait référence aux différentes institutions bouddhistes qui se sont
développées au Japon avant le XVlle siecle (Rowe, 2011, p. 4; Covell, 2005, p. 4). L’étude des
Buddhims du temple consiste donc a étudier les différentes formes de bouddhismes tels qu’ils sont
vécus par les représentant-es, les adhérent-es et les participant-es aux activités organisées par ces
institutions bouddhistes (Rowe, 2001, p. 4).

Dans la littérature, les termes utilisés pour désigner les branches des différentes formes de
bouddhisme au Japon sont multiples (Borup, 2020; Starling, 2020; Blum, 2020; Porcu, 2014). Les
termes les plus souvent utilisés sont les suivants : «secte » (de I’anglais sect) (Starling, 2020),

« dénomination » (Borup, 2020), « école » (Blum, 2020) et « institution » (Porcu, 2014). Les trois

premiers termes sont des traductions du kanji® « shiz (58) », alors que le terme « institution » est un

concept tiré de la sociologie (Busswell et Lopez, 2013, p. 1060; Nelson, 2013, p. 6-8). Le kanji shi

3 En japonais, le kanji se traduit littéralement par « caractére chinois ».



est polysémique et se réfere entre autres aux termes suivants : « enseignement fondamental »,
« tradition », « lignée » ou « lignage » (Busswell et Lopez, 2013, p. 1060). Dans ce mémoire,
Jj’évite d’utiliser le terme « secte » en raison de sa connotation négative dans la langue francaise.
J’évite aussi son équivalent en francgais, « culte », d0 a sa connotation négative dans la langue
anglaise. Le terme « dénomination » me semble trop lié au monde chrétien, notamment en raison
de son rapprochement avec le terme « confession » qui peine a représenter les réalités religieuses
au Japon (Tanabe et Reader, 1998, p. 4-5). Dans ce mémoire, j’opte donc pour 1’utilisation des
termes « école », « branche » et « institution ». Le terme « école » ne s’applique qu’aux branches
du bouddhisme retragant leurs enseignements jusqu’a un patriarche important (Busswell et Lopez,
2013, p. 1060). Etant donné la présence d’une lignée d’enseignements dans le bouddhisme de la
Vraie Terre Pure (Jodo Shinshd) (Bloom, 1989, p. 33) (voir Tableau 3), le terme « école » est
adapté a la présente recherche. Le terme « branche » servira a indiquer les ramifications des
différentes écoles bouddhistes, donc les sous-écoles. De son c6té, le terme « institution » est
essentiel pour ma recherche, car je me penche sur les interactions entre la société japonaise et les
institutions bouddhistes a partir du point de vue des prétres (soryo) et des pratiquant-es laiques
(monto)*. Ce terme met de 1’accent sur les pratiques et les croyances officielles et permet de les
distinguer des pratiques et des croyances non officielles qui sont aussi présentes au sein d’une
méme école bouddhiste (Borup, 2020, p. 960). Une grande partie des échanges et des discussions
sur le terrain ont eu lieu avec des prétres, et le concept d’institution proposé par John Nelson (2013)

colle tres bien aux différentes réalités que j’ai pu observer sur le terrain.

Dans son livre, Nelson (2013, p. 8) puise dans le travail de John Thompson (1991) pour établir les
bases de sa définition d’institution. L’institution est avant tout « une collectivité d’individus

organisés autour de principes clés » (Nelson, 2013, p. 8; Thompson, 1991, p. 8). Cette collectivité

4 Shinran a renoncé a ses veeux bouddhistes, devenant « ni moine, ni laique » (Jaffe, 2001, p. 51). C’est pour cette
raison que les « affilié-es » Jodo Shinshii qui n’en sont pas des membres officiel-les se nomment monto (F3%E) (Borup,
2020, p. 954; Starling, 2020, p. 978-979). Pour leur part, les membres officiel-les s de 1’école Shin sont nommés soryo
(f&1=) (Borup, 2020, p. 954; Starling, 2020, p. 978-979). Dans la littérature, le terme soryo est souvent traduit par

« moine » ou par « prétre », alors que le terme monto est traduit par « adhérent-es », « affilié-es », « pratiquant » ou
« dévot » (Jisho, 2025; Borup, 2020, 954; Starling, 2020, 978-97). Cependant, dans mon projet de recherche, j’utilise
les expressions japonaises, car elles correspondent mieux a la vision Jodo Shinshii. En plus, elles évitent la projection
d’idées précongues reliées a leurs équivalents dans le monde chrétien.

6



permet la création « de relations sociales relativement durables » qui fournit ensuite « du pouvaoir,
un statut et une variété d’autres ressources » a ses individu-es (Nelson, 2013, p. 8; Thompson, 1991,
p. 8). L’institution permet la satisfaction d’un besoin pergu et considéré comme important par la
societé dans laquelle elle est située (Nelson, 2013, p. 8). Elle met aussi de ’avant des pratiques et
des valeurs qui sont « considérées comme valides », mais afin de conserver sa crédibilité, et donc
la validité des valeurs et des pratiques qu’elle promeut, elle doit s’ajuster aux changements sociaux

qui affectent les individu-es en réactualisant ses valeurs et ses pratiques (Nelson, 2013, p. 8).

Malgré le fait que le terme « liturgie » se référait originellement (323 AEC — 31 AEC) a une « cultic
celebration of Christians [...] to the Lord » (Chupungco, 1997, p. 3, 6), il réunit aujourd’hui dans
sa définition une grande variété de célébrations, qu’elles soient associées a I’Eglise ou a des
communautés non chrétiennes (Gerhards et Kranemann, 2017, p. 1, 3). La liturgie, et les actions
qui lui sont associées, suit généralement des régles dictées et reconnues par 1’Eglise dans le cadre
de laquelle elle est pratiquée (Gerhards et Kranemann, 2017, p. 1; Chupungco, 1997, p. 8). Dans
les termes de 1’anthropologue Roy Rappaport, la liturgie doit suivre un certain ordre établissant les
actes et les objets utilisés dans le rite (Rappaport, 1974; Mitchell, 1999, p. 63). L’application de
cet ordre liturgique permet sa préservation, mais perpétue aussi 1’obligation tacite de respecter les
normes et les valeurs du rite pratiqué (Mitchell, 1999, p. 63). Déracinée de son origine chrétienne,
la liturgie se rapproche donc davantage de la performance théatrale (Clammer et Clammer, 2019,
p. 244) que de I’Eucharistie. Dans ce mémoire, le terme liturgie est utilisé un peu a la maniere du
théatre pour designer 1’aspect performatif du rite, c’est-a-dire les objets et actions qu’il met en jeu
lorsqu’il est pratiqué. Si la liturgie se rattache spécifiquement a un répertoire reconnu par une école
bouddhiste, j’utilise le terme de « liturgie instituée », c’est-a-dire une liturgie régie par une
institution bouddhiste. Le techno-Adyo fait intervenir des objets qui ne sont pas dictés par I’ordre
liturgique de I’école Honganjiha, a laquelle Shoonji est affilié. Une partie de mon travail consiste
donc en une description de ces nouveaux objets liturgiques, plus précisément la musique techno et
les visuels. De plus, comme je 1’ai déja mentionné, 1’ordre liturgique est un élément important dans

les débats entourant le techno-%oyo.

Finalement, une bréve mise en contexte de la vie religieuse au Japon s’impose. Malgré la présence
établie et la reconnaissance de diverses institutions, traditions et mouvements religieux distincts,

le paysage religieux japonais se caractérise par la complémentarité des fonctions sociales qu’ils

7



remplissent (Gellner, 1997, p. 288; Swyngedouw, 1993, p. 63-64). Selon Gellner (1997, p. 286-
287) et Swyngedouw (1993, p. 56), dans cet assemblage religieux, le bouddhisme japonais remplit
surtout des fonctions sotériologiques, comme la voie vers I’illumination, et des fonctions familiales
a travers les rites funéraires. Au lieu de répandre leurs doctrines et de les présenter comme
différentes des autres, les différentes institutions religieuses offrent surtout des services rituels qui
répondent aux besoins de leur communauté (Swyngedouw, 1993, p. 65). Ces besoins sont trés
variés, mais ils prennent souvent la forme de bénéfices concrets dans le monde présent (genze
riyaku) (Tanabe et Reader, 1998). De facon géneral, la vie religieuse japonaise se caractérise donc
par ’utilisation de services rituels provenant de plusieurs traditions différentes (Swyngedouw,
1993, p. 60-61).

Conventions

Pour ce mémoire, afin de rendre mon écriture inclusive, je privilégie les termes épicenes, les
formulations englobantes et les doublets abrégés vis-a-vis 1’utilisation du masculin générique.
L’écriture inclusive est seulement utilisée pour les termes en francais. Les mots en japonais et en
anglais sont mis en italique, a I’exception des noms d’écoles, de branches et de temples bouddhistes,
des époques historiques ainsi que des autres noms propres. Le systeme de romanisation du japonais
utilisé est le Hepburn révisé. J’opte généralement pour les termes en japonais vis-a-vis leurs
équivalents en francais. Lorsqu’essentiels a mes explications, les kanjis suivent le terme japonais.
Par souci de clarté, je traduis parfois les citations et les termes tirés d’ouvrages en anglais. Un

lexique contenant les termes japonais utilisés et les kanjis qui leur sont associés est disponible en
Annexe (voir Annexe A). Finalement, j’ai choisi de traduire le terme head-temple (honzan, Z<L)
par « temple fondateur » afin de souligner I’importance du fondateur de 1I’école dans ce temple.

Puis, j’ai choisi de traduire le terme branch-temple (betsuin, BYB) par « temple affilié ».



CHAPITRE 1 : CONTEXTE D’ETUDE

Avant d’entamer une description du contexte d’étude, c’est-a-dire une bréve introduction au
bouddhisme Jodo Shinshii ainsi qu’a la crise du bouddhisme du temple au Japon, ce court
paragraphe introduit rapidement le lecteur au Bouddha Sakyamuni ainsi qu’aux grandes idées du
bouddhisme Mahayana. Ce paragraphe d’introduction puise la majorité de son contenu des pages

xv a xxi de I’ouvrage de Irons (2008) ainsi que des chapitres 5 et 6 de celui de Harvey (1993).

Selon la majorité des traditions bouddhistes, le prince Siddharta Gautama aurait vécu en Inde au
Ve siécle avant notre ére. Son parcours de vie et ses vies passées I’auraient mené a discerner
certaines caractéristiques de la réalité et de I’existence humaine, telle que la souffrance (dukkha),
I’impermanence (anitya) et I’illusion du soi (anatman). Selon lui, la souffrance serait conditionnée
par I’attachement et le désir qui, par la nature impermanente de toute chose, méneraient toujours
vers I’insatisfaction. La mort n’étant pas une solution a la fin de dukkha, car elle entraine une
renaissance, et ce suivant un cycle infini de souffrance : le samsara. La seule sortie du cycle infini
de souffrance du samsara serait I’éveil ou I’illumination (nirvana), un état de bonheur supréme
caractérisé par non-existence et 1’absence de souffrance. Siddharta aurait atteint 1’éveil au pied
d’un figuier (ficus religiosa) a Bodhgaya pour devenir le Bouddha Sakyamuni. Il aurait ensuite
légué ses connaissances sous formes d’enseignement, le Dharma, a ses cing premiers disciples au
Parc des Gazelles. Ses apprentis se multipliérent pour former une communauté, le Sangha, aspirant
a ses enseignements. Le bouddhisme est généralement décrit comme constitué des trois joyaux : le
Bouddha historique (Siddharta), sa doctrine et ses enseignants (le Dharma) et la communauté (le
Sangha).

Le bouddhisme s’est ensuite propagé a travers 1’Asie ou il est entré en contact avec plusieurs
contextes culturels différents. Il s’est propagé en Asie du Sud, comme au Sri Lanka et en Thailande,
au nord de I’Inde et en Mongolie, ainsi qu’en Asie de I’Est, comme en Chine et au Japon. Les
courants bouddhistes du sud sont regroupés sous le terme parapluie du bouddhisme Theravada,
tandis que, les traditions s’étant propagées au Nord de 1’Inde et en Mongolie, appartiennent au
bouddhisme de type Vajrayana. Le bouddhisme s’étant développé au Japon et en Chine

appartiennent au courant du Mahayana. Bien évidemment, ces termes sont trés généraux et peinent



a représenter adéquatement les réalités et expériences multiples des traditions bouddhistes qui les

constituent.

Le bouddhisme Mahayana a produit de nombreux textes en sanskrit, les sutras, qui contiennent
certains développements des enseignements du Dharma et mettent beaucoup d’emphase sur
certaines idées, dont celle de la vacuité (sunyata). L’une des caractéristiques doctrinales
développées par le bouddhisme Mahayana est la reconnaissance de plusieurs étres eveillés : les

Bouddhas Célestes ou les Tathagata (nyorai, #13g), et les bodhisattvas (bosatsu, EF&). Le terme

Bodhisattva, « étre d’éveil », désigne les étres qui progressent sur la voie vers 1’éveil, animés par
le veeu compatissant d’aider tous les étres sensibles plongés dans le samsara. Différemment, les
Bouddhas Célestes ou Tathagata habitent des mondes purs, ou Terres Pures, dans lesquels ils
continuent de dispenser leurs enseignements. Les étres sensibles ayant la chance d’y renaitre
pourront vivre dans la sérénité et avoir acces aux enseignements de ces Bouddhas, facilitant ainsi

leur atteinte du nirvana.

La premiere documentation historique d’un Tathagata est celle d’Aksobhya, la figure centrale du
sutra Aksobhyatathagatasya vyuha qui a été traduit en chinois durant la dynastie Han (206 AEC —
220 EC) (Tanaka, 2018, p. 23). Aux fils des siécles, d’autres sutras ont fait référence a des
Tathagata, mais c’est le Suvarnaprabhasasutra qui nous intéresse ici (Tanaka, 2018, p. 24-25).
Selon ce sutra indien qui date de la dynastie Gupta (IV au VI siécle), le boddhisattva Ruciraketu
aurait douté de la mort de Sakyamuni et aurait postulé la théorie selon laquelle les Quatre Bouddhas
Célestes, Aksobhya (Est), Ratnaketu (Sud), Amitayus (Ouest) et Dundubhisvara (Nord), seraient
des émanations éternelles du Bouddha Sakyamuni et occuperaient les quatre directions cardinales
(Tanaka, 2018, p. 25). C’est sur la base du Suvarnaprabhasasutra que la “’Théorie des Quatre
Bouddhas’’ ou des ‘’Bouddhas des Quatre Directions’” a été¢ développée (Tanaka, 2018, p. 25).
Cette théorie a influencé I’arrangement de la partie centrale de plusieurs mandalas du grand courant
Mahayana partout en Asie, dont certains retrouvés dans les écoles bouddhistes Tendai et Shingon
au Japon (Tanaka, 2018, p. 29; Irons, 2008, p. 353 et 490).

1.1 Le Jodo Shinshu

10



Dans ce mémoire, je m’intéresse a un mouvement bouddhiste en particulier : la branche (ha)
Honganjiha ou Nishi Honganjiha de 1’école de la Vraie Terre Pure (Jodo Shinshii). Le Jodo Shinsha
trouve son origine dans le culte du Bouddha Amitayus, Amitabha ou Amida (I’un des Bouddhas
des Quatre Directions) fondé par Hui-Yuan (344-416) au V* siécle en Chine (Irons, 2008, p. xxvii;
Saunders, 1964, p. 188-190). Le Bouddha Amida est reconnu pour son association a la lumiére, a
la longévité, ainsi qu’a sa demeure : une Terre Pure situé a I’Ouest et surnomme Sukhavati (« lieu
de felicité »), (Irons, 2008, p. 14; Saunders, 1964, p. 145 et 168-170). Située a ’extrémité de
I’Univers, cette Terre Pure abrite des conditions idéales pour atteindre de I’éveil (Curley, 2017,
p. 17; lrons, 2008, p. 14; Saunders, 1964, p. 145 et 168-170). Or, la position exacte de Sukhavati
reste incertaine, ambigué, et ne correspond pas toujours a un monde transcendant séparé du nétre
(Curley, 2017, p. 17). Dans I’imaginaire populaire de la période d’Heian au Japon (794-1185), les
montagnes et la mer séparaient la Terre Pure d’Amida du monde réel (Curley, 2017, p. 19-20).
Certains pélerinages en montagne permettaient donc aux pratiquant-es d’expérimenter la Terre
Pure d’Amida dans ce monde (Curley, 2017, p. 19; Arichi, 2006, p. 325). L’iconographie de 1’art
bouddhiste présente souvent Sukhavati comme une terre d’or jonchées de grandes tours (Arichi,
2006, p. 339). Ces représentations artistiques de la Terre Pure puisent notamment dans le contenu
des Petits et Grands Sutras de la Terre Pure (Grand et Petit Sukhavativyuha-sutra) qui décrivent les
caractéristiques physiques de Sukhavati (Evans et al., 2021, p. 2). Dans le Grand Sutra, le sol de
Sukhavati est également décrit comme étant composé de pierres et de métaux précieux qui reflétent
la lumiére d’Amida (Inagaki, 2003, p. 21). Les cours d’eau de la Terre Pure produisent des « sons
exquis » révélant les « vérités de la souffrance » et nourrissent les multiples arbres et les fleurs
composés des mémes joyaux (Inagaki, 2003, p. 24 et 71). La Terre Pure est également peuplée
d’oiseaux dont les chants récitent les vertus du Bouddha, du Dharma et du Sangha (Inagaki, 2003,
p. 71). Les habitant-es de ce monde ayant des capacités spirituelles, mentales et physiques parfaites,
les souffrances physiques sont presque inexistantes (Olson, 2005, p. 184). C’est grace aux mérites
karmiques et a la compassion infinie d’Amitabha que 1’existence de la Terre Pure est possible
(Olson, 2005, p. 184). Selon certains sutras, dans 1’une de ses vies précédentes Amitabha était le
roi Dharmakara qui aurait renoncé a son tréne pour se consacrer a la pratique bouddhiste (Olson,
2005, p. 185). Il aurait alors formulé une série de veeux de Bodhisattva dont celui d’atteindre la
bouddhéité et de créer une Terre Pure ou les étres qui y naitraient ne tomberaient jamais dans les

royaumes inférieurs et seraient fermement établis sur la voie de la bouddhéité (Olson, 2005, p. 185).

11



Apres des éons de pratique de Bodhisattva, Dharmakara est devenu le Bouddha Amitabha et a créé
sa Terre Pure a I’aide de ses mérites karmiques (Olson, 2005, p. 185).

Pour le moine Honen (1133-1212), la terre de Sukhavati est lointaine du point de vue géographique,
mais proche du point de vue karmique pour ceux qui se la visualisent (Curley, 2017, p. 25). Dans
ses visions, Honen voyait la Terre Pure siégeant sur un sol de lapis-lazuli d’ou poussaient des arbres
de joyaux, et ol se trouvaient des palais et des étangs magnifiques (Curley, 2017, p. 24)°. Or, c’est
le moine chinois Hui-Yuan® qui a élaboré les premiéres techniques de méditation ésotériques
permettant de visualiser Sukhavati (Saunders, 1964, p. 188). Au Japon, le bouddhisme a été
introduit par des moines coréens et chinois au cinquieme et sixiéme siecles, mais ce n’est qu’a
I’époque Heian (794-1185) que les techniques de méditation de Hui-Yuan ont été importées au
Japon par le biais des écoles bouddhistes Tendai et Shingon (voir Tableau 2) (Sawada, 2001,
p. 611; Saunders, 1964, p. 135, 189). A cette époque, le bouddhisme au Japon se caractérisait par
son role politique élitiste (Nelson, 2013, p. 30). Les temples avaient comme mission de maintenir
la stabilité du royaume de I’empereur (Nelson, 2013, p. 50). Ils agissaient comme des rentiers et,
en échange des services rituels rendus a 1’¢élite, ils recevaient des dons terriens et monétaires

(Nelson, 2013, p. 50-51).

Au tournant des époques Heian (794-1185) et Kamakura (1185-1333), I’Empire, alors installé a
Kyoto, est déchiré par des conflits politiques violents (Nelson, 2013, p. 31; Saunders, 1964, p. 185).
La violence n’épargne pas certains temples bouddhistes qui participent eux aussi aux conflits a

’aide de leurs armées de mercenaires (Olson, 2005, p. 188). Ce climat obscur’ a favorisé

> Honen aurait écrit le « Record of Samadhi Attainments » (Sanmai hottoki) dans lesquels se retrouvent des
descriptions de visions de la Terre Pure, mais il n’en est peut-étre pas 1’auteur véritable (Curley, 2017, p. 24).

6 Le bouddhiste chinois Hui-Yuan a fortement été inspiré par son maitre Dao An (Saunders, 1964, p. 188). Selon les
doctrines du Jodo Shinsh@i, Dao An a été le disciple du maitre indien Nagarjuna, lui-méme disciple du Bouddha
Sakyamuni (Bloom, 1989, p. 33) (voir Tableau 3).

7 La période Kamakura est aussi sujette a de nombreux bouleversement sociaux. La capitale de I'Empire, alors installée
a Kamakura, est dévastées par le tremblement terre Shoka en 1257 (Olson, 2005, p. 188). L’Empire subit également
deux tentatives d’invasions mongoles, une en 1274 et une 1281 (Olson, 2005, p. 188)

12



’émergence de la théorie du Dernier Age du Dharma?®, aussi appelé mapps (Marra, 1988, p. 25;
Saunders, 1964, p. 185-186). Cette théorie eschatologique, inspirée par la notion du kaliyuga de la
cosmologie hindoue, stipule que la doctrine bouddhiste, le Dharma, est vouée au déclin jusqu’a
I’avénement de son aneantissement (Eltschinger, 2020; Marra, 1988, p.25-27). La période
Kamakura a donc été un terrain fertile & I’apparition de nouveaux mouvements bouddhistes, tels
que les écoles Zen, So6to et Rinzai, 1’école Nichiren ou encore les écoles de la Terre Pure (Nelson,

2013, p. 31-32).

A cette méme période, le moine Tendai Genshin (942-1017) a développé I’idée selon laquelle la
récitation du nom d’Amida, le nembutsu, est I’'une des techniques de méditation dirigées vers la
Terre Pure (lrons, 2008, p. 214-215 ; Bloom, 1989, p. 37; Saunders, 1964, p. 191). Son ceuvre
proéminente décrivant en détail les plans infernaux, le Ojoyoshu®, a pressurisé, par la peur des
enfers, la bonne conduite karmique des laiques® (Nelson, 2013, p. 32). Le Ojoyoshu a inspiré 1’un

des disciples de Genshin, Honen (1133-1212), qui a développé I’idée selon laquelle la répétition
de la phrase du nembutsu (« FEFEEFAIFRFE AL (namu amida butsu) » en japonais ou « je prends refuge

en Amida ») attirerait la compassion d’Amida (Irons, 2008, p. 214; Olson, 2005, p. 191; Saunders,
1964, p. 191-192). C’est grace aux mérites transférés par le Bouddha Céleste que les pratiquant-es
bouddhistes se réincarneraient a Sukhavati (Irons, 2008, p. 446; Saunders, 1964, p. 191-192).
(Irons, 2008, p. 214; Saunders, 1964, p. 191-192). L’ importance accordée au pouvoir du nembutsu
a donné naissance a une éecole distincte du Tendai : le Jodo Shai (Bouddhisme de la Terre Pure)
(Saunders, 1964, p. 192). Le Jodo Shi offrait une solution a I’¢ére terrible du mappo, car si le monde
et le Dharma étaient voués a la destruction, I’illumination dans la vie présente était impossible
(Marra, 1988, p. 51). Or, par le biais de la réincarnation dans la Terre Pure d’Amida, le Jodo Sha
permettait de contourner les problémes sotériologiques reliés au mappo (Marra, 1988, p. 51). Selon

Honen, la voie du Jodo Shii s’opposait a celle habituellement retrouvée dans le bouddhisme, car

8 Dans ce mémoire, j’opposerai le terme « Dharma », qui se réfere aux enseignements ou aux doctrines du Bouddha
Sakyamuni, au terme « dharma » qui englobe les lois et les régles qui composent la réalité (Irons, 2008, p. xv; Harvey,
1993, p. 77).

% Ce poéme contient des descriptions détaillées des six plans d’existence bouddhiste, dont les enfers, ainsi qu’une
révision de la littérature Jodo Shinsha (Nelson, 2013, p. 32; Irons, 2008, p. 214).

10 En général, dans I’étude du bouddhisme on distingue les « laiques » des « moines » ou des « prétres » (Borup, 2020,
p. 959).

13



elle ne reposait pas sur le pouvoir individuel afin d’atteindre ’illumination (jiriki, B 73), mais sur

le pouvoir externe (tariki, f577) du Tathagata Amida (Olson, 2005, p. 190). L école du Jodo Shii

apparaissait donc comme une école subversive, puisqu’elle offrait des rituels pour le salut des
laiques ordinaires et des femmes alors que la majorité des rituels des grandes écoles bouddhistes
étaient encore entrelacés au pouvoir de 1’élite politique (Nelson, 2013, p. 32, 79; Olson, 2005,
p. 191).

C’est le disciple de Honen, Shinran (1173-1262), qui a fondé le Jodo Shinshii (Bouddhisme de la
Vraie-Terre Pure) (Bloom, 1989, p. 33; Saunders, 1964, p. 197). Les innovations doctrinales de
Shinran sont fortement reliées a son parcours individuel (Olson, 2005, p. 191). Initialement formé
comme moine Tendai au Mont-Hiei, il a renoncé a ses veeux monastiques et rejoint son nouveau
maitre Honen en 1201 (Olson, 2005, p. 191). Selon Shinran, puisqu’elles étaient toujours motivées
par la passion, 1’égo ou le désir d’étre sauvée, les bonnes actions et I’accumulation de mérites
karmiques étaient impossibles (Olson, 2005, p. 191-192). Incapable d’atteindre 1’illumination par
ses propre action (tariki), Shinran s’en remettait entiérement au pouvoir externe d’Amida (tariki)
(Olson, 2005, p. 192). Il considérait méme que I’énonciation répétée du nembutsu, « je prends
refuge en Amida », n’était pas une bonne action et n'avait aucun effet d’attirer la compassion
d’Amitabha (Olson, 2005, p. 192). La seule solution possible était donc la confiance en une aide
externe d’Amida et non pas une action individuelle qui provoquerait cette aide (Olson, 2005,
p. 192). Cette confiance devait étre exprimée a 1’aide du nembutsu et fait qu’une seule fois avec

sincerité pour étre sauvé par Amida (Olson, 2005, p. 192).

De ces positions doctrinales en ressortirent plusieurs différences pratiques et rituelles, dont
I’abolition de la vie monastique, notamment en permettant aux moines de se marier et de se faire
pousser les cheveux, ainsi que la priorisation du culte a Amitabha aux dépens des autres cultes
présents dans le Jodo Shii (Saunder, 1964, p. 199). En raison de conflits politiques entourant

I’héritage de Shinran et le régime de Oda Nobunaga, le Jodo Shinshi s’est scindé en deux branches

(ha, Jfk) au XVIIesiécle : celle du Honganjiha (AFE=Ffk) ou du Honganji de I’Ouest et du Otaniha

(R#&) ou du Honganji de I’Est (Irons, 2008, p. 231-232; Bloom, 1989, p. 33). Dans ce mémoire,

14



je traite surtout du Honganjiha ou du Honganjiha de 1’Ouest, car le temple Shoonji fait partie de
cette branche (Shoonji, 2018).

L’ceuvre majeure de Shinran est le Kyogyaoshinsho ou The Teaching, Practice, Shinjin, and
Realization of the True Pure Land Path en anglaise (HHMH, 2010; Hirota et al., 1997a et b;
Saunders, 1964, p. 199; Irons, 2008, p. 445-446). C’est a partir du texte du Kyogyoshinsho que
Shinran a composé plusieurs chants rituels encore aujourd’hui pratiqués a Shoonji, comme lors de
la cérémonie du Hanamatsuri a laquelle j’ai pu participer. Ce texte se base sur trois sutras (kyo) :
le Sutra de la Contemplation (Kanmuryajukyo) ainsi que les Grand et Petit Sutras de la Terre Pure
(Daimuryojukyo et Amidakyo respectivement) (Irons, 2008, p. 445-446; Hirota et al., 1997b; Bloom,
1989, p. 36). Le Kyogyashinsho est divisé en quatre parties qui traitent d’aspects différents de la
pensée de Shinran : le kya, le gyo, le shin et le sho. Selon le kyo du Kyogyoshinsho, toute volition
humaine étant corrompue par I’égoisme, c’est la compassion et la sagesse d’Amida qui produisent
les actions vertueuses et la pratique de la dévotion (shinjin) envers lui (Isomae, 2014, p. 35; Bloom,
1989, p. 36-37). Le gyo fait référence et instruit a la pratique de la récitation du nembutsu (Bloom,
1989, p. 37). Idée centrale de Shinran, le shin est une « foi [...] sincére, joyeuse et un désir » de
renaitre dans la Terre Pure d’Amida pour atteindre 1’illumination (Bloom, 1989, p. 38). Cette foi,
contrairement a sa signification chrétienne, ne se réfere pas a la croyance en 1’existence d’Amida
ou de sa Terre Pure, mais plutét a la confiance en Amida et en la réincarnation dans sa Terre Pure
(Inagaki, 1996). Selon Inagaki, la relation du dévot avec Amida est structurée par un état mental et
une attitude de confiance éveillée au contact des sutras de la Terre Pure (Inagaki, 1996, p. 3). Donc,
en appliquant le shin, les pratiquant-es seraient destiné-es a étre réincarné-es dans sa Terre Pure
(Bloom, 1989, p. 38). Contrairement au Jodo Shi, ici, la récitation du nembutsu ne posséderait
aucun pouvoir intrinséque et ne sert qu’a remercier la compassion d’ Amida (Inagaki, 1996; Bloom,
1989, p. 38). La derniére partie du Kyogyoshinsha, le sho, signifie la réalisation de la réincarnation
dans la Terre Pure et de I’atteinte du nirvana dans un but compassionnel, suivant ainsi la voie du
Bodhisattva (Harvey, 1993, p. 155; Bloom, 1989, p. 38-39). Parmi les nombreux autres textes
composés par Shinran, on retrouve ses commentaires d’ceuvres d’autres disciples du bouddhisme
Jodo Shinshii, comme ses commentaires du texte The Essential of Faith Alone de Seikaku (1116-
1235), ses lettres de correspondance, ses notes personnelles et ses poémes (Hirota et al., 1997b,

p. 92, 103, 156 et 166). Ne pouvant pas entrer dans les détails de chacun de ces textes, je me

15



contenterai de décrire, dans le deuxieme chapitre, les poemes les plus importants pour ma recherche,
c’est-a-dire ceux qui sont les plus souvent chantés dans le cadre des 4oyo Jodo Shinshi.

Bien qu’il constitue la plus grande école bouddhiste au Japon, le Jodo Shinshii a peu été étudié¢,
encore moins dans sa forme contemporaine (Borup, 2020; Dessi, 2010, Porcu, 2008). L’étude du
Jodo Shinshii a été négligée par les premiers bouddhologues orientalistes, qui recherchaient un
bouddhisme ax¢ sur la transformation intérieure, 1’ascétisme et le mysticisme, des caractéristiques
qu’ils voyaient comme mises de 1’avant par 1’école zen (Borup, 2020; Dessi, 2010, Porcu, 2008).
La traduction du shinjin par le terme « foi » participe a la marginalisation de 1’étude du Jodo
Shinshii en Occident, car elle engendre la comparaison entre le protestantisme et le bouddhisme de
la Vraie Terre-Pure (Mastunaga, 2022, p. 5). En effet, I’orthodoxie du Jodo Shinshii se distingue
des autres écoles bouddhistes et des tendances générales de la vie religieuse japonaise (Borup, 2020,
p. 957-958). En raison de ses idéaux et de ses doctrines, cette école rejette les pratiques visant le
gain de bénéfices concrets ou mondains (genze riyaku), comme la vente de porte-bonheurs, les
rituels de purification karmique et la méditation (Borup, 2020, p. 957; Reader et Tanabe, 1998,
p. 134). Aujourd’hui, la branche Honganjiha de 1’école Jodo Shinshii est une des plus grandes
écoles bouddhistes du Japon avec presque huit millions d’adhérent-es et 10 248 temples répartis a
travers tout le Japon (Borup, 2020, p. 954). Un peu plus de la moitié de ces temples (55%) sont
installés en milieu rural (Borup, 2020, p. 954).

1.2 Problématique : la crise du bouddhisme au Japon

Je brosserai ci-dessous un portrait du contexte actuel de 1’é¢tude et des facteurs historiques a
I’origine de la crise du bouddhisme japonais. Comme les autres grandes écoles bouddhistes
japonaises, le Jodo Shinshi est confronté aux mémes problemes découlant des changements
sociaux rapides du dernier siecle (Borup, 2020, p. 954, 957; Nelson, 2011, p. 1). Ces changements
comprennent des transformations sur la scéne mondiale, telles que la sécularisation et la
marchandisation du religieux, ainsi que des transformations plus étroitement liées a la société
japonaise, telles que I’exode rural et 1I’effondrement du systéme d’affiliation obligatoire entre les
ménages et les temples bouddhistes (danka seido) (Borup, 2020, p. 954, 957; Nelson, 2011, p. 1).
L’effondrement du danka seido est I’un des facteurs les plus déterminants dans 1’avénement de

cette crise (Reader, 2011; Rowe, 2011; Nelson, 2011; Covell, 2009, 2005).

16



Le danka seido s’est développé a I’¢re d’Edo (1603-1868) a partir de la politique d’enregistrement
au temple, le terauke seido (Rowe, 2011, p. 3; Covell, 2009, p. 295; 2001, p. 40). A cette époque,
I’archipel japonais était déja entré en contact avec les Européen-es et leurs efforts d’évangélisation
(Covell, 2001, p. 40). Percevant ces efforts comme une menace, le gouvernement japonais de
1I’époque (bakufu) a décidé de forcer les chrétien-nes a s’enregistrer au temple bouddhiste de leur
localité (Covell, 2001, p. 40). Ce systéme d’enregistrement au temple, le terauke seido, obligeait
les chrétien-nes a participer a diverses activités du temple (Covell, 2001, p. 41). Le terauke seido
s’est révélé un outil de contréle efficace pour le gouvernement, et, en 1688, il I’appliquait déja a

I’ensemble de la population japonaise non-chrétienne (Covell, 2001, p. 41).

Afin de conserver leur enregistrement au temple et leur statut de paroissien-nes, les Japonais-es
étaient contraint-es de respecter trois criteres : le soutien financier au temple, la participation aux
rites obligatoires®! et I’invitation du prétre chez eux lors du rite commémoratif de leurs ancétres
(Covell, 2001, p. 41). Le respect de ces trois criteres était assuré par des mesures coercitives, telles
que I’ostracisation, les amendes, I’emprisonnement, voire la condamnation a mort (Nelson, 2013,
p. 36). Bien que les rites familiaux, commémoratifs et funéraires aient été les sources principales
de revenus des temples bouddhistes, 1’agriculture et la location de leurs terres agricoles
représentaient aussi des revenus considérables (Nelson, 2013, p. 35; Rowe, 2011, p. 21-22; Covell,
2001, p. 42). Les temples avaient aussi une grande importance sociale, car ils étaient 1’espace
privilégié pour 1’éducation, la vente de médicaments et le commerce (Nelson, 2013, p. 35; Covell,
2001, p. 42, 51). lls agissaient comme des « centres communautaires » locaux (Nelson, 2013, p. 35).
Le terauke seido a instauré une structure relationnelle dans laquelle les paroissien-nes finangaient
le temple bouddhiste, et en retour, ce dernier offrait des services funéraires et s’occupaient du soin
des ancétres de ses paroissien-nes (Rowe, 2011, p, 22; Covell, 2001, p. 43). Les familles de
paroissien-nes ont fini par choisir un seul temple pour répondre a leurs besoins de piété filiale, et
ce, sur plusieurs générations (Covell 2001, p. 49). Cette relation multigénérationnelle entre le

temple et ses paroissien-nes, le danka seido, S’est vue sévérement bouleversée par les

1 es rites considérés comme obligatoires sont les suivants : le jour commémorant le fondateur de 1’école bouddhiste,
celui commémorant le Bouddha (Hanamatsuri), le festival des ancétres en été (Obon), les deux festivals d’équinoxes
(Higan) et le jour commémorant la mort des ancétres de la famille (Covell, 2001, p. 41).

17



transformations de la société japonaise et sa sécularisation durant I’¢re Meiji (1868-1912) (Covell,
2001, p. 39 et 43).

La sécularisation de la société japonaise et sa rencontre avec le concept de religion peuvent étre
retracées a 1’eére Meiji, au moment de 1’ouverture du pays aux mondes impérialistes et capitalistes
des empires coloniaux européens et états-uniens (Hardacre, 2018, p. 87; Isomae, 2014, p. 29). La
perception des autres nations par les puissances coloniales de I’époque était caractérisée par une
hiérarchie évolutionniste (Isomae, 2014, p.29). Cette hiérarchie s’articulait dans 1’ordre
décroissant suivant : les nations « civilisées », les « non-civilisées » et les « primitives » (Isomae,
2014, p.29). Le Japon, la Chine et la Turquie tombaient dans la catégorie des nations
« non civilisées », des nations dont la souveraineté n’était que partiellement reconnue (Isomae,
2014, p. 29). Les relations politiques entre les empires coloniaux et les nations « non-civilisées »
s’organisaient surtout autour de traités commerciaux inégaux pouvant mener jusqu’a la
colonisation et a la perte d’indépendance (Isomae, 2014, p. 30). Témoin des ravages causés par de
telles relations en territoire chinois, 1’élite japonaise, constituée majoritairement d’oligarques, a
entrepris des changements drastiques afin de correspondre a I’image de la nation « civilisée » telle
que véhiculée par les puissances coloniales de I’époque (Hardacre, 2018, p. 87-90; Isomae, 2014,
p. 30).

La sécularisation du Japon a débuté dans ce contexte de réforme avec I’adoption du concept de

religion importé des Etats-Unis par le biais des traités commerciaux qui débutérent en 1858 (Isomae,

2014, p. 31-32). Eventuellement traduit par shikys (5R2X), le concept de religion a participé a

I’identification de la religion comme un phénomeéne général sous-divisé en les différentes traditions
présentes au Japon, une tendance inexistante dans le Japon d’avant 1’ére Meiji (Hardacre, 2018,
p. 88). L’¢lite intellectuelle de 1’époque espérait de faire du Japon une société rationnelle et
scientifique, mais aussi riche et militarisée (Hardacre, 2018, p. 91-92). Elle considérait la religion,
qu’il s’agisse de la chrétienté, du bouddhisme ou des cultes locaux aux kamis du Shinto, comme
irrationnelle, superstitieuse et fondée sur I’ignorance (Hardacre, 2018, p. 89-91). Toutefois, selon
cette méme élite, la religion avait tout de méme la capacité d’agir comme une autorité transcendante
aupres de la population et d’assurer sa loyauté envers la nation japonaise (Hardacre, 2018, p. 90-
91). Voulant s’assurer de la loyauté de ses sujets sans superstition ni irrationalité, I’¢lite politique
a développé un culte a la nation par le biais de la figure de I’empereur (Hardacre, 2018, p. 92 et

18



98). Il s’en suivit la stricte séparation entre les temples bouddhismes et les sanctuaires des cultes
locaux aux kamis, alors qu’ils étaient auparavant difficilement séparables et discernables les uns
des autres (Hardacre, 2018, p. 94-96 et 98). Les cultes locaux et les sanctuaires qui leur étaient
associes ont ensuite été relégués a 1’administration nationale et unis sous la méme banniére du
shintoisme d’Etat (Hardacre, 2018, p. 97-98). Les rites shintos des sanctuaires locaux ont été

synchronisés avec ceux de I’Empereur (Hardacre, 2018, p. 99).

Le processus de sécularisation au Japon a été enclenché par cette nationalisation du shintoisme et
par des réformes bouddhistes coercitives (Hardacre, 2018, p. 89). Le slogan haibutsu kishaku
(« détruire le bouddhisme ») illustre bien les mesures prises par le gouvernement, allant de la
destruction de temples, de textes et d’objets d’art, & ’abolition du systéme d’enregistrement
obligatoire au temple (terauke seido) (Nelson, 2013, p. 37; Rowe, 2011, p. 23; Covell, 2001, p. 43).
Or, malgré ses efforts, le gouvernement japonais n’a jamais réussi a éradiquer le lien profond qui
s’était créé entre les paroissien-nes et leur temple, plus généralement entre le bouddhisme et les

pratiques funéraires (Reader, 2011, p. 238).

En reliant les cultes locaux au culte de I’Empereur, 1’¢lite intellectuelle de I’époque a réussi a créer
une « pseudo-sacralisation de I’Etat » (Hardacre, 2018, p. 98). Cette sacralisation du Japon a
permis d’organiser la vie publique selon les obligations du culte a ’Etat et de reléguer le religieux,
c’est-a-dire les autres pratiques ou croyances définies comme religieuses par I’Etat lui-méme, dans
la sphére privée (Hardacre, 2018, p. 87 et 98). En quelques sortes, le shinto s’est vu scindé en deux :
le «shintoisme étatique et national » légalement exclut de la catégorie de religion, et le shinto
« religieux » des communautés locales qui continuaient d’exercer leurs pratiques dans le domaine
désormais privé (Ananda Josephson, 2015, p. 90). La sécularisation du Japon s’est donc articulée
autour du projet d’une élite politique qui, en utilisant son pouvoir Iégal coercitif, en mettant en
ceuvre des réformes politiques et en influencant 1’éducation et les médias, a réussi a effacer la vie
religieuse du domaine public, tout en conservant le shintdé comme un culte non-religieux ou séculier
au sein de I’Etat japonais (Mullins, 2021, p. 9; Hardacre, 2018, p. 87, 89; Ananda Josephson, 2015,
p. 90).

Avec la défaite du Japon en 1945 et la mise en place de sa nouvelle constitution par les Etats-Unis

en 1947, la sécularisation est vue imposée par une puissance étrangére (Mullins, 2021, p. 9-10, 47).

19



Ce deuxieme processus de sécularisation, désormais impérial, a consisté en une réforme des
politiques relatives au shintoisme, au bouddhisme et a la chrétienté par I’occupation alliée (1945-
1952) (Mullins, 2021, p. 9-10, 13-14). Du point de vue américain, c¢’était le shintoisme qui avait
alimenté les efforts de colonisation du gouvernement japonais. La réforme américaine visait donc
a réduire I'influence du shintoisme dans la société japonaise en abolissant 1’administration et le
financement des sanctuaires par I’Etat, mais surtout en promouvant la liberté de religion et en
limitant I’ingérence de 1’Etat dans les groupes religieux (Mullins, 2021, p. 13-14). Ces nouvelles
politiques ont conduit a I’apparition d’une économie de marché religicux, un terrain fertile pour
I’émergence, la coexistence et la concurrence de nouveaux mouvements religieux (Mullins, 2021,
p. 14).

Les dégats matériels causés par la Seconde Guerre Mondiale s’élevaient a environ 25% de la
richesse nationale (lyoda, 2010, p. 8). Face au chémage et a I’inflation, le gouvernement japonais
a décidé de promouvoir la production des industries pionniéres, comme celle du charbon et de
I’acier (Iyoda, 2010, p. 8). Avec le début de la guerre de Coréee en 1950, le Japon est devenu un
exportateur de choix pour les Etats-Unis (Ohno, 2017, p. 133). Les profits réalisés par ces
exportations ont permis au Japon d’investir dans de nouvelles technologies, dont celles augmentant
le rythme de production industrielle (Ohno, 2017, p. 133; lyoda, 2010, p. 9). Cette période de
développement technologique et industriel a favorise la croissance économique rapide du pays, qui
est parvenu a se hisser au deuxieme rang des grandes économies mondiales en 1970 (Ohno, 2017,
p. 131). Cette période de croissance économique a coincidé avec I’industrialisation et
I’urbanisation rapide de la société japonaise, ce qui a directement affecté les relations entre les
temples bouddhistes situés dans les zones rurales et leurs paroissien-nes (Mullins, 2021, p. 15). En
effet, si le danka seido était plus fort en milieu rural, les mouvements de population vers les villes
ont grandement affecté le soutien des paroissien-nes qui, au fil du temps, se sont graduellement
tourné-es vers les temples urbains pour leurs services funéraires (Covell, 2001, p. 48, 56). Malgré
I’affluence de la population dans les villes, les temples en milieux urbains sont entrés en
compétition avec les nouveaux lieux séculiers de divertissement et d’échanges sociaux, comme les
centres municipaux (Covell, 2001, p. 57). Avec le nombre grandissant d’organisations séculicres
dans les villes, la compétition a fini par nuire aux temples en milieux urbains (Covell, 2001, p. 57).
En 1946, le gouvernement Allieé a racheté les terres agricoles aux temples bouddhistes et les a
revendues aux fermiers locataires (Covell, 2001, p. 52). L’éradication d’une partie des terres des

20



temples bouddhistes pendant la Restauration de Meiji, puis dans 1’aprés-guerre, les a privés de
revenus importants (Covell, 2001, p. 52). En conséquence, les écoles bouddhistes en sont donc
venues a dépendre exclusivement des revenus de leurs services funéraires; aujourd’hui, 75% des
revenus des temples bouddhiques proviennent de ce secteur (Reader, 2011, p. 238; Nelson, 2011,
Rowe, 2011).

Contrairement aux avancees technologiques, la croissance économique du Japon a connu un coup
d’arrét en 1990 avec I’explosion de sa bulle économique (Nelson, 2013, p. 12). Cette crise
économique a bouleversé les systemes éducatifs, politiques, juridique et bureaucratiques de la
société japonaise (Nelson, 2013, p. 12). Le monopole du shintoisme, du bouddhisme, des cultures
locales et des classes sociales s’étant désagrégé, les Japonais-es font face a une véritable crise
d’orientation depuis les annéees 90 : forcé-es de subir les contraintes sociales d’une industrialisation
rapide et du quotidien capitaliste, ils-elles sont confronté-es aux grandes questions existentielles
dont les réponses sont plus que jamais éparpillées dans un vaste marché religieux (Nelson, 2013,
p. 12-14). Sans I’autorité et le monopole du bouddhisme, la vie religicuse au Japon s’est centralisée
autour de I’individu-e et de sa liberté : il est maintenant confronté a de multiples influences (famille,
médias sociaux, amis) et a une pluralité de traditions (bouddhismes, catholicisme, etc.), en somme

a un réel marché religieux (Nelson, 2013, p. 11-14). Pour reprendre les termes de Nelson :

« First, there is the crafting of a custom-made religious life (individualization) that is
no longer dominated by brand loyalty to a particular tradition. Now that a majority of
people have a choice about whether to become involved in religion once they become
adults, they can select from a range of possibilities and competing systems of meaning
and value. They are no longer coerced or socialized to follow the “institutional package”
of their religious upbringing and may look elsewhere for ideas, practices, or
communities that better align with their life situation and the evolution of their beliefs »
(2013, p. 142).

Cette liberté engendre une anxiété existentielle, exacerbée par les effets négatifs des avancées
technologiques, comme la crise climatique, les technologies de destruction et de contrdle politique
(Nelson, 2013, p. 10-14, 17). Avec I’avénement des nouvelles technologies de communication,
telles que les téléphones intelligents et Internet, les interactions mondiales et I’accés a I’information
sont facilités, multipliant ainsi les choix de vie possibles (Nelson, 2011, p. 6, 13). Ces nouvelles

technologies accélerent aussi le marché mondial et national en améliorant les techniques de

21



marketing, de distribution et de production des produits de consommation (Porcu, 2014, p. 154-
155; Nelson, 2011, p. 6-7).

Dans cette nouvelle ere de choix, les différentes écoles bouddhistes se voient forcées de fonctionner
comme des entreprises et de faire concurrence aux autres mouvements religieux (Nelson, 2013,
XI1V). Cependant, aujourd’hui, le bouddhisme est fortement associé aux pratiques funéraires et a
I’appartenance familiale (Reader, 2011, p. 237; Rowe, 2011, p. 3). En effet, 90% des funérailles au
Japon sont bouddhistes (Rowe, 2011, p. 3). Les colts engendrés par les services funéraires
bouddhistes ont fini par ternir la réputation des temples qui sont alors présentés comme des
profiteurs morbides, 1’'un des facteurs importants du déclin du bouddhisme du temple au Japon
(Reader, 2011, p. 237-238; Covell, 2005, p. 293-294). Pour certains, le co(t et les efforts associés
a la participation a la vie des temples bouddhistes représentent de simples pertes de temps (Rowe,
2011, p. 39; Shimada, 2010). Si le bouddhisme veut continuer d’étre pertinent pour les membres
de sa société, il doit donc s’adapter aux changements rapides que cette derniéere a subis au cours
des derniers siecles (Nelson, 2013, p. XVI). Le Japon actuel étant « inexorablement relié aux
réseaux transnationaux de commerce, de communication, de transport et de finance », le
bouddhisme d’aujourd’hui doit trouver le moyen de redevenir pertinent dans une « société axee sur

le marché » (Nelson, 2013, p. XV1) et de se distancer de son image funébre.

1.3 Revue de littérature

Les écoles bouddhistes contemporaines font donc preuve de créativité afin de redorer leur image,
d’offrir de nouveaux types de services funéraires et de réactualiser leur pertinence spirituelle et
sociale (Nelson, 2013; Reader, 2011; Rowe, 2011). Elisabetta Porcu (2014) a documenté le cas du
temple de Ryohaji qui utilise des techniques de marketing et de branding a I’aide d’icGnes
populaires féminines et kawaii (mignon-ne) pour attirer un nouveau public masculin. Elle démontre
comment ce temple tente de percer sur le marché religieux pour rendre ses services plus attrayants
en renouvelant sa médiatisation (Porcu, 2014, p. 167). De fagon analogue, lan Reader (2020)
documente le cas du temple de Eiheiji qui coopére avec une société de construction hotelliere et le
gouvernement local afin de stimuler le tourisme et d’attirer des visiteur-euses. Le pélerinage et la
visite de ce temple se rapprochent davantage du récréatif, du tourisme et du monde séculier que du

religieux (Reader, 2020). Mark Rowe (2011) s’intéresse a la nouvelle tombe éternelle qui permet

22



de réduire les colts des services funéraires et de diminuer la responsabilité des familles vis-a-vis
du soin de leurs ancétres. Les rites de soin aux ancétres incluent notamment 1’entretien de la tombe
du défunt et la pratique de rites commémoratifs garantissant le bien étre du défunt dans la mort et
dans la renaissance (Kim, 2016). Traitant aussi des innovations dans le domaine funéraire, Barbara
Ambros (2012) fait I’analyse de 1’essor du marché des funérailles pour animaux de compagnie
depuis les années 80. Elle explique comment les institutions bouddhistes ont su satisfaire les
« besoins changeants de la société » japonaise tout en accédant a des revenus importants (Ambros,
2012, p. 7). A l’aide d’un terrain ethnographique multisite, 1’anthropologue John Nelson a
documenté les divers types d’initiatives de prétres bouddhistes, tant sur le plan politique, social que
culturel (Nelson, 2013, p. XV). Pour Nelson, ces initiatives prennent la forme d’innovations parce
qu’elles modifient ou encore réactualisent les pratiques et les valeurs des institutions bouddhistes,
et cherchent a régler plusieurs problémes affectant les institutions, mais aussi la société japonaise
dans son ensemble. L’ethnomusicologue Duncan Reehl a aussi travaillé sur certaines productions
artistiques de Gyosen Asakura. Ce dernier, constatant que le bouddhisme de son temple attirait de
moins en moins de participant-es, a décidé en 2016 de faire une réharmonisation pop des chants
rituels pour créer une forme de musique plus dynamique : le « techno-4ayo » (Reehl, 2023, p. 47;
2020, p. 15; Amegishi et Asakura, 2020; Dharma Techno, 2019). Son article, Musicalizing the
Heart Sutra : Buddhism, Sound, and Media in Contemporary Japan (2020), et son chapitre, dans
I’ouvrage collectif Handbook of Japanese Music in the Modern Era (2023), traitent d’innovations
musicales bouddhistes contemporaines qui ont commencé en 2008 avec I1’adoption de
caractéristiques de la musique populaire. Les premiers morceaux qui ont attiré 1’attention des
médias sociaux, sont les réarrangements rock du groupe Jodo Shinsha, le VOWZ band, ainsi que
la version pop du Sutra du Cceeur de Hatsune Miku (Reehl, 2023, p. 40; Reehl, 2020, p. 5). Leurs
« fusions musicales idiosyncratiques » quittent les contextes strictement rituels et religieux de la
musique bouddhiste, dans lesquels elle a été traditionnellement cloisonnée, pour entrer en contact
avec le public et le réseau international du Web (Reehl, 2020, p. 1 et 2). Ma recherche vise donc a
contribuer a cette branche de la littérature qui s’intéresse aux innovations culturelles du
bouddhisme du temple au Japon, et ce, dans son contexte de crise. Ma démarche et mes réflexions
prennent la méme orientation que celles de Nelson (2013), c’est-a-dire qu’elles s’articulent sous

forme d’une documentation ethnographique et historiographique d’une innovation bouddhiste au

23



Japon. Elles puisent aussi beaucoup dans les outils conceptuels ethnomusicologiques de Reehl
(2020) et approfondissent certaines de ses pistes de réflexion (2023).

Dans son livre Experimental Buddhism, Nelson affirme que ces innovations bouddhistes qui visent
a reactualiser la pertinence du bouddhisme « [...] soulignent un « changement [...] dans la fagon
dont les prétres voient leurs réles et leurs devoirs envers la société japonaise » (Nelson, 2013, p.20).
La nature de ces initiatives et les outils utilisés pour les mettre en ceuvre varient considérablement
d’un cas a I’autre (Nelson, 2013, p. 86). Elles vont de ’activisme politique anti-nucléaire jusqu’a
des temples aux architectures inédites. Dans tous les cas, les prétres ont toujours a leur disposition
les « outils intellectuels »'2 spécifiquement bouddhistes, soit les concepts tirés des enseignements
bouddhistes pour fonder des «expéerimentations bouddhistes » (Nelson, 2013, p. 86). Pour
I’anthropologue américain, 1’aspect expérimental de ces innovations correspond au fait de tester
«[...] an idea to see if it works before proceeding further. [...] » Il ajoute que ces initiatives
expérimentales des prétres bouddhistes sont appliquées de fagons « [...] selective, pragmatic, and
concerned primarily with achieving a satisfactory result » (Nelson, 2013, p. 21). Nelson soutient a
plusieurs moments dans son livre que les objectifs de ces expériences bouddhistes sont tirés des
fondements des enseignements bouddhistes, comme la compassion, la souffrance et le mérite
karmique (Nelson, 2013, p. XVII). Motivés par la compassion, les prétres bouddhistes développent
des initiatives qui modifient les pratiques traditionnelles de leur institution afin de venir en aide
aux étres souffrants. L’efficacité de ces initiatives est ensuite appliquée ou « testée » de fagon
pragmatique et consciente, a la maniere d’une expérimentation. Le concept de bouddhisme
expérimental met donc beaucoup 1’accent sur 1’agentivité et la liberté des prétres, méme si cette
agentivité est modelée par les forces mondiales et nationales qui agissent sur la société japonaise
(2013, p. 27).

Le concept de bouddhisme expérimental permet donc a 1’anthropologue d’approcher le
bouddhisme comme une méthode crédible de résolution des problemes sociaux qui sont plus
largement liés au probleme de la souffrance humaine. Il permet aussi de souligner 1’agentivité des

prétres dans les innovations des pratiques bouddhistes qui sont « fagonnée[s] par les changements

12.Un bon exemple de ces outils est les Quatre Nobles Vérités.

24



sociaux modernes » (Nelson, 2013, p. 27). Avec ce concept, Nelson (2013) propose une lecture des
innovations bouddhistes comme des « expériences » visant a adapter le bouddhisme et a le
présenter comme pertinent pour le Japon d’aujourd’hui. Or, Experimental Buddhism relate surtout
le point de vue des prétres, au détriment des autres personnes participant aux activités du temple,
comme les bomori ¥ «gardiennes du temple », «les femmes/hommes de ménage, les
hommes/femmes d’affaires, les fermier-éres, les marchand-es, les retraité-es et les jeunes adultes »
(Nelson, 2013, p. XX).

Dans son livre, John, K. Nelson (2013, p. 120, 164-177, 192-195)** a mis beaucoup d’emphase sur
les initiatives politiques et sociales des prétres, mais peu sur les innovations culturelles ou
artistiques, encore moins musicales. Il a documenté le cas de Miura, la responsable (jishoku) d’un
temple Jodo Shinsha. Cette derniere utilise ses compétences de musicienne jazz et rock pour
conduire la musique rituelle et les chants associes a ses services bouddhistes, comme le nembutsu,
de facon plus énergique. La jishoku offre des rituels amusants et la musique, méme dans une forme
plus pop, lui permet de transmettre les enseignements du Jodo Shinshi. Nelson a aussi documenté
le cas du temple de Tsukiji Honganji a Tokyo. Rattaché a la dénomination Jodo Shinshd, il accueille
une foule de musiciens et de musiciennes aux styles variés : rap, DJ sets et musique ghanéenne
sont au rendez-vous dans son hall. Ce genre de performance musicale éclectique ne fait pas
exception au Japon. L apparition de styles musicaux modernes sur la scene bouddhiste provient du
désir des temples de s’impliquer dans la création artistique contemporaine. Ces activités
rajeunissent 1’image du bouddhisme et attirent des personnes plus jeunes dans les temples. Ces
évenements font aussi la promotion du temple lui-méme : le temple s’assure d’attirer des
spectateur-ices et d’étre publicisé. C’est aussi un moment privilégié pour recruter de nouveaux
membres. Les rassemblements causés par ces performances musicales permettent donc a tous les
types participant-es et aux organisateur-ices d’entrer en contact et de socialiser. La jishoku et

musicienne Miura insiste sur ce fait lorsqu’elle explique ses raisons de produire de la musique

13 Les bomori sont des « religieuses domestiques professionnelles » (Starling, 2019, p. 13) et font parfois partie de la
famille immédiate du prétre responsable du temple (jishoku). Le terme est souvent traduit par 1’expression
« gardiennes du temple » ou « femmes du temple ».

14 Ce paragraphe est entiérement tiré du livre Experimental Buddhism (Nelson, 2013, p. 120, 164-177, 192-195).

25



rituelle pop dans son temple pour en faire : « a place where individuals can come to enrich their
lives through shared interests, special events, or regular participation in rituals and worship that are
meaningful but also fun» (Nelson, 2013, p.195). A travers sa musique, Miura cherche &
transmettre son expérience et les concepts clés du bouddhisme Shinshi, mais surtout a « Servir sa

communauté a travers la musique et la collaboration » (Nelson, 2013, p. 195-196).

Duncan Reehl définit ce type d’innovations musicales comme des « médiations d’un sentiment »
(mediation of feeling) structurées par des €léments musicaux inédits (2020, p. 3-4). Les éléments
significatifs des chants bouddhistes, comme le Sutra du Cceur, sont transposes dans des codes
musicaux qui correspondent a la catégorie de « musique populaire internationale » (Reehl, 2020,
p. 5). La médiation musicale bouddhiste se caractérise par la médiation ou le mélange entre les
éléments musicaux du temple et ceux de la culture pop, mais aussi par I’interaction entre les
institutions bouddhistes et le public par I’entremise du web (2020; 2023). L’auteur insiste sur le
role des plateformes médiatiques dans cette tentative de diffusion aupreés de la population japonaise
et surtout d’un public international (Reehl, 2020, p.5, 12-14). Pour Reehl, ces
transformations/innovations témoignent d’un changement dans la « public representation,
sensibility and understanding of Japanese Temple Buddhism », mais aussi dans la facon dont les
prétres percoivent leur propre réle tout en conciliant leurs aspirations personnelles, leurs devoirs

familiaux et leurs personnalités publiques (Reehl, 2020, p. 2-3; Viewfinder, 2013).

Par exemple, pour Gyosen Asakura, les productions musicales techno permettent de concilier ses
obligations professionnelles avec sa passion pour la musique technopop et le DJing (Reehl, 2020,
p. 15). Ces innovations musicales sont des nouvelles fagons de transmettre les enseignements
bouddhistes en engageant les participant-es dans une pratique religieuse qui soit plus amusante,
donnant ainsi une image plus positive du bouddhisme japonais contemporain (Reehl, 2020, p. 3,
12). Le concept de médiation musicale bouddhiste proposé par Duncan Reehl (2020) permet donc
d’analyser les objectifs et les stratégies motivant le techno-4oyo dans le contexte de la crise du
bouddhisme au Japon. Ce concept lui permet également de montrer comment Gyosen Asakura

percoit son role de prétre face aux récents changements sociaux au Japon.

Dans son chapitre Handbook of Japanese Music in the Modern Era, Duncan Reehl aborde les

réarrangements de chants bouddhistes par plusieurs prétres, dont Gyosen Asakura (Reelh, 2023).

26



Il soutient que ces réarrangements créent de nouvelles « sensibilités sonores » (Reehl, 2023, p. 43).
Les différentes réharmonisations de chants bouddhistes, tels que les Sutras du Ceeur et d’Amida,
du Shoshinge et du Nembutsu wasan, sont utilisées par les prétres pour entrer en contact avec les
membres de la société japonaise ou internationale (Reehl, 2023, p. 43). Selon les prétres
musicien-nes, ces innovations musicales sont essentielles pour éviter le déclin des institutions
bouddhistes japonaises (Reehl, 2023, p. 43). Duncan Reehl reconnait aussi que ces innovations
peuvent étre interprétées a I’aide du concept de « bouddhisme expérimental » de John Nelson
(2013), c’est-a-dire qu’il s’agit d’initiatives pragmatiques prises par les prétres en réponse aux
changements récents de la société japonaise (Reehl, 2023, p. 43). L’ethnomusicologue s’intéresse
aux deux tendances principales des innovations musicales bouddhistes qu’il divise selon leurs
objectifs différents: (1) les réarrangements musicaux de chants bouddhistes qui visent a rendre la
musique plus divertissante et (2) les compositions des prétres qui visent a répandre les
enseignements bouddhistes (Reehl, 2023, p. 43).

Tout comme les autres types d’innovations mentionnées par Nelson (2013), les innovations
musicales pop et techno ne sont pas une premiere dans I’histoire du bouddhisme japonais (Reehl,
2023). En effet, avec I’arrivée du concept de musique (ongaku) au Japon, les chorales et les hymnes
ont été intégrés a la pratique du bouddhisme de la Terre Pure (Reehl, 2023, p. 37). La premiére
chorale a étre chantée dans les temples est la Aikoku Gohd no Uta, composée en 1887 par
Yamamoto Tomekichi (Reelh, 2023, p. 37). Selon Duncan Reehl, la chorale européenne calquée
sur le style de I’hymne protestant a été utilisée pour moderniser 1’image du bouddhisme et pour
adapter le bouddhisme aux changements sociétaux rapides de 1’ére Meiji (Reehl, 2023, p. 38). Dés
la fin de I’époque Showa (1926 — 1989), plusieurs hymnes de priéres avaient été composés et elles
constituaient déja le cceur de la liturgie Jodo Shinsha (Reehl, 2023, p. 38). Parmi ces hymnes de

priere, on retrouve par exemple le Shoshinge et le Nembutsu wasan (Reehl, 2023, p. 43).

Reehl (2023; 2020) explicite habilement les changements dans la structure de 1’expérience

(structure of feeling) du bouddhisme du temple a partir d’entrevues ethnographiques avec des

prétres musiciens et de commentaires d’usagers du Web, mais, a I’instar Nelson (2013), il délaisse

les points de vue des participant-es non prétres sur leurs propres expériences des techno-xoyo. Il

n’a pas étudié la pratique du techno-46yo a Shoonji, son intégration dans la pratique bouddhiste au

temple, ou encore sa position par rapport aux autres types de céremonies commemoratives, comme
27



les hayo pratiqués sans techno. J’ai donc choisi de suivre ces pistes de recherches, qui m’ont permis
d’identifier et de détailler les objectifs et les fonctions du techno-46yo et des hoyo a Shoonji. Bien
que Reehl se soit penché sur les réactions des usager-eres du Web face au techno-4o6yo et sur
I’existence de tensions entourant ce dernier, il n’a pas dégagé les éléments centraux de ces tensions,
ni détaillé les justifications ou les points de vue qui composent les discours en tension, ce que
j’essaierai de faire. Finalement, en raison de son orientation ethnomusicologique, Reehl (2020;
2023) s’est beaucoup moins intéressé aux aspects visuels du techno-Aoyo, des aspects qui sont

pourtant tout autant inédits que ses aspects sonores.

1.4 Objectifs et questions de recherche

Dans cette recherche, je m’intéresse aussi aux transformations musicales et visuelles inédites des
shomyao et des hymnes de priere (wasan) de Gyosen Asakura, celles pratiquées dans le contexte du
techno-4aya, une nouvelle forme de service commémoratif bouddhiste (2oyo) qui prend place au
temple de Shoonji dans le village de Togo, prés de la ville de Fukui® (Shoonji, 2018). Afin de
pallier le manque d’informations dans les recherches de Duncan Reehl (2020; 2023) concernant le
point de vue des participant-es non-prétres et les aspects visuels du techno-Aoyo, le mémoire se
penchera plus précisément sur ces sujets en posant la question : Quelles sont les nouveaux aspects
matériels du techno-%oyo, ¢’est-a-dire les aspects sonores, visuels et liturgiques, et quels genres

d’expériences et de discours suscite-t-ils ?

Contrairement & Nelson (2013) et a Reehl (2020; 2023), je m’intéresse également a I’expérience et
au discours des personnes qui participent au techno-4oyé au temple de Shoonji, ¢’est-a-dire a celles
qui y assistent et qui touchent, de pres ou de loin, a son organisation, mais aussi aux habitant-es du
village de Togo. J’inclue donc dans ma recherche les personnes dont la vie monastique n’est pas
directement reliée aux « zones de cultes formelles » et aux « textes canoniques » bouddhiques,
mais qui touchent, d’une fagon ou d’une autre, au techno-4oyo (Starling, 2019, p. 20). En raison de

la démarche ethnographique utilisée, je mettrai I’accent sur la pratique et la performance du techno-

15 La préfecture de Fukui est située dans la région de Hokuriku qui englobe aussi les préfectures de Ishikawa, de
Toyoma et de Niigata. Parmi les temples bouddhistes des préfectures de Fukui, plus de 50% appartiennent aux écoles
de la Terre Pure avec une proéminence de 1’école de la Vrai Terre Pure (Uda et al., 2013, p. 3).

28



hoyo dans le contexte local du temple par sa communauté, a la différence de Duncan Reehl qui
s’est surtout intéressé a ses performances hors du temple et & sa médiation par le Web ainsi qu’a sa

réception par ses usager-eres (Reehl, 2020).

A I’aide de ma démarche ethnographique puisant aussi dans la musicologie, j’expliciterai les
techniques de composition musicale qui permettent de transposer les chants rituels (skZ6mya) du
hayao vers sa forme techno, ainsi que les effets visuels artistiques qui transposent les aspects visuels
hayao vers sa forme techno, des effets visuels inexplorés par Reehl. Plus largement, mon mémoire
documente le réle de la musique et des visuels dans 1’expérience des participant-es Jodo Shinsha
lors de divers rassemblements sociaux et cérémonies auxquels j’ai pu participer lors de mon séjour
ethnographique. Comment le techno-4oyo se différencie-t-il des autres formes de zoyo et des autres
activités a Shoonji aux niveaux liturgiques, musicaux et visuels ? Quels éléments liturgiques
demeurent inchangés ? Lesquels sont transformés ? Qu’est-ce qui caractérise les éléments sonores
et visuels du techno-kayo par rapport a sa forme sans techno? Ces caractéristiques sonores et
visuelles du techno-Aayao font-elles vivre des expériences différentes de celles normalement vécues
lors des hoyo sans techno ? La section 5.3 du chapitre 5 se concentre sur la réponse a ces questions

de recherche en effectuant des descriptions matérielles du techno-%6yé de la féte du Hanamatsuri.

Comme mentionné précédemment, j’entends répondre a mes questions de recherche par le biais de
la participation et 1’observation des pratiques et des discours présents dans la communauté de
Shoonji. En m’intéressant aux discours de ces personnes qui se rapportent au techno-4éyo, tout
comme Duncan Reehl (2023 et 2020) et John Nelson (2013), je m’intéresse inévitablement aux
tensions et aux points de vue divergents qui coexistent au sein du temple et des autres écoles et
branches bouddhistes a Fukui. Comment Gyosen Asakura percoit-il le techno-20yé ? Quel est ’avis
des participant-es, comme les monto (laiques) et les soryo (prétres), par rapport a cette nouvelle
forme de hoyo? Qu’est-ce qui fonde le désaccord entre les pratiquant-es bouddhistes qui apprécient
le techno-Aoyo et ceux-celles qui I’apprécient moins ? Ces questions permettent de comparer les
discours des monto et des soryo, nuancant ainsi la représentation du bouddhisme dans ma recherche.
En donnant une voix aux adhérent-es du temple, aux monto et aux autres participant-es non
adhérent-es qui ne suivent pas le Jodo Shinshii, mon étude documentera la perception du
bouddhisme japonais par rapport au point de vue des acteur-ices qui sont souvent mis-es de c6té

dans la littérature traitant des innovations bouddhistes. Les sections 5.1, 5.2 et 5.4 du chapitre 5 de

29



ce mémoire répondent plus précisément a ces questions. La section 5.2 inclut aussi des résultats
corollaires, a savoir la précision de termes japonais dont les définitions dans la littérature

scientifique non japonaise sont trés peu détaillées.

30



CHAPITRE 2 : LA MUSIQUE AU JAPON

Etant donné que mon sujet de recherche touche de trés prés a la musique, ce chapitre est dédié a
I’introduction des genres musicaux au Japon (section 2.1) ainsi que les différents termes utilisés

pour décrire la musique. Bien qu’il existe un terme réunissant la majorité¢ des genres musicaux

(ongaku, &%), il ne convient pas toujours a la musique pratiquée en contexte bouddhiste. Puisque

le techno-4a6yo consiste a mélanger de la musique techno a des chants bouddhistes (siomya), une
clarification de ces termes est essentielle a sa compréhension. De plus, ces termes ont souvent été
le sujet de mes conversations sur le terrain. La musique techno étant trop souvent associée a la
culture de la rave en Europe et en Amérique, je m’assurerai ici de décrire le genre de techno, la
technopop, qui est utilise par Gyosen Asakura dans ses techno-aayo (section 2.2). Enfin, je
présenterai différentes classifications du shomyo afin d’illustrer son lien avec la liturgie et les
enseignements de la doctrine du Dharma, des éléments qui sont au cceur des tensions

institutionnelles Jodo Shinsha (section 2.3 et 2.4).

2.1 Les genres musicaux de I’archipel japonais

L’époque Meiji a apporté son lot de changements aux sociétés de 1’archipel japonais, dont

I’adoption du concept européen de musique (ongaku, &%) (Reehl, 2023, p. 37; Johnson, 2023,

p. 3-4). Avant son contact avec le monde européen, aucun terme général se référait a « any humanly
organized sound » (Hosokawa, 2013, p. 9). La musique étant souvent pratiquée dans des contextes
socioculturels tres précis, comme 1’école bouddhiste ou la classe sociale, les noms des genres
musicaux étaient utilisés a la place d’un terme qui les engloberait tous (Hosokawa, 2013, p. 9).
Cloisonnées dans leurs institutions, les genres musicaux ont évolué pour devenir uniquement
fonctionnels dans leurs contextes respectifs (Hosokawa, 2013, p. 9). C’est seulement a partir de
I’ére Meiji, que la dichotomie opposant les genres musicaux traditionnels aux genres musicaux

modernes s’est vu de plus en plus utilisée (Johnson, 2023, p. 1; Hosokawa, 2013, p. 10).

Etant donné le caractére multiethnique de I’archipel japonais, il serait difficile, voire impossible,
de rassembler tous les genres musicaux présents au Japon sous une seule identité japonaise (Tokita

et Hughes, 2008, p. 1-2). Le legs de la colonisation de I’archipel japonais a également favorisé la

31



consommation exotique de genres musicaux ainous et okinawais considérés a tort comme
traditionnellement japonais (Johnson, 2023, p. 8). En outre, définir la musique japonaise a partir
de I'unicité présumée de I’identité japonaise ne permet pas de représenter adéquatement les
fluctuations et les transformations continuelles des multiples genres musicaux au Japon (Tokita et
Hughes, 2008, p. 1-2). L’idéologie d’une identité japonaise unique (nihonjinron) a émergé lors de
la création de I’Etat-nation japonais a ’époque Meiji (1868-1912) et, dans 1’aprés-guerre, la
classification ethnomusicologique des genres musicaux au Japon a suivi la tendance
homogénéisante du nihonjinron (Tokita et Hughes, 2008, p. 2-3). Selon cette classification, la
musique nationale japonaise (hogaku), comme le gagaku ou le ng, se différencierait de la musique
occidentale (yogaku) (Johnson, 2023, p. 5 et 7; Tokita et Hughes, 2008, p. 2). Les genres musicaux
non japonais et non occidentaux étaient réunis sous la catégorie de musique folklorique (minzoku
ongaku) (Tokita et Hughes, 2008, p. 2).

Cette classification ethnomusicologique est sous-tendue par 1’opposition entre le traditionnel et
1’Occidental ou le moderne (Johnson, 2023, p. 5 et 7; Tokita et Hughes, 2008, p. 2). Elle se voit
aujourd’hui nuancée par les influences musicales mutuelles entre la scéne internationale et les
groupes d’origine japonaise, Y compris ceux qui produisent de la musique dite traditionnelle
(Johnson, 2023, p. 4-5; Tokita et Hughes, 2008, p. 2). Dans un contexte international, la musique
contemporaine japonaise est moins définie par son unicité que par son hybridation avec d’autres
genres musicaux (Tokita et Hughes, 2008, p. 3). La musique non japonaise au Japon s’est trés
souvent vue adaptée au contexte japonais, créant ainsi de nouveaux genres musicaux, tels que le J-
pop, la technopop ou le enka (Tokita et Hughes, 2008, p. 4). Ce phénoméne d’hybridation et
d’adaptation de genres musicaux étrangers au Japon ne date pas seulement de 1’époque
contemporaine; méme avant la Restauration de Meiji, la musique japonaise était influencée par la

musique chinoise et occidentale (Johnson, 2023, p. 5).

2.2 La techno

Que les spécialistes soient des anthropologues, des ethnomusicologues, des sociologues, des
artistes ou des historiens, tres peu d’entre eux s’entendent sur la définition de la « techno » et encore
moins sur ce a quoi elle fait référence (Goh, 2023, p. 122; Tsitsos, 2018, p. 274; Birgy, 2001, p. 5-
22; Art Press, 1998, p. 5 et 177). Le sociologue Philippe Birgy (2001, p. 5-8, 19-22) aborde la

32



techno comme un phénomeéne interculturel englobant une variété d’éléments : une esthétique, des
genres musicaux ainsi qu’une attitude de la danse et de la féte. Selon lui, les criteres historiques,
géographiques et rythmiques ne suffisent pas pour définir ce qu’est la techno (Birgy, 2001, p. 19).
Pareillement, Jean-Yves Jouanais et Christophe Kimh préferent une utilisation au sens large du
terme techno, en le juxtaposant aux musiques faites a base d’instruments électroniques (EDM) et
aux cultures électroniques qui lui sont associees (Art Press, 1998, p. 5, 15-22 et 177). Selon le
professeur de Modern Culture and Media Studies, Alexander Weheliye, la techno est une culture
musicale qui, des son apparition a Détroit puis a Berlin, provient des communautés américaine et
allemande noires (Goh, 2023, p. 122-125). Selon le sociologue William Tsitsos (2018, p. 274-275),
la techno est un genre musical qui s’est développé a la fin des années soixante-dix a Détroit, dans
un contexte socio-économique difficile causé par 1’effondrement de son industrie automobile. De
ce point de vue, les artistes de la communauté noire de Détroit, Juan Atkins, Kevin Saunderson et
Derrick May, sont considérés comme les péres fondateurs de la musique techno (Tsitsos, 2018,
p. 274).

Un peu plus de vingt ans avant I’apparition de la techno de Détroit, en 1955 au Japon, le
compositeur de musique de film Mayuzumi Toshiro expérimentait déja avec des instruments
électroniques, mais son travail n’a pas capturé I’attention du public (Saint-Michel, 2018, p. 12). En
1974, la musique électronique gagne en popularité au Japon avec la sortie de 1’album Snowflakes
Are Dancing du compositeur classique Isao Tomita (Saint-Michel, 2018, p. 11-13). Cet album est
une interprétation de pieces du compositeur frangais Claude Debussy a 1’aide du synthétiseur Moog
Il (Saint-Michel, 2018, p. 13). Déplorant le manque d’originalité et 1’épuisement des possibilités
dans les orchestres symphoniques classiques, Isa Tomita cherchait a innover a 1’aide du Moog 11,
et a éviter une musique classique qui ne ferait que « recréer le passé » (Saint-Michel, 2018, p. 11).
Son intérét pour le synthétiseur venait de sa capacité a produire de nouveaux sons et donc
d’explorer de nouveaux « horizons sonores » (Saint-Michel, 2018, p. 7 et 11). Cependant, le Moog
I11 était peu accessible en raison de son prix et de son envergure qui rendaient les représentations
en direct difficiles (Saint-Michel, 2018, p. 11-13).

Quatre ans plus tard, en 1978, I’expression « technopop » fait son apparition dans le Rock Magazine
au Japon (Saint-Michel, 2018, p. 15). Le terme servait alors a décrire I’album Man Machine du

groupe allemand Kraftwerk, un album qui avait été entierement réalisé a ’aide d’instruments

33



électroniques (Saint-Michel, 2018, p. 15). Cet album a grandement influencé le groupe de musique
japonais Yellow Magic Orchestra (YMO) qui a conquis la scene musicale internationale avec son
deuxieme album Solid State Survivor en utilisant les mémes instruments électroniques (drum
machine, synthétiseurs et vocoder), (Saint-Michel, 2018, p. 7, 14-17). Un peu comme Kraftwerk,
les visuels futuristes et les instruments électroniques de YMO projetaient leur vision du futur dans
leur musique (Saint-Michel, 2018, p. 19). La vision futuriste et 1’aspect technologique de la
musique de YMO reflétent le contexte socioéconomique dans lequel le groupe évoluait (Saint-
Michel, 2018, p. 16). Dans 1’aprés-guerre, la croissance économique du Japon a facilité 1’accés aux
produits électroniques pour la classe moyenne (télévisions, radios, synthétiseurs, sampler® etc.)
(Saint-Michel, 2018, p. 16). En raison de sa croissance économique et technologique, le Japon était
percu comme un pays moderne et futuriste sur la scene internationale (Saint-Michel, 2018, p. 16).
YMO s’est inspiré de cette vision exotique et « techno-orientaliste » du Japon pour créer sa
musique (Saint-Michel, 2018, p. 7, 13-15).

L’influence du son disco, des synthétiseurs, des percussions électroniques (drum machine) et de
I’esthétique sci-fi de YMO a retenti jusqu’aux Etats-Unis et a influencé les artistes pionniers de la
scene techno EDM au Bronx (Saint-Michel, 2018, p. 14-15). Méme la musique des précurseurs de
la scene techno de Détroit, comme Juan Atkins ou Derrick May, s’articulait, a la facon de YMO,
comme une « forme de science-fiction » reflétant le contexte socioéconomique de sa production
(Tsitsos, 2018, p. 274). Que ce soit dans la techno des raves de Détroit ou dans la technopop
japonaise, ces genres musicaux partagent la méme signification du préfixe « techno » qui se réfere
a la technologie ou 1’aspect technologique des instruments utilisés dans la production de sons et

des visuels aux allures futuristes (Saint-Michel, 2018, p. 7 et 16, 19).

C’est depuis les années 60 que les Visuels Live ont commencé & étre incorporés dans des
évenements de performances musicales variées, tels que dans les concerts de Rock ou dans les

discothéques, dans le but de a renforcer les sensations et I’expérience de la musique (Liberovskaya,

16 Un sampler est une machine (ou une fonction d’une machine) qui permet de faire du sampling, c’est-a-dire de
« capturer une portion [...] d’un enregistrement audio pour le réutiliser dans un nouvel enregistrement » (Liberovskaya,

2014, p. 134).

34



2014, p. 101). En 1967, peu avant la création du groupe Kraftwerk, les artistes Ralf Hutter et
Florian Schneider utilisaient déja plusieurs effets visuels, comme des projections de courtes vidéos
en boucle (Liberovskaya, 2014, p.117). Une vingtaine d’années plus tard, les avancées
technologiques ont rendu les drum machine et les samplers, comme le Roland TR-808, plus
abordables et ont permis le développement des différents genres de musiques électroniques (EDM)
joués dans les raves (Liberovskaya, 2014, p. 135). Parallelement & ces nouvelles techniques de
productions sonores, des techniques de production visuelle comme le Computer Video Instrument
se sont également développées, permettant ainsi de modifier des vidéos en temps réel
(Liberovskaya, 2014, p. 135). A I'aide de ces nouvelles technologies visuelles, I’esthétique
futuriste des instruments électroniques a pu étre harmonisée avec des Live Visuals et des jeux de
lumieres afin de créer une continuité entre les expériences sonores et visuelles (Liberovskaya, 2014,
p. 136). Les effets visuels utilisés lors des raves pouvaient étre modifiés en synchronisation avec

le BPM des morceaux techno joués par le DJ (Liberovskaya, 2014, p. 136).

2.3 Les chants bouddhistes : les shomyo

Dans la littérature ethnomusicologique, le shomys (7= BB ou ZBH) désigne généralement les

« chants rituels bouddhistes » ou toute « musique traditionnelle vocale performée en contexte rituel
dans les temples bouddhistes » (Nelson, 2008, p. 37; Sawada, 2001, p. 611; Hill, 1982, p. 28). Au
VI® et au VII® siécle le terme bombail’ était utilisé pour décrire les chants bouddhistes. C’est
seulement a partir du Xlle siécle que le terme shomya a pris son sens actuel (Nelson, 2008, p. 35
et 37; Harich-Schneider, 1962, p. 220-221). Seules les écoles zen utilisent toujours le terme bombai
pour se référer aux chants bouddhistes (Sawada, 2001, p.613). La majorité des travaux
scientifiques traitant des chants bouddhistes japonais, tels que ceux de Nelson (2008, p. 38, 40 et
43), Sawada (2001), Hill (1982, p. 27 et 29) et Harich-Schneider (1962, p. 220), se sont concentres
sur le shomyo, tel qu’il est encore pratique dans ses formes les plus anciennes, plus précisément au

sein des écoles Shingon et Tendai datant du VI11°au IX® siécle respectivement.

17°Un dérivé du terme chinois fanbai qui signifie « chant pur » (Sawada, 2001, p. 611).

35



Le répertoire musical et vocal du bouddhisme japonais est extrémement varié et différe selon
1’école, la branche et méme selon le temple ou il est chanté (Nelson, 2008, p. 37-38; Sawada, 2001,
p. 611; Harich-Schneider, 1962, p. 220). Plusieurs termes interchangeables sont couramment
utilisés pour désigner les chants, aussi bien chez les prétres que chez les pratiquant-es, et cette
interchangeabitlité se reflete dans le travail de certains chercheur-es non japonais. Cela semble
indiquer que la distinction de ces termes n’est pas une préoccupation importante pour certain-es
participant-es. En revanche, pour certains membres officiel-les des écoles bouddhistes, ces termes
peuvent étre sources de désaccords. Par exemple, un moine Rinzai que j’ai rencontré sur le terrain,
ne considérait pas le chant du nembutsu comme un shomyo, alors que Gyosen Asakura le
considérait comme tel. Pour d’autres prétres, il y aurait deux types de shomyo : ceux ayant été
préservés dans leurs anciennes formes et ceux ayant été simplifiés au niveau mélodique et
linguistique. En tant que chercheur étranger a ces termes japonais et a leur signification, j’ai passé

beaucoup de temps a rechercher des clarifications dans la littérature et sur le terrain.

De plus, le vocabulaire utilisé pour se référer a ces termes, ainsi que le systeme musical utilisé pour
la transcription des chants, varient énormément en fonction du contexte culturel dans lequel les
chants (shomyo) et les hymnes (wasan) Jodo Shinsha sont pratiqués (Haywood, 2023, p. 102-103;
Mitchell, 2014, p. 358; HHMH, 2010, p. ix; Harich-Schneider, 1962, p. 220). Hors du Japon,

comme dans certains temples anglais ou américains, des termes comme « dokyo » (Ft4X) (« lecture

de sutra »), « gongyé » (11T) ou encore le terme sanskrit « gatha », sont utilisés pour décrire le
shomyo (Haywood, 2023, p. 102-103; Mitchell, 2014, p. 358; HHMH, 2010, p. ix). Dans la

littérature, aucune distinction n’est faite entre le shomyé s’écrivant a ’aide des caractéres =
(«voix ») et B («lumiére »), littéralement « voix lumineuse » (Nelson 2008, p. 38; Harich-
Schneider, 1962, p. 221), et le shomyo s’écrivant avec les signes #) (« appellation ou éloge ») et

% («nom»). C’est plutdt dans cette catégorie que s’insérerait le nembutsu, littéralement

« appellation du nom » d’ Amida. Cette ambiguité linguistique expliquerait, entre autres, le fait que

les différentes définitions du terme shomyao puissent varier d’un-e prétre a 1’autre.

36



2.3.1 Les classifications

En plus de I’interchangeabilité des termes pour désigner les chants bouddhistes en japonais, leur
diversité au Japon est énorme (Nelson, 2008, p. 37-38). A lui seul, le terme shomyé renvoie a une
grande variété de chants (Nelson, 2008, p.37-38). Afin d’éviter les généralités, et par
préoccupation ethnomusicologique, plusieurs chercheur-es ont donc tenté de classer les shomyo
selon certaines de leurs caractéristiques. Cette section présentera différents types de shomya suivant
quatre classifications : les classifications linguistique, historique, modale et mélodique. Dans ce
mémoire, en utilisant ces classifications, j’évite d’utiliser le terme « shomyo » dans sa définition
générale. De plus, certaines de ces classifications ont d’autres utilités. La classification historique,
par exemple, permet de retracer les transformations liturgiques effectuées au fil de I’histoire du
bouddhisme Jodo Shinshi. De méme, la classification mélodique développée par Sawada (2001)
me fournit des outils pour 1’analyse des mélodies des shomya et des réharmonisations techno a

Shaooniji.

La classification la plus courante dans la littérature ethnomusicologique est la classification
linguistique (Nelson, 2008; Sawada, 2001; Hill, 1982; Harich-Schneider, 1962). D’abord composé
en sanskrit en Inde, les sutras ont été traduits en chinois en Chine puis ils (les sutras en sanskrit et
en chinois) ont ensuite été importés au Japon a partir du V111°¢ siécle (Sawada, 2001, p. 611 et 613).
A partir du X® siécle, le répertoire des shomyo s’était élargi et incluait de nouveaux chants
composés en japonais (Sawada, 2001, p. 613). Les ethnomusicologues proposent la classification
linguistique suivante : les bonsan sont les textes en sanskrit, les kansan ceux en chinois et les wasan
ceux en japonais (Hill,1982, p. 29; Nelson 2008, p. 68; Sawada, 2001, p. 613). Les bonsan sont
avant tout des équivalents phonétiques chinois des textes originaux écrits en sanskrit (Nelson, 2008,
p. 68). Dans cette premiére traduction phonétique, la prononciation sanskrite a été adaptée a celle
du chinois modifiant ainsi les mélodies d’origine (Neslon, 2008, p. 68; Sawada, 2001, p. 613). Les
kansan sont des shomyaé chantés en chinois a partir de textes traduits du sanskrit en chinois (Nelson,
2008, p. 68; Hill, 1982, p. 29). Les wasan sont des shomyo chantes en japonais a partir de textes en
chinois adaptés ou a partir de textes entierement composeés en japonais (Nelson, 2008, p. 68). La
généalogie linguistique et phonologique des shomyo est cruciale, car la langue et les
caractéristiques de sa prononciation jouent un réle primordial dans leur composition mélodique

(Sawada, 2001, p. 613). En effet, les melodies des shomyo sont majoritairement 1’imitation

37



phonétique ou des tons (en chinois sisheng) déterminés par les caractéres des textes chinois
(Sawada, 2001, p. 613).

Sawada (2001, p. 611-613) propose une autre classification, historique cette fois, qui permet de
comprendre ’origine des shomyo et ’ambiguité qui les entoure. Comme il a déja été mentionné,
les premiers chants bouddhistes sont introduits au Japon avant 1’époque Nara (710-794) (Sawada,
2001, p. 611). L’influence du bouddhisme des écoles de Nara a progressivement diminué et, des le
IX® siecle, les écoles Tendai et Shingon sont devenues plus influentes aupres des aristocrates et de
la cour (Sawada, 2001, p. 612). Le plus ancien shomyo retrouve date de 752 et il appartient au type
de shomya le plus ancien, le Nara-ryt (Sawada, 2001, p. 611). En 804, le moine Kikai retourne au
Japon aprés un voyage en Chine, apportant avec lui les shomyo Nanzan-rya et les enseignements
bouddhistes sur lesquels repose 1’école Shingon (Sawada, 2001, p. 612). La méme année, le
fondateur de 1’école Tendai, Saichg, a lui également introduit de nouveaux enseignements et de
nouveaux chants au Japon (Sawada, 2001, p. 612). Les enseignements rapportés par Saicho ont
contribué a la fondation de 1’école Tendai, mais celle-ci s’est rapidement divisée en deux branches
chacune pratiquant un type de shomyao distinct: le Jimon-ryi de la branche du temple Onjoji et le
Ohara-ryi de la branche du temple Enryakuji (Sawada, 2001, p. 612). A I’époque Heian (774-835),
il y avait donc quatre types de shomyo : le shomyo des écoles de Nara (Nara-rya), le shomyo de
I’école Shingon (Nanzan-ryii) et les deux shomyo de I’école Tendai (Jimon-ryi et Ohara-ryi)
(Sawada, 2001, p. 611-612). Il est important de connaitre 1’origine de certains shomyo Ohara-ry,
car Shinran y a été formé comme moine Tendai. Les types de shomyao sont également importants

dans la liturgie Jodo Shinshii et donc dans la pratique lors des 46yo.

Les chants développés a 1’époque suivante (Kamakura) ont été fortement influencés par les shomyao
des écoles Tendai et Shingon (Sawada, 2001, p. 612). Les précurseurs et fondateurs des écoles de
la Terre Pure (Genshin, Honen et Shinran) ont tous recu une formation de moines Tendai au Mont-
Hiei (Sawada, 2001, p. 612). Ainsi, les shomyo du Jodo Shu et du Jodo Shinshii proviennent
originellement des shomyé de type Ohara-ryii de ’école Tendai (Sawada, 2001, p. 612). Au fil des
siecles, les shomyo Ohara-ryi ont été modifiés et de nouveaux chants ont été ajoutés au répertoire
Jodo Shinshii, créant ainsi un style qui leur est propre (Sawada, 2001, p. 612-613). Etant donné que

le Jodo Shinshi s’est lui-méme scindé en plusieurs branches depuis son apparition au X111° siécle,

38



les shomyao se sont aussi diversifiés et différencies au sein de chacune des branches (Sawada, 2001,
p. 613).

Avant I’¢ére Meiji, la théorie modale au Japon était extrémement variée et dépendait strictement du
genre musical dans lequel elle était pratiquée (Komoda et Nogawa, 2002, p. 566). Dans les genres
musicaux associés a ’aristocratie et a la cour impériale, comme les shomyo et le gagaku par
exemple, les mélodies des chants étaient transcrites a 1’aide de théories musicales et de méthodes
de notations codifiées (Komoda et Nogawa, 2002, p. 565). En revanche, dans les genres musicaux
plus populaires, les mélodies et la théorie musicale étaient transmises a 1’oral dans le cadre de
performances (Komoda et Nogawa, 2002, p. 565). Aux alentours du VII° et du VIII® siécle, la
théorie musicale du gagaku a été importée d’un modele théorique chinois, le Tang, qui divisait les
octaves en douze demi-tons (ritu) (Komoda et Nogawa, 2002, p. 566). Les premiéres écoles Tendai
et Shingon ont beaucoup emprunté a cette théorie pour classifier les mélodies de leurs propres
chants (Nogawa, 2002, p. 565-567).

En 1982, Eta Harich-Schneider (1894-1986), précurseure de la recherche ethnomusicologique non
japonaise sur les shomyo japonais, avait déja documenté les deux premiéres tentatives de
classification théoriques et musicales faites par le moine Tanchi au XI1I° siecle : la classification
modale et la classification rythmique (Harich-Schneider, 1982, p.221). Elle juge que la
classification modale est inutilisable, car certains termes référant aux gammes utilisées pour
classifier les shomyao ont changé de signification au fil du temps (Harich-Schneider, 1982, p. 221-
222). Malgré leurs emprunts au gagaku, certains éléments de la théorie musicale a la base des
shomyo ont été radicalement transformés (Sawada, 2001, p. 613; Komoda et Nogawa, 2002,
p. 568). La théorie musicale elle-méme a aussi continué de se diversifier, notamment avec
I’apparition de nouvelles écoles bouddhistes (Sawada, 2001, p. 613; Komoda et Nogawa, 2002,
p. 568). A I’inverse, la signification de certains éléments théoriques a été conservée (Komoda et
Nogawa, 2002, p.582). Par exemple, les cing notes des gammes pentatoniques dans les
transcriptions sont toujours utilisées pour indiquer les notes a chanter (hakase) lors des shomyo
(Komoda et Nogawa, 2002, p. 582).

Sawada (2001) propose une classification mélodique plus facilement applicable. Premiérement, le

style de shomyo dépend de son style mélodique proéminent : le shomya récité et le shomyo vocalisé

39



(Sawada, 2001, p. 615). Le shomyao récité contient majoritairement des mélodies syllabiques dans
lesquelles une note chantée équivaut a une syllabe dans le texte (Sawada, 2001, p. 615). A I’inverse,
le shomyo vocalisé contient majoritairement des mélodies mélismatiques dans lesquelles une
syllabe du texte est allongée pour contenir plusieurs notes (Sawada, 2001, p. 615). Les shomyo
récités et vocalisés peuvent contenir plusieurs types de mélodies syllabiques et mélismatiques qui
sont retrouvées a différent endroits dans les shomyo (Sawada, 2001, p. 615-616). En premier, les
mélodies ornementales (embellishments ou ornaments) agissent au plus petit niveau, ¢’est-a-dire
qu’elles modifient le ton d’une note ou ajoutent un effet sonore a la succession des notes (Sawada,
2001, p. 616). Par exemple, le yuri est un type de mélodie ornemental qui fait trembler une note, a
la maniére d’un portamento/glissando en musique classique occidentale (Sawada, 2001, p. 616).
Les mélodies ornementales peuvent aussi comporter un changement du volume et de durée d’une
note (Sawada, 2001, p. 616). Généralement, les shomyao récités ne contiennent pas ou tres peu de

mélodies ornementales (Sawada, 2001, p. 616).

Le deuxieme type de mélodie, la mélodie stéréotypée (stereotyped), agit au niveau des caractéres
chinois utilisés dans les textes des shomyo (Sawada, 2001, p. 616). Une ou plusieurs notes sont
généralement indiquées a la gauche du caractére sous la forme d’un trait (Sawada, 2001, p. 616).
Chaque type de trait correspond a une note particuliére, mais dans le cas des shomyao vocalisés, le
trait peut aussi étre modifié par une mélodie ornementale (Sawada, 2001, p. 616). Généralement,
les shomyo récités contiennent des mélodies stéréotypées tres simples dans lesquelles chaque
caractére équivaut a une ou deux notes (Sawada, 2001, p. 616). Enfin, le troisieme type de mélodie
provient de la structure répétitive des paragraphes et des vers du texte (Sawada, 2001, p. 616-617).
Dans ce cas, on retrouve des mélodies qui se répetent a chaque paragraphe et dont le rythme est

dicté par le nombre de syllabes dans les vers d’un paragraphe.

Finalement, on peut classer les shomyo selon leurs différentes fonctions rituelles (Sawada, 2001,
p. 614-615). La structure et I’organisation de la liturgie utilisée dans les #aya suivent les différentes
fonctions rituelles des shomyo (Sawada, 2001, p. 614-615). La structure choisie par les abbés des
temples et par les différentes branches bouddhistes n’est pas laissée au hasard; en effet, ces choix
sont généralement le fruit d’exigences institutionnelles (Haywood, 2023, p.102-103).
Généralement, dans le cadre d’une cérémonie (hoe), les shomya sont présents a chacune de ses
trois étapes (voir Tableau 4) (Sawada, 2001, p. 614). A I’aide d’un exemple, Sawada (2001, p. 615)
40



dénombre douze fonctions rituelles'® que peuvent remplir les shomyé au sein d’une cérémonie.
Chacun des shomyao porte un nom différent et peut parfois remplir plus d’une fonction (Sawada,
2001, p. 615). Par exemple, le shomyo Eko pratiqué a Shoonji lors du hoe du Hanamatsuri est
chanté a la toute fin du Aoyo afin de partager les mérites religieux de la cérémonie. De méme,
Sawada classe le nembutsu comme un shomyé servant a réciter le nom d’un Bouddha afin de le
visualiser (Sawada, 2001, p. 615).

2.3.2 Les wasan

Puisque les shomyo présents dans les rites que j’ai pu observer a Shoonji sont majoritairement de
type wasan, c’est-a-dire des shomyo dont les textes de références sont en japonais, la présente
section détaillera les caractéristiques de ce type de shomyao. Les premiers wasan proviennent de la
période Heian (794-1185) (Hirota et al., 1997b, p. 92). Ils ont été importés au Japon par 1’érudit
Tendai Ennin apres sa visite dans des écoles bouddhistes chinoises de la Terre Pure et de Tiantai
en 838 (Neslon, 2008, p. 40; Sawada, 2001, p. 612). Plusieurs wasan ont été composés au Japon
sous I’influence de la musique populaire de 1’époque (Sawada, 2001, p. 611). Shinran a composé
de nombreux wasan (par exemple, la collection du Jodo Wasan) qui ont permis de rendre le contenu
de textes et de sutras accessible a la population sans formation en chinois (794-1185) (Hirota et al.,
1997b, p. 92). On retrouve deux types de wasan : ceux en ancien japonais et ceux en japonais
vernaculaire (Nelson, 2008, p. 41, 68). Ceux en ancien japonais sont chantés en japonais, mais a
partir de textes composés en chinois (Nelson, 2008, p 68). Pour conserver leur sens original, le
contenu des textes est réarrangé et des particules japonaises y sont ajoutées (Nelson, 2008, p 68).
Les wasan en japonais vernaculaire, eux, ont été composés avec le japonais de 1’époque Heian

(794-1185) (Hirota et al., 1997b, p. 92; Nelson, 2008, p. 68). Ces wasan sont généralement formés

18 Voici les douze fonctions rituelles telles qu’énumérées par Sawada (2001, p. 615) : « (1) worshiping the “'Three
Treasures’’ (sorai, sanrai, kuyomon, and so on) ; (2) worshiping various buddhas and bodhisattvas (shorei, raison,
butsumyo, raibutsu and so on) ; (3) reciting the name of Buddha or a bodhisattva repeatedly, to represent Buddha to
the monk’s self (nembutsu, kassatsu, hogao); (4) praising buddhas, bodhisattvas, or other Buddhist symbols (san, kada,
sandan); (5) confessing and making vows to Buddha (sange, seigan); (6) praying for the nation or oneself or another
person (kigan, shugan), (7) invoking or sending forth Buddha or other deities, such as guardian deities (kanjo, bujo,
buso), (8) purifying and ornamenting a hall (bai, sange, bonnon, shakujo, bujo); (9) lecturing about or disscusing
Buddha or other Buddhist topics (kyo, kyoshaku, ge, koshiki, rongi); (10) enlightening (kyoke); (11) declaring and
offering (saimon, hyohaku, and so on); (12) sharing religious effects (eko) ».

41



d’une suite de vers de douze syllabes séparées en deux types de phrases : une a cing syllabes et
I’autre a sept syllabes (Hirota et al., 1997b, p. 92; Nelson, 2008, p. 68). Les paragraphes prennent
souvent la structure syllabique suivante : 5-7-5-7-7. Parmi les wasan les plus populaire dans le

Jodo Shinshti Honganjiha, on retrouve le nembutsu, le Shoshinge ou bien le Nembutsuge.

Pour résumer ce chapitre, les genres musicaux japonais ont beaucoup évolué depuis 1’introduction
du bouddhisme au Japon, en fonction des influences mondiales, des contextes socioéconomiques
particuliers et de la transmission des pratiques bouddhiques. Le style de musique technopop
japonais est tres différent du style de techno nord-américain et européen (de Détroit et de Berlin
par exemple), bien qu’il existe des influences mutuelles existent entre ces styles. Les classifications
existantes des shomyo (et de ses sous-catégories, comme les wasan), qu’elles portent sur I’histoire
des écoles bouddhistes d’ou elles tirent leur origine ou sur les mélodies, restent un sujet a explorer
dans la recherche ethnomusicologique et historique actuelle. Dans la suite de ce mémoire, les
classifications linguistiques, historiques et mélodiques présentées ici seront utilisées pour illustrer
les changements liturgiques, qu’ils soient relatifs a la mélodie ou au texte lui-méme, qui ont
fagonnés les wasan encore chantés aujourd’hui dans les temples Jodo Shinshii Honganjiha.
Finalement, la forme que prennent les chants des shomyo, ou la fagcon de les chanter, dans les
temples dépend de 1’enseignement recu par les prétres, de leur appartenance a certaines écoles ou
branches bouddhistes. Il est donc important de noter que, si ces classifications existent dans la
littérature ethnomusicologique et sur le terrain, les différents termes pour désigner les chants sont

utilisés de facon interchangeable par les prétres, les moines et les pratiquant-es.

42



CHAPITRE 3 : METHODOLOGIE

Ma posture épistémologique est influencée par 1’épistémologie située, notamment dans les
domaines de 1’anthropologie et de la sociologie. L’épistémologie située propose d’identifier les
effets de la position sociale des chercheur-es sur la production du savoir scientifique (Hamel, 2015).
De plus, en soulignant la pertinence scientifique des savoirs historiquement et socialement situés,
la pensée de Haraway permet de poser la question suivante : puis-je étudier un phénomeéne religieux
avec lequel je suis si peu familier (Hamel, 2015) ? Les chercheur-es japonais-es « en tant que
[Japonais-es] immédiatement et sensiblement sujet-tes a [leur contexte culturel et a tout ce que cela
comporte (langue, habitus, hexis corporelle, etc.)] peuvent, par conséquent, mieux que quiconque
[...] » expliciter et comprendre le phénoméne religieux qui m’intéresse (Haraway, 2007, p. 132,
Hamel, 2015). Comment justifier la pertinence épistémologique de mon point de vue ? La présente
section répondra a cette question en décrivant les méthodes utilisées pour mener la recherche. Je
préciserai également comment j’entends choisir les concepts utilisés dans 1’analyse de mes données
et comment cette analyse justifie la pertinence scientifique de mon point de vue de chercheur non

japonais.

Le probleme d’authenticité peut se poser autant pour I’anthropologie non-native que pour
I’anthropologie native ; pour 1’anthropologue Chie Nakane (1974), I’anthropologie japonaise
native a longtemps été cloisonnée, nuisant ainsi a la création de nouvelles perspectives dans les
recherches sur le Japon. Selon elle, ces nouvelles perspectives sont bénéfiques pour la communauté
scientifique japonaise et peuvent étre créées par des chercheur-es japonais-e (Nakane, 1974, p. 61).
Elevée par des parents coréens au Japon, Ryang occupe une position ambigué qui remet en question
la catégorie méme d’« anthropologie native » (Ryang, 2006, p. 145-146). Elle souligne que les
anthropologues issu-es de milieux non occidentaux sont trés divers en termes de genre et de classe
sociale, et que beaucoup integrent plus tard les académies occidentales tout en continuant d’étudier
leur milieu d’origine depuis leur nouveau pays (Ryang, 2006, p. 145). Cette diversité peut donner
lieu a des dynamiques et a des relations de pouvoirs en milieu académique, brouiillant ainsi la
limite stricte qui séparait autrefois le milieu académique du terrain ethnographique (Ryang, 2006,
p. 144). Les entreprises anthropologiques natives et non-natives requierent toutes les deux de la
réflexivité, mais a des degres de difficulte différents (Ryang, 2006; 1997). L’anthropologie native

comprend la difficulté d’obscurcir la distinction entre le travail intellectuel et le role social de

43



I’anthropologue (Ryang, 1997, p. 24). Le savoir anthropologique natif a la particularité d’étre
produit par le contexte social dans lequel I’ethnographie est pratiquée (Ryang, 1997, p. 24). Dans
I’anthropologie non native, le procédé (contrivance) ethnographique devient nécessaire a
I’anthropologue pour comprendre un mode de vie qui lui est peu familier (Ryang, 1997, p. 25).
Différemment, le processus ethnographique en milieu familier conduit surtout 1’anthropologue a
décrire ce processus ethnographique lui-méme (Ryang, 1997, p. 25). Selon Ryang, la différence
principale entre ces deux types d’anthropologic ne réside pas seulement dans «la distance
culturelle entre 1’anthropologue et la société concernée », mais plutét dans la valeur

épistémologique du terrain ethnographique (Ryang, 1997, p. 25).

L’anthropologue Gordon Mathews (2004) souligne d’ailleurs que les productions anthropologiques
japonaises et non japonaises sont trés différentes. La littérature scientifique non japonaise
s’intéresse a des sujets différents, entre autres, car elle s’adresse a un tout autre public (Mathews,
2004, p. 114). Pour certains chercheur-es japonais-es, mon mémoire contient des généralités qui
pourraient étre qualifiées de « sens commun » (Mathews, 2004, p. 114; Kuwayama, 1997, p. 56).
Bien évidemment, la compréhension de ces sens communs était indispensable & mon orientation
dans un milieu social et culturel qui m’était peu familier. Mon séjour sur le terrain démontre donc
la particularité de mon apprentissage du bouddhisme japonais ainsi que les personnes qui ont
influencé et faconne les résultats de ma recherche. Méme si j’aurais aimé partager 1’entiéreté de ce
mémoire avec les participant-es de ma recherche, je me vois m’adresser, en raison de la langue
francaise, a un public ayant majoritairement un « background culturel complétement différent de
celui des japonais-es » (Mathews, 2004, p. 114; Kuwayama, 1997, p. 56). Les généralités sont donc
nécessaires a la compréhension des éléments développés plus loin dans mon mémoire, tant pour
les lecteur-ices non japonais-es que pour ceux-celles qui n’ont pas de formation académique sur le

bouddhisme et la société japonaise.
3.1 Méthode ethnographique

Les concepts utilisés pour 1’analyse de mes données dépendent de mon expérience sur le terrain.
J’opte pour une analyse réalisée a partir des concepts et des termes utilisés par les personnes avec
qui j’ai pu discuter pendant mon séjour au Japon. En me basant avant tout sur la description des

participants de leurs rites et de leur perception du techno-4oyé, j’accorde beaucoup de valeur aux

44



savoirs, aux croyances et aux « points de vue » d’autrui (Meintel, 2016, p. 3; Goulet, 2011, p. 117).
J’ai donc décidé d’adapter mes objectifs de recherche a ce que j’ai retrouvé sur le terrain, mais
aussi sur ce qui m’a plus personnellement marqué (Meintel, 2016, p. 1-2; Goulet, 2011, p. 120-
121). Ma démarche ethnographique, ainsi que 1’analyse et les interprétations succinctes que je
développerai dans les pages suivantes, s’inspirent principalement du modele de 1’ethnographie
expérientielle, soit une ethnographie qui laisse la possibilité au chercheur-e de dévier de ses
objectifs initiaux et « d’entrer ou de croire dans le monde des gens [rencontrés] sur le terrain »
(Goulet, 2001, p. 117). Cette approche anthropologique appuie majoritairement son épistémologie
sur des fondements phénoménologiques selon lesquels le monde vécu d’autrui serait, en partie,
« accessible » au chercheur-e & partir de sa propre expérience (Meintel, 2016, p. 1). Ainsi, malgre
« I’incommunicabilité de certaines expériences » due aux barriéres langagieres et socioculturelles,
le terrain ethnographique est, comme le sont le langage ou encore 1’écriture, « a la fois le probleme
et la solution » (Jablonka, 2014, p. 15). Le travail difficile de 1’ethnographe consiste justement a
présenter ces expériences le plus fidélement possible, méme si elles sont différentes des siennes et
méme si sa position sociale affecte sa comprehension de ces expériences et de sa propre expérience,
tout en restant conscient des effets qui altérent sa compréhension. Ces effets sont multiples, mais
peuvent étre identifiés dans une réflexion qui porte sur les événements constituant le terrain et son
déroulement. C’est donc au contact des personnes présentes sur le terrain que j’ai été en mesure de
choisir les concepts qui correspondront le mieux a leurs réalités, leurs pratiques et leurs points de
vue. Leurs descriptions de leurs propres expériences du techno-zoyo m’ont mis la « la puce a
I’oreille » (Beaud et Weber, 2010, p. 125) quant a la pertinence des concepts utilisés dans ’analyse
et I’interprétation de mes données ethnographique. L’importance épistémologique de mon point de
vue situé est donc justifiée par le regard neuf qu’elle porte sur le techno-Aoyo, un regard né de la
négociation du savoir scientifique produit avec les participant-es de ma recherche, dont son créateur
Gyosen Asakura. Un savoir produit par les intersubjectivités du terrain qui reflete bien évidemment

I’écart entre nos expériences respectives du techno-46yao.

L’ethnographie fait intervenir des méthodes de collecte de données qualitatives connexes:
I’observation participante et la réalisation d’entretiens. L’observation ethnographique est structurée
par un mouvement constant entre perception, mémorisation et notation (Beaud et Weber, 2010,
p. 128). Apres I’acte de perception et de mémorisation, il est essentiel de noter ses perceptions dans

le cahier de terrain (Beaud et Weber, 2010, p. 129). Etant donné le contexte culturel de mon terrain

45



ethnographique, la perception s’effectue par dépaysement, c’est-a-dire que j’ai d’abord percu ce
qui était différent de mon milieu de vie habituel (Beaud et Weber, 2010, p. 130). Dans la mesure
du possible, j’ai da rendre ces différences familieres (Beaud et Weber, 2010, p. 130). L’entrevue
ethnographique permet de tester mes interprétations et mes observations en les confrontant aux
points de vue des personnes concernees par la recherche (Beaud et Weber, 2010, p. 107 et 125-
126). Dans cette confrontation, I’entrevue et les conversations informelles constituent des moments
importants dans la création du savoir intersubjectif ethnographique, car elles permettent de
négocier le savoir produit par la recherche. Une ethnographie sans entrevue ou une ethnographie
fondée sur 1’« observation totale » présente plusieurs risques, notamment celui de plonger
I’ethnographe dans une liberté interprétative totale sujette a I’erreur (Beaud et Weber, 2010, p. 125-
126). Dans leur Guide de I ’enquéte de terrain, Beaud et Weber (2010, p. 207-208) distinguent trois
types d’entretiens ethnographiques (I’informatif, le personnel et I’approfondi) et trois types
d’observations (négociation, événement et personnelle). Les entrevues informatives concernent les
conversations avec des personnes qui représentent davantage leur institution que leur propre point
de vue (Beaud et Weber, 2010, p. 207). Les entrevues personnelles sont des entrevues dans
lesquelles les personnes qui y participent parlent en leur nom, mais que, pour multiples raisons, ces
entrevues n’ont pas pu étre trés longues ou trés réussies (Beaud et Weber, 2010, p. 208). Puis, les
entrevues approfondies sont celles qui ont duré plus longtemps (2-3h) et qui sont fondamentales
pour la recherche (Beaud et Weber, 2010, p. 208). Dans le cadre de ma recherche, je n’ai pas réussi
a obtenir d’entrevue informative enregistrée avec un membre de I’institution Jodo Shinshd ni

d’entrevue approfondie, car ma seule entrevue enregistrée était courte.

Concernant les types d’observations, j’ai pu réaliser un grand nombre d’observations d’événements,
plus précisément de cérémonies annuelles, qui constituent le sujet principal de mon mémoire
(Beaud et Weber, 2010, p. 208-209). Durant mon séjour, j’ai eu des conversations informelles qui
m’ont permis de confronter mes réflexions et mes interprétations a 1’expérience des participants.
Ainsi, malgré le manque d’entretiens enregistrés et approfondis, mon étude a 1’avantage de
rassembler plusieurs points de vue nes de ces conversations informelles et de présenter une
description précise des cérémonies auxquelles j’ai participé. Ma participation aux cérémonies de

plusieurs temples m’a permis de comparer les shomyo wasan dans leurs formes plus

46



conventionnelles & ceux présentés sous forme techno a Shoonji. J’ai aussi obtenu différents points

de vue de prétres et de jiushoku d’écoles bouddhistes différentes au sujet du techno-4oyo.

3.2 Méthode ethnomusicologique

Le hasard et la sérendipité du terrain ont également fagonné 1’orientation ethnomusicologique que
prend ma recherche. La musique étant le sujet principal des conversations et des activités que j’ai
pu avoir avec les participant-es du techno-%oyo, elle a graduellement pris une place de plus en plus
grande au sein de ma recherche. La présente sous-section constitue une bréve description de
I’ethnomusicologie en tant que discipline et des probléemes méthodologiques que son usage peut
engendrer. C’est au début du XX* siécle que I’ethnomusicologie, comme discipline et méthode, a
été développée par des anthropologues et par des musicien-nes dans le but de conserver des
chansons folkloriques (Fernando et Nattiez, 2014, p. 10; Jessup et al., 2008, p. 9). Autrefois
nommée « musicologie comparative » aux FEtats-Unis, 1’ethnomusicologie s’est élargie pour
s’intéresser a la musique folklorique pratiquée dans des contextes non européens et a la musique
transmise par tradition orale (Merriam, 2016, p. 20). C’est seulement dans les années 50 que le
terme « ethnomusicologie » apparait et que la discipline acquiert un statut officiel dans les
universités (Merriam, 2016, p. 20; Jessup et al., 2008, p. 9). La distinction disciplinaire qui s’est
forgée entre I’anthropologie et I’ethnomusicologie est encore d’actualité, et bien que les
ethnomusicologues doivent emprunter a plusieurs disciplines, comme I’ethnologie, I’anthropologie,
la linguistique et la musicologie, elle a longtemps été caractérisée par son objet de recherche et par
sa méthode (Fernando et Nattiez, 2014, p. 9-10, 12).

Aujourd’hui encore, on constate une forte scission entre les deux principaux courants de pensée
principaux de I’approche ethnomusicologique (Fernando et Nattiez, 2014, p. 11). La premiere, que
I’on pourrait appeler « I’anthropologie de la musique », s’intéresse surtout a la musique dans son
contexte culturel (Kolinski, 2016, p. 81; Fernando et Nattiez, 2014, p. 9-12). Selon I’anthropologie
musicale, la musique est un phénomeéne culturel dont la qualité sonore dépend du consensus des
membres d’une méme culture (Kolinski, 2016, p. 78). La diversité musicale est donc expliquée par
des variations culturelles (Kolinski, 2016, p. 77). Dans cette optique, comparer deux styles
musicaux sans prendre en compte leurs contextes culturels est une entreprise futile (Kolinski, 2016,

p. 77). L’anthropologie musicale reconnait les difficultés linguistiques et ethnocentriques de la

47



discipline ethnomusicologique, car, lorsqu’elle est confrontée a des contextes ou la musique n’est

pas nommée, elle est souvent teintée d’ethnocentrisme (Fernando et Nattiez, 2014, p. 11, 13).

L’autre courant de pensée, la musicologie comparative, s’intéresse a 1’analyse et a la comparaison
de différents styles de musique (Kolinski, 2016, p. 81). Cette approche s’intéresse a 1’expérience
humaine de la musique, et prend donc en compte les facteurs biologiques et psychologiques de
I’étre humain dans ses analyses (Kolinski, 2016, p. 78). Idéalement, la musicologie comparative
cherche a identifier des « concepts universels qui fourniraient une base commune a la grande
variété des créations musicales » (Kolinski, 2016, p. 81, Traduction personnelle). Contrairement a
la musicologie comparative, 1’anthropologie musicale omet la dimension psycho-physiologique de
la structure musicale, alors qu’elle est critiquée par cette derniére pour faire des comparaisons
ethnocentriques (Kolinski, 2016, p. 85; Fernando et Nattiez, 2014, p. 11).

Fernando et Nattiez notent bien que I’interdisciplinarité étant «une réalité de la recherche
contemporaine de chercheurs conscients des multiples facettes de leur objet d’étude », la division
de I’ethnomusicologie en deux écoles distinctes pose réellement des problémes
méthodologiques (Fernando et Nattiez, 2014, p. 14); d’un c6té, les anthropologues « avec une
formation musicale, mais sans qualifications spécifiques, seraient tenté-es de faire des analyses
ethnomusicologiques », et de ’autre, la musicologie comparative « voudrait faire du terrain et
collecter des données sans la formation anthropologique nécessaire a nécessaire a une enquéte
réussite des multiples phénomenes de la musique dans la culture » (Kolinski, 2016, p. 84). De plus,
il est difficile pour les ethnomusicologues de transmettre leurs analyses approfondies dans un
vocabulaire qui soit compréhensible pour les chercheur-es d’autres disciplines académiques

n’ayant aucune ou peu de formation musicale (Fernando et Nattiez, 2014, p. 15-16).

En termes plus pratiques, I’analyse musicologique, quelle que soit son approche théorique de la
musique, utilise généralement la notation musicale occidentale pour transcrire des enregistrements
musicaux (Kolinski, 2016, p. 82). De cette facon, elle cherche a identifier les principes et les
régularités au sein d’un style musical ou d’habitudes de composition (Kolinski, 2016, p. 81).
L’ethnomusicologie, dans son approche plus anthropologique, documente aussi les
« épistémologies de performance musicale », soit les techniques de production sonore relatives aux

divers instruments utilisés, ainsi que leurs caractéristiques physiques et matérielles (Walls, 2005,

48



p. 356). Elle étudie également les différentes maniéres avec lesquelles ces savoirs sont transmis et
enseigneés, et ce, a I’aide d’analyses musicales, de transcriptions approfondies et d’une présence
sur le terrain (Walls, 2005, p. 356).

Compte rendu de ma formation en sciences des religions et de mon approche anthropologique, la
méthode que j’utilise pour la présente recherche s’inscrit définitivement dans 1’école de
I’anthropologie musicale. J’opte donc pour la méthode ethnomusicologique propose par Alan P.
Merriam (1964, p.7-8) dans The Anthropology of Music: «la collation de matériaux
ethnographiques et ethnologiques en vue de constituer un ensemble cohérent de connaissances sur
les pratiques, les comportements et les concepts musicaux de la société étudiée ». Cette récolte de
données est suivie d'une analyse des « matériaux sonores musicaux collectés », qui « requiert des
techniques et parfois du matériel spécialisé pour la transcription et I'analyse structurelle de la
musique » (Kolinski, 2016, p. 83, Traduction personnelle). Je favoriserai la notation japonaise
utilisée au temple de Shoonji, que j’expliquerai au préalable, d’autant plus que ma recherche
s’adresse plus spécifiquement a des anthropologues et des sociologues des religions qui n’ont peut-

étre pas de formation en théorie musicale occidentale.

Par rapport a I’aspect participatif du terrain ethnographique, bien qu’il aurait été fort enrichissant
pour moi de réaliser des techno-Aayo avec Gyosen Asakura ou d’aider a la préparation de certains
événements, il ne m’a pas été possible de participer activement a la création de la musique du
techno-hoyo. En effet, dans le cadre des cerémonies annuelles Jodo Shinshii, a Shoonji, la
performance musicale est habituellement I’ceuvre du prétre responsable ou des autres prétres en
formation. Cependant, grace a mes compétences musicales (la techno, la guitare et la production
de musique électronique assistée par logiciel), j’ai pu négocier ma place comme musicien aux yeux
du jiishoku. Outre quelques cours de piano que j’ai abandonné assez rapidement, j’ai appris la
guitare, la production de musique électronique (Abelton) et la théorie musicale de maniére
autonome. Ce n’est donc pas 1’application pratique de mes compétences musicales qui a alimenté
mes interactions avec Gyosen Asakura, mais plutdt avec notre curiosité et notre passion commune

pour la musique, surtout pour la technopop des années 80.

L’ethnomusicologue musicienne Balosso-Bardin (2022, 124-125, 127) soutient que les

compétences musicales de I’ethnographe lui permettent entre autres de négocier sa place sur le

49



terrain. Ce sont les compétences musicales de 1’ethnographe qui rendent ’interaction musicale avec
les participant-es possible (Balosse-Bardin, 2022, p. 127). Et par cette forme d’interaction sociale,
I’ethnographe accéde a un savoir qui lui aurait été impossible sans ces compétences (Balosse-
Bardin, 2022, p. 127). Bien qu’il m’ait été impossible de performer sur scéne avec Gyosen Asakura,
mes connaissances musicales, ainsi que nos conversations informelles sur la musique électronique,
m’ont permis d’avoir une meilleure compréhension de son processus de création, de la structure
musicale et des idées de réharmonisations qui fondent la particularité du techno-isyo. Mes
compétences rudimentaires en musique m’ont surtout permis de participer activement aux chants
rituels aux cOtés des participant-es, ainsi que de négocier ma place au sein du monto. Certain-es
monto étaient agréablement surpris de voir un étranger capable de chanter les wasan et de suivre

les mélodies du prétre en charge du %oyao.

Cette recherche s’intéressait avant tout au contexte socioculturel dans lequel est pratiquée la
musique techno des 4oyo a Shoonji, mais j’ai rapidement réalisé que le techno-Aoyo constituait en
une innovation profondément musicale et visuelle. Bien que je pensais, au départ, m’éloigner des
objectifs de recherche habituellement retrouvés en ethnomusicologie, j’ai d0 étudier les méthodes
de transcriptions Jodo Shinsht de la branche Honganjiha pour de comprendre 1’aspect musical
techno du techno-koyo. Je me retrouve ainsi & la lisiere de deux méthodes de recherche,
I’ethnographie et 1I’ethnomusicologie, et je porterai mon attention sur les aspects socioculturels de
la musique du techno-Aoyaé et sur ses aspects sonores, mais dans une moindre mesure (Byron, 1995,
p. 31). Je ne cherche pas a utiliser une conception de la musique basée sur des facteurs biologiques
ou physiologiques pouvant s’appliquer a plusieurs contextes culturels différents, ni a tirer des
conclusions générales sur les musiques de 1’archipel japonais. Mon objectif est plutot de décrire
les techniques de performances musicales et visuelles utilisées par Gyosen Asakura pour
représenter la Terre Pure et le Bouddha Amida. J’entends également révéler les expériences
musicales des autres participant-es lors des techno-46yo. De cette fagon, je situe ces expériences

musicales dans leur contexte local.

3.3 Sociogeographie de la préfecture et de la ville de Fukui

La section suivante servira a décrire le contexte historique et sociogéographique du lieu de mon

séjour ethnographique, plus particulierement celui du village de Togo ou se situe le temple de

50



Shoonji. Je décrirai aussi les activités du temple, comme les cérémonies et le café affilié au temple,

qui sont les objets centraux de la présente recherche.

Le Japon est divisé en régions administratives nommeées préfectures (Trewartha, 1965, p. 113). La
région de Hokuriku, située au nord de la plus grande ile du Japon (honshiz), englobe les quatre
préfectures suivantes : Niigata, Toyama, Ishikawa et Fukui (voir Figure 3.1) (Trewartha, 1965,
p. 113). La préfecture de Fukui, la plus a 1’ouest dans Hokuriku, est entourée de montagnes au sud
et par la mer de I’Est au Nord (voir Figure 3.1) (Trewartha, 1965, p. 424). La capitale de Fukui est
elle-méme localisée dans la plaine cotiere de Echizen, dans la vallée qui borde la riviére de Kuzuryu
au nord de la préfecture (voir Figure 3.2) (Trewartha, 1965, p. 436). Les villes d’Awara (5 121
habitant-es), de Sakai (27 691 habitant-es), de Sabae (27 791 habitant-es), d’Echizen (27 985
habitant-es) et de Fukui (184 843 habitant-es) forment une agglomération d’une population
totalisant environ 273 431 habitant-es (Ministry of Internal Affairs and Communications, 2021)
(voir Figure 3.2). En 1889, au moment de I’ouverture des premiéres industries et usines de textiles,
la population de la préfecture totalisait 39 863 habitants (Fukui City History Museum, 2024). Elle
s’est ensuite accrue rapidement jusqu’a sa stagnation au XXI° siecle, pour atteindre le chiffre de
271 616 habitants en 2006 (Fukui City History Museum, 2024).

51



Figure 3.1 : La préfecture de Fukui (en bleu) et le reste de la région de Hokuriku (en rouge)

La région de Hokuriku est 1'une des plus pluvieuses du Japon et, en raison du mauvais drainage,
les inondations sont fréquentes (Trewartha, 1965, p. 424). La majorité des villes et villages sont
donc installés partiellement en hauteur prés des plaines inondables, souvent sur les canaux
d’anciennes riviéres asséchées (Trewartha, 1965, p. 427-428). Malgré les dommages que peuvent
causer les inondations aux champs, I’abondance de 1’eau facilite I’irrigation des cultures de riz
(Trewartha, 1965, 429). La préfecture de Fukui, comme les autres préfectures de la région, est
reconnue pour sa production du riz et son industrie textile (Ito et Tanaka, 2020, p. 189; Trewartha,
1965, p. 429). Or, les revenus agricoles ne comptent que pour 8% des revenus de la population
alors que 49,5% proviennent des secteurs non agricoles (Ito et Tanaka, 2020, p. 191). Parmi ces
secteurs, on compte notamment les industries textiles, manufacturiéres et tertiaires, mais le secteur
manufacturier est le plus important en termes de pourcentage de la population qu’il emploie (Ito et

Tanaka, 2020, p. 191). Les recherches de Ito et Tanaka (2020, p. 191) sur le sujet avancent que,

52



pour la majorité de la population de la préfecture de Fukui, le travail agricole est une source
secondaire de revenus pratiquée a temps partiel. Pour ce qui est des fermier-éres qui y travaillent &

temps plein, leur moyenne d’age s’éléve a 72 ans (Ito et Tanaka, 2020, p. 191).

e, -~
«
Y

........
.....

9417 Riemy Junyi AeM||BY uaz)y23

/ E|he|j|
ACE2H]

Google "

Figure 3.2 : L’agglomération urbaine de la plaine d’Echizen dans la Préfecture de Fukui (en rouge)
du nord au sud : Awara, Sakai, Fukui, Echizen, Sabae et Echizen.

3.4 Le temple de Shoonji
3.4.1 Les origines du temple

Dans cette section, je présenterai les origines historiques du temple de Shoonji a I’aide de la

littérature anthropologique japonaise (Ichijodani Asakura Family Site Museum, 2024; Masatoshi,

2020) et du travail de recherche d’une des personnes habitant le village de Togo (RSP DRLE &1L

R, 2024).

53



En 1483, la province d’Echizen (aujourd’hui Fukui) était contrOlée par le clan Asakura jusqu’a sa
défaite contre le clan Nobunaga en 1573 (», p. 29). Leur capitale, Ichijodani, était le centre des
activités commerciales de 1’époque et ses ruines Se trouvent a quelques kilomeétres de Shoonji
(Masatoshi, 2020, p. 29). Le site archéologique de Ichijodani est fouillé depuis plus de 50 ans et il
constitue I’attraction touristique majeure de la région (Ichijodani Asakura Family Site Museum,
2024). Le clan Asakura s’est installé a Ichijodani au début des guerres d’Onin (1467) qui
opposaient deux camps séparant le Japon central : le royaume de 1’Ouest et I’Est (Masatoshi, 2020,
p. 29). C’est toutefois la génération suivante, celle du daimyo Asakura Takakage, qui a entrepris le
développement d’Ichijodani pour en faire la capitale de la province d’Echizen (Masatoshi, 2020,
p. 29). Situé tout pres de la riviere d’Asuwa qui se déverse dans la Mer du Japon, Ichijodani était
connecté aux grandes routes commerciales de 1’époque (Masatoshi, 2020, p. 29). Cette riviére était
donc utilisée pour déplacer les biens commerciaux qui pouvaient étre déposés et assemblés dans
les quartiers commerciaux avoisinants, soit Abaga, Togo et Bishamon (Masatoshi, 2020, p. 29). Le
développement méritocratique et économique qu’avait envisagé Takakage a fructifié jusqu’a attirer
de nombreux érudits de 1’époque, dont le Shogun Ashikaga Yoshisaki (Masatoshi, 2020, p. 29;
Ichijodani Asakura Family Site Museum, 2024). La présence du Shogun témoigne de I’importance
culturelle, économique et militaire de la ville d’Ichijodani a I’époque Sengoku correspondant & la
fin de I’ére de Muromachi (1336 — 1573) (Ichijodani Asakura Family Site Museum, 2024).
Ichijodani abritait également plusieurs temples bouddhistes, dont les temples Jodo Seigen-ji et
Nishiyama Koshoji (Masatoshi, 2020, p. 31; Ichijodani Asakura Family Site Museum, 2024).

En raison de conflits violents avec les forces armées de 1’école Tendai du Mont-Hiei, en 1471,

Rennyo Shonin (1415-1499), le 8° abbé en chef de la branche Honganjiha (monshu), accusé
d’hérésie, a fui Kyoto pour la province d’Echizen (BRFBD L & (LR, 2024). 11 s’est ensuite
installé dans la ville de Yoshizaki ou il a construit le temple Yoshizaki Gobo, toujours present
jusqu’a ce jour GREBMD L 1L, 2024). Le passage de Rennyo Shonin a marqué la préfecture

de Fukui; I’histoire de plusieurs temples locaux Jodo Shinshi de la région d’Eiheiji racontent avoir
abrité Rennnyo Shonin lors de son passage a Echizen. Encore aujourd’hui, chaque année, la
branche Otaniha organise chaque année un pélerinage qui recrée ’exil de Rennyo de Kyoto a

Yoshizaki Gobo. A son arrivé Yoshizaki Gobd, Rennyo a attiré beaucoup de disciples Jodo Shinshi

54



qui I’admiraient, au point qu’il a de nouveau dd fuir aprés un incendie suspect a Yoshizaki en 1474

(BB DR &1L, 2024).

En 1476, I’héritier de Takakage Asakura, Yoshikage Asakura, a fait construire un monastére (gobo,

fE035) a Shinmachi, I’un des quartiers adjacents a la porte supérieure des fortifications d’Ichijodanti,

dans 1’espoir que Rennyo Shonnin puisse y occuper le poste d’abbé (BREBDRAEE (AR, 2024;

Masatoshi, 2020, p. 30-31; Shoonji, 2018). Selon les fouilles archéologiques effectuées sur le site,

il y avait plusieurs temples & Shinmachi, dont le Jokyoji, mais aucune fouille n’y a été réalisée; le
temple qui partage un signe avec Shoonji (8Z3F), le temple de Nishiyama Koshoji (7 1L ¢ 88
), est situé a Abaga, prés de la porte inférieure (Ichijodani Asakura Family Site Museum, 2024;

Masatoshi, 2020, p. 30-31). L’emplacement exact du premier temple de Shoonji ne peut donc pas

étre confirmé. Rennyo Shonin n’a finalement pas rejoint Ichijodani, mais, a la place, il a envoyé

son proche, Renjo GEE), afin de s’occuper du tout nouveau gobé et c’est Shinkei Juken (E1EE
) qui lui a succédé (FREBD 4L &1L, 2024; Shoonji, 2018). Le troisiéme abbé qui en a hérité,
Yoshisaki Suseki (t6Z R [B), a combattu le clan Nobunaga lors de 1’invasion d’Ichijodani en 1573,

et est mort en 1574 sur le champ de bataille (BR#FMD L &1L, 2024). Avec la destruction

d’Ichijodani et du gobo de Shoonji lors de I’invasion de Nobunaga, en 1584, ce goba est rebaptisé

et est déplacé au chateau de Togo (aujourd’hui le village de Togo) (BEEBDfa+t & {LRE, 2024;

Shoonji, 2018). Puis, en 1597, le temple est a nouveau déplacé, cette fois a son emplacement actuel,

ou il est officiellement baptisé « Shoonji » par le douzieme prétre a la téte de la branche Honganjiha,

Junnyo Shonin (B#D L & (LR, 2024; Shoonji, 2018).

3.4.2 La vie a Shoonji

Le temple de Shoonji est situé sur dans le village de Togo, en périphérie de la ville de Fukui, en

milieu rural (Shoonji, 2018). Aujourd’hui, le temple propose plusieurs services et activités, dont

55



des services commémoratifs privés chez les familles en deuil (Agji), I’organisation d’une visite au
temple pour commémorer (Hoonko) Shinran et des cérémonies annuelles (Shoonji, 2018). Plus
récemment, un lieu de rencontre, le café Show-on-g, a été aménagé sur le site du temple (Shoonji,
2018). Ouvert a tous, il sert de lieu d’échange du vendredi au dimanche de 13h a 17h (Shoonji,
2018). Durant ces heures d’ouverture, Gyosen Asakura laisse aussi le hall principal (kondo) ouvert
pour que les gens puissent faire une donation et se recueillir devant 1’autel du temple (naijin).
Lorsque le café est ouvert, Gyosen Asakura installe des effets de lumiére et de la musique de son

nouvel album « Paradise Ambient » dans le Aondo.

Le site internet de Shoonji décrit plusieurs cérémonies. Certaines cérémonies annuelles a Shoonji
servent a commémorer des personnes défuntes : le Hoonko™®, qui vise a commémorer Shinran
(Shdonji, 2018), le Eitaikya®°, qui sert principalement a transmettre les enseignements bouddhistes,
pratiqué a 1’équinoxe (Higan) de printemps, soit le premier dimanche d’avril (Shoonji, 2018;
Ishikawa et Bouchy, 2013, p. 479), et le festival des morts, Obon, a la fin du mois de juillet (Shoonji,
2018; Ishikawa et Bouchy, 2013, p. 479). Le Eitaikyo et le Obon visent eux aussi a commeémaorer
les personnes décédées liées au temple de Shoonji, qu’elles soient des membres officielles de
Shoonji, des adhérentes ou encore des enseignantes du Dharma (Shoonji, 2018; Ishikawa et Bouchy,
2013, p. 490, 497; Rowe, 2011, p.5; Uchida, 1967). Les trois autres cérémonies annuelles
présentées sur le site internet de Shoonji sont caractérisées par 1’interaction avec les bouddhas
Amida et Sakyamuni (Shoonji, 2018). On y retrouve la visite du temple pour la féte du dernier jour
de I’an qui consiste généralement en I’utilisation répétée de la cloche du temple (Shoonji, 2018).

Le Hatsumade®, la premiére visite au temple de I’année (1% jour de I’année), consiste en « un
devoir (5D&8%) d’exprimer sa gratitude pour la grice et la bienveillance du bouddha pour la
prochaine année » (Shoonji, 2018; Swyngedouw, 1993, p. 55; Hepburn, 1872, p. 570-571). Puis,

la cérémonie du Hanamatsuri (f££2Y)?? le 3 mai (traditionnellement le 8 avril) marque la

19 Pratiqué avec un techno-zayo tous les 25 et 26 novembre depuis 2016 (Shdonji, 2018).
20 Pratiqué avec un techno-4ay6 en 2017 et chaque année depuis 2020 (Shoonji, 2018).
21 Pratiqué avec un techno-zayo en 2017 et chaque année depuis 2020 (Shoonji, 2018).

22 Pratiqué avec un techno-4ayo chaque année, sauf en 2019 et en 2021 (Shoonji, 2018).

56



naissance du Bouddha Sakyamuni (Horton, 2007, p. 22-23). Pour cette occasion, une statue d’un
bébé bouddha est utilisée pour représenter Sakyamuni et du thé lui est verse sur la téte (Horton,
2007, p. 23)%.

3.5 Résume du séjour ethnographique

Mon terrain a débuté le 1*" mars 2024 et s’est terminé le 11 mai 2024. La premiére partie de mon
séjour s’est déroulée a Tokyo, aprés quoi je me suis rendu @ mon logement au centre-Ville de Fukui
ouU j’ai vécu du 9 mars au 31 mars. Ensuite, du 31 mars au 8 mai, j’ai habité dans le village de
Higashifuruichi, dans la région de Eiheiji a une vingtaine de minutes de voiture du village de Togo.
Durant mon séjour, j’ai justement pu assister a de nombreuses cérémonies a Shoonji, mais aussi
dans plusieurs autres temples. Le hall du temple de Shoonji et le café Show-on-g étant ouverts
quelques heures du vendredi au samedi, j’y suis allé chaque semaine (neuf fois en tout) pour les
visiter. Ces moments ont été trés importants pour ma recherche, car ils m’ont permis d‘échanger
avec la famille Asakura et avec les autres personnes qui fréquentaient le café du temple. Ils m’ont

aussi permis d’étre invité officiellement aux cérémonies annuelles du temple.

Le 15 mars j’ai assisté a la cérémonie du nehankai (Parinirvana) qui commémore la mort et I’éveil
complet du Bouddha Sakyamuni dans un temple du village de Togo. Le lendemain, j’ai assisté au
Goensan-expo a Kyoto, un festival public rassemblant plusieurs temples de différentes écoles
bouddhistes. Selon 1’un des prétres présents sur place, ce festival servait a engager la population
pour faire connaitre le bouddhisme. Il y avait plusieurs kiosques tenus par des prétres qui
proposaient diverses activités (confection d’encens, discussion) et des kiosques de nourriture.
Gyosen Asakura, ainsi que d’autres prétres et jisshoku, agissaient comme les DJ du festival, faisant
jouer autant des hits de J-pop, des remix ou encore des artistes lofi?* moins populaires. Le 5 avril

j’ai participé a mon premier Hanamatsuri Jodo Shinshti Honganjiha dans le village de Eiheiji. Le

23 Pour une bréve énumération des cérémonies auxquelles j’ai participé, voir la partie 3.6 du présent chapitre. Pour la
description approfondie des cérémonies centrales & mon analyse, voir le chapitre 5.

24 e lofi est un style musical mélangeant généralement musique électronique, rap et jazz.

57



7 avril j’ai participé a la cérémonie du Eitaikyo au temple de Shoonji. Comme j’ai dit plus haut, le
Eitaikyo célebre 1’équinoxe du printemps et vise la conservation des enseignements bouddhistes,
ceux de Shinran, de Rennyo, des six patriarches et du Bouddha Sakyamuni. Le 20 avril, je suis
retourné a Tokyo au temple Hongajiha de Tsukiji pour assister au deuxieme Goensan-expo, mais
réunissant cette fois des représentant-es des différentes branches de 1’école Jodo Shinshi. Gyosen
y participait encore une fois en tant que prétre DJ et jouait différentes chansons, dont I’une de ses
compostions : sa propre interprétation pop du shomya intitulé « Junirai ». Le 22 avril, j’ai eu le
privilege immense de participer a un hgji, c’est-a-dire au rite commémoratif des parents de
personnes que j’ai rencontrées sur le terrain. Le lendemain, encore une fois grace a elles, j’ai
marché une journée du pélerinage de Rennyo, le Goeidochi. Pratiqué dans le contexte Jodo
Shinshii Otaniha, ce pélerinage retrace le cheminement de I’exil de Rennyo depuis le Mont-Hiei
jusqu’au temple Yoshizaki Gobo. Durant ce pélerinage, j’ai pu pratiquer le chant des shomyao avec
les autres personnes participantes, qui étaient majoritairement des prétres ou des personnes trés
intéressées par la pratique de la Terre Pure. Le 28 avril j’ai participé a un deuxieme Hanamatsuri,
chez un temple de 1’école Jodo Shu cette fois, dans un village de la cote de Echizen. Le 3 mai, j’ai
finalement pu assister au techno-i2aya du temple de Shoonji, organisé par la famille Asakura. Non
seulement deux techno-#oyo y ont été performés dans la journée, mais plusieurs autres groupes de
musique, locaux et invités, ont joué leurs propres compositions et des interprétations de grands
classiques japonais. Le 7 mai j’ai assisté a un défilé dans le cadre du Hanamatsuri du temple Eiheiji

de 1’école Zen Soto.

Ma premiere expérience de meditation zen s’est faite au célebre temple S6to de Eihieji, tout prés
de mon logement. J’ai participé a une formation débutante en méditation zen avec un jeune moine
et d’autres personnes intéressées en la matiere. L’une des participantes a mon étude, qui pratique
le bouddhisme zen, m’a présenté a plusieurs prétres et m’a fait visiter plusieurs temples, dont des
temples zen. Elle est ainsi devenue une amie au fil de mon terrain et m’a ensuite emmené a un
temple Rinzai et & un temple Sot6 & Higashifuruichi afin que j’essaie les deux types de méditation
des deux branches les plus populaires du bouddhisme zen au Japon. C’est d’ailleurs cette méme
personne qui a accepté de participer a I’unique entrevue enregistrée de mon projet de recherche et
je lui en suis trés reconnaissant. J’ai donc pu participer a trois ateliers de méditation zen durant

mon séjour. Ces ateliers m’ont aussi permis de rencontrer des prétres d’une branche différente du

58



Jodo Shinshii et de discuter avec eux de la musique bouddhiste, et surtout de ses nouvelles formes,
comme le techno-Aoyo. Enfin, avant mon départ pour Tokyo puis mon retour pour Montréal, j’ai
participé aux chants de shomyo dans un dojo local de Eiheiji. Je remercie les participantes de tout
cceur pour leur accueil chaleureux ainsi que pour le temps et 1’énergie qu’elles ont consacrée a
m’introduire a des prétres, a m’inviter a des cérémonies bouddhistes, a me faire visiter leur dojo et

a m’informer sur I’histoire de Eiheiji, et a répondre & mes multiples questions.

Le 8 septembre 2024, dans un tout autre contexte, j’ai pu revoir Gyosen Asakura performer un

techno-46yo dans un temple Jodo Shinsha @ New York.

3.5 Démarche éthique

Le terrain souleve plusieurs enjeux éthiques. En effet, la recherche et la collecte de données
(entrevues, observation participante, etc.) impliquant des étres humains doivent étre menées dans
le respect de la dignité des personnes participantes a la recherche. Le « Groupe éthique de la
recherche », aborde plusieurs facettes de 1’éthique en recherche, mais celles qui sont essentielles
pour mon projet de recherche sont les suivantes : le consentement, les risques et les avantages, la
protection de la vie privée, la justice et I’équité (Gouvernement du Canada, 2022). Dans cette
section, je présenterai chacune de ces facettes et les moyens que j’ai pris pour éviter les problémes

éthiques qui leur sont liées.

La recherche ethnographique doit partir du postulat qu’elle est un exercice de collaboration avec
’autre et que I’expérience résultante est négociée par 1I’ethnographe et les personnes participant a
I’étude (Copans, 2011, p. 96). La relation entre 1’ethnographe et les personnes participantes doit
absolument étre réciproque (Copans, 2011, p. 96). Cela commence par le consentement, car
I’ethnographie est un exercice de négociation expérientielle. Les personnes concernées par la
recherche ont donc consenti a y participer. Ce consentement était éclairé, volontaire et continu; de
plus, avant de donner leur consentement, les personnes participantes ont été informées des
différentes caractéristiques de la recherche (Gouvernement du Canada, 2022). Je leur ai donc fourni
des informations sur a 1I’objectif de ma recherche, sur les risques et les bénéfices qui y sont associes,
sur les données que je cherchais a recueillir ainsi que les modalités de leur protection et/ou de leur

publication.

59



Afin de m’assurer du consentement des personnes qui ont participé & mon étude, j’ai fonctionné
par consentement verbal, qui est adéquat si les informations recueillies sont anonymisées
(Gouvernement du Canada, 2022). Au Japon, les contrats écrits sont rarement utilisés et suggerent
généralement qu’un montant d’argent soit échangé lors de leur utilisation. Dans son article «
Politics and Pitfalls of Japan Ethnography: Reflexivity, Responsibility, and Anthropological Ethics
», I'anthropologue japonais Etsuko Kato mentionne également que le contrat de consentement est
un «conversation stopper » en contexte japonais (Kato, 2010, p. 159-161). Les personnes
concernées par la recherche m’ont donné leur consentement verbal a y participer et étaient
conscient-es de mon identité de chercheur lors des discussions informelles. J’ai également conserve
leur anonymat en utilisant des pseudonymes et en prenant soin de ne pas divulguer d’informations
ou de photos qui pourraient rendre leur identification possible, sauf dans le cas de Gyosen Asakura
qui a consenti verbalement a I’utilisation de données identificatoires et des photos présentes dans
ce mémoire. Toutes les personnes participantes ont été informées qu’elles pouvaient retirer leur

consentement a tout moment.

Par rapport aux risques et aux bénéfices potentiels de ma recherche, je me suis assuré que les
bénéfices I’emportent sur les risques. Autrement dit, 1’utilisation et la publication des informations
recueillies lors du terrain, qu’elles soient anonymisées ou non, vont apporter plus de bénéfices que
de risques. Dans le cas de Gyosen Asakura, ma recherche lui permet d’obtenir plus de visibilité
dans les cercles académiques canadiens, car il est déja mentionné dans d’autres articles d’un
chercheur américain (Reehl, 2023; 2020). Enfin, j’ai traité¢ les personnes participantes et les
informations recueillies avec « justice et équité », c’est-a-dire que je n’ai pas discriminé les
personnes participantes sur la base de leur genre, de leurs croyances ou de leur nationalité. De la
méme facon, les risques et les bénéfices qui émergent de ma recherche ont été appliqués
équitablement entre les personnes participantes. La collecte de données ethnographiques réalisée
dans le cadre de ce mémoire a été approuvée par le Comité d’éthique de la recherche pour les
projets étudiants impliquant des €tres humains de la Faculté des sciences humaines de ’'UQAM

(CERPE-FSH).

3.6 Limites de 1’étude

60



Le plus grand défi de ma recherche a été différence linguistique. Malgré les six cours de langue
japonaise que j’ai suivis a I’'UQAM, mes connaissances rudimentaires de cette langue ne m’ont pas
toujours permis de traiter aisément de sujets complexes, comme de I’expérience philosophique et
religieuse personnelle. De plus, les traductions, la mienne comme celles proposees par les
dictionnaires, échouent parfois a transmettre la fagon dont les termes sont vécus par les Japonais-es.
Souvent, certaines différences culturelles se voient effacées lors de la traduction®. C’est pour cette
raison que certaines parties de ce mémoire sont réservées a la terminologie et que les termes en
japonais sont privilégiés par rapport a leurs équivalents en francais. J’ai créé un lexique des mots

japonais utilisés dans le texte (voir Annexe).

Outre les sources primaires que j’ai da traduire, la majorité des sources utilisées pour ce mémoire
proviennent de la littérature scientifigue non japonaise. Au Japon, la plupart des ouvrages
scientifiques sont publiés en japonais (Yamashita et al., 2004, p. 6-7; Kuwayama, 2004, p. 43-44).
Etant donné que les chercheur-es japonais-es comprennent les ouvrages anthropologiques écrits en
anglais et que le public japonais est assez important pour permettre a ces chercheur-es de poursuivre
une carri¢re dans le domaine, beaucoup d’anthropologues japonais-es ne voient I’intérét de publier
dans une autre langue que le japonais (Kuwayama, 2004, p. 43-44). 1l en résulte que la littérature
anthropologique native japonaise est cloisonnée et inaccessible pour des chercheur-es qui, comme
moi, n’ont pas un niveau de japonais suffisamment élevé. Comme 1’a souligné I’un des évaluateurs
de mon mémoire, du point de vue épistémologique, mon mémoire se heurte a la barriére de la
langue qui m’empéche d’accéder a des ouvrages japonais sur le bouddhisme, la musique et plus

largement sur I’anthropologie japonaise.

Ma connaissance limitée du japonais et la courte durée du séjour ethnographique ont fort
probablement eu un impact sur le petit nombre d’entretiens que j’ai pu réaliser. Puisque je ne

voulais pas étre trop direct (Ashkenazi, 1997, p. 472), c’est seulement dans les deux derniéres

%5 par exemple, le terme « nature » est traduit par «shizen » en japonais. En se penchant sur leurs conditions
d’apparition, on réalise que les deux termes ne sont pas mutuellement équivalents (Martinez, 2005, p. 186). A la
différence du concept cartésien de nature, le terme « shizen » ne présuppose pas un dualisme entre nature et culture
(Bernier, 1987, p. 105; Martinez, 2005, p. 187). Il englobe plutdt I’humain dans sa définition : « la nature d’étre
humain » (Martinez, 2005, p. 186).

61



semaines que j’ai senti que mes relations sociales avec elles étaient assez fortes pour demander des
entrevues enregistrées. Un séjour ethnographique plus long et 1’aide d’un traducteur ou d’une
traductrice, m’auraient permis de développer un réseau social plus large, de fortifier mes relations
sociales et de réaliser plus d’entretiens. Néanmoins, la grande quantité de conversations informelles
avec des jiishoku, comme Gyosen Asakura, et avec des participant-es au techno-4o6yo m’ont permis
de partager certaines de mes réflexions et de les adapter a leurs points de vue. Je pense également
qu’il aurait été bénéfique d’étre hébergé a Togo, le village ou se trouve le temple de Shoonji. Cela
m’aurait permis de créer un réseau social local plus facilement et de rencontrer des personnes qui

auraient voulu participer & une entrevue enregistrée a propos du techno-4aya.

62



CHAPITRE 4 : CADRE CONCEPTUEL

Cette section définira les concepts centraux de 1’analyse de mon expérience de terrain. Avant tout,
le bouddhisme expérimental (Experimental Buddhism), me servira de guide conceptuel pour
orienter mes questions de recherche. En approchant le techno-kZoyé comme un exemple
d’innovation bouddhiste, le concept de bouddhisme expérimental structure I’ensemble de mon
raisonnement : je m’intéresse au techno-kAoyo comme a un outil cherchant & contrer la crise du
bouddhisme au Japon. Les concepts que je présenterai dans ce chapitre visent donc a décrire ce qui
fonde le techno-kaoyo comme une expérimentation bouddhiste, c’est-a-dire les éléments esthétiques
et liturgiques qui le distinguent des 4#ayo sans techno ainsi que les réactions et discours qu’il suscite
dans le monde bouddhiste au Japon. Parmi ces réactions, on compte évidement les nouvelles
expeériences des participant-es du bouddhisme du temple et des discours divergents quant a la
nécessité de transformer et d’adapter les aspects rituels du hoyo a la société japonaise
contemporaine. Mais aussi leurs points de vue autour de leurs expériences du techno-46yo comme

une expérimentation bouddhiste.

Le concept de médiation sonore et visuelle bouddhiste sert a mettre en lumiere le processus
artistique et les éléments matériels (sonores et visuels) qui différencient le techno-Aaoyo des hoyo
sans techno. Il me permet aussi de souligner comment Gyosen Asakura utilise le techno-46yo dans
le cadre de sa propre perception de son role de prétre. Le concept de rencontre affective s’est avéré
étre le plus proche des expériences et des points de vue de ces participant-es et il me permet de
considérer le techno-z6yo comme une nouvelle fagon (kata) de conduire les rites 2oya. Finalement,
le concept de lignage me permet d’illustrer que ce nouveau kata fonde les discours en tension
autour du techno-A6y6. A 1’aide de concept, jentends décrire la défense du techno-A6y6 par Gyosen
Asakura qui le dépeint comme un changement nécessaire n’allant pas a I’encontre des doctrines

Jodo Shinshii, mais plut6t dans le méme sens.

4.1 Le kimochi (R1%5)

Le terme japonais kimochi (xi#55), généralement traduit par « émotions », « sentiment » ou

« pensée », est surtout utilisé dans les conversations quotidiennes (Morita, 2011, p. 173-174; De

63



Mente, 2004, p. 150-151). Afin d’analyser I’expérience de la dialyse chez des personnes agées au
Japon, la spécialiste des sciences infirmieres Natsumi Morita (2011), propose une traduction plus
poussée que celle des ouvrages de référence non scientifiques. Sa traduction s’appuie sur les

travaux du linguiste Kyosuke Kindaichi (Morita, 2011; Kindaichi et al., 1997). Selon Morita (2011,

p. 173), le terme kimochi est composé du kanji ki (%), qui signifie « flux d’énergie, air ou souffle »,

et du kanji mochi (3¥%) qui signifie « posséder » ou « avoir ». Littéralement, le terme désigne

’énergie, 1’atmospheére, le ceeur ou 1’esprit de quelqu’un (Morita, 2011, p. 173). Caractérisés par
le mouvement (flux d’énergie, air et souffle), ces ¢léments (les sentiments, les émotions, les
pensées et I’énergie) fondent I’état d’esprit ou I’expérience centrale d’une personne (Morita, 2011,
p. 173-174). Le kimochi peut signifier un sentiment éphémere, comme la tristesse, mais sans étre
totalement défini par ce sentiment (Morita, 2011, p. 174). Le kimochi correspond plutét a I’état
intérieur profond d’une personne qui donne lieu a ses expressions extérieures (Morita, 2011,
p. 174). Le kimochi compose I’aspect fondamental de 1’expérience ou du sentiment humain qui
émerge du désir de vivre et des changements de la réalité (Morita, 2011, p. 173-174). 1l est donc
intimement lié a I’expérience existentielle ou a ce qui caractérise I’expérience de 1’existence chez

quelqu’un (Morita, 2011, p. 174).

Utilisé dans la vie de tous les jours, le kimochi est un terme utile pour communiquer une expérience
profonde et un sentiment, et ce, peu importe le parcours de vie des individus (Morita, 2011, p. 175;
De Mente, 2004, p. 150). Ce concept a émergeé sur le terrain lors de mes conversations avec les
membres de la communauté du temple. C’est précisément le terme kimochi qu’a utilisé Gyosen
Asakura pour me parler de son expérience de composition. Plusieurs autres participant-es aux 4oy
I’ont aussi employé pour parler des affects générés par cette pratique. Le kimochi a surtout la qualité
d’étre adaptable a I’expérience de chacun, car il peut représenter plusieurs phénomenes affectifs
différents : émotions, pensées, sentiments, sensations physiques, etc. A I’aide de ce concept, je
serai en mesure de documenter une certaine partie des expériences (kimochi) du prétre Gyosen
Asakura et des autres participant-es au techno-%o6yo et au 46y sans techno qui me les ont partagees.
Au lieu d’utiliser le terme « affect » pour décrire les expériences des participant-es, j’emploierai

plus souvent le terme kimochi pour me référer a leurs sentiments

64



4.2 La médiation sonore et visuelle bouddhiste

Dans son article « Musicalizing the Heart Sutra : Buddhism, Sound, and Media in Contemporary
Japan », Duncan Reehl utilise le concept de « structure du sentiment » (structure of feeling) pour
étudier la maniere dont ces innovations musicales circulent et transmettent les enseignements
bouddhistes a travers les médias sociaux (Reehl, 2020, p. 3-4). L’auteur tire ce concept du livre
Marxism and Literature de Raymond Williams (1977), I’un des pionniers des Cultural Studies.
Originellement, le concept de « structure of feeling » est utilisé par Raymond Williams (1997,
p. 128-135) pour souligner deux aspects des sociétés humaines et de leurs formes (institution,
tradition, systeme de croyance, etc.) : elles sont vécues et changeantes. En effet, il présente les
formes des sociétés comme ayant une présence reconnaissable parce qu’elles sont vécues par les
membres de la société (Williams, 1977, p. 130). Autrement dit, une institution devient identifiable
au moment ou les membres de la société I’expérimentent et ¢’est a partir de cette expérience qu’ils
I’identifient I’institution (Williams, 1977, p. 130). L’auteur définit cette prise de conscience

comme une conscience pratique (practical consciouness) (Williams, 1977, p. 131).

En présentant les sociétés et leurs formes comme étant changeantes, il critique la tendance des
analystes des cultures et des sociétés de 1’époque (historiens, sociologues, anthropologues, etc.) a
les dépeindre comme des entités finies et immobiles (Williams, 1997, p. 128). Il utilise I’art comme
I’exemple d’une forme de la société qui change a travers le temps, mais qui est composée de
produits artistiques finis (Williams, 1979, p. 129). Il ne s’agit donc pas d’analyser les formes de la
société et leurs relations comme des produits fixes du présent ou du passé, mais plutét comme des
produits changeants et vécus (Williams, 1979, p. 130-132). Williams se munit du concept de
«structure de sentiment» ou de «structure d’expérience » (Structure of experience) afin
d’identifier les changements percus dans I’expérience des formes de la société (Williams, 1979,
p. 132). En effet, selon lui, ces changements peuvent étre définis plus simplement comme des
transformations prenant place dans les structures du sentiment (Williams, 1979, p. 132). Les
structures du sentiment servent a identifier des « le sens et les valeurs » des institutions qui sont
« activement vécus et ressentis » (Williams, 1979, p. 132). La structure interne de ces sentiments

est caractérisée par les relations entre les éléments qui la composent (Williams, 1979, p. 132).

65



Duncan Reehl (2020, p. 3) affirme que 1’arrangement pop du Sutra du Ceeur par Gyosen Asakura
est une nouvelle fagon pour le prétre de rejoindre le public et de lui transmettre les enseignements
bouddhistes. Cet arrangement pop témoigne d’un changement dans 1’expérience des institutions
bouddhistes par les prétres (Reehl, 2020). En d’autres termes, la création de cet arrangement
musical nouveau témoigne d’un changement dans la maniére dont les prétres font I’expérience des
institutions bouddhistes, les amenant a créer et a transmettre le savoir bouddhique autrement (Reehl,
2020). L’auteur avance donc que ces innovations musicales démontrent 1’émergence d’une
nouvelle structure de sentiment (Reehl, 2020, p. 3). Selon lui, ce sentiment serait structuré par des
éléments musicaux nés du mélange de « techniques sacrées » et de « formes musicales modernes »
(Reehl, 2020, p. 3). Cette rencontre d’éléments sonores différents s’effectue en paralléle a la
rencontre des institutions bouddhistes avec le public par le biais de nouvelles technologies
d’information (Reehl, 2020, p. 3-4). Reehl (2020, p. 4) nomme cette structure de sentiment la

« médiation musicale bouddhiste » (Buddhist musical mediation).

Dans le cadre de ce mémoire, c’est principalement le concept de médiation musicale bouddhiste
proposé par Reehl (2023; 2020) qui m’intéresse. Cependant, contrairement a cet auteur, qui n’a pas
vraiment insisté sur les éléments visuels du techno-%6ya, j’avance que le techno-Aoyo reléve autant
d’une médiation visuelle que sonore. Je priorise 1’utilisation du terme « sonore » pour éviter le
terme « musique », car les shomyao, les wasan et la musique techno ne peuvent étre rassemblés sous
la catégorie universelle de « musique » dans la langue japonaise. En concevant le techno-Aoyo
comme une expérimentation audiovisuelle inédite visant a relier le public au bouddhisme afin de
contrer la crise du bouddhisme au Japon, je cherche a détailler et analyser les éléments de sa
médiation, c¢’est-a-dire les particularités audiovisuelles technos qui définissent le techno-4oyo vis-
a-vis ses homologues 46ya sans techno. Pour ce faire, je devrai identifier et analyser les éléments
technos des visuels et des sons utilisés dans les techno-Aoyo. En reprenant le terme et certaines
analyses des ethnomusicologues Brovig-Hanssen et Danielsen (2016), ces éléments sonores et
visuels sont les signatures digitales qui soulignent le « caractere distinct de la médiation » techno
du techno-hoyo (Brovig-Hanssen et Danielsen, 2016, p.2). Cette bréve analyse
ethnomusicologique me permettra également de montrer 1’effet des composantes matérielles

(sonores et visuelles) du techno-kaya sur les expériences des participant-es, car, bien que Duncan

66



Reehl ne s’en soit pas occupé, les sentiments structurés par le mélange techno-bouddhiste sont

aussi ressentis par les participant-es non-prétres du techno-4oyo.

Cette médiation sonore et visuelle bouddhiste est avant tout I’initiative de Gyosen Asakura. Elle
trouve son origine dans la facon dont il percoit son propre réle de prétre face au déclin de la pratique
bouddhiste dans son temple & Togo. A 1’aide du concept de médiation, j’avancerai que le jishoku
de Shoonji est, a I’instar du techno-4a6ya, au centre de la médiation entre le bouddhisme et le public.
Gyosen Asakura percoit donc son role de prétre comme celui d’un médiateur reliant le public au
bouddhisme par le biais d’une médiation musicale et visuelle bouddhiste. Le concept de médiation
me permet aussi d’identifier les intentions et le kimochi sur lesquels repose la médiation du techno-
hoyo. Le concept de médiation me permet donc d’illustrer plus en détail les expériences et
intentions du prétre derriere le techno-kaya, mais aussi les éléments technologiques qui définissent
le techno-kaya. La prochaine section présentera des concepts qui me permettront de m’intéresser
davantage aux expériences des participant-es de cette médiation sonore et visuelle bouddhiste

qu’est le techno-Aaoyo.

4.3 La rencontre affective (affective encounter) et le kata

Dans son article « Different affects? Intercepting orientalism through the affective encounters and
ritualised meditation of a Shin Buddhist chanting tradition », basé sur une ethnographie menée dans
un temple bouddhiste londonien, Matthew A. Haywood (2023, p. 98) propose d’utiliser le terme
de «rencontre » (encounter) pour analyser I’expérience des affects musicaux d’un groupe de
pratiquant-es du Jodo Shinshii (Haywood, 2023, p. 98). Dans cette section, je m’efforcerai de
définir les concepts d’affect (affect) et de rencontre (encounter). Ces deux concepts, mis ensemble,
donnent la «la rencontre affective » (affective encounter) un concept utile pour expliquer
I’importance de I’harmonie et de I’interaction avec Amida lors des chceurs wasan. Je soulignerai
également I’importance de la maniere dont ces chceurs wasan sont performés (kata) dans

I’avénement de rencontre affective entre les étres humain-es et non humain-es.

L’affect est une expérience qui se caractérise par son immédiateté et sa corporéité (Grant, 2020,
p. 1). Bien que I’affect fasse I’objet de débats entre théoriciens, il est généralement reconnu qu’il

est non-discursif, car pré-cognitif, c’est-a-dire que le langage échoue a rendre compte de sa

67



complexité (Haywood, 2023, p. 101; Grant, 2020, p. 1). Ainsi, bien que I’affect soit assez difficile
a definir, il partage tout de méme certaines de ses caractéristiques avec les concepts d’émotion,
d’atmosphére, d’intimité, de sentiment ou de kimochi, des concepts qui ont émergé de mes
entretiens avec les participant-es du techno-koyo (Haywood, 2023, p.98, 100). En
ethnomusicologie, 1’affect musical peut étre étudié sous différents angles (Haywood, 2023, p. 98).
Plusieurs capacités lui ont été associées, dont celle de produire du lien social (Haywood, 2023,
p. 98-100). Les affects déclenchés par la musique, comme la chair de poule ou un sentiment
d’euphorie, peuvent étre partagés sur la base du style musical ou du contexte dans lequel la musique
est pratiquee (Haywood, 2023, p. 98, 100-101; Beck, 2004, p. 69-70). Dans ce mémoire, je
m’intéresserai a décrire les affects produits par le style musical inédit caractérisant le techno-Aoyo,
ainsi que ceux produits par le contexte rituel et cérémoniel dans lequel la musique du techno-%6yo
est pratiquée. En m’intéressant au contexte dans lequel la musique est performée, il me sera
possible de révéler les constructions culturelles des affects qu’elle suscite (Haywood, 2023, p. 99).
En détaillant les techniques de compositions musicales et les éléments technos qui définissent le
techno-4oya, je pourrai révéler ’agentivité des éléments matériels dans la production des affects
suscités par le techno-koyo. De plus, dans certains 4oy auxquels j’ai pu assister, le partage des
affects musicaux pendant la performance a permis de genérer du lien social avec les autres

participant-es (Haywood, 2023, p. 98).

Le terme de «rencontre » tel qu’utilisé par Haywood est une traduction du concept bouddhiste
japonais (deai) qui tire lui-méme son origine d’un autre concept bouddhiste, la Production
Interdépendante (pratitya-samutpada en sanskrit) (Haywood, 2023, p. 101; Harvey, 1993, p. 125-
126). Dans les écoles bouddhistes Mahayana en Asie de I’Est, le concept de Production
Interdépendante est associé au concept de vacuité (sunyata en sanskrit) et au philosophe bouddhiste
indien Nagarjuna, considéré comme le premier patriarche par le Jodo Shinshai (Harvey, 1993,
p. 124-126). Selon Nagarjuna, les phénoménes ou constituants de la réalité (dharma) n’existent pas
par eux-mémes, mais seulement en relation avec d’autres (Harvey, 1993, p. 126). Sans existence
substantielle, les dharmas n'existent que de fagon temporaire; ils n’apparaissent dans le temps et
I’espace qu’en relation avec d’autres dharmas (Harvey, 1993, p. 126). Suivant cette logique, «[...]

une chose n’est rien. Elle est ce qu’elle est seulement par sa relation avec d’autres choses [...] »

68



(Harvey, 1993, p. 126). La réalité est constituée d’une série de phénoménes temporaires dont la

production dépend d’autres phénomeénes tout autant dépendants (Harvey, 1993, p. 126).

A la lumiére de cette interdépendance des phénomeénes, Haywood affirme qu’il est possible d’entrer
en relation avec n’importe lequel d’entre eux (dharma, phénoméne ou chose) (Haywood, 2023,
p. 101). La rencontre, lors des chants par exemple, peut s’effectuer entre tout genre de chose, qu’il
s’agisse d’humains, d’ancétres, de bodhisattvas ou de patriarches (Haywood, 2023, p. 101).
Puisqu’il assure la rencontre avec le Bouddha Amida, I’expression chantée du shinjin (la confiance
de renaitre dans la Terre Pure d’Amida), tout comme les shomyao, est d’une importance primordiale
dans la pratique Jodo Shinshi (Haywood, 2023, p. 108). Comme mentionné précédemment, dans
le contexte du Jodo Shinsha, le nembutsu, démuni d’effet magique ou d’efficacité réelle, sert
uniquement a exprimer le shinjin et de la gratitude envers Amida (Haywood, 2023, p. 100-101).
La maniére de performer ces chants (kata) telle que prescrite par 1’école Jodo Shinshdi, facilite
I’harmonie, qui facilite a son tour la transmission du shinjin et de la gratitude a 1’autre (Amida ou
Shinran par exemple), ou dans les termes de Haywood : « the formalisation of rituals [...] facilitates
and amplifies such expressions [faith and gratitude] through communal syncronicity, producing
more powerful experiences of encounters » (Haywood, 2023, p. 102-103). Haywood (2023)
propose de considérer le shinjin et la gratitude comme des affectes communicables a travers les
chants bouddhistes; et ce sont les chants qui permettent de faire 1’expérience de la rencontre avec

’autre, qu’il s’agisse d’Amida ou des autres personnes participant au rite (Haywood, 2023).

Dans le contexte du mémoire, le concept de « rencontre affective » me permettra d’avancer, comme
Haywood 1I’a fait dans un contexte ethnographique différent, que le chceur dans la pratique Jodo
Shinshii Honganjiha a Shoonji est le moment privilégié pour les participant-es de rencontrer Amida.
Le partage d’affectes similaires, comme le shinjin ou la gratitude, dans la rencontre permet parfois
de créer du lien social. En me basant sur ma propre expérience des chceurs wasan et sur celles des
personnes qui me les ont partagées, je serai en mesure de montrer que les chceurs wasan permettent
une forme de « rencontre affective » avec les étres humains et non-humains qui participent au 2oyo.
Plus important encore, puisque le techno-46yo a comme particularité 1’emprunt de caractéristiques
musicales techno pour réarranger les wasan du gongya, il réussit a générer de nouveaux affects a

I’aide de nouvelles maniéres (kata) de performer les cheeurs wasan. L’un des objectifs de ce

69



mémoire est donc de documenter et de détailler les composants du nouveau kata de performance
du hoyo qu’est le techno-haya. Contrairement au concept de médiation musicale et visuelle
bouddhiste, le concept de rencontre affective s’intéresse davantage a 1’expérience des participant-es,
monto et soryo, des cheeurs wasan qu’a celle de Gyosen Asakura. La variété des états affectifs
auxquels le concept d’affecte fait référence (les émotions, les sensations physiques et etc.) se révéle
fort utile pour traiter les diverses expériences que m’ont partagées certains participants des ~oyo a

Shoonji et dans d’autres temples bouddhistes a Fukui.

Mon terrain a montré que la fagon de performer (kata) le 4oyo est prescrite par le lignage et la
structure institutionnelle d’enseignement maitre-éléve. La réception des nouveaux affects et de la
nouvelle fagon (kata) de performer les cheeurs wasan est mixte, autant au niveau du soryo que du
monto. La prochaine section détaillera les concepts de lignage et de transmission du Dharma. A
1’aide des concepts de kata et de lignage, j’analyserai les positions critiques de plusieurs membres

du monto et du séryo a I’égard du techno-Aoyao.
4.4 Le lignage et la transmission du Dharma

Dans le contexte des écoles bouddhistes au Japon, mais aussi en Chine, le lignage (shii — 5, shiiha

- SRk ou shiimon - RF9) retrace la transmission intergénérationnelle des enseignements du

Dharma jusqu’aux enseignements du Bouddha Sakyamuni. En tracant une lignée de maitres et de
disciples qui remontent jusqu’au Bouddha lui-méme, les écoles bouddhistes valident 1’authenticité
et la légitimité de leurs enseignements (D6ll, 2018, p. 145-146 ; Licha, 2016, p. 171; Morrison,
2010, p. 2). Cette transmission du Dharma est linéaire et connecte directement le maitre a 1’éléve
(Doll, 2018, p. 145-146). Elle ne se limite pas seulement a des pratiques de transmission orale,
textuelle et rituelle du Dharma, mais inclut aussi autour des moments historiques qui marquent
I’avénement de nouveaux patriarches (Licha, 2016, p. 172; Stone, 2003, p. 35). Ces patriarches
sont considérés comme des héritiers du Dharma par leur connexion directe avec Sakyamuni et
comme des figures mythiques des écoles bouddhistes (Licha, 2016, p. 172; Stone, 2003, p. 102).

Cette importance epistémique et institutionnelle du lignage a été développee dans la Chine de la
dynastie Tang (618-907) par les disciples de Tientai Zhiyi (538-597) (Morrison, 2010, p. 2). En

70



effet, c’est dans le contexte de 1’école chan/zen que le lignage et la transmission du Dharma ont
pris le plus d’importance, jusqu’a devenir fondamentaux pour la pratique elle-méme (Doll, 2018,
p. 145; Licha, 2016, p. 172; McRae, 2003, p. 8). L’ importance de la transmission du Dharma dans
le Zen peut étre definie, selon les termes de McRae (2003), comme un « paradigme de lignage »
qui témoigne de la fagon dont I’école zen imagine et se remémore son histoire (Doll, 2018, p. 145-
146). Le lignage, et I’histoire qui lui est associée, agissent donc comme un mythe des origines qui
participe a la construction d’une identité et d’une histoire commune aux écoles bouddhistes zen
(Doll, 2018, p. 147 et 155; Licha, 2016, p. 171). McRae (2003, p.8) avance méme que la pratique
zen est structurée par ce paradigme de lignage (D6ll, 2018, p. 146, 154-157; Licha, 2016, p. 171).
Bien entendu, les bouddhologues se sont beaucoup plus intéressées au Zen qu’aux autres écoles et
branches présentes au Japon (Borup, 2020)?. Bien que le lignage et la transmission du Dharma
soient plus fondamentaux dans la structure de la pratique, de I’identité, de I’histoire et de
I’expérience du Zen (D0ll, 2018, p. 154-158; Licha, 2016, p. 171; McRae, 2003, p. 8), ils ont été
(Stone, 2003, p. 101-102), et restent encore aujourd’hui, inhérents a la structure d’éléments

similaires dans les autres écoles bouddhistes japonaises dont celles de la Terre Pure.

Dans ce mémoire, je propose d’aborder les innovations musicales comme de nouvelles techniques
de transmission du Dharma. Cette approche permet de souligner que le lignage du Jodo Shinshi,
et I’auto-histoire qu’il perpétue, sous-tendent les objectifs et les stratégies des nouvelles pratiques
musicales mises en avant par Gyosen Asakura. Le lignage et la transmission du Dharma sont
également au centre des tensions et des discours institutionnels contradictoires sur le techno-4ayo.
Certains prétres et laic-ques considerent que la liturgie et les enseignements sont indissociables, et
que la liturgie doit €tre préservée pour que les enseignements du Dharma puissent 1’étre également.
IIs-elles voient donc d’un mauvais ceil la liturgie des techno-%6ya, constituée de musique technopop

et d’éclairages. D’un autre coté, Asakura considere ce changement liturgique comme inévitable et

26 Dans son article Dharma transmission rituals in Sot6 Zen Buddhism, Stephen K. Licha (2016) utilise ce concept
pour analyser les techniques de transmission orales zen & travers certaines périodes historiques du Soto Zen. En effet,
selon lui, malgré le grand nombre d’études publiées sur 1’aspect symbolique de la transmission du Dharma, ¢’est-a-
dire la « manipulation de la lignée et la pratique textuelle qui lui est associée », trés peu d’études traitent des aspects
rituels des techniques de transmission du Dharma. C’est pour cette raison qu’il s’intéresse aux « aspects ’rituels’
concrets de la ‘tradition inventée’ de la transmission du dharma » (Licha, 2016, p. 172). Dans ce mémoire, j’effectue
un travail analogue qui consiste a décrire les aspects rituels du techno-%oya, car le techno-haya est intégré a la lignée
Jodo Shinshi et a sa préservation par la transmission du Dharma.

71



nécessaire a la préservation du Dharma. Puisque j’opte pour des concepts le plus souvent utilises
dans le cadre des études du bouddhisme zen ou du bouddhisme médiéval Tendai, je veillerai a
relier les notions de lignage et de transmission du Dharma a leur contexte institutionnel particulier,
a savoir celui du Jodo Shinshi, plus particulierement celui de la branche du Honganjiha (Ddll,
2018, p 147; Licha, 2016, p. 200).

Pour synthétiser ce cadre conceptuel, théoriser les transformations du bouddhisme dans le cadre du
bouddhisme expérimental permet d’appréhender le techno-z6yo comme une expérimentation
visant a stimuler 1’intérét du public pour le bouddhisme Jodo Shinshii. C’est par les sentiments et
les affects vécus, les kimochi, que se construisent des structures du sentiment qui forment la relation
du public au bouddhisme, a ses enseignements et ses temples, ainsi qu’entre les membres du public.
Le partage de ces expériences entre personnes participant au techno-ioyo permet de faire la
rencontre de 1’autre (deai), qu’il soit humain ou non humain. Ces expériences, étant ancrées dans
un contexte socioculturel précis, sont également forgées par 1’évolution technologique et aménent
parfois certains prétres a innover dans leurs pratiques, comme c’est le cas de Gyosen Asakura qui
s’inspire des éléments de la musique technopop pour réarranger les wasan. Le lignage, soit la
relation aux enseignants de la doctrines?’, les patriarches, et sa construction & travers une
I’autohistoire, est centrale dans les justifications et les objectifs du techno-4oya, mais également
dans la facon dont Aaskura percoit son réle de prétre. Le techno-hoyo offre donc une nouvelle
fagon au monto d’entrer en contact avec les enseignements du Dharma, de rencontrer Amida et les

autres participant-es.

27 A ma connaissance, dans le cas du bouddhisme J5do Shinshii Honganjiha, la lignée classique des enseignant-es du

dharma remontant jusqu’a Siddharta est seulement composée d’hommes.

72



CHAPITRE 5 : RESULTATS

Les résultats de la recherche seront organisés en trois thématiques répondant aux questions de
recherche initiales. Le premier théme (5.1) s’intéresse aux stratégies et aux discours du créateur
par rapport au techno-x4aoya. Il aborde le techno-46y6 comme un outil que Gyosen Asakura utilise
pour agir concretement face au déclin du bouddhisme au Japon. Ce théme permettra d’expliciter
comment Gyosen Asakura expérimente et percoit son rble de prétre, mais il permettra aussi de

verifier si le techno-koyo permet réellement d’attirer davantage de pratiquant-es au temple.

Le deuxieme théme (5.2) a I’aide de la littérature et des résultats ethnographiques, propose un ajout
a la littérature, soit la clarification de certains termes clés de ma recherche. Cette section donnera
la parole aux participant-es non-prétres pour évoquer leurs expériences des wasan. Cette partie
permettra ¢galement de souligner I’importance du contexte dans la performance des 4oyo et des

shomyo wasan conventionnels.

Le troisieme theme (5.3) propose une approche mateérielle du rite du techno-4o6yo en analysant les
transformations liturgiques qui affectent la représentation d’ Amida. Je montrerai les ajouts visuels
de Gyosen Asakura et comment ils permettent une continuité avec les ajouts sonores. J’analyserai
aussi les notations utilisées par le monto pour chanter les wasan afin d’illustrer la démarche
musicale du jishoku de Shoonji. Cette partie me permet de montrer comment, au niveau technique

et artistique, le techno-4ayo permet la transmission de nouveaux affects et kimochi.

Le quatrieme theme (5.4) traite des tensions institutionnelles créées par 1’avénement du techno-
hoya sur la scéne du bouddhisme Honganjiha. A partir de conversations avec des prétres et des
pratiquant-es du Honganjiha, mais aussi du Otaniha, je décriai ’origine de leurs désaccords. Je
développerai aussi I’argument important de Gyosen Asakura en faveur des changements liturgiques
qui constituent le techno-4aya. Dans cette derniére section, je montrerai également que le techno-

hoyo acquiert un statut ambigu qui le situe entre la musique populaire et les wasan rituels.

73



5.1 Innovations a Shoonji
5.1.1 Le techno-hoyo

Depuis la gare centrale de Fukui, il faut compter une vingtaine de minutes de train sur la ligne
Kuzuryu pour arriver a la station de Togo-Echizen. Le train ne s’arréte au village de Togo qu’une

dizaine de fois par jour. Parsemé de riziéres, le village de Togo est accolé a la petite montagne de

Makiyama (#£1L1) qui le sépare du village voisin, Ichijodani (voir Figure 5.1). Comme beaucoup

d’autres de villages ruraux de la préfecture de Fukui, la vie sociale de Togo est affectée par le
vieillissement de la population. Les milieux présecondaires accueillent peu d’éléves et la plupart
des jeunes quittent Togo pour étudier a I’Université ou pour du trouver du travail dans les grandes
villes, comme Tokyo, Osaka ou Kyoto. C’est a deux-cents metres de la gare de Togo que se trouve
le temple de Shoonji, tout prés d’une petite station d’essence (voir Figure 5.2). Les vendredis,
samedis et dimanches de 13h a 17h, le hall (hondo) du temple et son café Show-on-G sont ouverts

aux visiteurs.

wA TF
A
%

Figure 5.1 : Le village de Togo vu depuis Makiyama, photo prise le 4 mai 2024

74



i Al =i

Figure 5.2 : Le temple de Shoonji, photo prise le 4 mai 2024

Dés notre premiere rencontre au café Show-on-G, Gyosen Asakura m’a confié qu’il déplorait le
déclin du bouddhisme au Japon. Lorsqu’il est devenu le 17° jishoku de Shoonji, il était bien
conscient que de la participation locale aux activités du temple s’érodait; il a donc entrepris sa
revigoration en rendant les cérémonies moins ennuyeuses en y ajoutant de la musique techno et
des jeux de lumiére (Reehl, 2023, p. 43-44; Amegishi et Asakura, 2020; Hamahata, 2017). Les
résultats de son expérimentation ont largement dépassé ses ambitions initiales : certaines de ses
vidéos ont atteint le million de vues, des journalistes et des chercheurs viennent I’interviewer, et il
participe a de nombreux événements nationaux ou internationaux, comme a une tournée americaine
(Reehl, 2023, p. 43). Il est maintenant une figure populaire du village de Togo et de la ville de
Fukui. Lors des cérémonies accompagnées d’un techno-hoyo, comme le Hoonko ou le

Hanamatsuri, Shoonji peut compter la participation de plus d’une soixantaine de personnes

75



(obs.pers., 03/05/2024; Reehl, 2023, p.5). Le techno-koyo attire bien évidemment les
paroissien-nes, les personnes habitant Togo, mais aussi d’autres participant-es venant de villes
avoisinantes, comme de Fukui. Comparativement a d’autres cérémonies auxquelles j’ai pu assister,
comme le Hanamatsuri ou le Paranirvana, qui se tiennent dans des temples locaux, le techno-4oyo
attire beaucoup plus de participant-es, mais surtout de plus de jeunes, comme des familles avec
leurs enfants. Gyosen Asakura est tres reconnaissant de son succes, comme il le mentionne dans

une publication Facebook :

Huit ans auparavant, [...] lorsque j’ai commencé le techno-4a6ya, j’ai dit en blague a
mes camarades : ** Le techno-A4oyé pourrait devenir un phénomene mondial <’ ! A cette
époque, je ne pouvais pas méme imaginer qu’un tel futur se réaliserait. Je ne sais pas

ou tout cela ménera, mais j’espére que cette opportunité continuera d’évoluer « '«
(Traduction personnelle) (Asakura, 2024).

Son succés lui permet non seulement d’attirer plus de participant-es a Shoonji, mais aussi d’entrer
en contact avec plusieurs personnes a travers le monde. Plusieurs voyageur-es et chercheur-es de
I’international se rendent a Shoonji spécialement pour assister au techno-4oyo. Le jishoku dit lui-

méme qu’il joue le role d’intermédiaire en connectant le public aux enseignements bouddhistes

(buppé, 1LiE). 11 percoit son role de prétre comme celui d’un intermédiaire qui permet aux gens

de se rapprocher du bouddhisme. Dans ce but, le techno-46yé sert d’outil de transmission des

enseignements bouddhistes :

Est-ce le soryo (« prétre ») qui vient en aide aux gens ? Ce sont les enseignements
bouddhistes qui les aident. Comme les autres, le soryo est lui aussi aidé par les
enseignements bouddhistes. Il n’y a pas de hiérarchie entre lui et les autres. C’est mon
role d’étre le lien qui connecte les gens aux enseignements bouddhistes. C’est ainsi que

que je expérimente/sens [ U TET] # « (Traduction personnelle) (Asakura, 2024).

Selon mon propre sentiment [Xu#5 5], le techno-46y6 n’est qu’un outil, mais il ne sert

pas a vendre la tournée [US 2024] [...] En fait, je ne suis qu’un soryo qui utilise les
moyens a sa disposition pour transmettre le bouddhisme. Si j’y parviens, je suis satisfait
(Traduction personnelle) (Asakura, 2024).

76



Le techno-%o0ya permet donc au prétre d’entrer en contact avec la population, surtout avec les jeunes,

afin de les connecter au bouddhisme et de leur transmettre ses enseignements. Lors des sermons

(howa, 7E57E) qui suivaient les techno-k6ye du Hanamatsuri et de la cérémonie commémorative du

11 septembre 2001 & New York, Asakura mettait beaucoup d’emphase sur 1’ancienneté des
enseignements bouddhistes qui perdurent depuis Sakyamuni. Ce faisant, il soulignait sa connexion
directe avec le Bouddha Sakyamuni qui perpétue 1’auto-histoire du Jodo Shinshii par rapport a

I’origine lointaine de ses enseignements.

L’autre moyen par lequel le techno-koyo permet cette relation avec le public est par son aspect
amusant (ukeireru) (Reelh, 2024, p. 40 a 43). Lors du howa (sermon) prononcé par Asakura a
’occasion du Hanamatsuri, le jishoku a parlé du fait que, comme certains participant-es, il trouvait
certains chants, comme le Junirai, ennuyeux. C’est pour cette raison qu’il a décidé de les
réharmoniser pour les rendre plus amusants. Bien qu’il le fit au départ pour lui-méme, I’aspect
amusant du techno-koyo a finalement attiré la participation de beaucoup de personnes et a
grandement augmenté sa visibilité sur Internet. Bien entendu, ces facteurs participent a la
transmission du Dharma. En apportant un aspect amusant a ces shomyo, Asakura entend aussi
changer I’image négative ou I’association récurrente des shomyo aux rites funéraires (Reehl, 2023,
p. 44).

5.1.2 Show-on-g café et Paradise Ambient 01

Depuis le mois de janvier 2024, Asakura a installé un systeme de projection (trois projecteurs) et
deux amplificateurs jouant en boucle quelques chansons de son nouvel album, Paradise Ambient

01. Sorti au début de cette année, cet album joue « la musique de la Terre Pure » (gokuraku ongaku,

R 28 3 22). L’album est accompagné de projections de phrases affichant des enseignements

bouddhistes en japonais et en anglais sur les autels du kondo. Selon Asakura, le but de cette

installation est d’offrir un acces régulier au temple pour le monto et les gens de Togo. J’ai pu

77



constater que la majorité des autres temples bouddhistes de Togo?® fermaient généralement leurs
portes aux visiteurs, sauf lors de certaines cérémonies. Asakura essaie de revitaliser son temple et
de rétablir les beaux jours du bouddhisme au Japon : « Autrefois, on pouvait rentrer dans les hondo,
mais maintenant ils sont fermés » (conv.pers., 24/03/2024). En ouvrant le hondo aux visiteurs, il
souhaite recreer la « Vvéritable forme » (hontonokatachi) ou 1’usage authentique des temples
(conv.pers., 24/03/2024). En plus de ’ouverture du hondo, le café Show-on-g sert plusieurs
breuvages et de la nourriture, comme du thé et des biscuits. Les quatre places assises du café
garantissent une certaine intimité avec la famille Asakura, surtout avec la boomori (la gardienne

du temple, Mme. Asakura) de Shoonji, qui s’occupe du café.

C’est principalement dans le café Show-0n-g que j’ai pu discuter longuement avec Gyosen Asakura,
notamment au sujet de ses influences musicales, de ses techniques de composition musicales et de
I’expression artistique derriére sa musique. Son influence musicale majeure est le groupe de
technopop Yellow Magic Orchestra, notamment composé du célébre pianiste Ryuchi Sakamoto.
Pour le jiishoku, la musique technopop et des shomyo wasan permettent d’obtenir le méme genre
de kimochi a partir de I’aspect répétitif. C’est en quelque sorte 1’un des éléments qui sous-tendent
la fusion de la culture sonore bouddhiste, les shomyao, a la musique populaire, plus précisément la
technopop. Méme si dans 1’histoire ces deux traditions sonores ont toujours été cloisonnées et ont
donc des fonctions socioculturelles tres différentes (Hosokawa, 2013, p. 9), Gyosen Asakura
estime qu’elles partageaient un kimochi qui rendait leur union possible. C’est leur union a partir de
ce kimochi et de leur aspect répétitif que le techno-4oyo crée une nouvelle structure de sentiment
bouddhiste. Puisque le monto et les participant-es doivent chanter avec le prétre lors des /4oyo et
des céréemonies, ils sont guidés par les mélodies et les textes de la liturgie du temple fondateur qui

demeurent inchangés.

A P’inverse, la musique de la Terre Pure (gokurakuongaku) de I’album Paradise Ambient 01 n’est
pas associée a des chceurs wasan, car elle n’est pas performée dans le cadre d’une cérémonie. Elle

ne remplit aucune fonction au sein d’un koyo ou d’une cérémonie. Paradise Ambient 01 se

28 Malgré sa petite taille, le village de Togo abrite 19 temples bouddhistes et plusieurs autres sanctuaires shinto.

78



caractérise donc par I’utilisation de synthétiseurs et de pianos aux textures distorsionnées, ainsi que
par une grande utilisation de réverbération?® digitale (reverb), des éléments sonores qui prennent
beaucoup d’espace dans ses chansons. Sans paroles, ces chansons se distinguent de 1’aspect
répétitif des wasan des techno-%a6ya. Elles se définissent plutot par des éléments rythmiques moins
répétitifs et plus complexes, ou off-beat, en raison de I’utilisation de délai (delay) sur les
percussions électroniques (drum machines) et de bugs® (glitches) (Asakura, 2024)3L. Pour I’artiste
bouddhiste, le rythme, généralement exprimé en BPM (beats per minute), est un élément clé du
kimochi généré par une chanson. Malgré les différences entre la musique de Paradise Ambient 01
et celles utilisées lors des techno-4aya, elles sont toutes les deux motivées par la méme volonté de
représenter et d’offrir une image de la Terre Pure. Les techno-46yo et Paradise Ambient 01 utilisent
de la réverbération digitale qui crée I’effet d’un grand espace. Les visuels aussi sont similaires,
notamment dans le choix des couleurs (blanc, rouge, vert, mauve) et des images qui sont projetées
sur une fine toile devant I’autel intérieur (naijin). Des détails plus approfondis sur les visuels et

leur lien avec la Terre Pure seront donnés dans la troisieme section de ce chapitre.

Dans le cadre de son expérience de prétre-musicien, le techno-aoyo apparait donc comme 1’outil
de prédilection pour rejoindre le public et la société japonaise. Asakura joue le rdle de médiateur
entre le bouddhisme et le public par le biais d’une médiation musicale qui rassemble musique
populaire et liturgie bouddhiste Honganjiha. Constituée d’éclairages colorés et de musique
électronique, cette nouvelle liturgie vise toujours a transmettre les enseignements du Dharma qui
perdurent depuis plusieurs générations. La prochaine section clarifiera certaines définitions
nécessaires a I’interprétation des résultats. Ensuite, a I’aide de ces définitions, je serai en mesure
de décrire les expériences de certains participant-es lors du chant des wasan et de présenter leur

fonction au sein du Aaoyo.

29 La réverbération, I’écho et le délai digitaux permettent de modifier la spatialité des sons en imitant I’acoustique de
différents espaces (des salles d’Eglises, des petites salles, etc.) (Brovig-Hanssen et Danielsen, 2016, p. 21).

%0 Les bugs digitaux (glitches, skips et stuttering) sont souvent utilisé en musique électroniques; par exemple, un bug
peut imiter I’effet sonore d’un CD abimé produisant un genre de bégaiement dans le son (Brovig-Hanssen et
Danielsen, 2016, p. 82-83).

79



5.2 Le hoyo: un rite musical

5.2.1 La terminologie des services bouddhistes

Dans la littérature ethnomusicologique et anthropologique, le terme hoyo, (2 ou ;&) est défini

comme un service commémoratif (memorial serivce) bouddhiste (Borup, 2020, p. 958; Hill, 1982,
p. 30 et 37). Il est méme defini simplement comme un « service bouddhiste » (Inagaki, 1988,
p. 115) et il partage cette définition avec plusieurs autres termes, tels que le Aaoe, le hoji, le gongyo
et le kuyo (Haywood, 2023, p. 102-103; Abe, 2017, p. 30; Inagaki, 1988). Le hoyo est donc
enchevétré dans un champ lexical complexe. Malgré leurs nuances et différences entre ces termes
qui le composent, ces derniers sont souvent utilisés de facon interchangeable dans la littérature
(Ambros, 2012, p. 6). Cela reflete leurs conditions d’utilisations au Japon. Avant le terrain, et
méme pendant le terrain, j’ai eu de la difficulté a comprendre a quoi renvoyait le terme koyo, alors
qu’il était au centre de toute ma recherche. Les vidéos des techno-Aoyao et des hoyo disponibles en
grand nombre sur les médias sociaux ne permettaient pas de cerner la totalité du contexte
cérémoniel dans lequel ils sont pratiqués. Pour certaines personnes avec qui j’ai pu discuter sur le
terrain, la différence entre ces termes n’était pas trés importante. Ce qui préoccupait le plus ces
personnes, c’était plutdt la préservation de la maniére de conduire et de performer (kata) les
services bouddhistes. C’est seulement en participant a plusieurs 46yo Honganjiha et Otaniha, et en
discutant avec plusieurs monto et prétres que j’en suis venu a comprendre certaines nuances entre
ces termes. Afin d’étre en mesure de comprendre la suite de ce mémoire, la présente section
explorera les traductions anglaises les plus souvent reliées au hoyo dans les littératures
ethnomusicologique et anthropologique, soit le Aoe, le gongya, le kuyo et le hoji. I’y ajouterai

ensuite les précisions que le terrain m’a révélées.

Le rite (hoyo - i=E) et la cérémonie (hoe - IER)

De sa perspective ethnomusicologique, Nelson (2008, p. 62) nous offre une définition du #oyo en
I’opposant au terme « hae ». Selon Nelson, le zde peut étre traduit par « cérémonie »; et correspond
a ’objectif de celle-ci (Nelson, 2008, p. 62-63; Sawada, 2001, p. 614; Inagaki, 1988, p. 101). Un
hoe peut avoir pour objectif de rendre hommage a un étre important, comme a Shinran, de

s’acquitter d’une dette envers lui, de lui souhaiter la sécurité ou la prospérité, de commémorer un

80



défunt, d’ériger une nouvelle statue ou bien d’ériger un nouveau hondo (Sawada, 2001, p. 614). A
titre d’exemple, la cérémonie (hoe) du Hanamatsuri vise a rendre hommage et a célébrer la
naissance du Bouddha Sakyamuni (Horton, 2007, p. 22-23). Un hde pouvant s’étaler sur plusicurs
jours, il peut contenir plusieurs rites (Nelson, 2008, p. 62). Nelson (2008, p. 62-63) définit le hoyo
comme correspondant & ces rites (Nelson, 2008, p. 62-63). Ainsi, le h6yo peut se retrouver dans
plusieurs cérémonies (hoe), mais son contenu liturgique variera d’une cérémonie a I’autre, car le
hoe correspond a 1’« objectif » de la cérémonie, alors que le 4oyo renvoie plutdt a son contenu
liturgique (Nelson, 2008, p. 62-63).

Toujours en puisant dans la littérature ethnomusicologique, Sawada affirme que le hae peut étre
séparé en trois parties qui détiennent des fonctions différentes (Sawada, 2001, p. 614). La premiére
partie sert a prier pour le protagoniste de la cérémonie, a expliquer le but de la cérémonie et a
purifier le hondo (Sawada, 2001, p. 614). La deuxieme partie consiste a faire le service qui
dépendra du but de la cérémonie (Sawada, 2001, p. 614). La derniere partie a pour fonction de
partager les mérites karmiques ou les autres effets de la cérémonie (Sawada, 2001, p. 614). Par
exemple, Sawada (2001, p. 614) a choisi la cérémonie du Rishu zanmai pour identifier les étapes
généralement retrouvées lors de ce hoe (voir Tableau 4)*2. L’auteur ne précise pas dans quelle
partie se situerait le 26ya, mais il correspondrait a une ou plusieurs des parties indiquées dans le
tableau 4.

Lors du pélerinage Goeidochii que j’ai effectué a Fukui, j’ai eu la chance de discuter avec plusieurs
personnes intéressé-es au bouddhisme Jodo Shinshd. L’une d’entre elles m’a expliqué que le hoyo

était comme le « pivot central d’un éventail »*, Le terme « 166 » est d’ailleurs composé des kanji
ho (« & ») qui se réfere au dharma, et de yo (« 2 ») qui peut étre traduit par « besoin, point central,
essence ou pivot ». Méme que, lors du Hanamatsuri de Shoonji, I’ensemble des parties du Aoe,

telles que présentées dans le tableau 4, étaient également incluses dans le techno-zoys. Mon

expérience de terrain, et les explications fournies par 1’une des personnes qui participait au

%2 Dans le cas du Jodo Shinshd, ces différentes parties sont considérées comme des vestiges du Jodo Shi.. En effet,
étant donné qu’ils n’ont aucune efficacité a attirer Amida, ils constituent maintenant en des démonstrations de shinjin
(confiance) et de gratitude envers Amida (Haywood, 2023, p. 101).

3 sensu no kaname, B DN

81



pélerinage de Goeidochii, me permettent d’ajouter une précision aux définitions de Nelson (2008)
et de Sawada (2001). J’avance que le zoyo ne concerne pas seulement le contenu liturgique, mais
qu’il se réfere surtout a 1’activité au centre de la cérémonie (hoe). Le terme « hoyo » renvoie donc
a I’aspect performatif qui répond aux objectifs de la cérémonie. Les objectifs du #oe qui justifient
le rassemblement peuvent étre multiples, comme la démonstration du shinjin (confiance), de la

gratitude ou de la commémoration d’étres important-es.

La double liturgie Honganjiha : le gongyo (8517) et le saho

Une imprécision de la définition #6yo de Nelson est I’absence de distinction du double aspect de
la liturgie du Honganjiha. En effet, la liturgie Honganjiha se compose de deux types de célébrations
distinctes : les services (gongyo) et les rituels (saho) (Ducor, 1994, p. 41). La liturgie des gongyo
comprend des shomyo wasan, comme le Shoshinge, alors que les sako font intervenir des shomyo
qui proviennent des anciennes pratiques Tendai du temple Ohara-ryti (Sawada, 2001, p. 612;
Ducor ,1994, p. 41). Cette caractéristique liturgiqgue du Honganjiha est directement reliée aux
pratiques auxquelles j’ai pu participer lors de mon terrain. Dans le contexte de la cérémonie,
comme du Eitaikyo a Shoonji, la dualité liturgique gongyolsahao trace une ligne nette entre le monto
et le soryo; en effet, d0 a leur formation, ce sont les prétres qui chantent les shomyo du saha, alors
que le soryo chante et participe activement aux wasan du gongyo. Comme le mentionne Haywood
(2023), le gongyo posséde un aspect journalier, car les textes qu’il contient peuvent étre chantés
quotidiennement au temple lors de certaines cérémonies. Lors de mon terrain, un matin, alors que
je séjournais dans un logement familial, j’ai eu la chance d’étre réveillé par un gongyo performé
devant le butsudan de la famille qui m’accueillait. Ducor (1994, p. 41) utilise le terme « gongyo»
et Haywood (2023, p. 102-103) celui du « ritual chanting » pour se référer a un service bouddhiste.
Ici, je propose I'utilisation du terme « gongyd » pour décrire 1’un des deux modeles liturgiques
pouvant étre utilisés dans un hoyo. Le gongyo peut donc servir de modéle liturgique pour les
services dans les temples, mais aussi pour différentes formes de pratiques personnelles par le monto

en contexte domestique.

La pija (kuyo - #£3)

82



Le kuyo est I’un des termes les plus utilises pour parler des services commémoratifs bouddhistes
(Ambros, 2012, p. 6). Il existe deux définitions du terme : le kuyo qui « marque » 1’érection d’un
temple ou d’une statue, Ou encore pour la transcription d’un sutra, et le kuyo comme traduction du
terme sanskrit pizja (Ambros, 2012, p. 6; Inagaki, 1988, p. 198). La puja, comme le kuyo, sert a
produire des mérites karmiques a 1’aide d’offrandes de nourriture, de boissons et de vétements
destinées aux trois joyaux du bouddhisme, soit le Bouddha, le Dharma et le Sangha (Ambros, 2012,
p. 6; Inagaki, 1988). Souvent dirigés par un prétre, les kuyo visent toujours a assurer la « sécurité
posthume » ou le « soin » (care) des défunt-es (Ambros, 2012, p. 6; Kawano, 2010, p. 14). En effet,
une personne qui meurt seule ou dont la tombe est abandonnée risque de devenir un muenbotoke,
un étre sans attache (Kim, 2016; Rowe, 2011, p. 46). Plusieurs dangers guettent ces muenbotoke,
dont leur transformation en esprit famelique (gaki) ou en esprit vengeur (onrys) (Ambros, 2012,
p. 6; Rowe, 2011, p. 46). Le kuyo est un service commémoratif visant, entre autres, a assurer la
« sécurité posthume » des personnes décédées et a prévenir leurs transformations en muenbotoke
(Rowe, 2011, p. 137-138; Kawano; 2010, p. 14)*. Il existe plusieurs types de kuyo selon I’identité
des défunt-es et de la forme des soins qui leur sont offerts (Ambros, 2012, p. 9; Rowe, 2011, p. 75-
76). Le tsuizen kuyo sert a transférer les mérites karmiques des offrandes du kuyo aux défunt-es
afin de leur garantir une attache et une meilleure vie aprés la mort (Rowe. 2011, p. 165 et 205).

Plus récent, le eitai kuyo est un service commémoratif effectué par les prétres d’un temple qui,

3 Dans leur forme officielle, les rites funéraires Jodo Shinshil ne visent pas le soin et le passage des défunt-es vers les
autres mondes, car il n’y aurait « aucune ame a transférer » (Borup, 2020, p. 957-958; Walter, 2009, p. 262-263). Le
rite funéraire Jodo Shinshi est plutot congu par les prétres comme 1’occasion de répandre « la sagesse du Bouddha »
(Borup, 2020, p. 959; Walter, 2009, p. 258). Les temples bouddhistes Jodo Shinshii ne vont pas complétement a
I’encontre des rites funéraires pratiqués dans les autres écoles bouddhistes (Walter, 2009, p. 258). Le créateur de la
branche Honganjiha, Rennyo, a standardisé les rites funéraires Honganjiha afin qu’ils s’accordent avec les tendances
funéraires de I’époque (Walter, 2009, p. 258). Bien que Shinran ait offert son cadavre & la riviere Kamo, des rites
funéraires plus standards ont été performés a la mort de Rennyo (1415-1499) (Walter, 2009, p. 258). Ces rites
funéraires incluaient, entre autres, une procession, une crémation, et la récitation des chants du Shashinge®, du
nembutsu ainsi que des wasan (Walter, 2009, p. 259). Aujourd’hui, les trois sutras de la Terre Pure peuvent aussi étre
chantés a différents moments au long du processus funéraire (Walter, 2009, p. 259). Il faut aussi ajouter qu’il existe
une inadéquation entre les idées et les croyances institutionnalisées, souvent associées aux prétres (soryo), et celles des
personnes adhérentes au Jodo Shinshii (monto) (Borup, 2020, p. 960-961). Méme que, pour revitaliser le bouddhisme
Jodo Shinshi et pour I’adapter a la société contemporaine, certains soryo prennent parfois des initiatives qui dérogent
des idéaux officiels (Borup, 2020, p. 963-964). A titre d’exemple, notons I’emprunt de concepts « occidentaux » et de
la mouvance Nouvel Age ou encore la participation & des événements séculiers (Borup, 2020, p. 963-964).

83



apres les commémorations personnalisées, garantissent I’éternelle commémoration des défunt-es

dans une tombe commune (Rowe, 2011, p. 4-5, Kawano, 2010, p. 14).

Le hgji (E=E)

Finalement, le hgji est un type de hoyo qui se concentre sur la commémoration des proches
défunt-es, comme les parents et les grands-parents (Abe, 2017, p.138-141). Les activités
commeémoratives du 4gji sont organisées au septieme, au quarante-neuviéme jour apres la mort,
ainsi qu’au premier, troisiéme, septiéme, dix-septieéme, vingt-troisiéme, vingt-septieme et trente-
troisiéme anniversaire du jour de la mort des proches commémoré-es (Abe, 2017, p. 138; Mullins,
1998, p. 63). Bien qu’il nécessite les services d’un-e membre du monto et qu’il se déroule au temple,
aux Etats-Unis, le zg7i a une dimension séculiére par son caractére trés familial (Abe, 2017, p. 140-
141). En effet, il offre surtout 1’occasion a la famille de se réunir autour d’un plat spécial, de
communiquer et de faire jaillir les souvenirs de leurs proches aujourd’hui décédé-es (Abe, 2017,
p. 138-141). J*ai pu assister a un /46ji Jodo Shinshii Honganjiha lors de mon séjour ethnographique
(obs.pers., 22/04/2024). Les participants m’ont expliqué que les termes 4oji et hoyo étaient le plus
souvent interchangeables, mais le que le Agji était le plus souvent utilisé pour se référer aux services

commémoratifs offerts aux ancétres de la famille (obs.pers., 22/04/2024).

A la lumiére de ces clarifications, il nous apparait que le 4ayé est un rituel étroitement lié a la
performance des shomyo et des wasan, qu’ils proviennent des répertoires liturgiques gongyo ou
sahao, et dont le but correspond a celui du ige (cérémonie) dans le cadre de laquelle il est pratiqué.
Par exemple, le gongya du hoyo de la cérémonie du Hanamatsuri sera performé pour commémorer
et pour exprimer la gratitude envers Sakyamuni et les enseignements qu’il a 1égués. Le hoyo est
donc le « point central » du /oe ou le rite qui siege au centre de la cérémonie. Le %oji, lui, est un
hoyo qui se rattache plus étroitement & la commémoration des ancétres et qui a lieu lors de
I’anniversaire de leur décés. Le kuyo est consacré plutdt au soin des morts et a la production de
mérites karmiques envers des étres humains ou non humains (comme un temple ou un sutra). Le
gongyo et le saho correspondent a des répertoires liturgiques distincts choisis pour le hayo (rite)

du hde (cérémonie), ¢’est-a-dire les sutras, les poémes, les shomya et les wasan chantés.

84



Dans un contexte totalement différent de celui de Haywood (2013), a Fukui, les chants occupent
également une place centrale dans les services religieux Jodo Shinshii. Dans les différents zoyo
que j’ai pu observer, le chant des shomyo wasan du gongyo constituait a I’activité principale du
hoe. Lors du chant des wasan, les participants sont invités a harmoniser leurs chants avec le prétre

ou avec le guide de la cérémonie. Sur le terrain, I’action de rendre un service ou de faire le hoyo

(rite) était exprimée par les prétres a ’aide du verbe « tsutomeru, 153 », qui peut étre traduit par
« travailler », mot avec lequel le verbe partage son seul kanji (« £ »). Le terme gongyo est aussi

composé de ce méme kanji (« 11T »). C’est donc le chant de la liturgie, le h6yo, qui constitue

’activité performative siégeant au coeur des cérémonies. Faire un rite ou un soyo (otsutomeru)
consiste a ’action de chanter en cceur les wasan pour exprimer sa gratitude et commémorer des
étres importants, comme Sakyamuni et Rennyo. L’expression de la gratitude par le wasan peut étre
comparée au gassho, qui consiste a joindre les mains et & saluer (courbette)® le naijin. Selon les
doctrines officielles, ce caractére performatif du 2aoyo sert a exprimer de la gratitude et le shinjin
(la confiance d’étre pris en charge par Amida au moment de la mort), & commémorer un étre

important, ainsi qu’a transmettre le Dharma.

Cependant, en m’intéressant aux expériences de personnes non-prétres qui participaient a des 4ayo,
j’ai pu comprendre leurs expériences au moment des chants au centre des 4oyo. N’étant pas des
membres officiellement rattaché-es a 1’école Jodo Shinsha, leurs motivations de chanter et de
performer les rites différaient de celles mises de 1’avant par leur école bouddhiste. La prochaine
section abordera donc les motivations de ces participant-es au zoys. A partir des expériences
qu’ils-elles m’ont partagées, je montrerai que le chant des wasan et la récitation du nembutsu
peuvent avoir différentes fonctions, dont celle d’interagir avec Amida et avec les étres vers lesquels
le hoyo est dirigé. Je montrerai également que la maniére de performer le oyo (kata), ¢’est-a-dire

le respect du modéle qui dicte les étapes et les techniques utilisées lors du Aoyo, est importante

% |e gassho est présent dans beaucoup d’autres écoles bouddhistes, comme dans le Zen, dans lequel il est utilisé pour
saluer le hall de méditation (zends). Le terme « gassho » (5E) partage sa prononciation et son premier kanji avec le

terme « gassho » (& "&) qui, lui, eut étre traduit par « chanter ensemble », « chanter en cheeur » ou encore par
« chorale ».

85



pour les participant-es, beaucoup plus importante que les termes servant a décrire et a distinguer

les types de cérémonies et de rites.

5.2.2 La rencontre affective au cceur du chant des wasan

Le pelerinage du Goeidachii recrée I’itinéraire du patriarche Rennyo lors de son exil du Mont-Hiei
(Kyoto) vers Yoshizaki-gobo (Awara) en 1471 (Nasu, 2018) (voir Figure 3.2). Grace a mes hotes,
j’ai eu la chance de participer a la derniere journée de marche de ce pélerinage, qui a commencé
dans la ville de Fukui, 2 douze heures de marche de la destination finale. A 1’aide de cordages, nous
avons tiré un chariot de métal sur lequel étaient montés un autel doreé et plusieurs bouquets de fleurs
(voir Figure 5.10).

§ .
W
i i"

@.‘33‘: .

Figure 5.10 : Les pélerins tirant le chariot (& droite) contenant une image de Rennyo (B )&+

B, 2024)

L’autel contenait une image de Rennyo que nous avons transportée jusqu’a Yoshizaki-gobdo.
M’accueillant sous la pluie, mon ami Yamamoto (pseudonyme) m’a expliqué que ce pelerinage
avait lieu chaque année. A sept heures et demie battantes, nous avons commencé notre marche. Le

86



pélerinage était chronométré a la minute prés afin de recréer avec précision les aspects spatiaux et
temporels de I’exil de Rennyo. Selon Yamamoto, la route empruntée par le cortége suivait
exactement le méme itinéraire et les mémes arréts que Rennyo lors de son exil 500 ans auparavant.
Certaines de ces haltes ont spécialement été construites pour 1’arrivée de Rennyo, mais nous nous
sommes parfois arrétés chez des monto. Ces haltes, au nombre d’une douzaine, étaient des moments
de repos et de priére privilégiés par les pélerin-es. Assis devant le butsudan des hotes, je chantais
avec les pélerin-es des wasan qui étaient toujours suivis du nembutsu. Pour Yamamoto, le nembutsu
et les wasan sont des occasions de rencontrer Amida afin de lui partager sa fatigue apres le travail,
mais aussi pendant ce pelerinage. Il m’a indiqué que, au moment de réciter le nembutsu, il était en
mesure de communiquer ses états émotionnels a Amida. Pour un autre pélerin que j’ai rencontré
en tirant le chariot, Kano (pseudonyme), le nembutsu était un moment pour formuler ses souhaits
et ses désirs a Amida. Il m’a cependant confié¢ qu’il serait mieux de réciter le nembutsu pour lui-

méme, en ’absence de tout désir extérieur, afin d’exprimer son shinjin & Amida.

Les pelerin-es qui tiraient le chariot, a la fois des soryo et des monto Otaniha, portaient des
chapeaux et des habits affichant le nom de « Rennyo Shénin-sama ». A chaque quatre secondes, le
guide du convoi avertissait les habitants du passage du chariot en criant : « Rennyo Shonin-sama
no otori » (la collection de Rennyo). A quoi nous, les autres pélerins, répondions : « otori » (la
collection). Les habitants de la région sortaient alors de chez eux pour faire des dons monétaires
au convoi, aprés quoi nous les remercions. Fatigué, car je tirais le chariot et marchais depuis
quelques heures déja, j’ai décidé de me reposer et de ne plus répondre a la courte mélodie du guide.
Cependant, Kano (pseudonyme) m’a indiqué qu’il était important d’harmoniser notre réponse avec
celle des autres pélerin-es. Cette harmonie concernait le rythme et la justesse des notes. Il m’a
demandé d’essayer de chanter la méme mélodie avec les mémes notes. Un peu comme dans le
chant des wasan, I’harmonie de la réponse des pélerin-es est importante, car elle est rattachée a une
maniére (kata) bien précise de chanter, celle utilisée autrefois par Rennyo et ses disciples. La
spatiotemporalité du pelerinage doit respecter le kata de Rennyo afin de commémorer son exil.

L’ harmonie des cheeurs permet aussi, dans le contexte du Goeidochii, d’accentuer une sorte de lien
avec les autres pelerin-es. En effet, lorsque nous tirions le chariot dans des pentes montantes,

I’effort devenait trés difficile, surtout vers la fin du pelerinage. C’est a ces moments-la que les

87



pélerin-es chantaient le plus fort pour s’encourager mutuellement. A notre arrivée tout prés de la
ville d’Awara en soirée, les paroles de la mélodie entrainante ont changé. On criait désormais :
« Rennyo-shonin sama no otsuki » (I’arrivée de Rennyo). Au temple de Yoshizaki-gobd, nous
avons été accueillis par le retentissement des daiko du temple et les félicitations d’environ cent
personnes. L’image transportée par les pélerin-es a été déplacée dans le naijin du temple de
Yoshizaki-gobo aux cotes leur créateur, Rennyo. Vers huit heures du soir, ’homme responsable
du groupe de pelerin-es a pris la parole sur le naijin du temple. Il a remercié les participant-es et
Rennyo pour avoir marché cette route historique. Ensuite, plusieurs prétres et les autres
participant-es ont chanté les wasan d’un hoyo commémorant I’exil de Rennyo et son passage a

Yoshizaki-gobo.

Dans un autre temple Jodo Shinshii, j’ai a nouveau chanté des wasan. Mes hoétes, Haruki
(pseudonyme), son mari Genji (pseudonyme) et leur fille Hinata (pseudonyme), m’ont invité au
rite. commémoratif de leurs ancétres, plus précisément celui des parents de Haruki. Ce hoji
commeémorait le trentiéme anniversaire du décés du pére d’Haruki et le vingt-et-uniéme
anniversaire de celui de sa mere. Les ancétres de Haruki sont entreposes dans le cimetiére du temple
de leur quartier depuis la période d’Edo. Nous nous sommes donc rendus a ce temple pour chanter
des wasan, soit le Shoshinge, et réciter le nembutsu, en suivant toujours le rythme du prétre. Pour
cette occasion, les photos des grands-parents de Haruki ont été posées sur le butsudan d’Amida, au
centre du naijin, et les wasan s’adressaient a eux et a Amida. Bien que je n’aie jamais rencontré les
grands-parents de Haruki, les vives émotions ressenties par la famille de Haruki lors des wasan
m’ont aussi touché. Malgré les différences évidentes dans la proximité de nos relations avec les
ancétres de Haruki, le chant du wasan nous a tout-es fortement ému-es. Directement adresses aux
défunts, les wasan de ce zaji ont permis une rencontre avec les ancétres et avec Amida, caractérisée
par un kimochi intime et par une proximité émotionnelle et affective avec la famille. Les wasan
chantés lors de cette occasion et I’intimité de ce moment partagé avec la famille d’Haruki et avec
ses ancétres, nous ont fait vivre un kimochi tres éloigné de ceux que j’avais ressentis lors des wasan
du Goeidochii ou du techno-ioya. Apres les wasan, nous avons fait un gassho devant 1’autel et

Haruki m’a remercié¢ d’avoir assisté a ce hagji, mais plus précisément d’avoir chanté ensemble.

88



Dans les deux hoyo, celui du pelerinage et celui du £oji, les wasan sont des moments privilégiés
pour interagir avec les étres qui sont commémorés lors du 46y de la cérémonie (hoe). Que ce soit
pour leur communiquer des états d’ame ou deésirs, pour y prendre soin ou pour penser a eux, le
chant des wasan est le moment privilégié pour rencontrer ces étres. Les éléments sonores et visuels
mobilisés lors des wasan, c¢’est-a-dire le livre de textes, les cheeurs wasan, le nembutsu, mais aussi
les statues d’Amida et des patriarches, sont donc associés a I’acte de commémoration (2ayo) de la
cérémonie (hoe) au sein duquel ils assurent un moment de rencontre avec 1’étre au centre de la

cérémonie (hoe).

La rencontre avec les étres au centre du rite est opérée par le chant des wasan et par la présence de
statues qui les représentent. Cette rencontre n’est pas sans effets affectifs chez les participant-es.
En effet, le terrain a révélé I’existence de plusieurs kimochi ou expériences reliées au chant des
wasan, comme ceux du gongyaé et le nembutsu, lors du #oyé et du haji. Ces kimochi sont beaucoup
plus variés que ceux prescrits par I’institution Jodo Shinshd, comme le shinjin, la gratitude,
I’harmonie ou la visualisation de la Terre Pure. Par exemple, sur le chemin du Goeidochii, lorsqu’ils
chantaient les wasan, comme le nembutsu, Kano et Yamamoto avaient des kimochi qui n’étaient
pas nécessairement liés a la gratitude ou a I’expression du shinjin, mais plutét a des désirs
personnels et a I’expression de confidences a Amida. Différemment, lors du 4oji visant a
commémorer les ancétres de la famille qui m’a accueilli, les wasan du gongyo étaient le lieu d’une
rencontre intime avec les ancétres. Les kimochi ressentis lors des wasan dépendent donc
énormément des expériences personnelles et du parcours de vie de chacun, mais aussi de 1’objectif
de la cérémonie. Ainsi, bien que la fonction du z6yo soit commeémorative, la nature des kimochi
suscités par les wasan dépendent surtout de la cérémonie (hoe) dans le cadre de laquelle ils sont
chantés. Une cerémonie commémorant des ancétres ne suscitera pas les mémes genres de kimochi

qu’une cérémonie commémorant I’exil de Rennyo.

La prochaine section explorera les aspects matériels de la médiation sonore et visuelle effectuée
par le techno-4oyo ainsi que les expériences qu’elle suscite chez les participants. Elle décrira
comment certains des éléments visuels et sonores des cultures électroniques sont intégrés aux
icones et éléments sonores Honganjiha. Les éléments technos constituent en fait en les

modifications liturgiques apportées par Gyosen Asakura et participent a modifier la maniere de

89



performer les #oyo, soit le kata, 1’é1ément au centre des tensions entourant le techno-#oyo. Les
descriptions des modifications liturgiques de la prochaine partie seront ensuite mobilisées pour
documenter les expériences de personnes non-prétres ayant participé au techno-aoyo du
Hanamatsuri, des expériences influencées par la médiation musicale et visuelle bouddhiste. Cette
médiation permet en effet de générer de nouvelles sensibilités ou kimochi chez les participant-es,
tout en restant reliée a 1’objectif des cérémonies dans le cadre desquelles le techno-4oyo est

performé.

J’avance dans ce mémoire que la médiation visuelle et sonore du techno-4oyé place les wasan dans
une situation ambigué, a la lisiére de la musique populaire et des chants rituels. La derniere section
du mémoire détaillera cette ambiguité. Elle montrera comment cette ambiguité est liée a I’objectif
des techno-koyo et comment elle permet aux wasan d’étre chantés dans des contextes de

performance différents.

5.3 Les aspects technos du techno-#oyo

Le techno-Aoyo du Hanamatsuri a pris place le 3 mai a Shoonji et a accueilli des participant-es de
plusieurs horizons différents : des personnes habitants a Togo, des monto locaux ou de régions
avoisinantes, des paroissien-nes ainsi que des pratiquant-es d’autres branches Jodo Shinsha et
d’autres écoles bouddhistes. Le techno-4ayo n’offre pas seulement des sentiments structurés par le
mélange d’¢éléments musicaux Honganjiha et de la musique technopop, mais €galement par le
mélange de leurs éléments visuels. Chez beaucoup de participant-es a qui j’ai pu parler, cette
rencontre d’éléments visuels aux origines radicalement différentes crée un kimochi de vive
impression ou le fait d’étre impressionné. En reprenant le terme de « médiation sonore bouddhiste »
de Reelh (2023), le techno-hoyo peut également étre défini comme une médiation visuelle
bouddhiste entre la culture visuelle techno et bouddhiste. Cette section décrira les aspects plus
matériels du techno-z6ya, c’est-a-dire ses éléments visuels et sonores, afin d’expliciter les
intentions et le kimochi derriére la démarche de son créateur. Cette section montrera comment, au
niveau sonore et visuel, le techno-iayo difféere des hayo sans techno et répondra a certaines des

sous-questions initiales de recherches.

90



A I’aide des effets Visuels Live et de la musique électronique, la « culture rave aspirait & fusionner
les expériences musicales et visuelles dans un tout synchronique », donc a « créer une continuité
en temps réel entre I’image et le son » (Liberovskaya, 2014, p. 136). De la méme facon, grace a
aux connaissances techniques de Gyosen Asakura, les visuels du techno-46yo accompagnent la
rythmique des éléments sonores utilisés pour les des Aoe et pour Paradise Ambient & Shoonji afin
d’assurer cette continuité. A la différence des raves des années 80 aux Etats-Unis qui
« fournissaient un endroit [d’ectasie] pour se débarrasser de la colére et la frustration de la vie de
tous les jours », le techno-koyo, pour son créateur, sert de meédium de transmission des
enseignements du Dharma a une société de moins en moins encline a participer aux activités
proposées par les temples bouddhistes. Néanmoins, tout comme les raves, pour Gyosen Asakura et
pour une participante avec qui j’ai pu discuter, le techno-%6yé et I’exposition de Paradise Ambient
servent de vecteur affectif d’expériences de scission avec la vie et le monde de tous les jours. Cette

expérience d’un « autre monde »%, est reliée a I’effet percutant du techno-éya, un effet né du

mélange inédit, nouveau ou novateur (shinsen, #T#F), entre des éléments sonores et visuels

bouddhistes avec ceux de I’esthétique techno. Pour lui, le techno-Aayo représente une expression
de sa vision de la Terre Pure, ou plutot une représentation d’Amida a travers les éléments sonores
et visuels de cette pratique. La premiére partie de cette section décrira comment les éléments visuels
techno représentent Amida, tandis que la deuxiéme décrira les éléments musicaux. En
m’intéressant aux dimensions matérielles du techno-4oyao, je serai en mesure de montrer en quoi
elles different du kaya, mais surtout de montrer comment elles agissent et mobilisent différents

kimochi chez les participant-es.

5.3.2 L’iconographie techno d’Amida

Les effets lumineux utilisés lors des techno-46y6 et pour 1’exposition Paradise Ambient 01 sont
tres varies. Ils passent de la projection d’images et de formes, a la projection de jeux de couleurs
(voir Figure 5.3). Alors qu’une partie des effets lumineux est projetée sur une fine toile posée

devant le naijin, la finesse de la toile laisse passer certains des rayons lumineux qui atteignent les

BHOEROLSICRLELE

91



autels des patriarches et celui du Bouddha Amida. Lors des cheeurs wasan, les quatre portes en
accordéons qui servent & fermer le naijin sont fermées, mais elles servent de support pour la
projection des kanjis et de la notation musicale (hakase) indiquant les notes a changer. Quatre
projecteurs sont disposés dans le temple et plusieurs lumieres qui sont placées directement a
I’intérieur du naijin, devant le butsudan. Le butsudan de Amida se trouve au milieu du naijin.
L autel de Shinran est situé a la gauche du Bouddha Amida et celui du Prince Shotoku a la gauche
de celui de Shinran. L’autel de Rennyo est a droite du Bouddha et celui des moines patriarches a

la droite de celui de Rennyo.

e 0
R m—.w-’-‘/"'

“—-a_ - _.,___-—-—‘"

Figure 5.3 : Le techno-#6yo du Hanamatsuri a Shoonji, photo prise le 3 mai 2024

Les couleurs genéralement utilisées pour les projections sont trés variées, mais certaines d’entre
elles sont associées plus directement au drapeau du bouddhisme, créé en 1885 au Sri Lanka (Irons,
2008, p. 71). Le drapeau du bouddhisme est généralement composé de cing bandes verticales, une

bleue, une jaune, une rouge, une blanche et une orange, mais a Shoonji une bande verte et une

92



mauve Yy sont ajoutées. Les couleurs sont associées aux qualités de la bouddhéité, telles que la
compassion (bleu), la sagesse (orange) et la pureté (blanc) (Irons, 2008, p. 71). Le drapeau du
bouddhisme est accroché au temple de Shoonji lors du Hanamatsuri pour célébrer la naissance du
Bouddha Sakyamuni. On retrouve ces couleurs dans les projections sur le naijin durant les techno-
hoyo et ’exposition Paradise Ambient 01. Certaines lumieres, placées directement dans le naijin,
projettent de larges bandes qui changent de couleur selon le drapeau bouddhiste.

Dans son iconographie, que ce soit en Chine, en Corée ou au Japon, le Tathagata Amida, aussi
appelé le Bouddha de la Lumiere infinie, est généralement représenté comme irradiant des rayons

lumineux (Sun, 2017, p. 351-352, 369). Gyosen Asakura m’a confié que les jeux de lumiéres

étaient sa facon de représenter la lumiére d’ Amida, ou le kmyo (F6BB). Selon le concept de komyo,

la lumiére d’Amida serait son irradiation et la « manifestation de sa sagesse » (Hirota, et al., 1997b,
p. 134). Dans I’iconographie d’Amida, qui remonte jusqu’au 7™ siécle en Chine, en Corée et au
Japon, le komyo rayonne sous forme de grandes mandorles qui abritent des « cercles de lumiére »
ou des nimbes autour de la téte d’Amida (Sun, 2017, p. 351-352, 369; Frank, 1991, p. 86) (voir
Figure 5.3 et 5.4). Les nimbes peuvent se succéder et leur intérieur est parfois recouvert de lignes
également associées aux rayons lumineux d’Amida (voir Figure 5.4) (Sun, 2017, p. 352). Les
projections lors des techno-%o6yo reprennent ces schémas iconographiques en projetant sur le naijin
des cercles concentriques blancs ou jaunes, autour du corps ou de la téte d’un bouddha Amida (voir
Figure 5.4). Le komyo est aussi représenté par des rayons partant d’un point commun (voir Figure
5.4) (obs.pers., 03/05/2024; Asakura, 2017). Dans I’interview qu’il donne a Caters New Agency
Ltd (2017), Gyosen Asakura explique que les chandelles placées dans le naijin servaient autrefois
a exprimer la clarté de la Terre Pure. L’or utilisé pour les nombreux objets du naijin reflétait la
lumiere des chandelles, créant un effet lumineux impressionnant (Caters New Agency Ltd, 2017)
(voir Figure 5.4b). En utilisant des projecteurs pour créer des effets lumineux technos, Gyosen
Asakura réussi a créer rendre le naijin d’autant plus étincelant (Caters New Agency Ltd, 2017)
(voir Figure 5.4b). Il utilise donc différents moyens technologiques pour suivre les mémes objectifs

traditionnels que ces prédécesseur-es.

93



Figure 5.4 : Canvas sur soie d’une représentation du raigo datant du XIVe siécle (Musée de Miho)

Parmi les multiples formes et les Bouddhas projetés sur le naijin lors du techno-Zoyo du
Hanamatsuri, la fleur de lotus était 1’'une des projections les plus récurrentes. Généralement
projetée dans des couleurs vives, comme le blanc, le jaune ou le bleu, la fleur de lotus occupe une
place centrale dans I’iconographie bouddhiste; elle est habituellement associée a 1’éveil et a la

sagesse (lrons, 2008). Dans les écoles de la Terre Pure, la réalisation de 1’éveil (le sho du

94



Kyogyashinsho) commence avec la rencontre d’Amida au moment de la mort, mais se réalise
pleinement lors ou apres la renaissance dans la Terre Pure. Ceux et celles qui pouvaient concentrer
leurs pensées sur le Bouddha au moment de la mort étaient accueillis par Amida lui-méme, qui
descendait avec son cortege de bodhisattvas pour accueillir le mourant et 1’escorter jusqu’a sa Terre

Pure. Le Grand Sutra d’Amida (Daimuryojukyo) prédit d’ailleurs 1’arrivée d’Amida sur un lotus :

« La le Guide Amitabha est assis dans 1’adorable calice étincelant d’un lotus » (Coomaraswamy,
2005, p. 92).

Figure 5.4b : Un des autels de Shoonji illuminés par les jeux de lumiéres de Gyosen Asakura
(Aaron Nathanson, DJ, MONK)

Les peintures et statues illustrant cette scene salvatrice existent depuis la période Heian, mais elles

se multiplierent au Japon dés la période Kamakura (Shin, 2005, p. 2; Frank, 1991, p. 88). Cette
scéne porte le nom de raigo (33EP) ou de « qui vient accueillir » (Welcoming Descent) (Shin, 2005,
p. 2; Frank, 1991, p. 88). Dans celle-ci, Amida est généralement montré aux cotés de deux autres

bodhisattvas, Kannon (Avalokitésvara) et Seishi (Mahasthamaprapta) (Frank, 1991, p. 88, 92) (voir
95



Figure 5.4). Les bodhisattvas de ce cortege funebre sont souvent représentés devant des montagnes,
qui indiquent la Terre Pure a 1’Ouest, des nuages et montés sur des piédestaux en fleurs de lotus
(voir Figure 5.4) (Curley, 2017, p. 17; Shin, 2005, p. 2; Frank, 1991, p. 86). Dans cette scéne, la
fleur du lotus sert de siége pour les bodhisattvas, mais sert ultimement de socle pour recevoir
I’« &me » du défunt (Frank, 1991, p. 86; Shin, 2005, p. 2).

La fleur de lotus est donc intimement reliée & la réalisation de I’illumination, donc de la rencontre
avec Amida, car c’est lui qui guide les fideles vers leur réincarnation dans la Terre Pure (Shin,
2005, p. 5-6). Pour Gyosen Asakura, le lotus est important, car il témoigne de la nécessité de la
souffrance afin d’atteindre 1’éveil, et montre que celui-ci est possible méme dans 1’ére du mappa,
ére de corruption et de souffrance. A Shoonji, il m’a dit autour d’un café: « ¢’est dans les marécages
que poussent les magnifiques fleurs du lotus ». Cette association du lotus a 1’éveil motivé par la
souffrance est récurrente dans le bouddhisme, car, méme s’il pousse dans la vase des marécages,
le lotus « ne porte aucune trace de son origine » (Coomaraswamy, 2005, p. 31). Méme si c’est la
souffrance des humains qui les pousse a chercher leur guérison, 1’état d’éveil est pur de toute trace
de souffrance. Le lotus est donc associé a « 1’état de buddhay et a sa pureté (Coomaraswamy, 2005,
p. 31; Mus, 1928, p. 243). Le lotus, comme I’éveil, fleuri avec les rayons du soleil auxquels Amida
est associé (Coomaraswamy, 2005, p. 30). L’illumination est possible grice le pouvoir externe

(tariki) d’Amida et a la renaissance dans sa Terre Pure.

Plusieurs autres étres illuminés sont d’ailleurs représentés dans un piédestal de lotus dans d’autres
pratiques bouddhistes comme dans le bouddhisme tibétain (Coomaraswamy, 2005, p. 116). Le
célebre « Om mani padmé hiim » peut se traduire par « Le Joyau dans le Lotus » qui renvoie a la
naissance de Avalokitésvara sur une fleur de lotus dans la Terre Pure d’ Amitabha (Coomaraswamy,
2005, p. 116). Autant pour les pratiquant-es du Jodo Shinshi que pour les boddhisattvas et les
Tathagatas, le piédestal de lotus renvoi au cycle de naissance et de renaissance des étres éveillé-es :
c’est au moment de leur mort que les pratiquant-es ayant le shin renaissent éveillé-es sur une fleur

de lotus (Coomaraswamy, 2005, p. 45).

J’ai eu la chance d’avoir une entrevue enregistrée avec Makoto, une participante du techno-ioyo

du Hanamatsuri. Elle est tres intéressée par le bouddhisme, mais plus spécifiquement par les écoles

96



Rinzai et Soto du bouddhisme zen qu’elle pratique activement. Lors des wasan, elle essaie
d’appliquer sa pratique de la méditation zen, plus précisément du zazen et du gassho (la courbette
devant le zendo). Ces pratiques visent notamment a se concentrer sur des sensations internes
(respiration) ou externes (bruit ambiant) afin de ne pas étre emporté par ses pensees, car, selon elle,
une pensée excessive n’est pas bonne. Lors du chant wasan et du nembutsu, elle préfere faire le
vide, comme lorsqu’elle pratique le vide dans le zazen et le gassho. Malgré cela, I’événement lui a
donné envie de découvrir la signification des sutras et des textes utilisés pour le chant des shomyao,
mais I’'impact du techno-46yo était tellement grand, qu’elle n’a pas réussi a se concentrer sur le
contenu des textes. Elle a eu I’impression d’étre plongée dans une atmosphere totalement différente,
d’étre comme dans un autre monde ou dans une autre dimension. Pour Makoto, I’image de la Terre
Pure et d’Amida que Gyosen Asakura tentait de représenter a 1’aide du techno-%6yé collait bien
avec son kimochi d’étre dans une autre dimension ou dans une atmosphére extraordinaire. Elle
trouvait ingénieux de la part du prétre d’utiliser des éclairages pour représenter Amida, un Bouddha

associé a la lumiére et surnommé « Lumiére infinie ».

Ainsi, par ’utilisation de techniques visuelles propres a la culture de la rave, du spectacle et de la
musique techno, Gyosen Asakura réussit a innover en termes de représentations du Bouddha Amida
en proposant quelque chose de différent par rapport aux facons méthodes traditionnelles (kata)
généralement utilisées pour sa représentation, telles que les statues et les canevas. Pour 1’abbé, la
lumiere en mouvement est une nouvelle forme (katachi) ou un nouveau visage du Bouddha Amida.
C’est par I’utilisation méme de la lumiére, non pas dans un but pragmatique d’éclairer, mais comme
un médium artistique en mouvement, que Asakura réussit a susciter de nouveaux kimochi aux
participants des 46yo, comme 1’étonnement, I’amusement, la fascination ou encore 1I’impression.
Cette utilisation inédite de 1’éclairage brise la barriére qui cloisonnait traditionnellement les
cultures visuelles bouddhistes et électroniques, et cette médiation visuelle bouddhiste, est ce qui

structure certaines des vives expériences qui permettent a certains d’accéder a un autre genre de

« monde » (sekai, tH5%) et de rompre avec celui de tous les jours. Le mouvement des visuels des

techno-z6yo permettent aussi de rendre les 2oy plus dynamiques et plus amusants, attirant ainsi

plus de participants au temple.

97



Il faut ajouter que plusieurs des aspects visuels du techno-Aoyo restent fidéle a la fagon (kata) de
performer et de pratiquer les 2aya. En effet, la présentation du naijin, la disposition des butsudan
et des autels des patriarches ainsi que I’enchainement des mouvements régissant le kayo, et les
salutations au naijin, sont conformes a I’ordre liturgique prescrit par 1’école Honganjiha.
L’utilisation méme des effets visuels, la couleur des lumiéres et les objets projetés sur le naijin,
s’inscrivent également dans un processus de création techno, mais qui s’appuie sur des concepts et
des schémas iconographiques tirés des écoles bouddhistes de la Terre Pure. Le processus de
création de Gyosen Asakura se trouve donc a la lisiere de deux cultures ou mondes qui ont

longtemps €té séparés.
5.3.3 La notation musicale du ichidogongydseiten

Les wasan chantés par les paroissien-nes au butsudan chaque jour, et ceux chantés avec les prétres

lors des cérémonies annuelles sont contenus dans le livre ichidogongyoseiten (—= E1TESH),

littéralement « textes sacrés du service journalier ». Les indications mélodiques et le style de la
notation musicale des wasan varient selon chaque école et branche de la Vraie Terre Pure. A titre
d’exemple, les chants du Nembutsuge du Higashi-Honganjiha contiennent plus de répétitions des
notes de chaque syllabe que dans la branche Nishi-Honganjiha. Le livre des chants journaliers est
distribué et son contenu est supervisé par le temple fondateur, de sorte que chaque temple affilié
posséde exactement le méme recueil de chants. Ce recueil est donc central a la pratique Honganjiha,
car il homogeénéise la facon (kata) de chanter les wasan pour le monto des temples affiliés a travers
tout le Japon. Il sert également de point de repere aux paroissien-nes pour s’harmoniser avec le

prétre qui dirige les cheeurs des wasan lors des cérémonies.

Sur le terrain, j’ai pu participer activement aux cheeurs wasan a 1’aide de mes connaissances
musicales. A force d’assister a des hoyo et de poser des questions, j’ai fini par comprendre les
aspects elementaires de la notation musicale contenue dans le ichidogongydseiten. La notation
musicale Honganjiha est importante, car elle transmet les notes et les mélodies chantées lors des
wasan. Etant donné que Gyosen Asakura n’a pas modifié les mélodies et les paroles des wasan,
ses versions technopop des wasan suivent les mélodies et les paroles contenues dans le

ichidogongyaseiten. En comparant la structure musicale des wasan du ichidogongyoseiten a celle

98



des versions technos d’Asakura, je serai en mesure de comprendre et de mettre en évidence les
techniques de composition sonores utilisées par Asakura qui permettent de susciter de nouveaux
kimochi lors des techno-zaya. En suivant la description visuelle et iconographique, ce sous-chapitre
compléte la description matérielle du techno-i2oyo et sa comparaison avec les 46yo sans techno.
Dans cette section, je décrirai donc la technique de lecture et de notation musicale d’un des wasan
du ichidogongyoseiten. Puis, dans la section suivante, je la comparerai a la version réharmonisé de

Asakura, telle qu’elle est utilisée lors des wasan des techno-46ya.

Totalisant 143 pages, le ichidogongyaseiten contient les transcriptions musicales de plusieurs
wasan, comme celles du Shashin-nembutsuge, du Junirai ou encore du Sanbutsuge, ainsi que des
informations concernant 1’histoire et les enseignements du Jodo Shinshti Honganjiha. Bien que ces
deux modes soient chantés autant dans les temples qu’au butsudan domestique (Ducor, 1994, p. 45),
j’ai choisi d’analyser le Shashin-nembutsuge ou le Shoshinge dans son mode de récitation délié
(gyofu), car ¢’est le chant que j’ai le plus chanté dans le contexte de ma recherche. Puis, étant donné
qu’il y a plus de traits indiquant les notes et les ornements a chanter, c’est a partir de ce mode que

j’ai pu comprendre la notation musicale.

La version techno du Shoshin-nembutsuge est également disponible dans 1’album de musique

physique que Gyosen Asakura m’a offert lors de mon départ pour Montréal. Intitulé « Technd

Hoyo » ou « 77.J;EE », cet album contient les shomyo suivant : le Shoshinge dans ses deux

modes de récitations, le mode sofu et le mode gyofu, le Sanbutsuge ainsi que le Zenshokada
(Asakura, 2020; 2019). Le mode lié, le sofu, nécessite la lecture des hakase qui sont situés a droite
des kanjis (voir Figure 5.5). A I’inverse, le mode délié, le gyafis, indique que les hakase a lire pour
le chant sont situés a gauche des kanjis (voir Figure 5.6). Dans le cas ou les deux modes partagent

leur lecture, afin d’éviter de retranscrire les hakase des deux cotés des kanjis et d’alourdir la lecture,

il est indiqué que les deux modes sont lus de la méme facon (doon, [E1E) (voir Figure 5.5). Dans

le cas du Shashin-nembutsuge, le sofu est plus simple a lire et a chanter. En effet, chaque kaniji,
méme s’il est divisé en plusieurs syllabes, n’indique généralement qu’une seule note a chanter. Les
changements de notes s’effectuent plutt en passant d’un kanji a I’autre, donc d’une note a 1’autre.
Le sofu du Shoshin-nembutsuge contient donc moins de melodies mélismatiques, mais plus de

mélodies syllabiques.

99



Etant donné la difficulté évidente de décrire 1’aspect musical de ce wasan, j’ai choisi un
enregistrement disponible sur les plateformes musicales les plus courantes (Apple Music et Spotify).
De cette fagon, le lecteur peut s’appuyer sur le contenu musical accessible afin de mieux
comprendre ma bréve analyse musicale du Shashin-nembutsuge. Les passages du Shoshinge-
nembutsuge que j’ai sélectionnés contiennent une plus grande variété de mélodies, me permettant

ainsi d’utiliser plusieurs exemples pour expliquer la lecture de la notation musicale Honganjiha.

Le sens de lecture est du haut vers le bas, et de la droite vers la gauche. Les points blancs indiquent
I’utilisation d’un coup de rin (cloche ou bol) par le prétre responsable. Les points noirs indiquent
que le prétre responsable chante seul (voir Figure 5.5). La prononciation des kanjis est toujours
indiquée a droite des kanjis a 1’aide de hiragana®’ (voir Figure 5.5). Etant donné que les indications
rythmiques et mélodiques ne sont pas indiquées comme dans la notation occidentale (noire, blanche,

double-croche, etc.), ce sont les kanjis qui jouent le réle de référent pour indiquer les notes a chanter.

Figure 5.5 : Page 7\ du recueil de chants utilisé 4 Shoonji

37 En japonais, le hiragana est un alphabet utilisé pour lire les kanjis, des particules, certaines expressions ainsi que des
terminaisons verbales.

100



Si I’on approche 1’aspect rythmique des shomya, un kanji équivaut généralement a une unité de
temps qui sera respectée pour I’ensemble du chant. Cette unité de temps, qui définira le tempo du
chant, est dictée par le prétre responsable du z6yo. Chaque vers est constitué de sept kanjis et il y
a toujours une pause entre chaque vers dont la longueur respecte 1’unité de temps dictée par un
kanji (comme s’il y avait un kanji fantome & la fin de chaque vers) (voir Figure 5.5). Ainsi, dans le
Shoshin-nembutsuge, une page affiche quatre vers et chaque vers contient huit unités de mesure,

car chaque vers contient sept kanjis et un silence (voir Figure 5.5).

Cet aspect symétrique (4 vers de 8 unités de mesure) a facilité le travail de réharmonisation de
Gyosen Asakura. En effet, malgré la différence dans la fagon de compter et de ressentir le rythme
dans les shomya, il était possible pour Asakura d’adapter leur structure a la signature rythmique
4/4 (8/8 divisé en deux) que I’on retrouve dans la majorité de la musique techno (Dalphond, 2013;
Fulford-Jones, 2001). Dés lors, lorsqu’un kanji se lit avec plusieurs syllabes, la vitesse de lecture

pour chaque syllabe est augmentée afin de correspondre a I’unité de temps du kanji. Par exemple,

étant donné que le kanji « B »* se lit avec deux syllabes (satsu, &2), la vitesse de lecture pour

chaque syllabe est doublée (voir Figure 5.5). Le méme principe est généralement appliqué aux
autres caractéristiques linguistiques de la prononciation des kanjis, telles que les syllabes allongées

et les pauses. Enfin, si le signe (51) est écrit a la droite du kanji, il faut étirer la syllabe chantée

(voir Figure 5.6). Afin de comparer la traduction de la notation musicale Honganjiha dans la
notation occidentale, il est possible de comparer les figures 5.6 et 5.7.

A la différence de la notation musicale occidentale qui utilise des clés pour identifier les notes de
références (clé de Sol, de Do, etc.) ainsi que des lignes horizontales pour identifier les notes a
chanter (voir Figure 5.7), la notation Honganjiha utilise des traits nommés hakase (voir Figure 5.8).
Les kanjis servent en fait de clés dont le centre indique la note a chanter, généralement le Ré, mais
cela peut changer selon le prétre et le temple. La position finale du trait indique donc la note a

chanter par rapport a la note de référence indiquée par le centre du kanji (Ré). Si le hakase est

38 e quatriéme kaniji de la troisiéme colonne (en partant de la droite) sur la Figure 5.5.

101



aligné avec le centre du kanji, comme c’est le cas avec le kanji « 4~ »*°, alors la note a chanter est

la note de référence (le Ré) (voir Figure 5.8).

Figure 5.6 : Page — /1 du recueil de chants utilisé a Shoon;ji

Si le hakase indique une note est qui plus aigué que la note de référence, le hakase pointera plus
haut que le milieu du kanji, comme c’est le cas avec le signe « & »* dont le hakase indique un La
(voir Figure 5.8). Le méme principe qui s’applique aux notes plus graves que la note de référence.

Si plusieurs syllabes sont a chanter pour la méme note dans le méme kaniji, la note sera répétée une

fois pour chaque syllabe, mais tout en respectant I’unité de temps du kanji. Par exemple, le hakase

39 e cinquiéme signe de la troisiéme colonne (en partant de la droite) sur la Figure 5.8.
40 Premier signe de la troisieme colonne (en partant de la droite) sur la Figure 5.8.

102



devant le kanji « £ »* (sui) indique la note Ré qui sera chantée deux fois, une fois pour la syllabe

« su » (9) et une autre fois pour la voyelle « i » (L\) (voir Figure 5.8).

Figure 5.7 : Page .= du recueil de chants utilisé a Shoonji. La notation musicale occidentale

indiquée équivaut a la notation Honganjiga de la figure 5.6

ERH@HA

41 Le quatrieme kanji de la troisiéme colonne (en partant de la droite) sur la Figure 5.8.

103



Figure 5.8 : Page = du recueil de chants utilis¢ a Shoonji

Si un kanji contient deux syllabes qui doivent étre chantées avec deux notes différentes, il faut
simplement chanter une note pour chaque syllabe, mais toujours en respectant 1’unité de temps
dictée par le kanji. Si un kanji ne contient qu’une syllabe, mais qu’une ou plusieurs notes doivent

étre chantées, il faut faire varier la note en suivant les indications du hakase, c’est ce qui est le plus
difficile. Par exemple, le kanji « & »*2 ne contient qu’une seule syllabe, le « i » (L\), devant étre

chantée avec plusieurs notes différentes, comme 1’indique le hakase a sa gauche (voir Figure 5.6).
Dans ce cas preécis, en partant de la droite du trait, le hakase indique de chanter un Fa, car le début
du hakase est plus haut que la note de référence (Ré). Ensuite, trois petites montées sont indiquées
sur la premiére moitié du hakase (voir Figure 5.6). Ces montées indiquent des augmentations

rapides d’une note par rapport a celle indiquée par le début du trait. Ce hakase indique donc la
mélodie indiquée a partir du kanji « & » sur la figure 5.7. En effet, I’angle du trait du hakase

indique la vitesse avec laquelle la note est altérée : plus le trait est court et I’angle est serré (aigu),
plus I’altération est rapide. Puis, la deuxiéme moitié du hakase redescend vers le bas en s’alignant
avec le milieu du kanji pour indiquer le Ré de référence (voir Figure 5.6). C’est généralement dans

ces cas que I’on retrouve des mélodies mélismatiques et des mélodies ornementales.

5.3.4 Le son de la technologie : le Techno Shoshin-nembutsuge gyofu

Le travail de Gyosen Asakura consiste en une réharmonisation, c’est-a-dire I’ajout d’éléments
sonores qui ne modifient pas les mélodies d’origines contenues dans le ichidogongyaseiten, comme
celles présentées dans la section précédente. L’ utilisation du rin (cloche) aux endroits indiques
dans le livre de chants et la participation active des participants aux wasan du koyo sont donc

toujours pratiquées & Shoonji. Dans cette section, je décrirai ces ajouts a partir de courts extraits du

42 \/oir le dernier kanji de la premiére colonne (en partant de la droite) dans la Figure 5.6.

104



Shoshin-nembutsuge gyofu. Ce faisant, je veux préciser quels éléments sonores différencient le
Shoshin-nembutsuge gyofu techno du Shoshin-nembutsuge gyofu sans techno. En décrivant ces
éléments sonores, je peux montrer comment, au niveau materiel, ils réussissent a rendre le techno-
hoyo plus amusant et dynamique pour certain-es participant-es avec qui j’ai échangé lors de mon
séjour de terrain. Cela me permet également de montrer que la musique du techno-4ayo est a la
croisée de la musique populaire (ongaku) et des wasan. Je détaillerai les nouveaux éléments
sonores dans 1’ordre suivant : le vocoder, les percussions digitales (drum machine) et les effets

audios (reverb, délai).

Le vocoder

Le vocoder est un effet audio qui transforme un signal sonore en de I’information électronique
pouvant ensuite étre convertie en un autre son digital (comme un synthetiseur) (Brovig et Danielsen,
2016, p. 119). Le vocoder est apparu dans la musique populaire des années 70, comme dans
Kraftwerk ou Daft Punk (Brovig et Danielsen, 2016, p. 119). Gyosen Asakura utilise un vocoder
dans sa version techno du Shashin-nembutsuge gyofu. Lorsqu’il a performé le Shoshin-nembutsuge
gyofu al’occasion du techno-kaoyo du Hanamatsuri, il était équipé d’un micro et du vocoder étaient
appligués a sa voix en direct. Le son résultant du vocoder récrée donc une version synthétique du
signal sonore de la voix d’origine. Lors du Hanamatsuri, la quantité de vocoder utilisee permettait
d’entendre simultanément la voix de Gyosen Asakura et la conversion digitale, créant ainsi un son
a I’intermédiaire de la voix humaine et robotique. Cette esthétique robotique, largement retrouvée
dans la musique technopop des années 70 qui est au centre des influences musicales de Gyosen

Asakura, contraste énormément avec les chants bouddhistes qui sont chantés sans effets sonores.

Percussions digitales

Les percussions digitales sont recurrentes dans les réharmonisations des techno-ioyo de Gyosen
Asakura. Le son digital des percussions des drum machines ne ressemblent pas toujours a celui de

percussions réelles, puisqu’il est parfois créé artificiellement, sans vrais instruments, a 1’aide de

105



synthése sonore®® (analog). L’esthétique machinale particuliére des percussions digitales, comme
celle du drum machine Roland TR-909, est donc devenue un élément caractéristique de la musique
techno et de la EDM des les années 80 (Brovig-Hanssen et Danielsen, 2016, p. 48, 102; Fulford-
Jones, 2001). En mélangeant le son machinal des percussions digitales, comme I’utilisation répétée
des hihat dans la deuxieme partie du Shoshin-nembutsuge gyofu, et le son organique du cheeur des
participants ainsi que du rin, crée un genre esthétique contrasté et unique. Ces percussions
modifient 1’aspect rythmique du techno-zayé pour le rendre plus dynamique. A la différence
d’autres cérémonies Jodo Shinsha utilisant des percussions, comme les daiko, le wasan Shoshin-

nembutsuge gyafu fait exclusivement usage du rin au début du chant.

Dans un Shoshin-nembutsuge gyofu sans techno, les percussions sont donc peu utilisées
comparativement a celui techno dans lequel Gyosen Asakura y ajoute beaucoup de percussions
digitales, telles que des cymbales charleston (hihat), une caisse claire (snare drum) une grosse
caisse (kick drum) (Asakura, 2019). Par exemple, dans le premier vers du Techno Shoshin-
nembutsuge gyofu part 2, les cymbales charleston sont utilisées seize fois par vers (Asakura, 2019)
(voir Figure 5.6). Elles permettent donc d’ajouter un élément rythmique au wasan en divisant ses
vers en seize unités de mesure égales prescrites par les cymbales charleston. Cette particularité
rapproche la signature rythmique des wasan de celle du 4/4, qui est la plus couramment utilisée en
techno. Elle change donc la fagon dont le rythme du wasan est ressenti : a lieu de se référer aux
kanjis, aux livres de chants ou a la mélodie, les participant-es peuvent également se fier a la division
rythmique des cymbales pour suivre le rythme des chants. La sous-division du rythme par la

succession rapide des cymbales permet aussi au wasan techno d’étre plus dynamique.

Un procédé similaire est également appliqué dans la troisieme partie Shoshin-nembutsuge gyofu
techno, mais cette fois a I’aide de I’ajout de grosse caisse digitale au wasan (Asakura, 2019) (voir
Figure 5.9). Dans cette partie, la caisse claire sous-divise les vers du wasan en huit unités de temps
égales, rapprochant ainsi le wasan de la signature rythmique du 4/4 utilisée en techno. Cette

structure rythmique, accentuée par 1’utilisation de la grosse caisse, est communément appelée

43 subtractive sound synthesis

106



« four-to-the-floor » et, comme la cymbale charleston dans I’exemple précédent, elle permet
d’ajouter un point de repére rythmique aux participants par rapport aux wasan traditionnels
(Zeiner-Henriksen, 2016, p. 122).

Figure 5.9 : Page =7X du recueil de chants utilisé & Shoon;ji

En plus, la grosse caisse, située dans les basses fréquences, ajoute une profondeur aux wasan sans
techno. Utilisée dans la musique techno, technopop, mais aussi dans plusieurs genres musicaux,
comme le disco, la structure « four-to-the-floor » de la grosse caisse et de ses basses fréquences
amene le corps a bouger ou a s’aligner avec le rythme dicté par la grosse caisse (Zeiner-Henriksen,
2016, p.122-128). Grace a cette structure et a la grosse caisse, le techno-zoys amene les
participants a danser ou a taper du pied, bref a ressentir le rythme a la fagon de la musique techno
et technopop. Gyosen Asakura opére une médiation musicale en adaptant la signature rythmique
des wasan a celle de la musique populaire et des clubs technos. L’esthétique robotique ou

machinale du son des percussions digitales entre aussi en contraste avec celle du cheeur et du rin.

Ce mélange contrastant de la rythmique et de I’esthétique de deux mondes musicaux, est a 1’origine

d’une grande variété de kimochi chez certain-es participant-es qui décrivaient le techno-4o6yo

107



comme une activité leur donnant une vive impression (sugoii ou erai), une expérience étrange ou
mystérieuse (fushigi, ~& %), voire méme extraordinaire (hinichijo). Pour un des paroissiens de

Shoonji avec qui j’ai pu discuter, le techno-A4oyo est plus amusant que les chants habituels. Lors du
Eitaikyo et lors du Hanamatsuri, des paroissiens m’ont confié qu’ils trouvaient parfois les chants
habituels sans techno, surtout ceux de la branche du Otaniha, longs et ennuyeux, mais qu’ils

trouvaient les 26yo Honganjiha moins longs et les techno-4oyo d’autant plus divertissants.

J’ai eu la chance d’enregistrer une entrevue avec une participante du techno-46yo, Makoto. De
facon plus générale, elle aussi a trouvé le techno-zoyo amusant et impressionnant. Selon elle,
’aspect amusant du techno-%6y6 contrastait avec 1’attitude de retenue habituellement adoptée dans
le bouddhisme. Elle aurait cependant aimé que les participant-es affichent encore moins de retenue
et se laissent davantage entrainer par la musique du techno-ioyo. De ce fait, il aurait plus ressemblé
a de la ongaku (musique populaire), le genre de musique qu’elle pourrait écouter dans un restaurant
ou un club. Son point de vue est intéressant, car il montre que les nouveaux éléments technos
ajoutés aux wasan placent la musique du techno-zoyo entre deux contextes musicaux différents,
celui du haoyo et celui de la musique populaire. La médiation musicale du techno-i2oyo a donc
transformé la fonction du chant wasan qui, dans un contexte commeémoratif, servait surtout a
favoriser la rencontre avec 1’étre au centre du rite. L utilisation de certains éléments distinctifs de
la musique techno, comme la structure « four-to-the-floor », transforme le lieu du temple en un
endroit plus dynamique ou, comme Gyosen Asakura le répéte avant les techno-iayo, les

participant-es sont libres de danser en chantant les paroles du wasan.

Selon un autre paroissien avec qui j’ai discuté lors du Hanamatsuri, I’objectif de la mélodie du
nembutsu est, comme la réharmonisation des shomyao en techno-haoyo, de rendre le service plus
amusant, car a 1’origine, le nembutsu était chanté sans mélodie. Malgré cela, il n’est pas convaincu
par le techno-koyo et préfere quand méme la forme (kata) classique a celle techno, car elle lui
convient mieux. La forte impression que peut laisser le techno-46yo chez les participants peut
parfois influencer leur participation aux hymnes, mais aussi leur compréhension des textes chantés.
Un habitant de la localité de Togo m’a confié qu’il trouvait le techno-aoyo trop impressionnant
(erai) pour y participer. C’est principalement le mélange de la musique technopop et des éclairages

avec les shomyo sur les lieux du temple qui amene cette impression. Au niveau des percussions, le

108



contraste s’opere entre 1’esthétique robotique ou machinale du son des percussions digitales et
I’esthétique organique du cheeur et du rin. Ce mélange contrasté de la rythmique et de 1’esthétique
suscite chez certain-es participant-es, un vif sentiment d’étonnement et un dynamisme qui les méne

parfois a participer ou ne pas y participer.

Comme I’a avancé Duncan Reehl (2020; 2023), ce sentiment de vive impression peut étre assocCié
a de I’amusement ou du divertissement rendant les 26yo Honganjiha moins ennuyeux pour certains.
Il stimule également la curiosité dans la région de Fukui, comme en témoignent les participants
venus des régions avoisinantes de Togo lors du Hanamatsuri, mais aussi dans tout le Japon et a
I’international, surtout au niveau médiatique et sur les réseaux sociaux (obv.pers., 08-09-2024,
Dharma Techno, 2019; Zuo, 2017). Gyosen Asakura obtient aussi de I’attention de la part des
milieux universitaires, en particulier des chercheur-es des études religieuses, comme Louella
Matsunaga, des études bouddhistes, comme I’universit¢ de Ryukyoku, et des études
ethnomusicologiques, comme Duncan Reehl de I’Université de Boston. Lors de mon séjour, j’ai
aussi remarqué que cette visibilité médiatique permet a la famille Asakura d’attirer plus de
participants lors des techno-4a6ya6 que lors des 46ya sans techno. Comme mentionné plus haut, pour
Gyosen Asakura, les performances musicales, comme le techno-46ya, sont aussi un moyen

d’amener le bouddhisme a I’extérieur du temple afin de stimuler la curiosité.

Le reverb et le délai

La réverbération digitale, le reverb, et le délai sont deux autres éléments sonores digitaux que
Asakura a utilisés pour réharmoniser le Shaoshin-nembutsuge gyafu. Sous forme d’effets audios, a
1’aide des logiciels de compositions modernes, la réverbération et le délai peuvent étre appliqués a
plusieurs instruments, comme les percussions digitales, les synthétiseurs et le chant. lls permettent,
entre autres, de modifier les sons pour imiter I’acoustique de différents espaces réels, comme une
Eglise, et d’espaces virtuels dont I’acoustique est impossible & recréer sans I’aide d’effets audios
virtuels (Brovig et Danielsen, 2016, p.21-22). En imitant des espaces qui ne peuvent étre
expérimentés physiquement, ces effets sonores donnent un aspect irréel a la musique (Brovig et
Danielsen, 2016, p. 22). Dans le Shoshin-nembutsuge gyofu, mais aussi dans ses performances en
direct, du reverb est appliqué a la voix de Gyosen Asakura. Il y a également de la réverbération et

du deélai qui sont appliqués en plus grande quantité aux synthetiseurs dans les trois parties du wasan.

109



Etant donné que le temple de Shoonji n’est pas un espace trés grand, son acoustique naturelle ne
permet pas la production d’écho et de reverbération digitale comme elles sont produites
digitalement dans les wasan. De plus, I’écho des synthétiseurs produit par le délai est appliqué en
alternance entre la gauche et la droite, procurant ainsi une verticalité du son. La musique techno
crée donc un « espace virtuel » plus grand que nature qui contraste avec 1’espace réel du temple de
Shoonji. L’expérience de cet espace irréel, et de son contraste avec 1’espace réel du temple, peut

contribuer a I’impression de Makoto d’étre emportée dans un autre univers (sekai).

Les visuels assurent la continuité de I’expérience audio et offrent une expérience inedite, non pas
seulement des cheeurs wasan, mais également du butsudan et de 1’espace du temple. Par exemple,
I’espace virtuel crée par les éléments sonores digitaux, comme le reverb, des techno-koyo
s’agencent avec les ¢léments visuels de 1’iconographie qui imagine un autre monde, celui de la
Terre Pure. La continuité entre les éléments sonores et visuels du techno-46y6 permet a son créateur
d’offrir aux participant-es sa vision de la Terre Pure, du Bouddha, mais aussi de ses enseignements,
sous forme d’une expérience audiovisuelle dynamique et unique. Cette médiation contrastante
cause I’expression d’une grande diversité de kimochi qui différe de ceux habituellement retrouvés
dans les wasan sans techno. Le techno-kayo permet donc de générer des affects ou des kimochi
différents lors des wasan, tels qu’un vif étonnement, de I’amusement, mais aussi 1I’impression
d’étre dans un autre monde. Ainsi, les modifications visuelles et sonores créent un mélange situé a
I’intersection du temple bouddhiste et des cultures électroniques : le techno-Aaoyo. Cette position
intermédiaire se reflete non seulement dans 1’esthétique du techno-kaya, mais aussi dans les
contextes ou ses éléments sonores peuvent étre performés. En effet, a la différence des wasan sans
techno qui constituent un moment de rencontre avec Amida, les wasan techno se rapprochent
davantage de la musique populaire. La prochaine section explorera cette nouvelle caractéristique
du techno-Aayo.

En utilisant des éléments audiovisuels technos, Gyosen Asakura est en mesure de partager sa vision
du Jodo Shinshii avec les participant-es. En effet, bien qu’ils soient puisés des cultures
électroniques, les éléments technos sont un moyen de projeter des images et des sons qui sont tirés
du bouddhisme Jodo Shinshi. Les choix esthétiques technos du prétre servent a communiquer les

mémes enseignements a travers des référents visuels bouddhistes, tels que le lotus ou les cercles de

110



lumiére. Malgré cela, ces ajouts liturgiques a 1’esthétique techno constituent des changements
significatifs dans la fagcon de conduire (kata) les #oyo et leurs wasan. Ce nouveau kata est percu
par certain-es prétres et paroissien-es comme nuisant a la préservation des enseignements
bouddhistes, alors que, pour Gyosen Asakura, il est nécessaire. La prochaine section explorera

davantage le point de vue du prétre quant a sa propre création.

111



5.4 Continuité dans le changement : innovation ou conservation ?
5.4.1 Débats institutionnels

Les deux plus grandes institutions bouddhistes Jodo Shinshi, soit le Otaniha et le Honganjiha, sont

organisées selon une hiérarchie similaire dans laquelle le monshu (F9E dans le Honganjiha ou
F9 & dans le Otaniha) siége au plus haut rang (Honganji, 2024; Higashi Honganji, 2024). Dans le

Otaniha, la formation en shomyo des prétres shomyo est effectuée par les doshu (B=E ou EEf),

des prétres hauts placés dans la hiérarchie qui siegent souvent au temple fondateur. Le daoshu est
supervisé par le monshu, le prétre le plus haut placé « ichiban erai » (conv.pers., 23/04/2024). La
forme ou la facon (kata) avec laquelle les shomyao des hoyo sont performés touche directement a la
liturgie, aux techniques de chant, ainsi qu’aux mélodies ornementales et stéréotypées et aux
instruments. Cette bonne forme (kata), telle qu’enseignée par le doshu, n’est pas seulement
musicale. Elle est reliée & la bonne exécution des actions du rite, comme les salutations aux autels
d’Amida et des patriarches, les chants et I’utilisation d’autres objets, comme 1’encens. En effet, la
formation des prétres dans le domaine cérémoniel et musical, que ce soit dans la branche Otaniha
ou Honganjiha, est importante pour 1’ordination, mais aussi pour |’ascension des prétres dans la

hiérarchie de I’institution.

Pour certains prétres de la branche Otaniha, le respect des techniques de chant et de performance
rituelle enseignées par le maitre ou le doshu est importante, car elles correspondent a la vision du
prétre le plus distingué et compétent, le monshu. Il est plutdt rare que des prétres dérogent aux
formes de chant enseignées par le doshu. L’objectif de cette hiérarchie est de conserver les
différents aspects performatifs et liturgiques des /oyo, et par le fait méme les enseignements qu’ils
contiennent. Selon un prétre avec qui j’ai discuté lors du pélerinage de Rennyo, les caractéristiques
musicales et liturgiques enseignées par le doshu sont conservées depuis la réforme de Rennyo au
XVesiécle. La forme (kata) des chants est directement reliée aux enseignements de Rennyo qu’ils
servent a transmettre. La préservation du kata des 46yo depuis 1’époque de Rennyo garantit leur
validité, et donc celle des enseignements. Il y a donc une valeur épistémique reliée aux

enseignements contenus dans le kata ou dans la fagon de mener les rites et de performer les chants.

112



Bien que les réarrangements musicaux des shomyao soient rares dans le Jodo Shinsh@i Honganjiha,
le monshu a autorisé Asakura a répandre le techno-4aya (Reehl, 2023, p. 50). Gyosen Asakura m’a
aussi présenté d’autres prétres DJ et il est possible de trouver d’autres prétres qui réarrangent les
shomyo (Viewfinder, 2013). D’autres prétres Honganjiha que j’ai rencontrés, m’ont partagé
qu’ils-elles trouvaient le techno-2oyo mystérieux et bizarre. J’ai remarqué une certaine réticence
chez des participants au techno-iayo et les personnes de Togo a critiquer directement le techno-
hoyo. Les prétres d’autres temples Honganjiha se sont aussi montrés peu explicites dans leurs
critiques. C’est probablement en lien avec mon identité de chercheur extérieur non-japonais face a
laquelle une solidarité entre les personnes de Togo, les autres temples affiliés du Honganjiha et le
temple de Shoonji se seraient peut-&tre créeé. Néanmoins, mes conversations avec les prétres et
participant-es de la branche Otaniha, peut-étre di a leur distance avec le village de Togo et le
Honganjiha, ont permis d’exprimer des critiques plus nettes. C’est la raison pour laquelle je me
base majoritairement sur elles afin d’illustrer les tensions qui opposent ces deux branches de 1’école
Jodo Shinshi.

Face aux réactions plus négatives au sein de Honganjiha et du Otaniha, Gyosen Asakura précise
que, malgré la forme techno des chants, les mélodies et les signatures rythmiques originelles sont
conservées. Selon Gyosen Asakura, a I’époque de Shinran, ses mélodies et ses compositions de
Shinran, plus précisément celles du Shoshinge et du nembutsu, étaient 1’équivalent de la musique
populaire d’aujourd’hui (Reehl, 2023, p. 46). L’histoire de la liturgie du Honganjiha, montre
qu’elle a beaucoup changé au fils des siécles, surtout depuis I’avénement du Jodo Shinsha (Ducor,
1994). En effet, les patriarches et les monshu du Jodo Shinshii 1’ont souvent rendu cette liturgie
plus accessible aux prétres et au public. La prochaine partie de ce sous-chapitre entend montrer, a
’aide d’une analyse historiographique, I’argument de Gyosen Asakura en faveur du techno-xayo.
Il compare son travail d’artiste innovateur a celui des grands réformateurs du Jodo Shinshi. Je
montrerai donc que les changements intervenus dans la liturgie Honganjiha s’accordent avec

1’objectif du techno-4oyé mis de 1’avant par Gyosen Asakura.

5.4.2 Histoire de la liturgie instituée

C’est Shinran qui a composé la majorité des wasan retrouvés dans la liturgie Jodo Shinshi

Honganjiha (Ducor, 1994, p. 42). Les wasan utilisés lors des gongya sont regroupés en différentes

113



collections, chacune nommée « hymnes » (wasan) (Hirota et al., 1997b, p. 92). Les trois collections
les plus importantes forment ensemble 1’anthologie du Sanjo Wasan qui présente les idées et les
passages centraux de I’ceuvre majeure (Kyogyoshinshao) de Shinran (Hirota et al., 1997b, p. 92). Le
Sanjo Wasan est composeé des wasan suivants : le Jodo wasan (les Hymnes de la Terre Pure), le
Koso wasan (les Hymnes des Maitres de la Terre Pure) et le Shozomatsu wasan (les Hymnes de
I’Age du Dharma) (Hirota et al., 1997a, p. 319, 359, 395; Hirota et al., 1997b, p. 92; HHMH, 2010,
p. 1). Le Jodo wasan et le Koso Wasan ont été composés par Shinran en 1248, un an apres avoir
achevé I’écriture du Kyogyoshinsho (Hirota et al., 1997b, p. 93 et 95). Le Jodo wasan préesente les
enseignements de Sakyamuni sur la Terre Pure en reprenant différents sutras d’Amida, alors que
le Koso wasan traite principalement des écrits des sept grands patriarches du bouddhisme de la
Terre-Pure et du Prince Shotoku #4 (voir Tableau 2) (Hirota et al., 1997b, p. 95). Les Hymnes de
I’ Age du Dharma (Shozomatsu wasan) sont terminés en 1258 (Hirota et al., 1997b, p. 98). En raison
des conflits doctrinaux entourant I’héritage des enseignements de Shinran a cette époque, ils traitent
de sujets variés, dont 1’age du mappa, 1’état des enseignements bouddhistes, les rectifications et

précisions doctrinales ainsi que les exploits du Prince Shotoku (Hirota et al., 1997b, p. 98-100).

Dans le contexte Jodo Shi, aprés avoir quitté le mentorat de son maitre Honen, le premier
réformateur, Shinran (1173-1262), a intégré les hymnes « de liturgie » (Hajisan) et « de louange
de la naissance dans la Terre Pure » (Ojo-raisan) du patriarche chinois Zendo (Shan-tao) a sa
pratique quotidienne (Ducor, 1994, p. 41). Basé sur le Satra d’Amida (Amidakyo), le Hojisan
servait de liturgie pour les rites commémoratifs des défunts, alors que, le Ojo-raisan était récité
chaque jour comme « Hymne de louange des six heures » (Rokuji-raisan) (Ducor, 1994, p. 41).
Ces deux textes sont importants, car, bien qu’ils aient été modifiés au cours de I’histoire, ils sont a
I’origine de la double pratique caractéristique du Honganjiha, a savoir la pratique rendue a Amida

et celle rendue aux patriarches, a Shinran et 8 Rennyo (obs.pers., 2024; Ducor, 1994, p. 43)*. Outre

4 Le Prince et régent Shotoku (573-621) est en grande partie responsable de 1’introduction du bouddhisme au Japon
et de I’établissement de nombreux temples bouddhistes au Japon, comme Horyu-ji (Irons, 2008, p. 236 et 451).

commémorer le fondateur de I’école ou de la branche en question (Goeido) et ’autre fait pour Amida (Amidado)
(obs.pers, 16/03/2024).

114



son utilisation quotidienne, le Rokuji-raisan a été chanté par Shinran et ses disciples le jour de la
mort d’Honen (Ducor, 1994, p. 42). Ce moment important a cristallisé la pratique mensuelle du
Rokuji-raisan a chaque 25° jour chez les disciples de Shinran pour commémorer leur défunt maitre
(Ducor, 1994, p. 42). Dans le contexte ou ses disciples et ses adeptes qui, sans éducation, n’avaient
pas été formés en chinois, Shinran a entrepris la traduction et I’adaptation des textes de Zendd pour
créer ses wasan (Ducor, 1994, p. 42). C’est donc pour rendre ces textes plus accessibles a la
population non formeée en chinois que Shinran a créé I’anthologie des hymnes (Sanjo Wasan), les
textes les plus utilisés dans la pratique Jodo Shinsha (Ducor, 1994, p. 42). Cette anthologie est
encore utilisée aujourd’hui lors des services (gongya), a cotés desquels Shinran y a joint plusieurs
variations mélodiques du nembutsu (Ducor, 1994, p. 42). Cette nouvelle liturgie en japonais était
donc composée des textes canoniques de Zendo, des Sutras d’Amida et du Kyogyoshinsho qui
constituait la philosophie de Shinran (Ducor, 1994, p. 41). Elle incluait également les anciens
shomyo Tendai du temple Ohara-ryt (sako) que Shinran pratiquait déja, car il avait été formé
comme moine Tendai au Mont-Hiei (Stone, 1999; Ducor, 1994, p. 41).

Sous la direction des successeurs de Shinran, mais surtout au XIV¢siécle, la liturgie Honganjiha a
été adaptée pour correspondre a un style plus solennel (Ducor, 1994, p. 43). Ce style a eu un impact
sur les pratiquants des campagnes qui se sont graduellement désintéresseés du Honganjiha (Ducor,
1994, p. 44). Le 8" monshu du Honganjiha, Rennyo (1415-1499), a réagi a cette perte
considérable d’adeptes en remplacant le Ojo-raisan, alors chanté dans le Goeida, par le Shoshinge,
le nembutsu et les wasan composés par Shinran (Ducor, 1994, p. 44). Il a aussi étendu ’usage de
ces shomyo aux laics, autant a I’intérieur des temples qu’a I’extérieur (Ducor, 1994, p. 44). En 1473,
il a fait imprimer cette nouvelle liturgie afin de la propager a travers le Japon (Ducor, 1994, p. 44-
45). La réforme de Rennyo visait a « rendre la doctrine et la liturgie plus accessibles aux masses
les plus diverses de la population » et a contrer le déclin du nombre d’adeptes ressenti par
I’institution Honganjiha (Ducor, 1994, p. 44). Jusqu’alors, le travail de Rennyo était purement
liturgique et textuel (Ducor, 1994, p. 45). Les mélodies utilisées pour chanter la nouvelle liturgie
ont été composeées par 1’un des disciples de Rennyo, Ryiigen (1455-1520) (Ducor, 1994, p. 45).
Ayant étudié les shomyao au temple Tendai Ohara sur le Mont-Hiei, Rytgen avait été influencé par
le style de shomyo Ohara-ryt (Ducor, 1994, p. 45). 1l est d’ailleurs responsable de I’utilisation
encore actuelle des hakase pour lire les mélodies (Ducor, 1994, p. 45).

115



Lors d’une de mes visites au café Show-on-G, Gyosen Asakura avait utilisé I’exemple de Rennyo
pour justifier les changements musicaux apportés par le techno-iaya. Il compare le techno-ioyo
aux efforts réformateurs, car, dans les deux cas, les modifications liturgiques ont pour objectif de
rendre les chants plus accessibles au public. Ce faisant, il tente de rejoindre le plus de personnes
possibles, dans un moment ou un déclin significatif de la participation du public est ressenti par les
membres officiel-les de 1’école Honganjiha. Asakura précise que ce sont surtout les jeunes qui,
selon lui, visitent de moins en moins le temple. Le techno-46y6 permet donc d’étre plus attirant
pour les jeunes, car il offre, grace a ses visuels et sa musique, une nouvelle facon (kata) plus
dynamique de performer les i6ya. Par cette ouverture du temple au monde populaire, Asakura peut
entrer en contact avec les usagers du Web et les communautés internationales Honganjiha. Le
techno-hoyo apparait comme un rite ayant un objectif bien précis, soit celui de connecter et
d’adapter le bouddhisme a la société japonaise d’aujourd’hui par le biais de changements
liturgiques. Il se distingue donc de la liturgie et de la facon (kata) de performer les i6yo des hoe
plus solennels, comme les %oji, car il posséde une tout autre fonction. De cette fagon, en termes de
fonction, le techno-kaoyo « n’est pas comparable » aux cérémonies ou a la liturgie non techno
(Reehl, 2023, p. 45).

D’autres exemples peuvent étre cités pour appuyer I’argument de Gyosen Asakura. Les plus
frappants concernent les modifications liturgiques contemporaines et modernes ayant été
effectuées aux XX° et X1X¢ siécles par les monshu du Honganjiha. Précédant de peu la Restauration
de Meiji, en 1857, le premier recueil des anciens shomyo Tendai est publié en notation musicale
occidentale (Ducor, 1994, p. 49). Certains des shomya retrouvés dans ce recueil n’avaient encore
jamais été notés auparavant (Ducor, 1994, p. 49). lls avaient toujours été transmis oralement par le
biais de rites de transmission (kuden) (Ducor, 1994, p. 49). Ces modifications sont rattachées au
climat politique de I’époque, soit I’ouverture graduelle du Japon au monde en réaction aux menaces
coloniales européennes et américaines (Hardacre, 2018, p. 87-90; Isomae, 2014, p. 30). Avec la
connotation « moderne » que prenait la musique occidentale (Johnson, 2023, p. 1), I’utilisation de
notation musicale occidentale peut tres bien étre lue comme un effort du Hongajiha de
« moderniser » sa liturgie afin de la rendre plus accessible et populaire (Reehl, 2023, p. 37-38).

116



En 1931, le 23°® monshu, Otani Kosha, a entrepris une réforme liturgique assez drastique qui a
réduit le nombre de mélodies du Shoshinge-wasan de 5 a 3 pour créer le mode de récitation stricte
utilisé uniquement lors du Hoonko (shimpu) (Ducor, 1994, p. 45, 50). On compte aussi les deux
autres modes de récitations des mélodies plus souvent utilisés aujourd’hui : le mode délié (gyofu)
et le mode lié (sofi) (Ducor, 1994, p. 45). Le mode gyofu conserve 1’utilisation des cinqg mélodies
établies depuis le XVI1II¢ siecle (Ducor, 1994, p. 45). Différemment, le sofu se chante suivant les
mélodies d’un ancien hymne base sur un texte de Fazaho (? — 838) (Ducor, 1994, p. 46). Pour ce
qui est des nembutsu utilisés pour les autres wasan, c¢’est une mélodie tirée du le Chiiyage, un des

poemes du Ojo-raisan (Ducor, 1994, p. 46).

Selon Ducor (1994, p. 51) ces simplifications sont caractéristiques du XX°® siecle et visent
spécifiqguement a inclure le monto dans la participation active aux chants lors des rituels au temple.
Ainsi, alors que les rituels saho, dirigés par des prétres détenant une formation, avaient toujours
été composés des anciens shomya du Tendai Ohara-rya, une nouvelle version du Shoshinge y a été
introduite en 1923 afin de stimuler la participation du monto dans les rituels sako (Ducor, 1994,
p. 51). En 1952, I’institution Honganjiha a publi¢ un autre recueil qui présente les trois Sutras
d’Amida, le Kyogyoshinsho de Shinran, mais surtout une traduction complete du Shoshinge en
japonais moderne (Ducor, 1994, p. 51-52). Ce recueil, le livre des « Saintes Ecritures pour les
services nouvellement institués » (Shinsei Gongyo-seiten) est, sous une autre version, encore utilisé
de nos jours par les participants lors des cérémonies au temple et des rites a I’autel domestique
(butsudan) (Ducor, 1994, p. 51). En 1973, le Honganjiha a utilisé la notation musicale occidentale
pour traduire certains de ces chants et les rendre accessibles aux jeunes des écoles japonaises
(Ducor, 1994, p. 52).

A la lumiére de tous ces exemples de modifications liturgiques et musicales apportées par les
dirigeants au sommet de la hiérarchie institutionnelle Honganjiha, la fonction médiatrice derriére
le techno-Aoyo s’accorde avec les objectifs du Honganjiha, a savoir de connecter avec les jeunes
Japonais, de changer I’image vieillotte du bouddhisme et de le promouvoir. Avec le méme objectif,
certains compositeurs d’orchestres classiques ont utilisé¢ du contenu musical bouddhiste dans leurs
compositions au milieu des années 50 (Reelh, 2023, p. 38). Le techno-4oyo s’inscrit aussi dans
cette tendance historique de modifications liturgiques et musicales qui visent, entre autres, a
adapter le bouddhisme a la societé japonaise, ou plus précisement aux réalités des laiques et du
117



monto. Par le biais de son esthétique sonore et visuelle techno, le techno-koyo agit comme
médiateur entre le public et Gyosen Asakura. Représentant le temple de Shoonji et le bouddhisme
du Honganjiha, Gyosen Asakura assure la transmission de contenus bouddhistes a travers le techno-
hoyo. Dans la prochaine section, a 1’aide de mon expérience de terrain, je montrerai que le contact
assuré par la fonction médiatrice du techno-Aaya sert, entre autres, a transmettre les enseignements

du bouddhisme Jodo Shinshii Honganjiha.

5.4.3 Le techno-Aoyo : un rite de transmission du Dharma

Duncan Reehl (2020; 2024) a déja documenté certaines de ces particularités du techno-Aoyo,
comme le fait qu’il vise a rendre les shomyaé plus amusants et qu’il consiste en une nouvelle fagon
de transmettre les enseignements bouddhistes. 1l a identifié deux tendances principales dans ce
qu’il appelle la «modernisation du bouddhisme avec la musique populaire »: « (1) le
réarrangement des sutras et d’autres chants bouddhistes et des chansons de prieres dans des
contextes musicaux pour les rendre plus amusants (ukeireru), et (2) la composition des chansons
originales aux themes bouddhistes pour partager les enseignements bouddhistes dans la fagcon des
chansons de priéres » (Reehl, 2023, p. 43). A Shoonji, j’ai pu observer que ces deux tendances
pouvaient étre présentes au sein méme des wasan du techno-Aoye. Ici, je propose cependant de
préciser les différentes maniéres avec lesquelles il le fait. En effet, le techno-46yo n’est pas
seulement innovatif dans sa musicalité, mais aussi dans sa facon d’interagir visuellement avec le
public. Il contient également des moments dediés spécifiquement la transmission du Dharma.
J’avance dans cette section que le techno-4ayo assure une médiation, entre le milieu du temple et
le public, médiation par laquelle il assure la transmission des enseignements bouddhistes
Honganjiha.

Avant le début du techno-Aoyo et lors de 1’ouverture du hondo au public, on peut voir certaines
phrases projetées sur un fin tissu installé devant le naijin. Ces courtes citations, en japonais en
anglais, présentent certaines idées centrales au Dharma concernant I’expérience humaine, comme
la souffrance (dukkha) et I’impermanence (anitya) : « Don’t try to think positively. Hard times are
hard. You’re sad, it’s okay » ou bien encore « Rivers, mountains, the earth, common sense, justice,
my body and mind, there is nothing that does not change » (comm.pers., 29, 09/03/2024) (Harvey,

1993, p. 75). Choisies par Gyosen Asakura, la majorité de ces citations proviennent de son mentor.

118



Le terrain étant en quelque sorte le pinacle de mon mémoire, la premiére visite au temple de Shoonji
marquait un moment charniere dans ma recherche. Vu I’importance des premieres impressions en
ethnographie, c’est en effet le moment de présenter sa recherche et de demander I’autorisation
(Beaud et Weber, 2010, p. 92-94). Le fait de ne pas avoir prévenu Gyosen Asakura a I’avance, m’a
valu beaucoup d’appréhension pour ces premiers instants. J’ai toutefois été trés bien accueilli par
la famille Asakura au café Show-on-G et, aprés avoir discuté, j’ai profité de 1I’occasion pour visiter
le hondo et écouter Paradise Ambient 01. Assis devant le naijin, Amida et les patriarches, aprés un
certain temps, j’ai remarqué que les phrases projetées étaient aussi traduites en anglais. L’une des
phrases m’a personnellement frappé : « Things don’t go according to plans, that’s normal »
(obs.pers., 09/03/2024). J’étais soulagé et agréablement surpris, car je ne m’attendais pas a une
telle bonne premiere impression et a I’enthousiasme des Asakura face a mon projet de recherche.
Je me suis alors demandé quelles étaient les chances que les phrases aient été traduites en anglais
et puissent se rapporter a mon expérience personnelle. Or, directement reliées aux idées centrales
du Dharma, ces phrases servent justement a rejoindre I’auditoire et a le connecter aux
enseignements du Dharma. Asakura tente ainsi de transmettre ses enseignements aux participant-es
du techno-haya, et ce, quel que soit leur niveau de japonais. Cette expérience personnelle témoigne
de I’importance de 1’effet visuel dans les innovations technos du Paradise Ambient et du techno-
hoya. Ces projections, auxquelles Duncan Reehl (2020; 2023) s’est moins intéressé, participent,
elles aussi, a la médiation de Gyosen Asakura a destination des participant-es. De plusieurs fagcons,
elles jouent, comme la musique techno, le rdle de médiateur entre le milieu du temple et les
participants. Dans mon cas, les citations ont relié mon expérience personnelle a celles enseignées
par le Dharma. Ces citations projetées consistent donc en I’utilisation d’une nouvelle technologie,
a savoir une facon techno de connecter les participants au Dharma. Les enseignements projetés
sont garantis d’une certaine autorité, car ils correspondent, en remontant de I’éléve au maitre, a

ceux enseignes par Sakyamuni lui-méme.

Une autre caractéristique des techno-#oyo qui souligne ce lien entre la médiation temple-public et

la transmission du Dharma est le A6wa (7&5E), qui peut étre traduit par « dharma (%) talk (;&) »

en anglais et par « sermon » en francais. Le ~Z6wa consiste en un discours d’un ou plusieurs prétres
visant a transmettre certains enseignements a I’audience. Il est souvent fait aprés que le service

(gongyo) du hoyo et les shomyo associées aient été performés. Par exemple, lors du Aowa du

119



Eitaikyo & Shoonji, Gyosen Asakura a récité ’histoire de la vie de Sakyamuni et a expliqué la
différence entre les trois véhicules (Mahayana, Theravada, Vajrayana). Il a pareillement décrit

I’importance de la cérémonie du Eitaikyo pour transmettre les enseignements de Sakyamuni qui

perdurent depuis 2500 ans. La premiére partie du nom de la cérémonie, « éternel » (eitai, 5x1X),

fait justement référence au caractére presque €ternel des enseignements, dans le fait qu’ils
perdurent depuis si longtemps. L’objectif central du Eitaikyo est de commémorer ou célébrer la
transmission des enseignements et des textes de 1’époque moment du Bouddha Sakyamuni
effectuée par les patriarches. Ces derniers ont su conserver les enseignements du Bouddha pendant

plusieurs milliers d’années et ils perdurent encore aujourd’hui grace a eux.

Expérimentant son réle de prétre comme une médiation entre le public et le bouddhisme Honganiji,
Gyosen Asakura utilise plusieurs outils, comme le café Show-on-G, afin d’entrer en relation avec
le public. Le techno-4a6yo apparait comme un outil de choix pour le jishoku de Shoonji. Il permet
de relier les esthétiques musicales bouddhistes et populaires, de rendre les cérémonies plus
amusantes et assure la présence du bouddhisme sur les médias sociaux (obs.pers., 03-05, 10/2024;
Reehl, 2024; 2020). Ces aspects médiateurs —par leur capacité de relier le temple bouddhiste au
public — donnent lieu a des conditions relationnelles assurant ensuite la transmission du Dharma.
Comme I’a soulevé Asakura pendant le Eitaikyo et le techno-hoyo commemorant la tragédie du 11
septembre, la transmission du Dharma permet la conservation de ses enseignements ayant été
transmis de maitre a éléve depuis le Sakyamuni. La prochaine section soulignera la visée

conservatrice du techno-4ayo.

5.4.4 Prétres artisans

Lors de notre premiére discussion au café Show-on-G, Gyosen Asakura m’a révélé son intérét pour
le fait que les prétres soient plus proches des laiques dans le Jodo Shinshia. Ce pied d’égalité entre
le monto et le soryo lui tient a cceur, car elle démontre le caractere universel de leur humanité.
Asakura partage cette idée avec Shinran et I’applique concrétement lors de certains techno-46yaé.
Dans cette section, je montrerai que le techno-46yo permet une participation plus active pour le

monto. Cette participation concorde avec la philosophie « ni moine, ni laique » de Shinran (Jaffe,

120



2001, p. 51) et rapproche le prétre des participants, mais elle s’accorde également avec les réformes

de I’école Honganjiha du XXe siecle.

A la journée du dernier Hanamatsuri & Shoonji, le techno-koyo a été présenté aux cotés de
performances de genres musicaux différents, tels qu’un groupe de cuivres, de jazz fusion,
d’electropop, de musique traditionnelle du Kazakhstan et de gagaku. Plusieurs de ces groupes
¢taient de Togo et d’autres venaient de Fukui. Pour Gyosen Asakura, cette diversité musicale était
le theme de la soirée, car « comme il y a une grande variété de fleurs dans la Terre Pure, il y a une
grande variété de genres musicaux au Hanamatsuri » (conv.pers., 27/04/2024). 1l trouve donc que
plusieurs genres musicaux, qu’ils soient performés par le monto ou par le soryo, peuvent

correspondre a I’expression de la Terre Pure.

De la méme facon, lors des techno-4ayo de New York (8 au 11 septembre 2024), a la fin du gongyo
(service), un autre DJ appartenant a un groupe non affilié a une organisation religieuse a présenté
deux chansons et projections 3D a I’audience. Il a aussi participé au service en aidant Gyosen
Asakura dans sa performance des wasan. Lors du howa présenté par Asakura pour cette occasion,
ce dernier a comparé le role des prétres bouddhistes a celui des artisans : « le musicien est comme
I’artisan qui crée les statues du Bouddha, les statues grace auxquelles ses enseignements perdurent
encore aujourd’hui ». Selon Asakura, par leurs ceuvres qui représentent et traitent du bouddhisme,
les musiciens non-prétres jouent aussi un rdle dans la transmission et dans la conservation du
Dharma. La musique étant un élément que partagent prétres et musiciens, I’inclusion du monto
dans les performances des techno-4oyo permet de rejoindre les plus jeunes artistes et d’entrer en
contact avec le public. Cette inclusion du monto s’inscrit dans la lignée du bouddhisme de Shinran

qui a voulu réduire la distance entre monto et soryo.

Or, bien qu’il existe une médiation entre le monde musical bouddhiste et populaire, les éléments
musicaux, mais aussi leurs acteurs, du gongyo du techno-ioyo possedent quand méme un statut
singulier. En effet, j’ai pu observer que les performances du monto étaient toujours suivies
d’applaudissement, alors que, dans le contexte du temple a Shoonji, la musique du techno-ioyo
était plutdt suivie du nembutsu. Dans le contexte d’une cérémonie au temple, les normes et les
fonctions associées aux performances audiovisuelles du techno-4oyo, soit les shomyo wasan du

gongyo, different de celles des performances de ongaku (electropop, jazz, fusion et brass band), de

121



minzogaku (musique du Kazakhstan) et de gagaku. Méme que, lors du Hanamatsuri, 1’une des
artistes ayant présenté quelques chansons avec son groupe a remercié tous les artistes, dont Gyosen
Asakura, d’avoir joué de la ongaku pour 1’occasion. Elle s’est ensuite reprise pour dire de la
« gaku ». Dans le cadre de son travail de DJ pour le festival Goesan-expo a Tokyo, Asakura a
présenté I’une de ses reharmonisations pop d’un shomyo wasan, le Junirai. Bien qu’il s’agisse d’un
chant du gongyo habituellement performé dans un contexte rituel au temple ou au butsudan, il a
été performé et recu a la maniére d’une chanson populaire lors du Goesan-expo. La médiation
s’effectue autant au niveau musical qu’au niveau social, dans la mesure ou les shomya, une fois
réharmonisés, sont utilisés lors d’événements publics & la maniere de chansons populaires. Malgré
son contenu liturgique, le contexte public de la performance du Junirai modifie sa réception, qui
passe d’une fonction au sein du 4oy a une fonction sociale comparable a celle de la musique
(ongaku) populaire. Or, I’inverse n’est pas toujours le cas. Méme si la musique populaire est
performée par le monto dans le contexte de cérémonies bouddhistes, elle n’est pas insérée
directement dans la structure du ioyo et du gongyo. Les performances des groupes monto sont
ajoutées avant ou apres les hoyo (le point central) du hoe. Méme si elles partagent ses fonctions,

elles occupent une place auxiliaire aux cotes des performances centrales de la cérémonie.

J’ai d’ailleurs pu participer a I’expo Goensan a Kyoto et a celui de Tokyo. Ces expositions
rassemblaient plusieurs temples et branches bouddhistes afin de transmettre le Dharma, surtout aux
jeunes, et le protéger. Ainsi, plusieurs kiosques étaient disposés a 1’air libre, dans la cour des
temples, et servaient de la nourriture ou organisaient différentes activités, comme de la fabrication
d’encens. Gyosen Asakura, et d’autres prétres bouddhistes ont participé a ces deux expos comme
DIJ. La plage horaire de 1’évenement était divisée entre les DJ et ils choisissaient la musique qui
allait étre jouée au festival. Asakura a fait jouer plusieurs chansons pop japonaises et, lors de I’expo
a Tokyo, il a mis sa réharmonisation pop du Junirai, un shomya utilisé lors des hoyo et des techno-
hoya. J’ai pu remarquer que, lorsque la musique technopop du techno-4a6ya est pratiquée dans un
contexte de performance populaire, hors de I’espace du temple et du contexte d’un kayo, , elle se
voit dissociée de sa fonction rituelle, a savoir celle de performer le service bouddhiste et d’opérer
une rencontre avec Amida ou avec 1’étre au centre du Ade. A la place, elle se voit acquérir le statut
et la fonction de musique populaire, comme toute autre musique non bouddhiste qu’a aussi fait

jouer Gyosen Asakura lors de I’exposition. Lorsque j’ai demandé a Asakura si un techno-i2oyo

122



allait étre performé a 1’exposition, il m’a répondu que non, car on était a I’extérieur du temple et
qu’il n’y avait aucun anniversaire funebre & commemorer. Ainsi, les sentiments des participants
lors des hymnes des /#o6ya, qu’ils soient pratiqués avec de la techno ou non, dépendent fortement

du contexte de la performance.

Comme mentionné plus haut a 1’aide d’autres exemples, j’ai avancé que I’inclusion du monto, qui
se compose principalement de groupes de jeunes musiciens, dans les performances des cérémonies,
sert spécialement une approche du public qui bénéficierait de la transmission du Dharma. En
transmettant les enseignements du Dharma au monto et aux participant-es du techno-ioyo, le
Jjushoku garantit une certaine survie de la doctrine a travers eux. De plus, les représentations
audiovisuelles de la Terre Pure, qu’elles soient performées par le jishoku ou par le monto,

permettent également sa visualisation.

123



CONCLUSION

Dans le contexte de la crise du bouddhisme au Japon, plusieurs prétres prennent des initiatives afin
de revitaliser les institutions bouddhistes japonaises. Certaines de ces innovations prennent place
sur la scene musicale populaire japonaise. Elles consistent en des mélanges inédits d’éléments
musicaux appartenant a des traditions différentes. Le techno-46ya, un mélange de musique techno,
d’effets visuels et d’hymnes (wasan) du bouddhisme de la Vraie Terre Pure (Jodo Shinshi
Honganjiha), est 1’une de ces innovations. Méme si I’esthétique audiovisuelle des cultures
électroniques semble irréconciliable avec I’esthétique et a la pratique bouddhiste, a Shoonji, elle
sert de meédium a la présentation d’étres et d’éléments iconographiques bouddhistes. L’objectif
derriére le techno-hoyo est d’attirer davantage de participant-es aux cérémonies du temple et de
propager et préserver les enseignements du Dharma en offrant des services bouddhistes plus

amusants et dynamiques.

Mes questions de recherche initiales concernaient un approfondissement du travail déja entamé par
Duncan Reehl : quels genres d’expériences la médiation sonore et visuelle du techno-4oyé suscite-
t-elle chez les participant-es du techno-4oyo a Shoonji? De cette question découlent certaines autres
qui adressent les aspects matériels et rituels du techno-kayo par rapport aux oy non techno :
comment le techno-hayo se différencie-t-il des autres hoyo et des autres activités a Shoonji ?
Qu’est-ce qui caractérise les éléments sonores, visuels et liturgiques du techno-Aoyo vis-a-vis sa
forme sans techno? Pour donner la parole aux participant-es non prétres, je me suis questionné sur
leurs expériences : les caractéristiques sonores et visuelles du techno-46yo suscitent-elles des
expeériences qui sont différentes de celles normalement veécues lors des hayo sans techno ? En
m’intéressant a leurs expériences a partir de leurs discours, j’allais probablement étre exposé a
leurs avis et points de vue sur cette nouvelle forme de 46y : quel est I’avis des participant-es,
comme le monto et le soryo, par rapport a cette nouvelle forme de 20ya? Qu’est-ce qui les motive

a 'y participer ?

Afin de répondre a ces questions de recherche, j’ai réalisé un séjour de terrain au printemps 2024
dans la région de Fukui au Japon. Je me suis rendu sur les lieux du temple de Shoonji afin
d’enquéter sur le contexte de la pratique du techno-4ayé et sur les expériences des personnes non-

prétres qui y participent, car elles ont largement été mises de c6té dans la littérature traitant des

124



innovations musicales bouddhistes. Lors des nombreuses cérémonies auxquelles j’ai participé,
comme le pélerinage du Goeidachii, le Eitaikyo et a plusieurs Hanamatsuri, j’ai été en mesure de
converser avec plusieurs personnes pour recueillir leur point de vue sur le techno-ioyo. J’ai
également participé au techno-46yo du Hanamatsuri de Shoonji ainsi qu’a celui effectué a New-
York pour le cadre de I’anniversaire du 11 septembre 2001. A I’aide de la participation-observante,

j’ai été en mesure de chanter et de comprendre la notation musicale des wasan utilisée a Shoonji.

Au niveau du temple, le techno-#6yo est pratiqué lors de cérémonies commémorant des étres
humains et non-humains, mais pas dans des cérémonies commeémoratives plus intimes, comme les
hoji. En mélangeant des éléments sonores (percussions électroniques et effets audios) et visuels
(projections et jeux de lumiere) technos avec les wasan et les statues de 1’autel (Bouddhas et
patriarches), Gyosen Asakura crée un résultat audiovisuel dynamique et contrasté. Premiérement,
I’utilisation de percussions digitales adapte la signature rythmique des wasan a celle habituellement
retrouvée dans la musique populaire et techno (4/4). En ajoutant ces percussions, Gyosen Asakura
rend les techno-#oyo plus dynamiques, car plus « dansables ». Ces modifications des wasan
invitent également a la performance de ces derniers dans des contextes non rituels, comme dans
des festivals, alors que les wasan avaient auparavant été restreints au contexte du rite (2oyo) et des
cérémonies (hoe). Suivant la doctrine de Shinran, la position ambigué du techno-ioyo sert a
diminuer la distance entre le prétre et laigue. Comme 1’a mentionné Gyosen Asakura lors du
techno-hoyo a New York : « les musiciens sont comme les artisans qui créent les statues a I’image
du Bouddha ». Dans ce méme objectif, Gyosen Asakura invite des musiciens non-prétres des
localités de Togo et de Fukui a présenter leurs piéces musicales lors de la cérémonie du

Hanamatsuri a Shoonyji.

Le mélange de sons organiques avec les sons aux allures robotiques ou machinales des ajouts
technos crée un contraste frappant. Ce contraste s’effectue a travers plusieurs éléments musicaux,
notamment au niveau du cheeur des wasan et de la voix modifiée (vocoder) du prétre, du son des
cloches (rin) avec celui des percussions digitales, ou encore entre 1’espace réel du hall (hondo) de
Shoonji avec la spatialité virtuelle créée par la réverbération et le délai. Le contraste, un élément
clé de la structure de la médiation sonore et visuelle opérée par le techno-4aya, suscite plusieurs

affects, kimochi ou expeériences. Les kimochi générés par le techno-z6yo sont différents de ceux

125



que j’ai recueillis chez des participant-es de wasan conventionnels. Parmi ces expériences, 1’une

des plus récurrentes était celle d’une vive impression (sugoii) ou une sensation d’étonnement.

D’autres participant-es m’ont également fait part du kimochi d’étre dans un « autre monde » (5! ®

TH5R). L’expérience du techno-4oyo offre, comme les raves, une continuité entre le visuel et le

sonore. En effet, le jishoku de Shoonji synchronise le mouvement des effets visuels avec les
changements sonores des wasan. Malgreé leurs allures technologiques, les effets visuels sont utilisés
pour projeter les paroles des wasan, mais aussi des éléments iconographiques vieux de plusieurs

siecles, comme le raigo.

Ces ajouts audiovisuels technos, bien qu’ils soient appréciés par plusieurs, déplaisent a certains
participant-es et prétres Honganjiha et Oraniha. En effet, ils consistent en des changements
liturgiques significatifs, ou plus précisément en des modifications de la facon (kata) de performer
les hoyo et les wasan. Etant donné I’importance de préserver les enseignements du Dharma et les
techniques de performance des rites qui ont été légués par des patriarches importants, comme
Shinran ou Rennyo, ces modifications technos sont percues comme nuisant a la préservation du
kata. Gyosen Asakura précise toutefois qu’il n’altére ni les mélodies ni le contenu des textes. Plus
important encore, il voit son rdle de prétre comme celui d’un médiateur entre les prétres (soryo) et
les laiques ou dévots (monto). Dans ce rdle, le techno-4dyd apparait comme un moyen d’entrer en
contact avec le monto en rendant les services bouddhistes plus amusants et dynamiques. Si de telles
initiatives ne sont pas mises en ceuvre par les prétres Honganjiha, Asakura craint que la doctrine
du Dharma ne disparaisse. Le techno-Aoyo est donc un moyen de transmettre les enseignements du
Dharma afin de les préserver. En effectuant cette adaptation, Gyosen Asakura compare son
initiative a celles de grands réformateurs, tels que Rennyo ou Shinran, qui ont ajouté des mélodies

au nembutsu et simplifié les chants pour les rendre accessibles a la population laique japonaise.

Bien qu’elle puisse sembler incompatible, pour Gyosen Asakura et pour certain-es particpant-es,
I’intégration des éléments audiovisuels techno aux wasan suit la logique interne aux enseignements
bouddhistes et s’accordent avec les symboles qui lui sont rattachés (ex : raigo, lotus). De la méme

facon, ceux et celles qui considerent que le techno-46yo déroge du kata puisent aussi leur position

126



des enseignements bouddhistes, plus précisément de I’'importance de conserver 1’authenticité des

wasan et de reproduire le kata des grands réformateurs Jodo Shinsh.

Comme 1’a mentionné un membre de mon jury d’évaluation, I’anthropologie des émotions aurait
pu se réveler féconde pour 1’analyse de mes résultats. Cette discipline met en lumiére ’aspect
bioculturel des émotions, ¢’est-a-dire qu’elles sont a la fois physiques ou biologiques et construites
culturellement (Michaels et Wulf, 2012, p. 3). Dans le cadre du rituel, I’anthropologie des émotions
s’intéresse aux « particularités et spécificités des émotions » qui résultent de leur contexte précis
(Michaels et Wulf, 2012, p. 3). Elle met également en lumiére les difficultés auxquelles sont
confrontés les anthropologues non natifs lorsqu'ils tentent de comprendre la complexité de
certaines émotions qui appartiennent a des contextes culturels et sociaux bien précis (Michaels et
Wulf, 2012, p. 13; Lutz et White, 1986, p. 408). Bien que mon mémoire se soit intéressé a la
musique du techno-4a6yo et aux expériences des participant-es, parmi les affects qu’ils-elles m’ont
partagés, les émotions avaient une forte présence au sein de mes résultats. Or, mon identité de
chercheur non japonais et la barriere de la langue ont certainement nui a ma compréhension de
certaines émotions transmises par les participant-es, dont le terme méme de kimochi. Ces difficultés
montrent la nécessité d’approfondir la réflexion sur les émotions des kimochi mobilisées dans le
techno-haya. Alex Michaels (2012) distingue les émotions causées par le rituel des émotions
ritualisées. Grace a cette différenciation, il serait possible d'approfondir la compréhension et I’étude
de Tl’attitude de gratitude envers le Bouddha du hanamatsuri normalement véhiculée par les
membres des rituels, ainsi que les émotions des kimochi des participant-es qui sont causées par les
éléments audiovisuels technos du techno-zoys. Une piste de réflexion que je souhaiterais

développer dans des publications ultérieures.

La courte durée du séjour ethnographique a limité I’accumulation d’entretiens enregistrés que j’ai
eu la chance de réaliser en deux mois et demi de terrain. Etant donné mon manque de formation
d’ethnomusicologue, mon analyse de la notation musicale Honganjiha n’est probablement pas
suffisamment approfondie. Elle ouvre néanmoins la voie a des pistes de recherches plus poussées
par des ethnomusicologues plus compétent-es ou a des ethnologues qui sauront récolter davantage

d’entretiens enregistrés. 1l serait pertinent de réaliser une ethnographie multisite afin de documenter

127



les autres initiatives musicales qui se sont multipliées depuis le début du siécle, autant au Japon

qu’ailleurs dans le monde.

128



Pour conclure ce mémoire, je tiens & nouveau a remercier la famille Asakura pour leur accueil
chaleureux. Je suis trés reconnaissant de nos conversations et des moments passés a Shoonji. Je
remercie aussi mes hotes qui m’ont fait découvrir tant d’endroits et d’événements que j’ai trouvés
extraordinaires. Je remercie enfin toutes les personnes de Togo qui m’ont invité a participer a des
événements sociaux et qui m’ont présenté leur magnifique région. La fin du terrain est difficile, car
elle marque une rupture avec une fagon de vivre ou une fagon d’analyser et d’observer les détails
de la vie quotidienne. Du jour au lendemain, il n’est plus nécessaire de noter, de penser activement
aux normes sociales et culturelles, de toujours veiller a bien paraitre et a faire bonne impression.
C’est aussi tourner la page d’une vie dans la chaleur humide des rizieres et des montagnes
magnifiques de Togo. Tous ces détails, la température, I’architecture, le sens de la circulation, la
langue et le paysage, nous impregnent lentement. Et, une fois a 1’aéroport, lieu de cultures
internationales ou tout semble permis, ces repéres et ces détails sont déja anéantis par le

bruissement des moteurs.

Figure 6.1 : Gyosen Asakura (a droite) et moi (a gauche) devant Shoonji avant mon retour a
Montréal, photo prise le 4 mai 2024

129



ANNEXE A : LEXIQUE DES TERMES EN JAPONAIS

Amida : Bouddha associé a la sagesse, la lumiere et & sa Terre Pure.

Amidakyé : Le Petit Sutra d’Amida.

bakufu : (<5 (FEHF) : Un type de gouvernement dirigé par un général militaire, le Shogun.

betsuin : XDWA (BlIBT) : Temple affilié a une branche ou une école bouddhiste.

bomori : Les gardiennes du temple ou les femmes du temple (temple wives), des « professionnels
religieuses domestiques » (domestic religious professional), qui s’occupent des activités
domestiques, comme le service du thé, qui accompagnent toujours les activités rituelles
plus « monastiques » (monastic), comme le chant des wasan (Starling, 2019, p. 2, 13).

bonsan: (A& A : Chants bouddhistes dont les textes de références sont des traductions
phonétiques chinoises du sanskrit.

bosatsu : (F3D (EFE) : Un Bodhisattva ou un étre illuminé qui, par compassion pour la
souffrance des autres, n’atteint pas le nirvana afin de les aider.

buppo : 5o(F5 (1hi%) Les enseignements du Bouddha, le bouddhisme.
butsudan : SD7ZA (153F) : Autel du Bouddha, souvent retrouvé dans les temples et dans la
maison des laiques.

chiikyoku : Des chants et des mélodies (pattern) utilisant des gammes pentatoniques (ritu) et
heptatoniques (ryo).

daiko : Tambours japonais utilisés dans plusieurs contextes différents, comme dans certaines
céremonies bouddhistes ou dans des festivals publics.

Daimuryojukyo : Le Grand Sutra d’Amida.

dankaseido : FANEWNE (FBZRHIE) : Un systéme d’affiliation des localités aux temples

bouddhistes. Un systéme caractérisé par 1’offre de services spirituels de la part des temples
bouddhiste en échange de support financier.

deai : THL\ (H&L)) : Une rencontre, un meeting, un rendez-vous ou une confluence.

dokyo : EELD (Fe#R) : Lecture de sutra.

doon :E58A ([AF) : Homophone, méme son ou méme prononciation.

eitaikuyo 1 ZWEWKED GRkAAHEE) : Un service commémoratif qui garantit I’éternelle
commeémoration des défunt-es dans une tombe commune apres le service funéraire

personnalisé.

130



Eitaikyo : ZWEWEED G : Cérémonie commémorant et célébrant la transmission des
enseignements de Sakyamuni effectuée par les patriarches.

enka : AN CEIR) : Un genre musical de ballades japonaises au style plus traditionnel.

fushigi : SLE (A~BE&) : Nom ou adjectif désignant ce qui est mystérieux, étrange, curieux
ou incroyable.

gagaku : B’ (HEE) : Musique de la cour impériale japonaise.
gaki : 'E (BK5R) : Esprit famélique des bas mondes et des enfers.

genze riyaku : (FAEYP< (BRHF]ZE) : Des bénéfices concrets dans ce monde ou dans la
réalité présente, comme la santé et le bonheur.

gobo : Z1F5 (f8115) : Un monastére ou ’enceinte du temple ou résident les prétres.
gokuraku : Z<55< (182) : Sukhavati, la Terre Pure ou le paradis d’Amida.
gongyo : ChE LS (B117) : Service bouddhiste d’un répertoire liturgique particulier.
gyafu : &S5 (1T5L) Mode de récitation délié des shamya.

haibutsukishaku : [FW\SDZEL»< (BEILEXHR) : Slogan d’une politique visant la séparation
violente du shinto au bouddhisme.

hakase : (W8 (1) : Les marques et les traits qui accompagnent les chants bouddhistes.
Elles servent a indiquer les notes et les mélodies a chanter.

Hanamatsuri : ($#2£2Y (TE£2Y) : Cérémonie célébrant la naissance du Bouddha Sakyamuni
le 8 avril.

Hatsumaode : [32E5C (#)58) : Visite du temple au premier jour de I’année.

Higan : O0'A (/=) : Cérémonie de I’équinoxe de printemps lors du premier dimanche
d’avril.
hae: (35X (35%) : Cérémonie bouddhiste (voir section 5.3).

hogaku - (3510 (FBE) : La musique nationale japonaise, comme le gagaku ou le nd.

haji: (350 (GRZE) : Service commémorant les ancétres et les proches parents. Il prend

généralement place au septieme, au quarante-neuviéme jour aprés la mort, ainsi qu’au
premier, troisieme, septieme, dix-septieme, vingt-troisieme, vingt-septiéme et trente-
troisieme anniversaire du jour de la mort des défunts (voir section 5.3).

131



Hajisan : La collection des hymnes de liturgie.

hondo : (ZAES (KRE) : Le hall d’un temple bouddhiste.

Honganjiha (ou Nishi-Honganjiha) : (FAHNALUIE (AEEFIR) : Aussi appelée « Honganji de
I’Ouest », ¢’est I’'une des multiples branches de 1’école bouddhiste de la Vraie Terre Pure.

honshii - (3ALWD (AKM) : le principale de I’archipel japonais sur laquelle on retrouve les
villes de Tokyo et de Kyoto.

hontonokatachi : (FAELIDNE (RHDAZ) : La vraie forme ou la vraie fagon.

honzan : (FAZA (A<1L) : Temple fondateur ou temple & la téte d’une branche ou d’une école
bouddhiste.

Hoonko : (IOBAZY GEREFE) : Cérémonie visant la commémoration d’un fondateur du
bouddhiste de la Vraie Terre Pure, Shinran.

howa: (351 (G£5E) : Le sermon suivant généralement le 4dya.
hoyo: 3585 (GEZE) : Service commémoratif bouddhiste (voir section 5.3).

ichiban erai : WE([FAZ5L (—&FEL)) : Une expression signifiant « le plus important » ou
« le plus grand » en francais.

ichidogongyaseiten : VEEITAZT LBV TA (—EEHTTEEHE) : Recueil contenant les textes et
la notation musicales des shomyao utilisés lors du service bouddhiste journalier et lors de
certaines cérémonies.

Jodo wasan : Une collection de chants intitulée « Les Hymnes de la Terre Pure ».

Jodo Shinshii: L&SELALYS (%1 E5R) : Ecole bouddhiste de la Vraie Terre Pure dont le
fondateur est Shinran.

junirai : Un des wasan retrouvé dans la liturgie Jodo Shinsha Honganjiha.

jiashoku : U5 L&< (FEBE) : Abbé responsable d’un temple.

kami : A’ (f8) : Difficilement traduisible dans I’ontolongie naturaliste occidentale, le terme

peut référer aux dieux, aux divinités, aux esprits et a différents genres de phénomenes
naturels ou surnaturels. Les kamis sont reconnus pour comme les étres centraux dans le
Shinto.

Kanmuryojukyoé : Le Sutra de la Contemplation.

kata : 7'7= (75) : Un kanji polysémique qui peut signifier : une fagon, une direction, un coté,
un type, une catégorie, une maniere, une méthode ou encore un moyen, etc.

132



katachi : 125 (F£) : Une forme, une figure ou un style.
kawaii : 2L\ : Signifie « mignon » ou « mignonne ».

kimochi : ZE5 (XU55) : Les sentiments, les émotions, les pensées et les sensations qui fondent
I’¢état d’esprit ou 1’expérience centrale d’une personne.

koeru:Zx3% (#2X3) : Traverser, passer a travers ou au-dessus, aller au-dela, surpasser,
excéder, transcender.

kofuku : Z5:5< (F2) :Un temple situé a Nara. L’un des temples les plus puissants pendant
I’ére Heian.

komyo : ZOH&D (SEFA) ¢ La lumiére de Amida.
Kaso wasan Une collection de chants intitulée « les Hymnes des Maitres de la Terre Pure ».

kuyo - <&5 (f£&) : Service commémoratif bouddhiste servant & souligner 1’érection d’un

temple, d’une statue ou la transcription d’un sutra. Le kuyo est I’équivalent du terme
sanskrit ptja. Il sert également le soin des défunts et empéche leur transformation en étre
errant (muenbotoke).

Kyogyashinsho : T&OEEILALES (BATIEEE) : L'ceuvre principale de Shinran dont
plusieurs parties se retrouvent dans les shomyo wasan.

mappa: £o(X (3R3%) : Une des trois Eres bouddhistes dans laquelle le monde est trop
corrompu pour rendre 1’illumination possible.

minzoku : #AZ< (BHEZZE) : Musique folklorique non japonais et non occidentale.

monshu: AL (FIE) : Le prétre a la téte d’une branche bouddhiste ou d’une école
bouddhiste.

monto :EA¢ (FI%E) : Membres, pratiquants ou adeptes laiques d’un temple bouddhiste Jodo
Shinshi. S’oppose aux prétres et aux membres officiels de I’institution, le soryo.

muenbotoke : DAAIFET (FEf{L) : Un étre sans attache, ¢’est a un étre non réincarné,
condamné a errer dans notre monde.

naijin : RL\CA (RIFE) : L autel intérieur des temples ou des sanctuaires.

nehankai : La cérémonie commémorant la dissolution compléte (parinirvana en sanskrit) de
Sakyamuni.

133



nembutsu : BASD (GZ14) : La récitation de la phrase « namu amida butsu » ou « namo

amidabu » (F3fEFI5/RPE1L ) qui peut étre traduite par « je prends refuge en Amida ».
nyorai : [C&5LY (ZA3E) : Un étre éveillé ou un Tathagata.

nihonjinron: (CIEALAAA (BAERAZE) :Idéologie et théories de 1’unicité du Japon qui ont
servi I’agenda politique, comme la propagande, des €lites impériales ultranationalistes de
I’avant-guerre.

niji : Terme utilisé pour distinguer les octaves dans la théorie modale japonaise traditionnelle.

~

no: M (BE) :Une forme de théatre et de danse japonaise pratiquée depuis le XIVe siécle.
Obon : H1FA (BZ) : Un festival des ancétres qui prend place lors de la derniére fin de
semaine de juillet.

Ojo-raisan : La collection des hymnes de louange de la naissance dans la Terre Pure.
ongaku : BANK (F#) : Musique populaire.

ongakuhayo : BANKIEIED (FZEIEE) : Musique performée dans le cadre d’un h6yo.
onrys : BAYES (F8E) : Un esprit vengeur.

Otaniha : $H7=(21F (KBR) : Aussi appelée « Honganji de 1’Est » (Higashi-Honganjiha),
c’est I’'une des plus grandes branches de 1’école bouddhiste de la Vraie Terre Pure.

raigo : 52D (W) : Ladescente de Amida qui accueille un dévot du bouddhisme de la
vraie Terre Pure lors de sa mort.

rin :Une cloche utilisée pour ponctuée les chants et les services bouddhistes.

ritukyoku : Les chants et les mélodies (pattern) faites a partir des gammes pentatoniques (ritu).

ryokyoku : Les chants et les mélodies (pattern) faites a partir des gammes heptatoniques (ryo).

saho . Répertoire liturgique Honganjiha rassemblant des chants tirant leurs origines du temple
Tendai Ohara-ryt sur le Mont-Hiei ou a été formé Shinran.

saho: E(F5 (fEi%) : Maniére, étiquette ou fagon de faire. Dans le contexte de cette étude, ce

terme concerne la bonne forme des chants telle qu’enseignée par les prétres bouddhistes
enseignants.

Sanjo wasan : Un recueil des collections de wasan suivantes : Jodo Wasan, Koso Wasan et le
Shozomatsu Wasan.

sanjii . Terme utilisé pour distinguer les octaves dans la théorie modale japonaise traditionnelle.

134



sekai : B (#5) : Un monde, la société, un univers ou un plan d’existence bouddhiste.

shimpu : Le mode de récitation stricte des mélodies des shomyo utilisés lors du Hoonko .

shinjin : LALA ({&:0v) : Confiance envers Amida, souvent traduit par foi.
shinsen : LARA (Fr##) : Inédit, nouveau ou novateur.

shizen : LEA (B%) : Lanature, dans les sens de « nature des choses ».
shomyo. L& H&D (BRA) ou (#F-44) : Un chant bouddhiste.

Shoonji - LEOBAL (BBEEF) : Le temple géré par la famille Asakura, situé dans le village de
Togo a Fukui au Japon.

Shashinge - LELAIT (IE1E7%) : Un des textes liturgiques les plus populaires du bouddhisme
de la Vraie la Terre Pure.

Shozomatsu : Une collection de chants intitulée « Les Hymnes de 1’Age du Dharma ».

shii - LD (5R) : Kanji pouvant signifier : enseignement fondamental, tradition, lignée ou
lignage.

shiha : L®>S(3 (5R&) : Dénomination, école ou secte (sect) bouddhiste.

shiikyo - L9OE&D (5RE) : Une religion, une affiliation religieuse ou un ensemble de
croyances.

shiimon : Lw>EA (5RFI) : Dénomination ou secte (sect) bouddhiste.

sofu: 55 (FEiL) : Mode de récitation lié des shomya.

soryo: ZOY& ({818) : Membres officiels de I’école bouddhiste de la Vraie Terre Pure, tels que
les prétres et les abbés.

tama: =X (B8) :Une ame ou une phase d’existence temporaire connectant la personne
défunte a sa prochaine réincarnation.

techno-hoyo : TKD(F5&L5 (F7/7%FE) : Service commémoratif bouddhiste accompagné
d’effets visuels et de musique techno.

teraukeseido : TH3(FHWE (FFHBHIE) : Le paradigme précédant le systéme du danka seido
qui caractérise les relations entre les temples bouddhistes et leurs localités.

tsuizenkuys : DVVEALELS (GEBEMEE) : Un rite funéraire visant & transférer des mérites
karmiques aux défunt-es afin de leur garantir une meilleure vie apres la mort.

135



tsutomeru : D&H3 (BNH3) : Verbe d’action signifiant travailler, servir, agir ou conduire un
service bouddhiste.

wasan: DEA (F17&) : Chants bouddhistes dont les textes de référence sont en japonais.
yogaku : WK GEZ) : Lamusique occidentale.
yuri : DY (3Z) : Une vibration, un tremolo, un vacillement ou une secousse.

zendso - TAES (FE) : Le Hall de méditation dans un temple zen.

HBZ%

136



ANNEXE B : TABLEAUX

Tableau 1 : Epoques de I’histoire du Japon d’aprés Johnson (2023)

Epoque

Dates (approximatives)

Jomon (§&32)

14 000 — 300 AEC

Yayoi (9R4)

300 AEC - 300 EC

Kofun (&73& 300 - 592

Asuka (fR5) 592 — 710

Nara (RER) 710 - 794
Heian (%) 794 - 1185
Kamakura (#72) 1185 - 1333
Muromachi (ZHT) 1336 — 1573
Azuchi-Momoyama (& £ #kiL) 1573 — 1600
Edo (IF) 1600 — 1868
Meiji (FB7R) 1868 — 1912
Taishd (K IE) 1912 — 1926
Showa (FBF0) 1926 — 1989

137




Heisei (FAX)

1989 — 2019

Reiwa (5#0)

2019 — aujourd’hui

Tableau 2 : Listes des grandes écoles bouddhistes du temple au Japon

Ecoles bouddhistes Epoque d’origine
Les écoles de Nara Nara
Shingon Heian
Tendai Heian
Nichiren Kamakura
Jodo Kamakura
Jodo Shin Kamakura
Ji Kamakura
Rinzai Kamakura
Soto Kamakura
Nichiren Kamakura

Tableau 3 : Lignée des sept patriarches de 1’école Jodo Shinshii Honganjiga d’apres le temple de

Shoonji et Hirota (1997b, p. 95) a laquelle j’ai rajouté les maitres Shinran et Rennyo

Patriarche Nom japonais Dates Pays
Nagarjuna BERIETE (Rytju) 150-250 Inde
Vasubandhu KEERE (Tenjin) 320-400 Inde
Tan-luan 28 AT (Donran) 467-542 Inde/Chine
Tao-cho EHS TR (Doshaku) 562-645 Chine
Shan-tao 238 KB (Zendo) 613-681 Chine
Genshin (Eshin) SEAE % 942-1017 Japon
Honen SESR E A 1133-1212 Japon
Shinran SASEED A 1173-1262 Japon
Rennyo SEHNED A 1415-1499 Japon

138




Tableau 4 : Exemple de structure d’un /ée selon le Rishi Zanmai, d’aprés Sawada (2001, p. 614)

Nom Description
Tengu Un hymne d’offrande
Saimon Une déclaration d’offrande
Partie 1 Bai Un chant purificateur
Sange Un chant accompagnant la
distribution de fleurs
Hyohaku La déclaration du sujet
principal de la cérémonie
Jinbun Une priere aux divinités
gardiennes
Butsumyo Un chant invoquant Bouddha
Kyoke Un chant pour I’illumination
Zenshorei Un chant avant le service
Partie 2
Zensan Un hymne préliminaire
Rishukyo Le sutra — la partie la plus
importante de la cérémonie
Gosan Un hymne pour conclure
Goshorei Un chant suivant le service
Partie 3 Eko Une récitation pour partager

les effets religieux de la
cérémonie

139




REFERENCES

Abe, D.K. (2017). Rural Isolation and Dual Cultural Existence — The Japanese-American Kona
Coffee Community. Palgrave McMillan.
http://ndl.ethernet.edu.et/bitstream/123456789/16311/1/197.pdf.pdf

Ambros, B.R. (2012). Bones of Contention : Animals and Religion in Contemporary Japan.
University of Hawai’l Press. https://www-jstor-
org.proxy.bibliotheques.ugam.ca/stable/j.cttéwggwc

Ananda Josephson, J. (2015). L’invention des religions japonaises : les limites de I’orientalisme
et de "universalism. Revue genevoise d’anthropologie et d’histoire des religions, 10(1),
77-95.

Arichi, M. (2006). Sannd Miya Mandara: The Iconography of Pure Land on this Earth. Japanese
Journal of Religious Studies, 33(2), 319-347.

Art Press. (1998). Techno anatomie des cultures électroniques. Hors-série, 19. Paris.

Ashkenazi, M. (1997). Informant Networks and Their Anthropologists. Human Organization,
56(4), 471-478.

Balosso-Bardin, C. (2022). ‘You are part of the club’: negotiating the field as a musician-
ethnomusicologist. Ethnomusicology Forum, 31(1), 124-142.

Banno, E., Ikeda, Y., Shinagawa, C., Tajima, K. et Tokashiki, K. (2009). Kanji — Look and
Learn : 512 Kanji with Illustrations and Mnemonic Hints — 7.X—>CE X 3[(TA S 4E

%512 [Méthode de langue]. Genki Plus, The japan times.

Beaud S. et Weber, F. (2010). Guide de [’enquéte de terrain: produire et analyser des données
ethnographiques. La Découverte.

Beck, J. (2004). Deep Listeners: Music, Emotion, and Trancing. Bloomington: Indiana
University Press.

Bell, C. (2009). Ritual theory, ritual practice. Oxford University Press.
Bernier, B. (1987). Compte rendu de [Berque, Augustin (1986) Le sauvage et I’artifice. Les

Japonais devant la nature. Paris, Gallimard, 314 p]. Cahiers de géographie du Québec,
31(82), 104-106. https://doi.org/10.7202/021859ar

Birgy, P. (2001). Mouvement Techno et Transit Culturel. L’Harmattan. ISBN : 2-7475-0210-4

Bloom, A. (1989). Introduction to Jodo Shinsht. The Pacific World, New Series (5), 33-39.
http://www.shin-ibs.edu/documents/pwj-new/new5/04Bloom.pdf

140


http://ndl.ethernet.edu.et/bitstream/123456789/16311/1/197.pdf.pdf
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wqgwc
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wqgwc
https://doi.org/10.7202/021859ar
http://www.shin-ibs.edu/documents/pwj-new/new5/04Bloom.pdf

Blum, M.L. (2020). Shin Buddhism in the Meiji Period. Dans G. Amstutz (dir.), Critical
Readings on Pure Land Buddhism: Volume 3 (807-874), Brill Publishers.

Borup, J. (2020). Propagation, Accomodation and Negotiating Social Capital : Jodo Shinshii
Responses to Contemporary Crises. Dans G. Amstutz (dir.), Critical Readings on Pure
Land Buddhism: Volume 3 (954-977), Brill Publishers.
https://brill.com/display/book/edcoll/9789004401525/BP000010.xml

Busswell, R.E. et Lopez, D.S. (2013). The Princeton Dictionary of Buddhism. Princeton
University Press. https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.ugam.ca/stable/j.ctt46n41q

Chupungco, A.J. (1997). Handbook for Liturgical Studies Volume I: Introduction to the Liturgy.
The Liturgical Press.

Clammer, T. et Clammer, E. (2019). Setting the stage: Liturgy and theatre. Theology, 122(4),
244-251.

Coomaraswamy, A.K. (2005). Les Symboles fondamentaux de I’Art bouddhiste. Arché Milano.

Copans, J. (2011). L ‘enquéte et ses méthodes — L enquéte ethnologique de terrain. 3¥™ édition,
Armand Colin.

Covell, S.G. (2001). Living Temple Buddhism in Contemporary Japan: The Tendai Sect Today.
Comparative Religion Publications, Western Michigan University Press.

Covell, S.G. (2005). Japanese Temple Buddhism: Worldliness in a Religion of Renunciation.
University of Hawai’i Press. https://www-jstor-
org.proxy.bibliotheques.ugam.ca/stable/j.cttéwr21b

Covell, S.G. (2009). The Price of Naming the Dead: Post-humous Precept Names and Critiques
of Contemporary Japanese Buddhism. Dans J.1. Stone et M. Namba Walter (dir.), Death
and After Life in Japanese Buddhism (293-324), University of Hawai’i Press.
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.ugam.ca/stable/j.cttéwgn21

Curley, M.A.M. (2017). Pure Land, Real World: Modern Buddhism, Japanese Leftists, and the
Utopian Imagination. University of Hawai’i Press. https://www-jstor-
org.proxy.bibliotheques.ugam.ca/stable/j.ctvwvmxmx

Dalphond, D.M.M. (2013). Detroit techno. Oxford Music Online. https://www-
oxfordmusiconline-
com.proxy.bibliotheques.ugam.ca/grovemusic/display/10.1093/gmo/9781561592630.001.

0001/0m0-9781561592630-e-1002256341?rskey=JrorFK&result=2

De Mente, B.L. (2004). Cultural Code Words: 233 Key Terms That Explain The Attitudes and
Behavior of The Japanese. Tuttle Publishing.

Dessi, U. (2010). Introduction. Dans U. Dessi (dir.), The Social Dimension of Shin Buddhism.
Brill Publishers.

141


https://brill.com/display/book/edcoll/9789004401525/BP000010.xml
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt46n41q
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wr21b
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wr21b
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wqn21
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctvvmxmx
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctvvmxmx
https://www-oxfordmusiconline-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/grovemusic/display/10.1093/gmo/9781561592630.001.0001/omo-9781561592630-e-1002256341?rskey=JrorFK&result=2
https://www-oxfordmusiconline-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/grovemusic/display/10.1093/gmo/9781561592630.001.0001/omo-9781561592630-e-1002256341?rskey=JrorFK&result=2
https://www-oxfordmusiconline-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/grovemusic/display/10.1093/gmo/9781561592630.001.0001/omo-9781561592630-e-1002256341?rskey=JrorFK&result=2
https://www-oxfordmusiconline-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/grovemusic/display/10.1093/gmo/9781561592630.001.0001/omo-9781561592630-e-1002256341?rskey=JrorFK&result=2

Doll, S. (2018). Chapter 4 : Identity in a Diagram: Authenticity, Transmission, and Lineage in the
Chan/Zen Tradition. Mario Poceski (dir.), Communities of Memory and Interpretation:
Reimagining and Reinventing the Past in East Asian Buddhism (p. 145-78). Projekt
Verlag. https://terebess.hu/zen/mesterek/identity-diagram.pdf

Ducor, J. (1994). Histoire de la liturgie du Honganji. ludicum Verlag, Horin, Vergleichende
Studien zur Japanischen Kultur, Band I, 41-56.

Eltschinger, V. (2020). On some Buddhist Uses of the kaliyuga. Cultural History of Apocalyptic
Thought/Kulturgeschichte der Apokalypse, 123.

Eracle, J. (1973). La Doctrine Bouddhique de la Terre Pure — Introduction a Trois Sutras
Bouddhiques. Mystiques et Religions, Devry-Livres.

Evans, M.D.F., Hall, S. et Dooley, J. (2021). Evoking the Mytic: Hearing the Sound of
Sukhavati. EAI Endorsed Transactions on Creative Technologies, 8(27), 1-8. DOI:
10.4108/eai.31-3-2021.169171

Fernando, N et Nattiez, J.J. (2014). Présentation — Théories et pratiques de 1’ethnomusicologie
d’aujourd’hui. Ethnomusicologie et ’anthropologie de la musigue : une question de
perspective, 8(1), 9-23.

Fische, M. et Solomon, E.G. (2018). Resituating the Place of Living and Non-Living in
Contemporary Urban Japan. Scapegoat journal, 11(Life), 130-149.
https://anthropology.uchicago.edu/sites/anthropology.uchicago.edu/files/uploads/June%?2
02018 Living%20%26%20Non-Living_Fisch%20and%20Golani%20Solomon_0.pdf

Frank, B. (1991). Le panthéon bouddhique au Japon — Collections d’Emile Guinet. Musée
national des arts asiatiques Guinet. Editions de la Réunion des musées nationaux, Paris.

Fulford-Jones, W. (2001). Techno. Oxford Music Online. https://www-oxfordmusiconline-
com.proxy.bibliotheques.ugam.ca/grovemusic/display/10.1093/gmo/9781561592630.001.
0001/0m0-9781561592630-e-00000472217rskey=JrorFK&result=1

Gellner, D.N. (1997). For syncretism. The position of Buddhism in Nepal and Japan compared.
Social Anthropology, 5(3), 277-291. https://onlinelibrary-wiley-
com.proxy.bibliotheques.ugam.ca/doi/pdf/10.1111/j.1469-8676.1997.tb00375.x

Gerhards, A. et Kranemann, B. (2013). Introduction to the Study of Liturgy. The Liturgical Press.

Goh, A. (2023). “White Brothers With No Souls”: Untuning the Historiography of Berlin
Techno. Dans A. Ghedi Weheliye (dir.), Feenin. Duke University Press. https://www-
jstor-org.proxy.bibliotheques.ugam.ca/stable/pdf/jj.6695549.9.pdf?refregid=fastly-
default%3Abcb26b88c5bb9bdaf02c73d98f30a5¢c2&ab segments=&origin=&initiator=&a

cceptTC=1

Goulet, J.G. (2011). Trois maniéres d’étre sur le terrain : une bréve histoire des conceptions de
I’intersubjectivité. Anthropologie et Societe, 35(3), 107-125.

142


https://terebess.hu/zen/mesterek/identity-diagram.pdf
https://anthropology.uchicago.edu/sites/anthropology.uchicago.edu/files/uploads/June%202018_Living%20%26%20Non-Living_Fisch%20and%20Golani%20Solomon_0.pdf
https://anthropology.uchicago.edu/sites/anthropology.uchicago.edu/files/uploads/June%202018_Living%20%26%20Non-Living_Fisch%20and%20Golani%20Solomon_0.pdf
https://www-oxfordmusiconline-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/grovemusic/display/10.1093/gmo/9781561592630.001.0001/omo-9781561592630-e-0000047221?rskey=JrorFK&result=1
https://www-oxfordmusiconline-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/grovemusic/display/10.1093/gmo/9781561592630.001.0001/omo-9781561592630-e-0000047221?rskey=JrorFK&result=1
https://www-oxfordmusiconline-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/grovemusic/display/10.1093/gmo/9781561592630.001.0001/omo-9781561592630-e-0000047221?rskey=JrorFK&result=1
https://onlinelibrary-wiley-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/doi/pdf/10.1111/j.1469-8676.1997.tb00375.x
https://onlinelibrary-wiley-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/doi/pdf/10.1111/j.1469-8676.1997.tb00375.x
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/pdf/jj.6695549.9.pdf?refreqid=fastly-default%3Abcb26b88c5bb9bdaf02c73d98f30a5c2&ab_segments=&origin=&initiator=&acceptTC=1
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/pdf/jj.6695549.9.pdf?refreqid=fastly-default%3Abcb26b88c5bb9bdaf02c73d98f30a5c2&ab_segments=&origin=&initiator=&acceptTC=1
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/pdf/jj.6695549.9.pdf?refreqid=fastly-default%3Abcb26b88c5bb9bdaf02c73d98f30a5c2&ab_segments=&origin=&initiator=&acceptTC=1
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/pdf/jj.6695549.9.pdf?refreqid=fastly-default%3Abcb26b88c5bb9bdaf02c73d98f30a5c2&ab_segments=&origin=&initiator=&acceptTC=1

Grant, R.M. (2020). Peculiar Attunements: How Affect Theory Turned Musical. Fordham
University Press.

Gwottschewski, H. (2001). Syncretic Traditions in Japan: Overview. Dans Robert C. Provine, Y.
Tokumaru et J.L. Witzleben (dir.), The Garland Encyclopedia of World Music — East
Asia: China, Japan, and Korea. Routledge.

Hamel, J. (2015). Bréves remarques sur deux manieres de concevoir 1’objectivation et
I’objectivité. L objectivation participante (Bourdieu) et la « standpoint theory »
(Haraway). Recherches qualitatives, 34(1), 157-172.

Haraway, D. (2007). Savoirs situés : la question de la science dans le féminisme et le privilége de
la perspective partielle. Dans D. Haraway (dir.), Manifeste cyborg et autres essais (p. 107-
143). Paris : Exils.

Hardacre, H. (2018). Chapitr 4: The Formation of Secularism in Japan. Dans M. Kunkler, J.
Madeley et S. Shankar, A Secular Age Beyond the West. Cambridge University Press.
https://doi-org.proxy.bibliotheques.ugam.ca/10.1017/9781108278195

Harich-Schneider, E. (1962). Le shomya bouddhique, exercice de méditation. Oriens Extremus,
9(2), 220-231. http://www.|stor.org/stable/43382335

Harvey, P. (1993). Le bouddhisme : enseignements, histoire, pratiques. Editions points.

Haywood, M. (2023). Different affects? Intercepting orientalism through the affective encounters
and ritualised mediations of a Shin Buddhist chanting tradition. Ethnomusicology Forum,
32(1), 97-111.

Hepburn, J.C. (1872). Japanese-English and English-Japanese dictionary. Shangai, American
Presbytarian mission press.
https://archive.org/details/japaneseenglishe00hepb _0/page/570/mode/2up?view=theater

Hill, J. (1982). Ritual Music in Japanese Esoteric Buddhism : Shingon Shomyo.
Ethnomusicology, 26(1), 27-39. https://doi.org/10.2307/851399

Hirota, D., Inagaki, H., Tokunaga, M. et Uryuzu, R. (1997a). The Collected Works of Shinran,
Volume I: Writings [Traduction du japonais par Denis Hirota, Hisao Inagaki, Michio
Tokunaga and Ryushin Uryuzu]. Jodo Shinshti Hongwanji-ha, Kyoto. ISBN:
39004038311384

Hirota, D., Inagaki, H., Tokunaga, M. et Uryuzu, R. (1997b). The Collected Works of Shinran,
Volume II: Introductions, Glossaries, and Reading Aids [Traduction du japonais par
Denis Hirota, Hisao Inagaki, Michio Tokunaga and Ryushin Uryuzu]. Jodo Shinsht
Hongwanji-ha, Kyoto. ISBN: 39004038311335

Hobsbawn, E. (2014). Introduction: Inventing Traditions. Dans E. Hobsbwan et T. Ranger (dir.),
The Invention of Tradition (p.1-14). Cambridge Press University.

143


http://www.jstor.org/stable/43382335
https://archive.org/details/japaneseenglishe00hepb_0/page/570/mode/2up?view=theater
https://doi.org/10.2307/851399

Honpa Hongwanji Mission of Hawai (HHMH). (2010). 4 True Pure Land Teaching Jodo
Shinshii Song of True Shinjin And Three Pure Land Sutras Written By Gutoku Shinran —
Compiled by Honpa Hongwaji Mission of Hawai 1999 [Traduction par Wasan Comitee].
Fisher Priting. ISBN: 39015093218454

Honpa Hongwanji Mission of Hawai (HHMH). (2010). Praising Amida’s Virtues — Jodo Shinshii

Service Book #LAEZE4. Fisher Printings. https://hongwanjihawaii.com/wp-
content/uploads/2020/05/J6do-Shinshu-Service-Book-HHMH-2012.pdf

Horton, S. (2007). Living Buddhist Statues in Early Modern Japan. Palgrave MacMillan.

Hosokawa, S. (2013). Ongaku, Onkyo / Music Sound. Review of Japanese Culture and Society,
25, 9-20.

Inagaki, H. (1988). A Dictionary of Japanese Buddhist Terms — Based on References in Japanese
Literature. Ryukoku University, Heian International.

Inagaki, H. (1996). The Way of Nenbutsu-Faith — A Commentary on Shinran’s Shoshinge — Hymn
of True Faith and Nenbutsu. Ryukoku University.

Inagaki, H. (2003). The Three Pure Land Sutras [Traduit du chinois par Hisao Inagaki, en
collaboration avec Harold Stewart]. Numata Center for Buddhist Tradition Translation
and Research. https://www.bdk.or.jp/document/dgtl-
dI/dBET_ThreePureLandSutras_2003.pdf

Irons, E. (2008). Encyclopedia of Buddhism. Encyclopedia of World Religions. https://web-s-
ebscohost-com.proxy.bibliotheques.ugam.ca/ehost/detail/detail?vid=0&sid=ecf71f38-
9255-4ae0-b632-
b54a97de233b%40redis&bdata=Jmxhbmc9ZnImc210ZT11aG9zdC1lsaXZI#AN=229505&
db=nlebk

Ishikawa, T. et Bouchy, A. (2013). Les rites annuels de la maison et des communautés locales en
transformation : intérieur et extérieur des lieux de vie communautaires. Cahier
d’Extréme-Asie, 22, 473-546.

Isomae, J. (2014). Religious Discourse in Modern Japan — Religion, State, and Shinto (vol. 6).
Brill Publisher. 10.1163/9789004272682

Ito, I et Tanaka, Y. (2020). Successes and Challenges of Community-Based Farming and Their
Interrelationships with Significant Changes in Farm Families and Rural Communities.
Journal of Asian Rural Studies, 4(2), 188-201.

lyoda, M. (2010). Postwar Japanese Economy : Lessons of Economic Growth and the Bubble
Economy. Springer. https://link-springer-
com.proxy.bibliotheques.ugam.ca/book/10.1007/978-1-4419-6332-1

144


https://hongwanjihawaii.com/wp-content/uploads/2020/05/Jodo-Shinshu-Service-Book-HHMH-2012.pdf
https://hongwanjihawaii.com/wp-content/uploads/2020/05/Jodo-Shinshu-Service-Book-HHMH-2012.pdf
https://www.bdk.or.jp/document/dgtl-dl/dBET_ThreePureLandSutras_2003.pdf
https://www.bdk.or.jp/document/dgtl-dl/dBET_ThreePureLandSutras_2003.pdf
https://web-s-ebscohost-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/ehost/detail/detail?vid=0&sid=ecf71f38-9255-4ae0-b632-b54a97de233b%40redis&bdata=Jmxhbmc9ZnImc2l0ZT1laG9zdC1saXZl#AN=229505&db=nlebk
https://web-s-ebscohost-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/ehost/detail/detail?vid=0&sid=ecf71f38-9255-4ae0-b632-b54a97de233b%40redis&bdata=Jmxhbmc9ZnImc2l0ZT1laG9zdC1saXZl#AN=229505&db=nlebk
https://web-s-ebscohost-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/ehost/detail/detail?vid=0&sid=ecf71f38-9255-4ae0-b632-b54a97de233b%40redis&bdata=Jmxhbmc9ZnImc2l0ZT1laG9zdC1saXZl#AN=229505&db=nlebk
https://web-s-ebscohost-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/ehost/detail/detail?vid=0&sid=ecf71f38-9255-4ae0-b632-b54a97de233b%40redis&bdata=Jmxhbmc9ZnImc2l0ZT1laG9zdC1saXZl#AN=229505&db=nlebk
https://web-s-ebscohost-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/ehost/detail/detail?vid=0&sid=ecf71f38-9255-4ae0-b632-b54a97de233b%40redis&bdata=Jmxhbmc9ZnImc2l0ZT1laG9zdC1saXZl#AN=229505&db=nlebk
http://doi.org/10.1163/9789004272682
https://link-springer-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/book/10.1007/978-1-4419-6332-1
https://link-springer-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/book/10.1007/978-1-4419-6332-1

Kuwayama, T. (2004). Chapitre 2 -The “World-System” of Anthropology: Japan and Asia in the
Global Community of Anthropologists. Dans Shinji Yamashita, Joseph Bosco, J.S. Eades
(edi.), The Making of Anthropology in East and South East Asia. Berghanh Books.

Jablonka, 1. (2014). L ’histoire est une littérature contemporaine. Paris, Editions du Seuil. ISBN :
9781501709876

Jaffe, R.M. (2001). Neither monk nor layman: clerical marriage in modern Japanese Buddhism.
Princeton University Press. https://www-jstor-
org.proxy.bibliotheques.ugam.ca/stable/j.ctv1h9dgjd

Jessup, L., Nurse, A. et Smith, G.E. (2008). INTRODUCTION: Around and About Marius
Barbeau. Dans L. Jessup, A. Nurse et G.E. Smith (dir.), Around and About Marius
Barbeau: Modelling twentieth-century culture. University of Ottawa Press.

Johnson, H. (2023). Introduction. Dans H. Johnson (dir.), Handbook of Japanese Music in the
Modern Era. Brill.

Kato, E. (2010). “Politics and Pitfalls of Japan Ethnography: Reflexivity, Responsibility, and
Anthropological Ethics” [Review]. Social Science Journal, 13(1), 159-162.

Kawano, S. (2010). Nature's Embrace : Japan's Aging Urbanites and New Death Rites.
University of Hawai’i Press. https://www-jstor-
org.proxy.bibliotheques.ugam.ca/stable/j.cttéwggpm

Kim, J. (2016). Necrosociality : isolated death and unclaimed cremains in Japan. Journal of the
Royal Anthropological Institute, 22(4), 763-1038. https://www-jstor-
org.proxy.bibliotheques.ugam.ca/stable/45182883

Kindaichi, K., Shibat, T., Sakai, K., Kuramochi, Y. et Yamada, A. (1997). Shin meikai Kokugo
jiten (Shin Meikai Japanese dictionnary) (5 ed). Tokyo Sanseido.

Kolinski, M. (2016). Recent Trends in Ethnomusicology. Dans B. Nettl (dir.), Following the
Elephant: Ethnomusicologists Contemplate Their Discipline. Universiy of Illinois Press.

Komoda, H. et Nogawa, M. (2002). Theory and Notation in Japon. Dans R.C. Provine, Y.
Tokumaru and J.L. Witzleben (dir.), The Garland Encyclopedia of World Music — East
Asia: China, Japan, and Korea. Routledge, New York et Londres

Kuwayama, T. (2004). Chapter 2 - The “World-System” of Anthropology: Japan and Asia in the
Global Community of Anthropologists. Dans S. Yamashita, J. Bosco, et J. S. Eades (dir.),
The Making of Anthropology in East and Southeast Asia (1 éd., vol. 3, p. 35-56).
Berghahn Books. https://doi.org/10.2307/j.ctv287shn7.6

Liberovskaya, K. (2014). Improvisatory Live Visuals: Playing Images Like a Musical Instrument
[Thése de Doctorat, Université du Québec a Montréal]. https://archipel.ugam.ca/6764/

145


https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctv1h9dgjd
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctv1h9dgjd
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wqqpm
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wqqpm
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/45182883
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/45182883
https://doi.org/10.2307/j.ctv287shn7.6
https://archipel.uqam.ca/6764/

Licha, S.K. (2016). Dharma transmission rituals in S6t6 Zen Buddhism. Journal of the
International Association of Buddhist Studies, 39, 171-205.

Lutz, C. et White, G.M. (1986). The anthropology of emotions. Annual Review of Anthropology
15, 405-436.

Marra, M. (1988). The Developpement of Mappo Thought in Japan (1). Japanese Journal of
Religious Studies, 15(1), 25-54.

Martinez, D.P. (2005). Chapitre 12 : On the “Nature” of Japanese Culture, or, Is There a Japanese
Sense of Nature ? J. Robertson (dir.), A Companion to the Anthropology of Japan. John
Wilsey et Son Ltd. https://doi-
org.proxy.bibliotheques.ugam.ca/10.1002/9780470996966.ch12

Masatoshi, O. (2020). Ichijodani: the archeology of a Japanese medieval castle town. Dans
S.Kaner, B. Ayers et J. Richard (dir.), The archeology of medieval towns : case studies
from Japan and Europe. Archaeopress.

Matsunaga, L. (2022). Jodo Shinshii in the UK: Impermanence, Precarity and Change. Journal of
Religion in Japan, 11(1), 1-27. https://www.brookes.ac.uk/profiles/staff/louella-

matsunaga

Matthews, G. (2004). On the Tension Between Japanese and American Anthropological
Depictions of Japan. Dans S. Yamashita, J. Bosco, et J. S. Eades (dir.), The Making of
Anthropology in East and Southeast Asia (1 ed., vol. 3, p, 114-135). Berghahn Books.
https://doi.org/10.2307/j.ctv287shn7.9

McCormack, G. (1996). Introduction. Dans D. Denoon, M. Hudson, G. McCormack et T. Moris-
Suzuki (dir.), Multicultural Japan — Palaeolithic to Postmodern. Cambridge University
Press, doi : https://doi-org.proxy.bibliotheques.ugam.ca/10.1017/CB0O9781139084901

McRae, J. (2003). Seeing through Zen : Encounter, Transformation, and Genealogy in Chinese
Chan Buddhism. University of California Press. https://www-jstor-
org.proxy.bibliotheques.ugam.ca/stable/10.1525/j.ctt1pnz84

Meintel, D. (2016). Anthropologie expérientielle. Dans Anthropen.org.

Merriam, A.P. (1964). The Anthropology of Music. Evanston, Ill. Northwestern University Press.

Merriam, A.P. (2016). Definition of “Comparative Musicology” and “Ethnomusicology”: An
Historical-Theoritical Perspective. Dans B. Nettl (dir.), Following the Elephant:
Ethnomusicologists Contemplate Their Discipline. Universiy of Illinois Press.

Michaels, A. (2012). Performative Tears: Emotions in Rituals and Ritualized Emotions. Dans A.
Michaels et C. Wulf (dir.), Emotions in Rituals and Performances (p. 29-40). Routledge.
ISBN: 978-0-415-52304-2

146


https://doi-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/10.1002/9780470996966.ch12
https://doi-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/10.1002/9780470996966.ch12
https://www.brookes.ac.uk/profiles/staff/louella-matsunaga
https://www.brookes.ac.uk/profiles/staff/louella-matsunaga
https://doi.org/10.2307/j.ctv287shn7.9
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/10.1525/j.ctt1pnz84
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/10.1525/j.ctt1pnz84

Michaels, A. et Wulf, C. (2012). Emotions in Rituals and Performances: An Introduction. Dans
A. Michaels et C. Wulf (dir.), Emotions in Rituals and Performances (p. 3-28).
Routledge. ISBN: 978-0-415-52304-2

Ministry of Internal Affairs and Communication. (2021). Population census (2020) [Jeu de
données Excel]. e-Stat. https://www.e-stat.go.jp/en/stat-
search/files?page=1&layout=datalist&toukei=00200521&bunya 1=02&tstat=0000011364
64&cycle=0&tclass1=000001136466&stat_infid=000032142403&tclass2val=0

Mitchell, N.D. (1999). Liturgy and the Social Sciences. The Liturgical Press.

Mitchell, S.A. (2014) The Ritual Use of Music in US Jodo Shinshii Buddhist Communities.
Contemporary Buddhism, 15(2), 356-372

Morgan, D. (2021). The Thing about Religion: An Introduction to the Material Study of
Religions. University of North Carolina Press.
http://www.jstor.org/stable/10.5149/9781469662855_morgan.5

Morita, N. (2011). Kimochi : Capturing Japanese Dialysis Patient’s Experiences. Dans
Y. Matsumoto (dir.), Faces of Aging — The Lived Experiences of the Eldery in Japan.
Stanford University Press.

Morrison, E. A. (2010). The Power of Patriarchs: Qisong and Lineage in Chinese Buddhism,
94. Brill.

Mullins, M.R. (1998). Christianity made in Japan: A Study of Indigenous Movements. University
of Hawai’i Press. https://www-tandfonline-
com.proxy.bibliotheques.ugam.ca/doi/full/10.1080/13576270410001652541

Mullins, M.R. (2021). Yasukuni fundamentalism: Japanese religions and the politics of
restoration. Honolulu: University of Hawai’i Press. https://www-jstor-
org.proxy.bibliotheques.ugam.ca/stable/j.ctv1jpflpk

Musé de Miho. (14éme siécle). FIFRFE = E kM. Miho Museum, Kyoto, Japan.
https://www.miho.jp/booth/html/artcon/00000004.htm

Mus, P. (1928). Etudes indiennes et indochinoises. Bulletin de [’école frangaise d’Extréme
Orient, 28-1, 147-278.

Nakane, C. (1974). Cultural Anthropology in Japan. Annual Review of Anthropology, 3, 57-72.

Nasu, E. (2018). Rennyo. Oxford Dictionnairy Online, Religion. Oxford University Press.
https://oxfordre.com/religion/display/10.1093/acrefore/9780199340378.001.0001/acrefore
-9780199340378-¢-
574?p=email A8IfEn.Cq.061&d=/10.1093/acrefore/9780199340378.001.0001/acrefore-
9780199340378-e-574

147


https://www.e-stat.go.jp/en/stat-search/files?page=1&layout=datalist&toukei=00200521&bunya_l=02&tstat=000001136464&cycle=0&tclass1=000001136466&stat_infid=000032142403&tclass2val=0
https://www.e-stat.go.jp/en/stat-search/files?page=1&layout=datalist&toukei=00200521&bunya_l=02&tstat=000001136464&cycle=0&tclass1=000001136466&stat_infid=000032142403&tclass2val=0
https://www.e-stat.go.jp/en/stat-search/files?page=1&layout=datalist&toukei=00200521&bunya_l=02&tstat=000001136464&cycle=0&tclass1=000001136466&stat_infid=000032142403&tclass2val=0
http://www.jstor.org/stable/10.5149/9781469662855_morgan.5
https://www-tandfonline-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/doi/full/10.1080/13576270410001652541
https://www-tandfonline-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/doi/full/10.1080/13576270410001652541
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctv1jpf1pk
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctv1jpf1pk
https://www.miho.jp/booth/html/artcon/00000004.htm
https://oxfordre.com/religion/display/10.1093/acrefore/9780199340378.001.0001/acrefore-9780199340378-e-574?p=emailA8IfEn.Cq.O6I&d=/10.1093/acrefore/9780199340378.001.0001/acrefore-9780199340378-e-574
https://oxfordre.com/religion/display/10.1093/acrefore/9780199340378.001.0001/acrefore-9780199340378-e-574?p=emailA8IfEn.Cq.O6I&d=/10.1093/acrefore/9780199340378.001.0001/acrefore-9780199340378-e-574
https://oxfordre.com/religion/display/10.1093/acrefore/9780199340378.001.0001/acrefore-9780199340378-e-574?p=emailA8IfEn.Cq.O6I&d=/10.1093/acrefore/9780199340378.001.0001/acrefore-9780199340378-e-574
https://oxfordre.com/religion/display/10.1093/acrefore/9780199340378.001.0001/acrefore-9780199340378-e-574?p=emailA8IfEn.Cq.O6I&d=/10.1093/acrefore/9780199340378.001.0001/acrefore-9780199340378-e-574

Nelson, J. (2011). Global and Domestic Challenges Confronting Buddhist Institutions. Journal of
Global Buddhism, 12, 1-15.

Nelson, J. K. (2013). Experimental Buddhism : Innovation and Activism in Contemporary Japan.
University of Hawai’i Press. https://www-jstor-
org.proxy.bibliotheques.ugam.ca/stable/j.cttéwgjvs

Nelson, S.G. (2008). Court and religious music (2) et (3). Dans A. McQueen Tokita et D.W.
Hughes (dir.), The Ashgate Research Companion to Japanese Music (1 éd., p. 49-76).
Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315172354

Ohno, K. (2017). The History of Japanese Economic Developpement: Origins and Private
Dynamism and Policy Competence (1 éd). Routledge. 131-149.

Olson, C. (2005). The Different Paths of Buddhism: A Narrative-Historical Introduction. Rutgers
University Press. https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.ugam.ca/stable/j.ctt19ggh4z

Pelletier, P. (2018). La Fascination du Japon — Idées regues sur I’archipel japonais (3 €d.). Le
Cavalier bleu éditions.

Porcu, E. (2008). Introduction. Dans E. Porcu (dir.), Pure Land Buddhism in Modern Japanese
Culture (1-21). Brill Publishers.

Porcu, E. (2014). Pop Religion in Japan : Buddhist Temples, Icons, and Branding. The Journal of
Religion and Popular Culture, 26(2), 157-172. https://muse-jhu-
edu.proxy.bibliotheques.ugam.ca/search?action=search&query=title:%22%22Pop+Religi
on+in+Japan%22%22:null&query=author:porcu:and&limit=subscription:n&limit=format
;journal&limit=journal_id:559&min=1&max=10&t=format_facet select

Rappaport, R.A. (1974). Obvious Aspects of Rituals. The Cambridge Journal of Anthropology,
2(1), 3-69.

Raymond, W. (1977). Marxism and Literature. Oxford Univeristy Press.

Reader, 1. (2011). Buddhism in Crisis? Institutional decline in modern Japan. Buddhist Studies
Review, 28(2), 233-263. https://ugam-
bib.on.worldcat.org/search/detail/5847395368?queryString=%22Buddhism%20in%20Cri
Sis%3F%20Institutional%20decline%20in%20modern%20Japan%22 &databaseL ist=3784
%2C283%2C3539%2C638%2C3536%2C3155&stickyFacetsChecked=false&clusterResu
Its=false&groupVariantRecords=false&scope=&changedFacet=scope

Reader, 1. (2020). Turning to Tourism in Time of Crisis? Buddhist Temples and Pilgrimage in
Secular(ized) Japan. Dans C. Bruntz et B. Schedneck (dir.), Buddhist Tourism in Asia
(161-179). University of Hawai’i Press. https://www-jstor-
org.proxy.bibliotheques.ugam.ca/stable/j.ctvgs09c4

148


https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wqjvs
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wqjvs
https://doi.org/10.4324/9781315172354
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt19qgh4z
https://muse-jhu-edu.proxy.bibliotheques.uqam.ca/search?action=search&query=title:%22%22Pop+Religion+in+Japan%22%22:null&query=author:porcu:and&limit=subscription:n&limit=format:journal&limit=journal_id:559&min=1&max=10&t=format_facet_select
https://muse-jhu-edu.proxy.bibliotheques.uqam.ca/search?action=search&query=title:%22%22Pop+Religion+in+Japan%22%22:null&query=author:porcu:and&limit=subscription:n&limit=format:journal&limit=journal_id:559&min=1&max=10&t=format_facet_select
https://muse-jhu-edu.proxy.bibliotheques.uqam.ca/search?action=search&query=title:%22%22Pop+Religion+in+Japan%22%22:null&query=author:porcu:and&limit=subscription:n&limit=format:journal&limit=journal_id:559&min=1&max=10&t=format_facet_select
https://muse-jhu-edu.proxy.bibliotheques.uqam.ca/search?action=search&query=title:%22%22Pop+Religion+in+Japan%22%22:null&query=author:porcu:and&limit=subscription:n&limit=format:journal&limit=journal_id:559&min=1&max=10&t=format_facet_select
https://uqam-bib.on.worldcat.org/search/detail/5847395368?queryString=%22Buddhism%20in%20Crisis%3F%20Institutional%20decline%20in%20modern%20Japan%22&databaseList=3784%2C283%2C3539%2C638%2C3536%2C3155&stickyFacetsChecked=false&clusterResults=false&groupVariantRecords=false&scope=&changedFacet=scope
https://uqam-bib.on.worldcat.org/search/detail/5847395368?queryString=%22Buddhism%20in%20Crisis%3F%20Institutional%20decline%20in%20modern%20Japan%22&databaseList=3784%2C283%2C3539%2C638%2C3536%2C3155&stickyFacetsChecked=false&clusterResults=false&groupVariantRecords=false&scope=&changedFacet=scope
https://uqam-bib.on.worldcat.org/search/detail/5847395368?queryString=%22Buddhism%20in%20Crisis%3F%20Institutional%20decline%20in%20modern%20Japan%22&databaseList=3784%2C283%2C3539%2C638%2C3536%2C3155&stickyFacetsChecked=false&clusterResults=false&groupVariantRecords=false&scope=&changedFacet=scope
https://uqam-bib.on.worldcat.org/search/detail/5847395368?queryString=%22Buddhism%20in%20Crisis%3F%20Institutional%20decline%20in%20modern%20Japan%22&databaseList=3784%2C283%2C3539%2C638%2C3536%2C3155&stickyFacetsChecked=false&clusterResults=false&groupVariantRecords=false&scope=&changedFacet=scope
https://uqam-bib.on.worldcat.org/search/detail/5847395368?queryString=%22Buddhism%20in%20Crisis%3F%20Institutional%20decline%20in%20modern%20Japan%22&databaseList=3784%2C283%2C3539%2C638%2C3536%2C3155&stickyFacetsChecked=false&clusterResults=false&groupVariantRecords=false&scope=&changedFacet=scope
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctvgs09c4
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctvgs09c4

Reader, I., et Tanabe, G. J. (1998). Practically Religious : Worldly Benefits and the Common
Religion of Japan. University of Hawai’i Press. https://www-jstor-
org.proxy.bibliotheques.ugam.ca/stable/j.cttéwr40r

Reehl, D. (2020). Musicalizing the Heart Sutra : Buddhism, Sound, and Media in Contemporary
Japan. Religions, 12(9), 759, 1-22.

Reehl, D. (2023). Buddhism and Modern Music in Japan: From Praise Songs to Popular Music.
Dans H. Johnson (dir.), Handbook of Japanese Music in the Modern Era. Brill.

Rowe, M.M. (2011). Bonds of the Dead: Temples, Burial, and the Transformation of
Contemporary Japanese Buddhism. University of Chicago Press.
https://ebookcentral.proquest.com/lib/ugam/reader.action?doclD=767882etquery=#

Ryang, S. (1997). Native Anthropology and other Problems. Dialectical Anthropology :
Independent Journal in the Critical Tradition Committed to the Transformation of our
Society and the Human Union of Theory and Practice, 22(1), 23-49.

Ryang, S. (2005). Dilemna of a Native : On Location, Authenticity, and Reflexivity. The Asia
Pacific Journal of Anthropology, 6(2), 143-157.

Saint-Michel, P. (2018). Perfume’s Game. Bloomsbury Academic.
https://www.bloomsbury.com/us/perfumes-game-9781501325908/

Saunders, E. D. (1964). Buddhism in Japan : With an Outline of Its Origins in India. University
of Pennsylvania Press. http://www.jstor.org/stable/j.ctv51320g

Sawada, A. (2002). Buddhist Music in Japan. Dans R. C. Provine, Y. Tokumaru and J. L.
Witzleben (dir.), The Garland Encyclopedia of World Music — East Asia: China, Japan,
and Korea. Routledge.

Shimada, H. (2010). Soshiki ha iranai. ZEx(/%, ZE57:() [Nous n’avons pas besoin de tombes].
Tokyo : Gentosha shinsho.

Shin, J.M. (2005). Iconographic Surrogates: Contemplating Amitabha Images in the Late Koryd
Dynasty (Fourteenth Century). Archives of Asian Arts, 55. University of Duke Press. 1-
15.

Starling, J. (2019). Guardians of the Buddha’s Home : Domestic Religion in Contemporary Jodo
Shinshii. University of Hawai’i Press. http://www.jstor.org/stable/j.ctv7r433f

Starling, J. (2020). Family Temples and Religious Learning in Contemporary Japanese
Buddhism. Dans G. Amstutz (dir.), Critical Readings on Pure Land Buddhism: Volume 3.
Brill Publishers, 978-992.
https://brill.com/display/book/edcoll/9789004401525/BP000011.xml

Stone, J. I. (2003). Original enlightenment and the transformation of medieval Japanese
Buddhism. University of Hawaii Press.

149


https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wr40r
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wr40r
https://ebookcentral.proquest.com/lib/uqam/reader.action?docID=767882&query=
https://www.bloomsbury.com/us/perfumes-game-9781501325908/
http://www.jstor.org/stable/j.ctv51320g
http://www.jstor.org/stable/j.ctv7r433f
https://brill.com/display/book/edcoll/9789004401525/BP000011.xml

Sun, M. (2017). ‘Circles of light” and ‘treasures ships’ in the Visualizing Amitayus Tableaux:
with a focus on some cases in Sichuan from the Tang and Five Dynasties period. Studies
in Chinese Religions, 3(4), 350-388.

Swyngedouw, J. (1993). Religion in Contemporary Japanese Society. Dans M.R. Mullins, S.
Susumu et P.L. Swanson (dir.), Religion and Society in Modern Japan (p. 49-72). Nanzan
Institute for Religion and Culture.

Tanabe, G.J. (2009). The Orthodoxy of Japanese Funerals. Dans J. I. Stone et M. N. Walter (dir.),
Death and the Afterlife in Japanese Buddhism (p. 325-348). University of Hawai’i Press.

Tanaka, K. (2018). An Illustrated History of the Mandala - From its Genesis to the
Kalacakratantra. Wisdom Publications. IBSN: 9781614292784

Thompson, J. (1991). Introduction. Dans Pierre Bourdieu, Language and Symbolic (1-31).
Cambridge, MA: Harvard University Press.

Tokita, A.M. et Hughes, D.W. (2008). Context and Change in Japanese Music. Dans A.
McQueen Tokita (dir.), The Ashgate Companion to Japanese Music (1 éd.). Routledge.
https://www-taylorfrancis-
com.proxy.bibliotheques.ugam.ca/chapters/edit/10.4324/9781315172354-1/context-
change-japanese-music-alison-mcgueen-tokita-david-hughes

Trewartha, G.T. (1965). Japan — A Geography. The University of Wisconsin Press.

Tsitsos, W. (2018). Race, Class, and Place in the Origins of Techno and Rap Music. Popular
Music and Society, 41(3), 270-282.

Uchida, H. (1967). On the Religious Framework of Rural Communities in Omi Province
[Mémoire, Osaka Gakugei University]. A, Cultural and Social sciences 15.
https://www.lib.osaka-
kyoiku.ac.jp/?action=pages_view mainetactive action=v3search view main_initetblock

id=1328etdirect_target=catdbletdirect key=%2554%2544%2530%2530%2530%2532%
2530%2539%2531%2539¢tlang=english#catdbl-TD00020919

Uda, T., Mashita, M., Hosoya, M., Jin, J., Kubo, T. et Matsui, K. (2013). Discussions on the
regional characteristics of the Jodo Shinshii (True Pure Land Buddhism) association in the
Kurobe River alluvial fan— A case study of Doichi, Nyuzen Town. Tsukuba
Geoenvironnemental Sciences, 9, 3-11.

Walls, B. (2005). Rara! Vodou, Power, and Performance in Haiti Its Diaspora [review]. Latin
American Music Review, 26(2), 356-365.

Walter, N.B. (2009). The Structure of Japanese Buddhist Funerals. Dans J. I. Stone et M. N.
Walter (dir.), Death and the Afterlife in Japanese Buddhism. University of Hawai’i Press.
http://www.jstor.org/stable/j.cttéwgn21

150


https://www-taylorfrancis-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/chapters/edit/10.4324/9781315172354-1/context-change-japanese-music-alison-mcqueen-tokita-david-hughes
https://www-taylorfrancis-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/chapters/edit/10.4324/9781315172354-1/context-change-japanese-music-alison-mcqueen-tokita-david-hughes
https://www-taylorfrancis-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/chapters/edit/10.4324/9781315172354-1/context-change-japanese-music-alison-mcqueen-tokita-david-hughes
http://www.jstor.org/stable/j.ctt6wqn21

Yamashita, S., Bronco, J. et Eades, J.S. (2004). Chapter 1 -Asian Anthropologists: Foreign,
Native, and Indigenous. Dans Shinji Yamashita, Joseph Bosco, J.S. Eades (edi.), The
Making of Anthropology in East and South East Asia. Berghanh Books.

Zeiner-Henriksen, H.T. (2016). Moove by the Groove. Dans Anne Danielsen (dir.), Musical
Rhythm in the Age of Digital Reproduction (p. 121-139). Routledge.

151



MEDIAGRAPHIE

Amegishi, J. et Asakura, G (KRR E. BHATTE). (2021, 5 avril). ALEF7#/ [Vidéo en

ligne]. &t ERAFETFIREEAFEF.
Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=3eCEK60L9IA

Asakura, G [fAE1TE]. (2019, 24 avril). 77/ IE{EBE L [Morceau en ligne sur Spotify]. Dans

T/ EEE 1 E—H#D D574 [Microalbum en ligne sur Spotify].
https://open.spotify.com/album/6hUUr68wVdfs2nb5sSoRUW

Asakura, G. (2019, 24 avril). Techno Shoushinge Gyofu Part 1 [Morceau en ligne sur Apple
Music]. Dans TECHNO HOUYOU 1st Collection ~HIKARI NO TSUNAGARI [Album en
ligne sur Apple Music].

https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%

E8%A6%81-%E7%AC%HACLI%EI%IB%86-%ES5%85%89%E3%81%AEYE3%81%A4%ES

%81%AAYE3%81%8CY%E3%82%8A/1580932671

Asakura, G. (2019, 24 avril). Techno Shoushinge Gyofu Part 2f [Morceau en ligne sur Apple
Music]. Dans TECHNO HOUYOU 1st Collection ~HIKARI NO TSUNAGARI [Album en
ligne sur Apple Music].

https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%

E8%A6%81-%E7%AC%HACLIY%EI%IB%86-%ES5%85%89%E3%81%AEYE3%81%A4%ES

%81%AAYE3%81%8CY%E3%82%8A/1580932671

Asakura, G. (2019, 24 avril). Techno Shoushinge Gyofu Part 3 [Morceau en ligne sur Apple
Music]. Dans TECHNO HOUYOU 1st Collection ~HIKARI NO TSUNAGARI [Album en
ligne sur Apple Music].

https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%

E8%A6%81-%E7%ACHACLIY%EI%IB%86-%ES5%85%89%E3%81%AEYE3%81%A4%ES

%81%AAYE3%81%8CY%E3%82%8A/1580932671

Asakura, G. (2019). Techna-Hoyo [Album CD]. Tower Records.

Asakura, G. (2024). Flow of Time [Morceau en ligne sur Spotify]. Dans Paradise Ambient 01
[Album en ligne sur Spotify]. https://open.spotify.com/intl-
fr/album/2tGC2CRTsSgtsPamnjJPi1?si=S8(qD28IIRsCBScsrF-XfGw

Asakura, G. [@Gyosen Asakura]. (2024, 02 septembre). [Publication en ligne]. Facebook.
https://www.facebook.com/gyosen.asakura

Asakura, G. [@Gyosen Asakura]. (2024, 30 septembre). [Publication en ligne]. Facebook.
https://www.facebook.com/gyosen.asakura

152



https://www.youtube.com/watch?v=3eCEK60L9IA
https://open.spotify.com/album/6hUUr68wVdfs2nb5sSoRUW
https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%E8%A6%81-%E7%AC%AC1%E9%9B%86-%E5%85%89%E3%81%AE%E3%81%A4%E3%81%AA%E3%81%8C%E3%82%8A/1580932671
https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%E8%A6%81-%E7%AC%AC1%E9%9B%86-%E5%85%89%E3%81%AE%E3%81%A4%E3%81%AA%E3%81%8C%E3%82%8A/1580932671
https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%E8%A6%81-%E7%AC%AC1%E9%9B%86-%E5%85%89%E3%81%AE%E3%81%A4%E3%81%AA%E3%81%8C%E3%82%8A/1580932671
https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%E8%A6%81-%E7%AC%AC1%E9%9B%86-%E5%85%89%E3%81%AE%E3%81%A4%E3%81%AA%E3%81%8C%E3%82%8A/1580932671
https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%E8%A6%81-%E7%AC%AC1%E9%9B%86-%E5%85%89%E3%81%AE%E3%81%A4%E3%81%AA%E3%81%8C%E3%82%8A/1580932671
https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%E8%A6%81-%E7%AC%AC1%E9%9B%86-%E5%85%89%E3%81%AE%E3%81%A4%E3%81%AA%E3%81%8C%E3%82%8A/1580932671
https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%E8%A6%81-%E7%AC%AC1%E9%9B%86-%E5%85%89%E3%81%AE%E3%81%A4%E3%81%AA%E3%81%8C%E3%82%8A/1580932671
https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%E8%A6%81-%E7%AC%AC1%E9%9B%86-%E5%85%89%E3%81%AE%E3%81%A4%E3%81%AA%E3%81%8C%E3%82%8A/1580932671
https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%E8%A6%81-%E7%AC%AC1%E9%9B%86-%E5%85%89%E3%81%AE%E3%81%A4%E3%81%AA%E3%81%8C%E3%82%8A/1580932671
https://open.spotify.com/intl-fr/album/2tGC2CRTsSgtsPamnjJPi1?si=S8qD28llRsCBScsrF-XfGw
https://open.spotify.com/intl-fr/album/2tGC2CRTsSgtsPamnjJPi1?si=S8qD28llRsCBScsrF-XfGw
https://www.facebook.com/gyosen.asakura
https://www.facebook.com/gyosen.asakura

Asakura, G. [Memorial Service feat. Techno Music / Gyosen_Asakura]. (2017, 20 juillet).
Shoshinge ver3 (full) Memorial Service feat. Techno Music by Gyosen_Asakura[Vidéo en
ligne].Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=\VdG38fmEDY M

Caters News Agency Ltd. (2017, 20 novembre). Temple Plays Techno Songs To Attract Young
Followers. [Vidéo en ligne].Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=aMDMZ10ScVyk

Dharma Techno. (2019, 3 juillet). Festival Dharma Techno 2019 — Entrevue Gyosen Asakura
[Vidéo en ligne]. Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=iPNPwcDu4dY

Google. (Page consultée en 2024). Google Maps [carte interactive en ligne].
https://www.google.com/maps

Gouvernement du Canada. (Page consultée en 2022). EPTC 2 : FER -2022. Groupe en éthique de
la recherche. www.ger.ethigue.gc.ca

Hamabhata, T. (2017, 17 avril). llluminating Buddhism in a High-Tech Light. The Jakarta Post.
April 17. https://www.thejakartapost.com/life/2017/04/17/illuminating-buddhism-in-a-high-

tech-light.html

Higashi Honganji. (Page consultée en 2024). B A EFZH S FE L EFDEL G, BRRNAK

-BR A JFB3F/Higashi Honganji, Shinshu Otani-ha.
https://www.higashihonganji.or.jp/about/higashihonganji/

Honganji. (Page consultée en 2024). ;% £+ B <A /FF== . Hongwaniji.
https://www.hongwanji.or.jp/. Organigramme en anglais :
https://www.hongwaniji.or.jp/english/source/pdf/Organizational Structural Chart.pdf

Jisho. (Page consultée en 2025). Japanese Dictionary. Jisho.org. https://jisho.org/K

Nathanson, A. (réalis.) (2024). DJ, MONK [Film]. Whistler Film Festival.
https://www.aaronnathanson.com/dj-monk

Ryukyoku Univeristy. (2019). Teaching Buddhism — From now on et Afterwards. Graduate
Schools of Ryukoku University.
https://www.ryukoku.ac.jp/nc/archives/001/201910/%E2%98%85%E 2%98%852020 %E3%8
2%B7%E3%83%B3%E 3%83%9D%E 3%82%B8%E 3%82%A6%E3%83%A0%E3%83%81
%E3%83%A9%E3%82%B7.pdf

Shoonji (J8 B 3F). (2018). BEFD L. B BERAREFIR—F LB ESF. https://www.show-
on-g.com/about-Shoonji

153


https://www.youtube.com/watch?v=VdG38fmEDYM
https://www.youtube.com/watch?v=aMDM1oScVyk
https://www.youtube.com/watch?v=iPNPwcDu4dY
https://www.google.com/maps
http://www.ger.ethique.gc.ca/
https://www.thejakartapost.com/life/2017/04/17/illuminating-buddhism-in-a-high-tech-light.html
https://www.thejakartapost.com/life/2017/04/17/illuminating-buddhism-in-a-high-tech-light.html
https://www.higashihonganji.or.jp/about/higashihonganji/
https://www.hongwanji.or.jp/
https://www.hongwanji.or.jp/english/source/pdf/Organizational_Structural_Chart.pdf
https://jisho.org/
https://www.aaronnathanson.com/dj-monk
https://www.ryukoku.ac.jp/nc/archives/001/201910/%E2%98%85%E2%98%852020_%E3%82%B7%E3%83%B3%E3%83%9D%E3%82%B8%E3%82%A6%E3%83%A0%E3%83%81%E3%83%A9%E3%82%B7.pdf
https://www.ryukoku.ac.jp/nc/archives/001/201910/%E2%98%85%E2%98%852020_%E3%82%B7%E3%83%B3%E3%83%9D%E3%82%B8%E3%82%A6%E3%83%A0%E3%83%81%E3%83%A9%E3%82%B7.pdf
https://www.ryukoku.ac.jp/nc/archives/001/201910/%E2%98%85%E2%98%852020_%E3%82%B7%E3%83%B3%E3%83%9D%E3%82%B8%E3%82%A6%E3%83%A0%E3%83%81%E3%83%A9%E3%82%B7.pdf
https://www.show-on-g.com/about-shoonji
https://www.show-on-g.com/about-shoonji

Viewfinder (2013, 23 juillet). Monk by Blood [Vidéo en ligne]. Aljazeera.
https://www.aljazeera.com/program/viewfinder/2013/7/23/monk-by-blood

Zuo, N. (2017, 20 mai). Gyosen Asakura — The Buddhist DJ with a techno temple — BBC
Trending [Vidéo en ligne]. Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=CFjZcLUAEQE

154


https://www.aljazeera.com/program/viewfinder/2013/7/23/monk-by-blood
https://www.youtube.com/watch?v=CFjZcLUAEqE

NOTES DE TERRAIN

Fukui City History Museum. (2024). f@ F M 1L 40 + FE 2 1E ¥ 8E. [Musée d’histoire de la

ville/région de Fukui] IR XE T DR E LK E [Le développement des villes modernes, la
guerre et les catastrophes].

Ichijodani Asakura Family Site Museum. (2024). Exhibition, Handbook and Flyer. Fukui
Prefecture.

T ESRAFEF IR [Jodo Shinshii Honganjiha]. (Date non-disponible). — &= £ 17 B2 £
[Ichidogongyaseiten, Textes sacres du service journalier]. ISBN: 978-4-89416-095-8 (C3015).

BB £ (LR [Les sanctuaires et les temples de Togo]. (2024). @ HHERMBAREE, 553¢

X7 —[Centre communautaire de Togo, ville de Fukui, Séminaire de ville natale]. Auteur-ice

inconnu-e.

BYEHER. (2024). F40_E AEREF [Le Goeidochii de Rennyo Shonin]. (2024, 24 avril).
H¥JEH B R [Edition quotidienne du journal populaire de la préfecture Fukui ], 6. Auteur-ice

inconnu-e.

155



	REMERCIEMENTS
	DÉDICACE
	AVANTS-PROPOS
	TABLE DES MATIÈRES
	LISTE DES FIGURES
	LISTE DES TABLEAUX
	LISTE DES ABRÉVIATIONS, SIGLES ET ACRONYMES
	RÉSUMÉ
	ABSTRACT
	INTRODUCTION
	Questions générales de recherche
	Division du mémoire
	Termes essentiels
	Conventions

	CHAPITRE 1 : CONTEXTE D’ÉTUDE
	1.1 Le Jōdo Shinshū
	1.2 Problématique : la crise du bouddhisme au Japon
	1.3 Revue de littérature
	1.4 Objectifs et questions de recherche

	CHAPITRE 2 : LA MUSIQUE AU JAPON
	2.1 Les genres musicaux de l’archipel japonais
	2.2 La techno
	2.3 Les chants bouddhistes : les shōmyō
	2.3.1 Les classifications
	2.3.2 Les wasan


	CHAPITRE 3 : MÉTHODOLOGIE
	3.1 Méthode ethnographique
	3.2 Méthode ethnomusicologique
	3.3 Sociogéographie de la préfecture et de la ville de Fukui
	3.4 Le temple de Shōonji
	3.4.1 Les origines du temple
	3.4.2 La vie à Shōonji

	3.5 Démarche éthique
	3.6 Limites de l’étude

	CHAPITRE 4 : CADRE CONCEPTUEL
	4.1 Le kimochi (気持ち)
	4.2 La médiation sonore et visuelle bouddhiste
	4.3 La rencontre affective (affective encounter) et le kata
	4.4 Le lignage et la transmission du Dharma

	CHAPITRE 5 : RÉSULTATS
	5.1 Innovations à Shōonji
	5.1.1 Le techno-hōyō
	5.1.2 Show-on-g café et Paradise Ambient 01

	5.2 Le hōyō: un rite musical
	5.2.1 La terminologie des services bouddhistes
	Le rite (hōyō - 法要) et la cérémonie (hōe - 法会)
	La double liturgie Honganjiha : le gongyō (勤行) et le sahō
	La pūjā (kuyō - 供養)
	Le hōji (法事)

	5.2.2 La rencontre affective au cœur du chant des wasan

	5.3 Les aspects technos du techno-hōyō
	5.3.2 L’iconographie techno d’Amida
	5.3.3 La notation musicale du ichidōgongyōseiten
	5.3.4 Le son de la technologie : le Techno Shōshin-nembutsuge gyōfu
	Le vocoder
	Percussions digitales
	Le reverb et le délai


	5.4 Continuité dans le changement : innovation ou conservation ?
	5.4.1 Débats institutionnels
	5.4.2 Histoire de la liturgie instituée
	5.4.3 Le techno-hōyō : un rite de transmission du Dharma
	5.4.4 Prêtres artisans


	CONCLUSION
	ANNEXE A : LEXIQUE DES TERMES EN JAPONAIS
	ANNEXE B : TABLEAUX
	RÉFÉRENCES
	MÉDIAGRAPHIE
	NOTES DE TERRAIN

