
UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À MONTRÉAL 

LE TECHNO-HŌYŌ : UNE NOUVELLE FORME DE HŌYŌ JŌDO SHINSHŪ AU JAPON 

MÉMOIRE PRÉSENTÉ  

COMME EXIGENCE PARTIELLE  

DE LA MAÎTRISE EN SCIENCE DES RELIGIONS 

PAR 

VICTOR BÉLANGER 

OCTOBRE 2025



 
 
 
 

UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À MONTRÉAL 
Service des bibliothèques 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Avertissement 
 
 
 
 
La diffusion de ce mémoire se fait dans le respect des droits de son auteur, qui a signé 
le formulaire Autorisation de reproduire et de diffuser un travail de recherche de cycles 
supérieurs (SDU-522 – Rév.12-2023).  Cette autorisation stipule que «conformément à 
l’article 11 du Règlement no 8 des études de cycles supérieurs, [l’auteur] concède à 
l’Université du Québec à Montréal une licence non exclusive d’utilisation et de 
publication de la totalité ou d’une partie importante de [son] travail de recherche pour 
des fins pédagogiques et non commerciales.  Plus précisément, [l’auteur] autorise 
l’Université du Québec à Montréal à reproduire, diffuser, prêter, distribuer ou vendre des 
copies de [son] travail de recherche à des fins non commerciales sur quelque support 
que ce soit, y compris l’Internet.  Cette licence et cette autorisation n’entraînent pas une 
renonciation de [la] part [de l’auteur] à [ses] droits moraux ni à [ses] droits de propriété 
intellectuelle.  Sauf entente contraire, [l’auteur] conserve la liberté de diffuser et de 
commercialiser ou non ce travail dont [il] possède un exemplaire.» 
 
 
 
 
 



REMERCIEMENTS 

Je remercie ma directrice de maîtrise, Chiara Letizia, pour son soutien tout au long de ce processus 

de recherche. Elle a su m’épauler lors des périodes de doute sur le terrain et me motiver à persévérer. 

Elle a été très présente et ses commentaires m’ont fortement aidé à rédiger ce mémoire. Ses 

nombreux conseils fondent ma formation de chercheur en anthropologie des religions et je lui en 

serai éternellement reconnaissant. 

Je tiens à remercier l’immense générosité, l’hospitalité et la confiance de mes hôtes à Eiheiji qui 

m’ont introduit à leur région et m’ont beaucoup aidé dans ma recherche. Je suis également 

reconnaissant de l’accueil chaleureux et de l’ouverture de la famille Asakura. Grâce à elle, j’ai 

rapidement été intégré à la communauté qui fréquente le temple de Shōonji où j’ai été en mesure 

de participer à plusieurs cérémonies. Je remercie Makoto (pseudonyme) qui m’a présenté à 

beaucoup de prêtres et m’a introduit à la pratique du bouddhisme des écoles zen. Je remercie aussi 

toutes les autres personnes qui m’ont aidé au Japon et qui ont accepté de participer à ma recherche. 

Je remercie Marie-Pier Raymond, diplômée au DESS en féministes à l’Université de Montréal, 

pour son soutien lors du terrain et ses nombreuses relectures de mon mémoire. Ses commentaires 

et son regard neuf sur ma démarche ont grandement contribué à la rédaction de ce mémoire.  

Je remercie mes professeures de japonais, Sachiyo Kanzaki, pour m’avoir fait découvrir la culture 

japonaise au début de mon cheminement universitaire, et Hiroshi Goto pour m’avoir fait découvrir 

le techno-hōyō. 

Je remercie Aaron Nathanson de m’avoir autorisé à utiliser les magnifiques images de son court 

métrage DJ, MONK.  

Je remercie le Conseil de Recherche en Sciences Humaines du Canada, les Sœurs de la 

Congrégation de Notre-Dame ainsi que la Fondation de l’Université du Québec à Montréal qui ont 

financé mon travail de recherche et grâce auxquels il m’a été possible de réaliser ce mémoire. 

Je remercie mon amie Maëlle pour sa relecture et pour nos conversations sur l’art et les montagnes! 



 ii 

DÉDICACE 

À mes parents  



 iii 

AVANTS-PROPOS 

Ce projet de recherche est profondément influencé par mon expérience personnelle. Mon intérêt 

pour le Japon a été éveillé par une fascination exotique. C’est surtout à partir de ma pratique du 

judo que cet intérêt a pris forme. En effet, les mangas, les samouraïs et les arts martiaux japonais 

habitent la culture populaire occidentale et participent à la création d’une image préconçue et 

uniformisante du Japon (Pelletier, 2018, p. 18). Dans les faits, bien qu’il soit perçu comme une 

entité culturelle et ethnique uniforme, le Japon abrite plusieurs groupes minoritaires culturellement 

distincts, comme les Aïnous ou les Okinawais (Tokita et Hughes, 2008, p. 1-2; McCormack, 1996, 

p. 1). Le mythe du Japon homogène est intimement relié à l’idéologie du « japaneseness » 

(nihonjinron), qui a servi l’agenda idéologique des élites politiques de l’avant-guerre (McCormack, 

1996, p. 1-3). Malgré les transformations du Japon dans l’après-guerre, cette idéologie est encore 

perpétuée par les représentants des élites et de l’autorité centralisée au Japon (McCormack, 1996, 

p. 12). Afin d’éviter de renforcer ce mythe, dans ma recherche, je me référai aux Japonaises 

comme aux personnes vivant sur l’archipel japonais et sur sa périphérie (Tokita et Hughes, 2008, 

p. 1-2; McCormack, 1996, p. 12).  

Les représentations de la société japonaise issues de l’anthropologie japonaise sont différentes de 

celles produites dans les milieux non japonais ou occidentaux (Kuwayama, 2004, p.36; Matthews, 

2004, p. 114). Matthews soutient que ces représentations du Japon sont dues à des contextes 

historiques différents. De leur côté, à travers leurs représentations du Japon, certain·es 

chercheur·euses occidentaux·ales laissent transparaître leur fascination pour les caractéristiques 

orientales et exotiques du Japon qui diffèrent des leurs (Matthews, 2004, p. 115). Dans le cadre de 

mon mémoire, je tenterai de m’éloigner le plus possible de cette fascination orientaliste du Japon.   



 iv 

TABLE DES MATIÈRES 

 

REMERCIEMENTS ......................................................................................................................... i 

DÉDICACE ..................................................................................................................................... ii 

AVANTS-PROPOS ....................................................................................................................... iii 

TABLE DES MATIÈRES .............................................................................................................. iv 

LISTE DES FIGURES .................................................................................................................. vii 

LISTE DES TABLEAUX ............................................................................................................... ix 

LISTE DES ABRÉVIATIONS, SIGLES ET ACRONYMES ........................................................ x 

RÉSUMÉ ......................................................................................................................................... xi 

ABSTRACT .................................................................................................................................. xii 

INTRODUCTION ............................................................................................................................ 1 

Questions générales de recherche ................................................................................................ 1 

Division du mémoire .................................................................................................................... 3 

Termes essentiels .......................................................................................................................... 4 

Conventions .................................................................................................................................. 8 

CHAPITRE 1 : CONTEXTE D’ÉTUDE ......................................................................................... 9 

1.1 Le Jōdo Shinshū ................................................................................................................... 10 

1.2 Problématique : la crise du bouddhisme au Japon ............................................................... 16 

1.3 Revue de littérature .............................................................................................................. 22 

1.4 Objectifs et questions de recherche ...................................................................................... 28 

CHAPITRE 2 : LA MUSIQUE AU JAPON ................................................................................. 31 

2.1 Les genres musicaux de l’archipel japonais ......................................................................... 31 

2.2 La techno .............................................................................................................................. 32 



 v 

2.3 Les chants bouddhistes : les shōmyō .................................................................................... 35 

2.3.1 Les classifications ......................................................................................................... 37 

2.3.2 Les wasan ...................................................................................................................... 41 

CHAPITRE 3 : MÉTHODOLOGIE .............................................................................................. 43 

3.1 Méthode ethnographique ...................................................................................................... 44 

3.2 Méthode ethnomusicologique .............................................................................................. 47 

3.3 Sociogéographie de la préfecture et de la ville de Fukui ..................................................... 50 

3.4 Le temple de Shōonji ............................................................................................................ 53 

3.4.1 Les origines du temple .................................................................................................. 53 

3.4.2 La vie à Shōonji ............................................................................................................. 55 

3.5 Démarche éthique ................................................................................................................. 59 

3.6 Limites de l’étude ................................................................................................................. 60 

CHAPITRE 4 : CADRE CONCEPTUEL ...................................................................................... 63 

4.1 Le kimochi (気持ち) ............................................................................................................. 63 

4.2 La médiation sonore et visuelle bouddhiste ......................................................................... 65 

4.3 La rencontre affective (affective encounter) et le kata ......................................................... 67 

4.4 Le lignage et la transmission du Dharma ............................................................................. 70 

CHAPITRE 5 : RÉSULTATS........................................................................................................ 73 

5.1 Innovations à Shōonji ........................................................................................................... 74 

5.1.1 Le techno-hōyō .............................................................................................................. 74 

5.1.2 Show-on-g café et Paradise Ambient 01 ....................................................................... 77 

5.2 Le hōyō: un rite musical ....................................................................................................... 80 

5.2.1 La terminologie des services bouddhistes ..................................................................... 80 

5.2.2 La rencontre affective au cœur du chant des wasan ...................................................... 86 

5.3 Les aspects technos du techno-hōyō .................................................................................... 90 

5.3.2 L’iconographie techno d’Amida ................................................................................... 91 



 vi 

5.3.3 La notation musicale du ichidōgongyōseiten ................................................................ 98 

5.3.4 Le son de la technologie : le Techno Shōshin-nembutsuge gyōfu .............................. 104 

5.4 Continuité dans le changement : innovation ou conservation ? ......................................... 112 

5.4.1 Débats institutionnels .................................................................................................. 112 

5.4.2 Histoire de la liturgie instituée .................................................................................... 113 

5.4.3 Le techno-hōyō : un rite de transmission du Dharma ................................................. 118 

5.4.4 Prêtres artisans ............................................................................................................. 120 

CONCLUSION ............................................................................................................................ 124 

ANNEXE A : LEXIQUE DES TERMES EN JAPONAIS.......................................................... 130 

ANNEXE B : TABLEAUX ......................................................................................................... 137 

RÉFÉRENCES ............................................................................................................................. 140 

MÉDIAGRAPHIE ....................................................................................................................... 152 

NOTES DE TERRAIN ................................................................................................................ 155 

 

  



 vii 

LISTE DES FIGURES 

Figure A : Gyosen Asakura dans l’autel intérieur du temple de Shōonji 

Figure 3.1 : La préfecture de Fukui (en bleu) et le reste de la région de Hokuriku (en rouge) 

Figure 3.2 : L’agglomération urbaine de la plaine d’Echizen dans la Préfecture de Fukui (en 

rouge) du Nord au Sud : Awara, Sakai, Fukui, Echizen, Sabae et Echizen. D’après Google 

(2024) 

https://www.google.com/maps/place/Fukui,+Japan/@36.0675968,136.0947959,46564m/d

ata=!3m1!1e3!4m6!3m5!1s0x5fff55a870acbe11:0xa215f311ee70e60!8m2!3d35.896227!

4d136.2111579!16zL20vMDFmMGRr?entry=ttu  

Figure 5.1 : Le village de Togo vu depuis Makiyama, photo prise le 4 mai 2024 

Figure 5.2 : Le temple de Shōonji, photo prise le 4 mai 2024 

Figure 5.3 : Le techno-hōyō du Hanamatsuri à Shōonji, photo prise le 3 mai 2024 

Figure 5.4 : Canvas sur soie d’une représentation du raigō datant du XIVe siècle (Musée de 

Miho) 

Figure 5.4b : Un des autels de Shōonji illuminés par les jeux de lumières de Gyosen Asakura 

(Aaron Nathanson, DJ, MONK) 

Figure 5.5 : Page 六 du recueil de chants utilisé à Shōonji (浄土真宗本願寺派) 

Figure 5.6 : Page 二九 du recueil de chants utilisé à Shōonji (浄土真宗本願寺派) 

Figure 5.7 : Page 五二 du recueil de chants utilisé à Shōonji. La notation musicale occidentale 

indiquée équivaut à la notation Honganjiha de la Figure 5.6 (浄土真宗本願寺派) 

Figure 5.8 : Page 三二 du recueil de chants utilisé à Shōonji (浄土真宗本願寺派) 

Figure 5.9 : Page 三六 du recueil de chants utilisé à Shōonji (浄土真宗本願寺派) 

Figure 5.10 : Les pèlerines du Goeidōchū tirant le chariot contenant une image de Rennyo (à 

droite) (日刊福井県民, 2024) 

https://www.google.com/maps/place/Fukui,+Japan/@36.0675968,136.0947959,46564m/data=!3m1!1e3!4m6!3m5!1s0x5fff55a870acbe11:0xa215f311ee70e60!8m2!3d35.896227!4d136.2111579!16zL20vMDFmMGRr?entry=ttu
https://www.google.com/maps/place/Fukui,+Japan/@36.0675968,136.0947959,46564m/data=!3m1!1e3!4m6!3m5!1s0x5fff55a870acbe11:0xa215f311ee70e60!8m2!3d35.896227!4d136.2111579!16zL20vMDFmMGRr?entry=ttu
https://www.google.com/maps/place/Fukui,+Japan/@36.0675968,136.0947959,46564m/data=!3m1!1e3!4m6!3m5!1s0x5fff55a870acbe11:0xa215f311ee70e60!8m2!3d35.896227!4d136.2111579!16zL20vMDFmMGRr?entry=ttu


 viii 

Figure 6.1 : Gyosen Asakura (à droite) et moi (à gauche) devant Shōonji avant mon retour à 

Montréal  



 ix 

LISTE DES TABLEAUX 

Tableau 1 : Époques de l’histoire du Japon d’après Johnson (2023) 

Tableau 2 : Listes des grandes écoles bouddhistes du temple au Japon 

Tableau 3 : Lignée des sept patriarches de l’école Jōdo Shinshū Honganjiga d’après le temple de 

Shōonji et Hirota (1997b, p. 95) à laquelle j’ai rajouté les maîtres Shinran et Rennyo 

Tableau 4 : Exemple de structure d’un hōe selon le Rishi Zanmai, d’après Sawada (2001, p. 614)  



 x 

LISTE DES ABRÉVIATIONS, SIGLES ET ACRONYMES 

BPM : beats per minute 

CERPÉ-FSH : Comité d’éthique de la recherche pour les projets étudiants impliquant des êtres 

humains de la Faculté des sciences humaines de l’Université du Québec à Montréal 

EDM: Electronic dance music 

YMO: Yellow Magic Orchestra 

UQAM: Université du Québec à Montréal 

  



 xi 

RÉSUMÉ 

Ce mémoire documente une nouvelle forme de service bouddhiste (hōyō) de la Vraie Terre Pure 

(Jōdo Shinshū) au Japon. Ce service utilise d’effets visuels et sonores technos, empruntant ainsi à 

l’esthétique des cultures électroniques. Le prêtre responsable de cette innovation, Gyosen Asakura, 

est déjà bien connu sur les réseaux sociaux. Son temple, situé dans la préfecture de Fukui, propose 

le techno-hōyō à l’occasion de cérémonies annuelles. Dans un contexte de fragilité grandissante 

des écoles bouddhistes japonaises, le techno-hōyō apparait comme une innovation visant à changer 

l’image morbide du bouddhisme japonais et à l’adapter à la société japonaise contemporaine. 

L’ethnomusicologue Duncan Reehl (2020; 2023) a déjà documenté des cas d’innovations 

musicales bouddhistes similaires, dont certaines créations musicales de Gyosen Asakura. Selon lui, 

ces créations constituent des médiations musicales bouddhistes qui relient deux mondes musicaux 

traditionnellement cloisonnés : celui du temple bouddhiste et celui de la musique populaire. Par 

leurs mélanges musicaux inédits, ces créations artistiques témoignent de la volonté des prêtres de 

rejoindre la population japonaise. Dans le cadre d’un terrain ethnographique de trois mois au 

printemps 2024, j’ai assisté à plusieurs hōyō , dont le techno-hōyō, à l’occasion de la cérémonie du 

Hanamatsuri qui célèbre la naissance du Bouddha Sakyamuni. À partir de cette expérience de 

terrain, je propose d’approfondir les pistes de recherche déjà explorées par Duncan Reehl (2020; 

2023), mais en mettant l’accent sur l’expérience des participantes non-prêtres ainsi que sur l’aspect 

visuel du techno-hōyō. Quels genres d’expériences la médiation sonore et visuelle du techno-hōyō 

suscite-t-elle chez les participant·es du techno-hōyō, et de quelle manière ? Les principaux résultats 

concernent l’expérience de certaines participantes qui témoignent de la grande variabilité des 

motivations à leur participation et des expériences suscitées par ce nouveau service bouddhiste 

techno, telles que l’impression d’être dans un « autre monde » et une vive impression tirant son 

origine des mélanges esthétiques inédits qui le composent. Le techno-hōyō suscite également des 

débats et des tensions chez les participant·es quant à la préservation des techniques de performance 

(kata) du rite et des enseignements du Dharma. 

Mots clés : Japon, Bouddhisme, Vraie Terre Pure, Jōdo Shinshū, service bouddhiste, hōyō, techno 

  



 xii 

ABSTRACT 

This master’s thesis documents the activity of Japanese Buddhists priests and monks who are 

reviving their institutions and temples in the face of modern changes. It examines a new form of 

Buddhist service (hōyō) that is taking place in Japan: the techno-hōyō. The Shin Buddhist priest 

Gyosen Asakura is already well known in social medias for conducting this new kind of hōyō. 

Consisting of a techno reharmonization of traditional Buddhists chants (shōmyō) and hymns 

(wasan), the techno-hōyō is practiced in different religious and social contexts, such as annual 

ceremonies and lay festivals. Ethnomusicologist Duncan Reehl (2020; 2023) has previously 

researched similar cases of musicals innovation in Buddhists spheres, including some by Gyosen 

Asakura. For Reehl, these creations are an example of a Buddhist musical mediation that links two 

traditionally separate musical worlds: the temple and the popular. By merging these two musicals 

worlds, Rev. Asakura is reaching out to younger generations and to the Japanese society in general. 

Building on Duncan Reehl works, this research aims to investigate the forgotten or omitted voices, 

those of the non-priestly participants, and explore their experiences of techno-hōyō. In the spring 

of 2024, I conducted a three-month ethnographic fieldwork, during which I gathered various 

experiences through interviews and informal discussions and participated to multiple hōyō as well 

to a techno-hōyō. The experiences of the non-priest participants were very diverse, ranging from 

the feeling (kimochi) of being in another world, to the encounter (deai) of the Buddha Amida. In 

this thesis, I also explore the various visual aspects of the techno-hōyō and propose an approach to 

it as a form of Buddhist visual mediation. This visual mediation combines traditional iconographic 

elements with techno elements as means of representation, such as projections and lighting effects. 

Finally, I address the debates and tensions surrounding the techno-hōyō, particularly with regard 

to the preservation of traditional performance styles (kata). These tensions exist within the temple 

and its institutions, as well as between the two majors’ sub-schools of Shin Buddhism: the 

Honganjiha and the Ōtaniha.  

Key words: Techno, hōyō, Buddhism, True Pure Land, Shin Buddhism, Japan 



 

INTRODUCTION 

Questions générales de recherche  

Au Japon, la pérennité des institutions religieuses dépérit graduellement depuis la période d’après-

guerre (Reader, 2011, p. 239). De façon générale, la pratique des différentes formes de bouddhisme 

japonais et l’adhésion à leurs principales croyances sont en déclin (Reader, 2011, p 239). Les 

abbé·es des temples bouddhistes, surtout des petits temples locaux, peinent à assurer l’entretien et 

les opérations de leurs temples, ainsi qu’à se trouver des successeur·es (Nelson, 2013, p. XIIV; 

Reader, 2011, p. 234). Les facteurs à l’origine de ce déclin sont multiples (Nelson, 2011). Nous 

pouvons notamment citer l’urbanisation, le développement rapide des technologies de 

l’information, la primauté du choix individuel dans le marché religieux mondial et domestique, ou 

encore, le manque de confiance envers les nouveaux mouvements religieux surtout depuis la 

tragédie de Aum Shinrikyō1 (Nelson, 2011, p. 1; Reader, 2011, p. 239).  

Les revenus principaux des temples bouddhistes proviennent du secteur funéraire, qui est à la fois 

la fonction et le mode d’interaction principale du bouddhisme avec la société japonaise depuis 

plusieurs siècles (Reader, 2011, p. 235). Le coût des services funéraires étant élevé, la population 

japonaise est de moins en moins encline à participer à la vie du temple et à considérer le 

bouddhisme comme pertinent (Reader, 2011, p. 234-235; Rowe, 2011, p. 36). Les grandes écoles 

bouddhistes sont également affligées d’un problème d’image les dépeignant comme des profiteurs 

de l’économie du marché funéraire (Borup, 2020, p. 955). Elles sont forcées de trouver de 

nouvelles façons d’approcher et d’interagir avec la société japonaise d’aujourd’hui afin de 

réactualiser leur pertinence (Nelson, 2013, p. XIIV). Certains chercheur·euses ont documenté 

différents cas d’abbé·es de temples bouddhistes qui font preuve de créativité en proposant de 

nouveaux types de services funéraires (Fisch et Solomon, 2018; Nelson, 2013; Porcu, 2014; Reader, 

2020, 2011; Rowe, 2011).  

                                                 

1 En 1995, le nouveau mouvement religieux japonais, Aum Shirinkyō, a lancé une attaque de gaz sarin dans le métro 

de Tōkyō (Reader, 2011, p. 239). 



 2 

Avec cette recherche, je souhaite contribuer à cette mince branche de la littérature encore trop peu 

développée. En effet, le bouddhisme japonais est l’un des aspects les moins étudiés de la littérature 

sur le Japon (Nelson, 2013, p. XVI). Je documente donc le techno-hōyō (テクノ法要), une nouvelle 

forme techno de service commémoratif (hōyō, 法要) de l’école bouddhiste de la Vraie Terre Pure 

(Jōdo Shinshū), pratiqué au temple bouddhiste de Shōonji dans le village de Togo dans la ville de 

Fukui au Japon (Shōonji, 2018). Le 14ème abbé (jūshoku)2 de Shōonji, Gyosen Asakura, a décidé 

de mélanger les chants bouddhistes traditionnels à de la musique technopop et d’ajouter des jeux 

de lumières projetés sur l’autel de son temple lors de certains services (hōyō) (Voir Figure A). 

Selon lui, les chants et la musique bouddhistes du passé doivent être transmis et préservés; il décrit 

lui-même le techno-hōyō comme l’essai d’un nouveau mode de transmission des enseignements 

bouddhistes qui tente de conserver le sentiment (kimochi, 気持ち) avec lequel les chants et les 

textes du techno-hōyō traditionnel ou non techno ont été composés (Duncan Reehl, 2020; Dharma 

Techno, 2019; Ryukoku University, 2019). En ce qui concerne le choix du genre musical, il 

soutient que la techno permet une expérience similaire à celle du hōyō non techno par le fait qu’elle 

transcende (超える) le temps et l’espace présents (Dharma Techno, 2019; Shōonji, 2018). Pour 

créer sa musique, Gyosen Asakura s’inspire de sa vision de la beauté de la Terre Pure (Dharma 

Techno, 2019). Dans ce mémoire, je traiterai majoritairement des discours et des pratiques liées au 

techno-hōyō. Mes questions de recherche générales de recherche sont les suivantes : Quels sont les 

discours et les pratiques qui entourent le techno-hōyō, et quels types d’expériences les personnes 

qui y participent en tirent-elles? Quelles sont les caractéristiques matérielles du techno-hōyō qui le 

distinguent du hōyō pratiqué sans techno ?  

                                                 

2 La ou le jūshoku est la personne responsable de l’administration d’un temple bouddhiste, souvent obtenu en héritage 

familial, ou un·e prêtre ayant la permission de résider dans un temple (Starling, 2020, p. 978-979). Pour les raisons qui 

seront mentionnées plus bas, j’utilise le terme japonais dans cette recherche. 



 3 

 

Figure A : Gyosen Asakura dans le naijin de Shōonji (Aaron Nathanson, DJ, MONK) 

Division du mémoire 

Les deux premières parties du chapitre 1 de ce mémoire servent de contexte socio-historique à ma 

recherche. Elles fournissent des connaissances de base sur le Jōdo Shinshū et décrivent les 

évènements historiques qui ont mené à l’état actuel du bouddhisme au Japon. Les deux dernières 

parties du chapitre 1 consistent en une revue de la littérature qui mène à des questions de recherche 

plus précises. Ce chapitre traite aussi brièvement du concept encadrant la majorité de mes 

interprétations, le bouddhisme expérimental. 



 4 

Étant donné le rôle central de la musique dans mon objet d’étude, le chapitre 2 décrit le paysage 

musical japonais en puisant dans des sources ethnomusicologiques. La première partie du chapitre 

2 fournit les différentes expressions linguistiques utilisées au Japon pour désigner les genres 

musicaux japonais et non japonais. Les deux autres parties du chapitre 2 traitent des deux styles 

musicaux qui fondent le techno-hōyō dans leur union : la musique techno et les chants bouddhistes 

(shōmyō).  

Le techno-hōyō n’ayant jamais été étudié à l’aide d’un séjour ethnographique à Shōonji (Reehl, 

2023; 2020), le chapitre 3 consiste en une description de mon séjour de terrain, des normes éthiques 

qui l’ont régi ainsi que des deux méthodes utilisées pour mener la recherche, à savoir l’ethnographie 

et l’ethnomusicologie. Ce chapitre propose aussi une brève mise en contexte sociogéographique 

du lieu de l’ethnographie.  

Le chapitre 4 introduit les concepts qui seront utilisés pour l’analyse des résultats, soit le kimochi, 

la médiation du « sentiment », le paradigme du lignage et la rencontre affective.  

Le chapitre 5 expose les résultats de ma recherche à travers quatre thèmes principaux. 

Premièrement, je traite des pratiques du temple de Shōonji visant à stimuler l’intérêt pour le Jōdo 

Shinshū dans la vie locale du village de Togo. Dans ce contexte, le techno-hōyō, par la médiation 

qu’il effectue entre la musique du temple et la musique populaire, apparaît comme l’outil de 

prédilection de l’abbé. Bien qu’il se distingue des autres hōyō par sa fonction rituelle et par son 

esthétique (Reehl, 2023), il puise dans le même répertoire liturgique. Je traite ensuite de 

l’expérience des participant·es au techno-hōyō, puis de la liturgie, qui constitue un point de 

désaccord sous-tendant les discours en tensions autour du techno-hōyō. En effet, tous ces discours 

s’articulent autour de l’importance de la conservation de la liturgie et des techniques de 

performance des hōyō pour assurer la bonne transmission des enseignements Jōdo Shinshū. La 

liturgie du hōyō apparait comme un facteur garantissant l’harmonie des interactions avec Amida et 

les participant·es lors du hōyō. Enfin, je traite des techniques artistiques, musicales et visuelles, 

mises en place par l’abbé pour rendre le hōyō en forme techno, ainsi que les effets de cette forme 

techno sur l’expérience des participantes. 

Termes essentiels 



 5 

Afin de garantir la clarté de mon texte, je définirai dans cette section les termes les plus récurrents 

au fil du mémoire. Il s’agira ici de préciser la définition que j’entends employer et de démanteler 

les idées préconçues qui y pourraient y être rattachées. Les termes qui seront définis ci-dessous 

sont les suivants : le bouddhisme et ses écoles, l’institution, la liturgie, et la religion en contexte 

japonais. 

Ce sont les Européen·es qui ont utilisé le terme « bouddhisme » pour la première fois au début du 

XIXe siècle (Nelson, 2013, p. 5). Ce terme est toujours utilisé pour identifier les différents 

enseignements asiatiques visant à l’éliminer la cause de la souffrance humaine (Nelson, 2013, p. 5). 

L’anthropologue américain John Nelson remarque que l’utilisation du terme « bouddhisme » pour 

désigner une multitude de croyances et de pratiques différentes est insuffisante, et il suggère 

d’utiliser la forme plurielle Buddhisms ou de considérer le bouddhisme comme un nom collectif 

englobant plusieurs versions et expressions distinctes (Nelson, 2013, p. 5). Dans ce mémoire, j’opte 

aussi pour une définition collective du terme « bouddhisme », mais j’appréhende le bouddhisme 

japonais à l’aide du concept de « bouddhisme du temple » élaboré par Stephen Covell (Covell, 

2005, p. 4). Cette expression fait référence aux différentes institutions bouddhistes qui se sont 

développées au Japon avant le XVIIe siècle (Rowe, 2011, p. 4; Covell, 2005, p. 4). L’étude des 

Buddhims du temple consiste donc à étudier les différentes formes de bouddhismes tels qu’ils sont 

vécus par les représentantes, les adhérentes et les participantes aux activités organisées par ces 

institutions bouddhistes (Rowe, 2001, p. 4).  

Dans la littérature, les termes utilisés pour désigner les branches des différentes formes de 

bouddhisme au Japon sont multiples (Borup, 2020; Starling, 2020; Blum, 2020; Porcu, 2014). Les 

termes les plus souvent utilisés sont les suivants : « secte » (de l’anglais sect) (Starling, 2020), 

« dénomination » (Borup, 2020), « école » (Blum, 2020) et « institution » (Porcu, 2014). Les trois 

premiers termes sont des traductions du kanji3 « shū (宗) », alors que le terme « institution » est un 

concept tiré de la sociologie (Busswell et Lopez, 2013, p. 1060; Nelson, 2013, p. 6-8). Le kanji shū 

                                                 

3 En japonais, le kanji se traduit littéralement par « caractère chinois ». 



 6 

est polysémique et se réfère entre autres aux termes suivants : « enseignement fondamental », 

« tradition », « lignée » ou « lignage » (Busswell et Lopez, 2013, p. 1060). Dans ce mémoire, 

j’évite d’utiliser le terme « secte » en raison de sa connotation négative dans la langue française. 

J’évite aussi son équivalent en français, « culte », dû à sa connotation négative dans la langue 

anglaise. Le terme « dénomination » me semble trop lié au monde chrétien, notamment en raison 

de son rapprochement avec le terme « confession » qui peine à représenter les réalités religieuses 

au Japon (Tanabe et Reader, 1998, p. 4-5). Dans ce mémoire, j’opte donc pour l’utilisation des 

termes « école », « branche » et « institution ». Le terme « école » ne s’applique qu’aux branches 

du bouddhisme retraçant leurs enseignements jusqu’à un patriarche important (Busswell et Lopez, 

2013, p. 1060). Étant donné la présence d’une lignée d’enseignements dans le bouddhisme de la 

Vraie Terre Pure (Jōdo Shinshū) (Bloom, 1989, p. 33) (voir Tableau 3), le terme « école » est 

adapté à la présente recherche. Le terme « branche » servira à indiquer les ramifications des 

différentes écoles bouddhistes, donc les sous-écoles. De son côté, le terme « institution » est 

essentiel pour ma recherche, car je me penche sur les interactions entre la société japonaise et les 

institutions bouddhistes à partir du point de vue des prêtres (sōryo) et des pratiquant·es laïques 

(monto)4. Ce terme met de l’accent sur les pratiques et les croyances officielles et permet de les 

distinguer des pratiques et des croyances non officielles qui sont aussi présentes au sein d’une 

même école bouddhiste (Borup, 2020, p. 960). Une grande partie des échanges et des discussions 

sur le terrain ont eu lieu avec des prêtres, et le concept d’institution proposé par John Nelson (2013) 

colle très bien aux différentes réalités que j’ai pu observer sur le terrain.  

Dans son livre, Nelson (2013, p. 8) puise dans le travail de John Thompson (1991) pour établir les 

bases de sa définition d’institution. L’institution est avant tout « une collectivité d’individus 

organisés autour de principes clés » (Nelson, 2013, p. 8; Thompson, 1991, p. 8). Cette collectivité 

                                                 

4 Shinran a renoncé à ses vœux bouddhistes, devenant « ni moine, ni laïque » (Jaffe, 2001, p. 51). C’est pour cette 

raison que les « affiliées » Jōdo Shinshū qui n’en sont pas des membres officielles se nomment monto (門徒) (Borup, 

2020, p. 954; Starling, 2020, p. 978-979). Pour leur part, les membres officielles s de l’école Shin sont nommés sōryo 

(僧侶) (Borup, 2020, p. 954; Starling, 2020, p. 978-979). Dans la littérature, le terme sōryo est souvent traduit par 

« moine » ou par « prêtre », alors que le terme monto est traduit par « adhérentes », « affiliées », « pratiquant » ou 

« dévot » (Jisho, 2025; Borup, 2020, 954; Starling, 2020, 978-97). Cependant, dans mon projet de recherche, j’utilise 

les expressions japonaises, car elles correspondent mieux à la vision Jōdo Shinshū. En plus, elles évitent la projection 

d’idées préconçues reliées à leurs équivalents dans le monde chrétien. 



 7 

permet la création « de relations sociales relativement durables » qui fournit ensuite « du pouvoir, 

un statut et une variété d’autres ressources » à ses individu·es (Nelson, 2013, p. 8; Thompson, 1991, 

p. 8). L’institution permet la satisfaction d’un besoin perçu et considéré comme important par la 

société dans laquelle elle est située (Nelson, 2013, p. 8). Elle met aussi de l’avant des pratiques et 

des valeurs qui sont « considérées comme valides », mais afin de conserver sa crédibilité, et donc 

la validité des valeurs et des pratiques qu’elle promeut, elle doit s’ajuster aux changements sociaux 

qui affectent les individu·es en réactualisant ses valeurs et ses pratiques (Nelson, 2013, p. 8).  

Malgré le fait que le terme « liturgie » se référait originellement (323 AEC – 31 AEC) à une « cultic 

celebration of  Christians […] to the Lord » (Chupungco, 1997, p. 3, 6), il réunit aujourd’hui dans 

sa définition une grande variété de célébrations, qu’elles soient associées à l’Église ou à des 

communautés non chrétiennes (Gerhards et Kranemann, 2017, p. 1, 3). La liturgie, et les actions 

qui lui sont associées, suit généralement des règles dictées et reconnues par l’Église dans le cadre 

de laquelle elle est pratiquée (Gerhards et Kranemann, 2017, p. 1; Chupungco, 1997, p. 8). Dans 

les termes de l’anthropologue Roy Rappaport, la liturgie doit suivre un certain ordre établissant les 

actes et les objets utilisés dans le rite (Rappaport, 1974; Mitchell, 1999, p. 63). L’application de 

cet ordre liturgique permet sa préservation, mais perpétue aussi l’obligation tacite de respecter les 

normes et les valeurs du rite pratiqué (Mitchell, 1999, p. 63). Déracinée de son origine chrétienne, 

la liturgie se rapproche donc davantage de la performance théâtrale (Clammer et Clammer, 2019, 

p. 244) que de l’Eucharistie. Dans ce mémoire, le terme liturgie est utilisé un peu à la manière du 

théâtre pour désigner l’aspect performatif du rite, c’est-à-dire les objets et actions qu’il met en jeu 

lorsqu’il est pratiqué. Si la liturgie se rattache spécifiquement à un répertoire reconnu par une école 

bouddhiste, j’utilise le terme de « liturgie instituée », c’est-à-dire une liturgie régie par une 

institution bouddhiste. Le techno-hōyō fait intervenir des objets qui ne sont pas dictés par l’ordre 

liturgique de l’école Honganjiha, à laquelle Shōonji est affilié. Une partie de mon travail consiste 

donc en une description de ces nouveaux objets liturgiques, plus précisément la musique techno et 

les visuels. De plus, comme je l’ai déjà mentionné, l’ordre liturgique est un élément important dans 

les débats entourant le techno-hōyō.  

Finalement, une brève mise en contexte de la vie religieuse au Japon s’impose. Malgré la présence 

établie et la reconnaissance de diverses institutions, traditions et mouvements religieux distincts, 

le paysage religieux japonais se caractérise par la complémentarité des fonctions sociales qu’ils 



 8 

remplissent (Gellner, 1997, p. 288; Swyngedouw, 1993, p. 63-64). Selon Gellner (1997, p. 286-

287) et Swyngedouw (1993, p. 56), dans cet assemblage religieux, le bouddhisme japonais remplit 

surtout des fonctions sotériologiques, comme la voie vers l’illumination, et des fonctions familiales 

à travers les rites funéraires. Au lieu de répandre leurs doctrines et de les présenter comme 

différentes des autres, les différentes institutions religieuses offrent surtout des services rituels qui 

répondent aux besoins de leur communauté (Swyngedouw, 1993, p. 65). Ces besoins sont très 

variés, mais ils prennent souvent la forme de bénéfices concrets dans le monde présent (genze 

riyaku) (Tanabe et Reader, 1998). De façon général, la vie religieuse japonaise se caractérise donc 

par l’utilisation de services rituels provenant de plusieurs traditions différentes (Swyngedouw, 

1993, p. 60-61). 

Conventions 

Pour ce mémoire, afin de rendre mon écriture inclusive, je privilégie les termes épicènes, les 

formulations englobantes et les doublets abrégés vis-à-vis l’utilisation du masculin générique. 

L’écriture inclusive est seulement utilisée pour les termes en français. Les mots en japonais et en 

anglais sont mis en italique, à l’exception des noms d’écoles, de branches et de temples bouddhistes, 

des époques historiques ainsi que des autres noms propres. Le système de romanisation du japonais 

utilisé est le Hepburn révisé. J’opte généralement pour les termes en japonais vis-à-vis leurs 

équivalents en français. Lorsqu’essentiels à mes explications, les kanjis suivent le terme japonais. 

Par souci de clarté, je traduis parfois les citations et les termes tirés d’ouvrages en anglais. Un 

lexique contenant les termes japonais utilisés et les kanjis qui leur sont associés est disponible en 

Annexe (voir Annexe A). Finalement, j’ai choisi de traduire le terme head-temple (honzan, 本山) 

par « temple fondateur » afin de souligner l’importance du fondateur de l’école dans ce temple. 

Puis, j’ai choisi de traduire le terme branch-temple (betsuin, 別院) par « temple affilié ».   



 9 

CHAPITRE 1 : CONTEXTE D’ÉTUDE 

Avant d’entamer une description du contexte d’étude, c’est-à-dire une brève introduction au 

bouddhisme Jōdo Shinshū ainsi qu’à la crise du bouddhisme du temple au Japon, ce court 

paragraphe introduit rapidement le lecteur au Bouddha Sakyamuni ainsi qu’aux grandes idées du 

bouddhisme Mahayana. Ce paragraphe d’introduction puise la majorité de son contenu des pages 

xv à xxi de l’ouvrage de Irons (2008) ainsi que des chapitres 5 et 6 de celui de Harvey (1993).  

Selon la majorité des traditions bouddhistes, le prince Siddharta Gautama aurait vécu en Inde au 

Ve siècle avant notre ère. Son parcours de vie et ses vies passées l’auraient mené à discerner 

certaines caractéristiques de la réalité et de l’existence humaine, telle que la souffrance (dukkha), 

l’impermanence (anitya) et l’illusion du soi (anatman). Selon lui, la souffrance serait conditionnée 

par l’attachement et le désir qui, par la nature impermanente de toute chose, mèneraient toujours 

vers l’insatisfaction. La mort n’étant pas une solution à la fin de dukkha, car elle entraine une 

renaissance, et ce suivant un cycle infini de souffrance : le samsara. La seule sortie du cycle infini 

de souffrance du samsara serait l’éveil ou l’illumination (nirvana), un état de bonheur suprême 

caractérisé par non-existence et l’absence de souffrance. Siddharta aurait atteint l’éveil au pied 

d’un figuier (ficus religiosa) à Bodhgayā pour devenir le Bouddha Sakyamuni. Il aurait ensuite 

légué ses connaissances sous formes d’enseignement, le Dharma, à ses cinq premiers disciples au 

Parc des Gazelles. Ses apprentis se multiplièrent pour former une communauté, le Sangha, aspirant 

à ses enseignements. Le bouddhisme est généralement décrit comme constitué des trois joyaux : le 

Bouddha historique (Siddharta), sa doctrine et ses enseignants (le Dharma) et la communauté (le 

Sangha).  

Le bouddhisme s’est ensuite propagé à travers l’Asie où il est entré en contact avec plusieurs 

contextes culturels différents. Il s’est propagé en Asie du Sud, comme au Sri Lanka et en Thaïlande, 

au nord de l’Inde et en Mongolie, ainsi qu’en Asie de l’Est, comme en Chine et au Japon. Les 

courants bouddhistes du sud sont regroupés sous le terme parapluie du bouddhisme Theravada, 

tandis que, les traditions s’étant propagées au Nord de l’Inde et en Mongolie, appartiennent au 

bouddhisme de type Vajrayana. Le bouddhisme s’étant développé au Japon et en Chine 

appartiennent au courant du Mahayana. Bien évidemment, ces termes sont très généraux et peinent 



 10 

à représenter adéquatement les réalités et expériences multiples des traditions bouddhistes qui les 

constituent. 

Le bouddhisme Mahayana a produit de nombreux textes en sanskrit, les sutras, qui contiennent 

certains développements des enseignements du Dharma et mettent beaucoup d’emphase sur 

certaines idées, dont celle de la vacuité (sunyata). L’une des caractéristiques doctrinales 

développées par le bouddhisme Mahayana est la reconnaissance de plusieurs êtres éveillés : les 

Bouddhas Célestes ou les Tathāgata (nyorai, 如来), et les bodhisattvas (bosatsu, 菩薩). Le terme 

Bodhisattva, « être d’éveil », désigne les êtres qui progressent sur la voie vers l’éveil, animés par 

le vœu compatissant d’aider tous les êtres sensibles plongés dans le samsara. Différemment, les 

Bouddhas Célestes ou Tathāgata habitent des mondes purs, ou Terres Pures, dans lesquels ils 

continuent de dispenser leurs enseignements. Les êtres sensibles ayant la chance d’y renaître 

pourront vivre dans la sérénité et avoir accès aux enseignements de ces Bouddhas, facilitant ainsi 

leur atteinte du nirvana.  

La première documentation historique d’un Tathāgata est celle d’Aksobhya, la figure centrale du 

sutra Aksobhyatathagatasya vyuha qui a été traduit en chinois durant la dynastie Han (206 AEC – 

220 EC) (Tanaka, 2018, p. 23). Aux fils des siècles, d’autres sutras ont fait référence à des 

Tathāgata, mais c’est le Suvarnaprabhasasutra qui nous intéresse ici (Tanaka, 2018, p. 24-25). 

Selon ce sutra indien qui date de la dynastie Gupta (IV au VI siècle), le boddhisattva Ruciraketu 

aurait douté de la mort de Sakyamuni et aurait postulé la théorie selon laquelle les Quatre Bouddhas 

Célestes, Aksobhya (Est), Ratnaketu (Sud), Amitayus (Ouest) et Dundubhisvara (Nord), seraient 

des émanations éternelles du Bouddha Sakyamuni et occuperaient les quatre directions cardinales 

(Tanaka, 2018, p. 25). C’est sur la base du Suvarnaprabhasasutra que la ‘’Théorie des Quatre 

Bouddhas’’ ou des ‘’Bouddhas des Quatre Directions’’ a été développée (Tanaka, 2018, p. 25). 

Cette théorie a influencé l’arrangement de la partie centrale de plusieurs mandalas du grand courant 

Mahayana partout en Asie, dont certains retrouvés dans les écoles bouddhistes Tendai et Shingon 

au Japon (Tanaka, 2018, p. 29; Irons, 2008, p. 353 et 490).  

1.1 Le Jōdo Shinshū 



 11 

Dans ce mémoire, je m’intéresse à un mouvement bouddhiste en particulier : la branche (ha) 

Honganjiha ou Nishi Honganjiha de l’école de la Vraie Terre Pure (Jōdo Shinshū). Le Jōdo Shinshū 

trouve son origine dans le culte du Bouddha Amitayus, Amitābha ou Amida (l’un des Bouddhas 

des Quatre Directions) fondé par Hui-Yuan (344-416) au Ve siècle en Chine (Irons, 2008, p. xxvii; 

Saunders, 1964, p. 188-190). Le Bouddha Amida est reconnu pour son association à la lumière, à 

la longévité, ainsi qu’à sa demeure : une Terre Pure situé à l’Ouest et surnommé Sukhavati (« lieu 

de félicité »), (Irons, 2008, p. 14; Saunders, 1964, p. 145 et 168-170). Située à l’extrémité de 

l’Univers, cette Terre Pure abrite des conditions idéales pour atteindre de l’éveil (Curley, 2017, 

p. 17; Irons, 2008, p. 14; Saunders, 1964, p. 145 et 168-170). Or, la position exacte de Sukhavati 

reste incertaine, ambiguë, et ne correspond pas toujours à un monde transcendant séparé du nôtre 

(Curley, 2017, p. 17). Dans l’imaginaire populaire de la période d’Heian au Japon (794-1185), les 

montagnes et la mer séparaient la Terre Pure d’Amida du monde réel (Curley, 2017, p. 19-20). 

Certains pèlerinages en montagne permettaient donc aux pratiquantes d’expérimenter la Terre 

Pure d’Amida dans ce monde (Curley, 2017, p. 19; Arichi, 2006, p. 325). L’iconographie de l’art 

bouddhiste présente souvent Sukhavati comme une terre d’or jonchées de grandes tours (Arichi, 

2006, p. 339). Ces représentations artistiques de la Terre Pure puisent notamment dans le contenu 

des Petits et Grands Sutras de la Terre Pure (Grand et Petit Sukhavativyuha-sutra) qui décrivent les 

caractéristiques physiques de Sukhavati (Evans et al., 2021, p. 2). Dans le Grand Sutra, le sol de 

Sukhavati est également décrit comme étant composé de pierres et de métaux précieux qui reflètent 

la lumière d’Amida (Inagaki, 2003, p. 21). Les cours d’eau de la Terre Pure produisent des « sons 

exquis » révélant les « vérités de la souffrance » et nourrissent les multiples arbres et les fleurs 

composés des mêmes joyaux (Inagaki, 2003, p. 24 et 71). La Terre Pure est également peuplée 

d’oiseaux dont les chants récitent les vertus du Bouddha, du Dharma et du Sangha (Inagaki, 2003, 

p.  71). Les habitantes de ce monde ayant des capacités spirituelles, mentales et physiques parfaites, 

les souffrances physiques sont presque inexistantes (Olson, 2005, p. 184). C’est grâce aux mérites 

karmiques et à la compassion infinie d’Amitabha que l’existence de la Terre Pure est possible 

(Olson, 2005, p. 184). Selon certains sutras, dans l’une de ses vies précédentes Amitabha était le 

roi Dharmākara qui aurait renoncé à son trône pour se consacrer à la pratique bouddhiste (Olson, 

2005, p. 185). Il aurait alors formulé une série de vœux de Bodhisattva dont celui d’atteindre la 

bouddhéité et de créer une Terre Pure où les êtres qui y naîtraient ne tomberaient jamais dans les 

royaumes inférieurs et seraient fermement établis sur la voie de la bouddhéité (Olson, 2005, p. 185). 



 12 

Après des éons de pratique de Bodhisattva, Dharmākara est devenu le Bouddha Amitābha et a créé 

sa Terre Pure à l’aide de ses mérites karmiques (Olson, 2005, p. 185).  

Pour le moine Hōnen (1133-1212), la terre de Sukhavati est lointaine du point de vue géographique, 

mais proche du point de vue karmique pour ceux qui se la visualisent (Curley, 2017, p. 25). Dans 

ses visions, Hōnen voyait la Terre Pure siégeant sur un sol de lapis-lazuli d’où poussaient des arbres 

de joyaux, et où se trouvaient des palais et des étangs magnifiques (Curley, 2017, p. 24)5. Or, c’est 

le moine chinois Hui-Yuan6 qui a élaboré les premières techniques de méditation ésotériques 

permettant de visualiser Sukhavati (Saunders, 1964, p. 188). Au Japon, le bouddhisme a été 

introduit par des moines coréens et chinois au cinquième et sixième siècles, mais ce n’est qu’à 

l’époque Heian (794-1185) que les techniques de méditation de Hui-Yuan ont été importées au 

Japon par le biais des écoles bouddhistes Tendai et Shingon (voir Tableau 2) (Sawada, 2001, 

p. 611; Saunders, 1964, p. 135, 189). À cette époque, le bouddhisme au Japon se caractérisait par 

son rôle politique élitiste (Nelson, 2013, p. 30). Les temples avaient comme mission de maintenir 

la stabilité du royaume de l’empereur (Nelson, 2013, p. 50). Ils agissaient comme des rentiers et, 

en échange des services rituels rendus à l’élite, ils recevaient des dons terriens et monétaires 

(Nelson, 2013, p. 50-51).  

Au tournant des époques Heian (794-1185) et Kamakura (1185-1333), l’Empire, alors installé à 

Kyoto, est déchiré par des conflits politiques violents (Nelson, 2013, p. 31; Saunders, 1964, p. 185). 

La violence n’épargne pas certains temples bouddhistes qui participent eux aussi aux conflits à 

l’aide de leurs armées de mercenaires (Olson, 2005, p. 188). Ce climat obscur 7  a favorisé 

                                                 

5  Hōnen aurait écrit le « Record of Samadhi Attainments » (Sanmai hottoki) dans lesquels se retrouvent des 

descriptions de visions de la Terre Pure, mais il n’en est peut-être pas l’auteur véritable (Curley, 2017, p. 24). 
6 Le bouddhiste chinois Hui-Yuan a fortement été inspiré par son maître Dao An (Saunders, 1964, p. 188). Selon les 

doctrines du Jōdo Shinshū, Dao An a été le disciple du maître indien Nagarjuna, lui-même disciple du Bouddha 

Sakyamuni (Bloom, 1989, p. 33) (voir Tableau 3). 

7 La période Kamakura est aussi sujette à de nombreux bouleversement sociaux. La capitale de l’Empire, alors installée 

à Kamakura, est dévastées par le tremblement terre Shōka en 1257 (Olson, 2005, p. 188). L’Empire subit également 

deux tentatives d’invasions mongoles, une en 1274 et une 1281 (Olson, 2005, p. 188) 



 13 

l’émergence de la théorie du Dernier Âge du Dharma8, aussi appelé mappō (Marra, 1988, p. 25; 

Saunders, 1964, p. 185-186). Cette théorie eschatologique, inspirée par la notion du kaliyuga de la 

cosmologie hindoue, stipule que la doctrine bouddhiste, le Dharma, est vouée au déclin jusqu’à 

l’avènement de son anéantissement (Eltschinger, 2020; Marra, 1988, p. 25-27). La période 

Kamakura a donc été un terrain fertile à l’apparition de nouveaux mouvements bouddhistes, tels 

que les écoles Zen, Sōtō et Rinzai, l’école Nichiren ou encore les écoles de la Terre Pure (Nelson, 

2013, p. 31-32).  

À cette même période, le moine Tendai Genshin (942-1017) a développé l’idée selon laquelle la 

récitation du nom d’Amida, le nembutsu, est l’une des techniques de méditation dirigées vers la 

Terre Pure (Irons, 2008, p. 214-215 ; Bloom, 1989, p. 37; Saunders, 1964, p. 191). Son œuvre 

proéminente décrivant en détail les plans infernaux, le Ojoyoshu9, a pressurisé, par la peur des 

enfers, la bonne conduite karmique des laïques10 (Nelson, 2013, p. 32). Le Ojoyoshu a inspiré l’un 

des disciples de Genshin, Hōnen (1133-1212), qui a développé l’idée selon laquelle la répétition 

de la phrase du nembutsu (« 南無阿弥陀仏 (namu amida butsu) » en japonais ou « je prends refuge 

en Amida ») attirerait la compassion d’Amida (Irons, 2008, p. 214; Olson, 2005, p. 191; Saunders, 

1964, p. 191-192). C’est grâce aux mérites transférés par le Bouddha Céleste que les pratiquant·es 

bouddhistes se réincarneraient à Sukhavati (Irons, 2008, p. 446; Saunders, 1964, p. 191-192). 

(Irons, 2008, p. 214; Saunders, 1964, p. 191-192). L’importance accordée au pouvoir du nembutsu 

a donné naissance à une école distincte du Tendai : le Jōdo Shū (Bouddhisme de la Terre Pure) 

(Saunders, 1964, p. 192). Le Jōdo Shū offrait une solution à l’ère terrible du mappō, car si le monde 

et le Dharma étaient voués à la destruction, l’illumination dans la vie présente était impossible 

(Marra, 1988, p. 51). Or, par le biais de la réincarnation dans la Terre Pure d’Amida, le Jōdo Shū 

permettait de contourner les problèmes sotériologiques reliés au mappō (Marra, 1988, p. 51). Selon 

Hōnen, la voie du Jōdo Shū s’opposait à celle habituellement retrouvée dans le bouddhisme, car 

                                                 

8 Dans ce mémoire, j’opposerai le terme « Dharma », qui se réfère aux enseignements ou aux doctrines du Bouddha 

Sakyamuni, au terme « dharma » qui englobe les lois et les règles qui composent la réalité (Irons, 2008, p.  xv; Harvey, 

1993, p. 77). 

9 Ce poème contient des descriptions détaillées des six plans d’existence bouddhiste, dont les enfers, ainsi qu’une 

révision de la littérature Jōdo Shinshū (Nelson, 2013, p. 32; Irons, 2008, p. 214). 
10 En général, dans l’étude du bouddhisme on distingue les « laïques » des « moines » ou des « prêtres » (Borup, 2020, 

p. 959). 



 14 

elle ne reposait pas sur le pouvoir individuel afin d’atteindre l’illumination (jiriki, 自力), mais sur 

le pouvoir externe (tariki, 他力) du Tathāgata Amida (Olson, 2005, p. 190). L’école du Jōdo Shū 

apparaissait donc comme une école subversive, puisqu’elle offrait des rituels pour le salut des 

laïques ordinaires et des femmes alors que la majorité des rituels des grandes écoles bouddhistes 

étaient encore entrelacés au pouvoir de l’élite politique (Nelson, 2013, p. 32, 79; Olson, 2005, 

p. 191).  

C’est le disciple de Hōnen, Shinran (1173-1262), qui a fondé le Jōdo Shinshū (Bouddhisme de la 

Vraie-Terre Pure) (Bloom, 1989, p. 33; Saunders, 1964, p. 197). Les innovations doctrinales de 

Shinran sont fortement reliées à son parcours individuel (Olson, 2005, p. 191). Initialement formé 

comme moine Tendai au Mont-Hiei, il a renoncé à ses vœux monastiques et rejoint son nouveau 

maître Hōnen en 1201 (Olson, 2005, p. 191). Selon Shinran, puisqu’elles étaient toujours motivées 

par la passion, l’égo ou le désir d’être sauvée, les bonnes actions et l’accumulation de mérites 

karmiques étaient impossibles (Olson, 2005, p. 191-192). Incapable d’atteindre l’illumination par 

ses propre action (tariki), Shinran s’en remettait entièrement au pouvoir externe d’Amida (tariki) 

(Olson, 2005, p. 192). Il considérait même que l’énonciation répétée du nembutsu, « je prends 

refuge en Amida », n’était pas une bonne action et n'avait aucun effet d’attirer la compassion 

d’Amitabha (Olson, 2005, p. 192). La seule solution possible était donc la confiance en une aide 

externe d’Amida et non pas une action individuelle qui provoquerait cette aide (Olson, 2005, 

p. 192). Cette confiance devait être exprimée à l’aide du nembutsu et fait qu’une seule fois avec 

sincérité pour être sauvé par Amida (Olson, 2005, p. 192). 

De ces positions doctrinales en ressortirent plusieurs différences pratiques et rituelles, dont 

l’abolition de la vie monastique, notamment en permettant aux moines de se marier et de se faire 

pousser les cheveux, ainsi que la priorisation du culte à Amitābha aux dépens des autres cultes 

présents dans le Jōdo Shū (Saunder, 1964, p. 199). En raison de conflits politiques entourant 

l’héritage de Shinran et le régime de Oda Nobunaga, le Jōdo Shinshū s’est scindé en deux branches 

(ha, 派) au XVIIe siècle : celle du Honganjiha (本願寺派) ou du Honganji de l’Ouest et du Ōtaniha 

(大谷派) ou du Honganji de l’Est (Irons, 2008, p. 231-232; Bloom, 1989, p. 33). Dans ce mémoire, 



 15 

je traite surtout du Honganjiha ou du Honganjiha de l’Ouest, car le temple Shōonji fait partie de 

cette branche (Shōonji, 2018). 

L’œuvre majeure de Shinran est le Kyōgyōshinshō ou The Teaching, Practice, Shinjin, and 

Realization of the True Pure Land Path en anglaise (HHMH, 2010; Hirota et al., 1997a et b; 

Saunders, 1964, p. 199; Irons, 2008, p. 445-446). C’est à partir du texte du Kyōgyōshinshō que 

Shinran a composé plusieurs chants rituels encore aujourd’hui pratiqués à Shōonji, comme lors de 

la cérémonie du Hanamatsuri à laquelle j’ai pu participer. Ce texte se base sur trois sutras (kyō) : 

le Sutra de la Contemplation (Kanmuryōjukyō) ainsi que les Grand et Petit Sutras de la Terre Pure 

(Daimuryōjukyō et Amidakyō respectivement) (Irons, 2008, p. 445-446; Hirota et al., 1997b; Bloom, 

1989, p. 36). Le Kyōgyōshinshō est divisé en quatre parties qui traitent d’aspects différents de la 

pensée de Shinran : le kyō, le gyō, le shin et le shō. Selon le kyō du Kyōgyōshinshō, toute volition 

humaine étant corrompue par l’égoïsme, c’est la compassion et la sagesse d’Amida qui produisent 

les actions vertueuses et la pratique de la dévotion (shinjin) envers lui (Isomae, 2014, p. 35; Bloom, 

1989, p. 36-37). Le gyō fait référence et instruit à la pratique de la récitation du nembutsu (Bloom, 

1989, p. 37). Idée centrale de Shinran, le shin est une « foi […] sincère, joyeuse et un désir » de 

renaître dans la Terre Pure d’Amida pour atteindre l’illumination (Bloom, 1989, p. 38). Cette foi, 

contrairement à sa signification chrétienne, ne se réfère pas à la croyance en l’existence d’Amida 

ou de sa Terre Pure, mais plutôt à la confiance en Amida et en la réincarnation dans sa Terre Pure 

(Inagaki, 1996). Selon Inagaki, la relation du dévot avec Amida est structurée par un état mental et 

une attitude de confiance éveillée au contact des sutras de la Terre Pure (Inagaki, 1996, p. 3). Donc, 

en appliquant le shin, les pratiquant·es seraient destiné·es à être réincarné·es dans sa Terre Pure 

(Bloom, 1989, p. 38). Contrairement au Jōdo Shū, ici, la récitation du nembutsu ne possèderait 

aucun pouvoir intrinsèque et ne sert qu’à remercier la compassion d’Amida (Inagaki, 1996; Bloom, 

1989, p. 38). La dernière partie du Kyōgyōshinshō, le shō, signifie la réalisation de la réincarnation 

dans la Terre Pure et de l’atteinte du nirvana dans un but compassionnel, suivant ainsi la voie du 

Bodhisattva (Harvey, 1993, p. 155; Bloom, 1989, p. 38-39). Parmi les nombreux autres textes 

composés par Shinran, on retrouve ses commentaires d’œuvres d’autres disciples du bouddhisme 

Jōdo Shinshū, comme ses commentaires du texte The Essential of Faith Alone de Seikaku (1116-

1235), ses lettres de correspondance, ses notes personnelles et ses poèmes (Hirota et al., 1997b, 

p. 92, 103, 156 et 166). Ne pouvant pas entrer dans les détails de chacun de ces textes, je me 



 16 

contenterai de décrire, dans le deuxième chapitre, les poèmes les plus importants pour ma recherche, 

c’est-à-dire ceux qui sont les plus souvent chantés dans le cadre des hōyō Jōdo Shinshū.  

Bien qu’il constitue la plus grande école bouddhiste au Japon, le Jōdo Shinshū a peu été étudié, 

encore moins dans sa forme contemporaine (Borup, 2020; Dessi, 2010, Porcu, 2008). L’étude du 

Jōdo Shinshū a été négligée par les premiers bouddhologues orientalistes, qui recherchaient un 

bouddhisme axé sur la transformation intérieure, l’ascétisme et le mysticisme, des caractéristiques 

qu’ils voyaient comme mises de l’avant par l’école zen (Borup, 2020; Dessi, 2010, Porcu, 2008). 

La traduction du shinjin par le terme « foi » participe à la marginalisation de l’étude du Jōdo 

Shinshū en Occident, car elle engendre la comparaison entre le protestantisme et le bouddhisme de 

la Vraie Terre-Pure (Mastunaga, 2022, p. 5). En effet, l’orthodoxie du Jōdo Shinshū se distingue 

des autres écoles bouddhistes et des tendances générales de la vie religieuse japonaise (Borup, 2020, 

p. 957-958). En raison de ses idéaux et de ses doctrines, cette école rejette les pratiques visant le 

gain de bénéfices concrets ou mondains (genze riyaku), comme la vente de porte-bonheurs, les 

rituels de purification karmique et la méditation (Borup, 2020, p. 957; Reader et Tanabe, 1998, 

p. 134). Aujourd’hui, la branche Honganjiha de l’école Jōdo Shinshū est une des plus grandes 

écoles bouddhistes du Japon avec presque huit millions d’adhérent·es et 10 248 temples répartis à 

travers tout le Japon (Borup, 2020, p. 954). Un peu plus de la moitié de ces temples (55%) sont 

installés en milieu rural (Borup, 2020, p. 954). 

1.2 Problématique : la crise du bouddhisme au Japon 

Je brosserai ci-dessous un portrait du contexte actuel de l’étude et des facteurs historiques à 

l’origine de la crise du bouddhisme japonais. Comme les autres grandes écoles bouddhistes 

japonaises, le Jōdo Shinshū est confronté aux mêmes problèmes découlant des changements 

sociaux rapides du dernier siècle (Borup, 2020, p. 954, 957; Nelson, 2011, p. 1). Ces changements 

comprennent des transformations sur la scène mondiale, telles que la sécularisation et la 

marchandisation du religieux, ainsi que des transformations plus étroitement liées à la société 

japonaise, telles que l’exode rural et l’effondrement du système d’affiliation obligatoire entre les 

ménages et les temples bouddhistes (danka seido) (Borup, 2020, p. 954, 957; Nelson, 2011, p. 1). 

L’effondrement du danka seido est l’un des facteurs les plus déterminants dans l’avènement de 

cette crise (Reader, 2011; Rowe, 2011; Nelson, 2011; Covell, 2009, 2005). 



 17 

Le danka seido s’est développé à l’ère d’Edo (1603-1868) à partir de la politique d’enregistrement 

au temple, le terauke seido (Rowe, 2011, p. 3; Covell, 2009, p. 295; 2001, p. 40). À cette époque, 

l’archipel japonais était déjà entré en contact avec les Européen·es et leurs efforts d’évangélisation 

(Covell, 2001, p. 40). Percevant ces efforts comme une menace, le gouvernement japonais de 

l’époque (bakufu) a décidé de forcer les chrétien·nes à s’enregistrer au temple bouddhiste de leur 

localité (Covell, 2001, p. 40). Ce système d’enregistrement au temple, le terauke seido, obligeait 

les chrétien·nes à participer à diverses activités du temple (Covell, 2001, p. 41). Le terauke seido 

s’est révélé un outil de contrôle efficace pour le gouvernement, et, en 1688, il l’appliquait déjà à 

l’ensemble de la population japonaise non-chrétienne (Covell, 2001, p. 41).  

Afin de conserver leur enregistrement au temple et leur statut de paroissien·nes, les Japonais·es 

étaient contraint·es de respecter trois critères : le soutien financier au temple, la participation aux 

rites obligatoires11 et l’invitation du prêtre chez eux lors du rite commémoratif de leurs ancêtres 

(Covell, 2001, p. 41). Le respect de ces trois critères était assuré par des mesures coercitives, telles 

que l’ostracisation, les amendes, l’emprisonnement, voire la condamnation à mort (Nelson, 2013, 

p. 36). Bien que les rites familiaux, commémoratifs et funéraires aient été les sources principales 

de revenus des temples bouddhistes, l’agriculture et la location de leurs terres agricoles 

représentaient aussi des revenus considérables (Nelson, 2013, p. 35; Rowe, 2011, p. 21-22; Covell, 

2001, p. 42). Les temples avaient aussi une grande importance sociale, car ils étaient l’espace 

privilégié pour l’éducation, la vente de médicaments et le commerce (Nelson, 2013, p. 35; Covell, 

2001, p. 42, 51). Ils agissaient comme des « centres communautaires » locaux (Nelson, 2013, p. 35). 

Le terauke seido a instauré une structure relationnelle dans laquelle les paroissien·nes finançaient 

le temple bouddhiste, et en retour, ce dernier offrait des services funéraires et s’occupaient du soin 

des ancêtres de ses paroissien·nes (Rowe, 2011, p, 22; Covell, 2001, p. 43). Les familles de 

paroissien·nes ont fini par choisir un seul temple pour répondre à leurs besoins de piété filiale, et 

ce, sur plusieurs générations (Covell 2001, p. 49). Cette relation multigénérationnelle entre le 

temple et ses paroissiennes, le danka seido, s’est vue sévèrement bouleversée par les 

                                                 

11 Les rites considérés comme obligatoires sont les suivants : le jour commémorant le fondateur de l’école bouddhiste, 

celui commémorant le Bouddha (Hanamatsuri), le festival des ancêtres en été (Obon), les deux festivals d’équinoxes 

(Higan) et le jour commémorant la mort des ancêtres de la famille (Covell, 2001, p. 41). 



 18 

transformations de la société japonaise et sa sécularisation durant l’ère Meiji (1868-1912) (Covell, 

2001, p. 39 et 43).  

La sécularisation de la société japonaise et sa rencontre avec le concept de religion peuvent être 

retracées à l’ère Meiji, au moment de l’ouverture du pays aux mondes impérialistes et capitalistes 

des empires coloniaux européens et états-uniens (Hardacre, 2018, p. 87; Isomae, 2014, p. 29). La 

perception des autres nations par les puissances coloniales de l’époque était caractérisée par une 

hiérarchie évolutionniste (Isomae, 2014, p. 29). Cette hiérarchie s’articulait dans l’ordre 

décroissant suivant : les nations « civilisées », les « non-civilisées » et les « primitives » (Isomae, 

2014, p. 29). Le Japon, la Chine et la Turquie tombaient dans la catégorie des nations 

« non civilisées », des nations dont la souveraineté n’était que partiellement reconnue (Isomae, 

2014, p. 29). Les relations politiques entre les empires coloniaux et les nations « non-civilisées » 

s’organisaient surtout autour de traités commerciaux inégaux pouvant mener jusqu’à la 

colonisation et à la perte d’indépendance (Isomae, 2014, p. 30). Témoin des ravages causés par de 

telles relations en territoire chinois, l’élite japonaise, constituée majoritairement d’oligarques, a 

entrepris des changements drastiques afin de correspondre à l’image de la nation « civilisée » telle 

que véhiculée par les puissances coloniales de l’époque (Hardacre, 2018, p. 87-90; Isomae, 2014, 

p. 30).  

La sécularisation du Japon a débuté dans ce contexte de réforme avec l’adoption du concept de 

religion importé des États-Unis par le biais des traités commerciaux qui débutèrent en 1858 (Isomae, 

2014, p. 31-32). Éventuellement traduit par shūkyō (宗教), le concept de religion a participé à 

l’identification de la religion comme un phénomène général sous-divisé en les différentes traditions 

présentes au Japon, une tendance inexistante dans le Japon d’avant l’ère Meiji (Hardacre, 2018, 

p. 88). L’élite intellectuelle de l’époque espérait de faire du Japon une société rationnelle et 

scientifique, mais aussi riche et militarisée (Hardacre, 2018, p. 91-92). Elle considérait la religion, 

qu’il s’agisse de la chrétienté, du bouddhisme ou des cultes locaux aux kamis du Shinto, comme 

irrationnelle, superstitieuse et fondée sur l’ignorance (Hardacre, 2018, p. 89-91). Toutefois, selon 

cette même élite, la religion avait tout de même la capacité d’agir comme une autorité transcendante 

auprès de la population et d’assurer sa loyauté envers la nation japonaise (Hardacre, 2018, p. 90-

91). Voulant s’assurer de la loyauté de ses sujets sans superstition ni irrationalité, l’élite politique 

a développé un culte à la nation par le biais de la figure de l’empereur (Hardacre, 2018, p. 92 et 



 19 

98). Il s’en suivit la stricte séparation entre les temples bouddhismes et les sanctuaires des cultes 

locaux aux kamis, alors qu’ils étaient auparavant difficilement séparables et discernables les uns 

des autres (Hardacre, 2018, p. 94-96 et 98). Les cultes locaux et les sanctuaires qui leur étaient 

associés ont ensuite été relégués à l’administration nationale et unis sous la même bannière du 

shintoïsme d’État (Hardacre, 2018, p. 97-98). Les rites shintos des sanctuaires locaux ont été 

synchronisés avec ceux de l’Empereur (Hardacre, 2018, p. 99). 

Le processus de sécularisation au Japon a été enclenché par cette nationalisation du shintoïsme et 

par des réformes bouddhistes coercitives (Hardacre, 2018, p. 89). Le slogan haibutsu kishaku 

(« détruire le bouddhisme ») illustre bien les mesures prises par le gouvernement, allant de la 

destruction de temples, de textes et d’objets d’art, à l’abolition du système d’enregistrement 

obligatoire au temple (terauke seido) (Nelson, 2013, p. 37; Rowe, 2011, p. 23; Covell, 2001, p. 43). 

Or, malgré ses efforts, le gouvernement japonais n’a jamais réussi à éradiquer le lien profond qui 

s’était créé entre les paroissien·nes et leur temple, plus généralement entre le bouddhisme et les 

pratiques funéraires (Reader, 2011, p. 238).  

En reliant les cultes locaux au culte de l’Empereur, l’élite intellectuelle de l’époque a réussi à créer 

une « pseudo-sacralisation de l’État » (Hardacre, 2018, p. 98). Cette sacralisation du Japon a 

permis d’organiser la vie publique selon les obligations du culte à l’État et de reléguer le religieux, 

c’est-à-dire les autres pratiques ou croyances définies comme religieuses par l’État lui-même, dans 

la sphère privée (Hardacre, 2018, p. 87 et 98). En quelques sortes, le shinto s’est vu scindé en deux : 

le « shintoïsme étatique et national » légalement exclut de la catégorie de religion, et le shinto 

« religieux » des communautés locales qui continuaient d’exercer leurs pratiques dans le domaine 

désormais privé (Ananda Josephson, 2015, p. 90). La sécularisation du Japon s’est donc articulée 

autour du projet d’une élite politique qui, en utilisant son pouvoir légal coercitif, en mettant en 

œuvre des réformes politiques et en influençant l’éducation et les médias, a réussi à effacer la vie 

religieuse du domaine public, tout en conservant le shintô comme un culte non-religieux ou séculier 

au sein de l’État japonais (Mullins, 2021, p. 9; Hardacre, 2018, p. 87, 89; Ananda Josephson, 2015, 

p. 90).  

Avec la défaite du Japon en 1945 et la mise en place de sa nouvelle constitution par les États-Unis 

en 1947, la sécularisation est vue imposée par une puissance étrangère (Mullins, 2021, p. 9-10, 47). 



 20 

Ce deuxième processus de sécularisation, désormais impérial, a consisté en une réforme des 

politiques relatives au shintoïsme, au bouddhisme et à la chrétienté par l’occupation alliée (1945-

1952) (Mullins, 2021, p. 9-10, 13-14). Du point de vue américain, c’était le shintoïsme qui avait 

alimenté les efforts de colonisation du gouvernement japonais. La réforme américaine visait donc 

à réduire l’influence du shintoïsme dans la société japonaise en abolissant l’administration et le 

financement des sanctuaires par l’État, mais surtout en promouvant la liberté de religion et en 

limitant l’ingérence de l’État dans les groupes religieux (Mullins, 2021, p. 13-14). Ces nouvelles 

politiques ont conduit à l’apparition d’une économie de marché religieux, un terrain fertile pour 

l’émergence, la coexistence et la concurrence de nouveaux mouvements religieux (Mullins, 2021, 

p. 14).  

Les dégâts matériels causés par la Seconde Guerre Mondiale s’élevaient à environ 25% de la 

richesse nationale (Iyoda, 2010, p. 8). Face au chômage et à l’inflation, le gouvernement japonais 

a décidé de promouvoir la production des industries pionnières, comme celle du charbon et de 

l’acier (Iyoda, 2010, p. 8). Avec le début de la guerre de Corée en 1950, le Japon est devenu un 

exportateur de choix pour les États-Unis (Ohno, 2017, p. 133). Les profits réalisés par ces 

exportations ont permis au Japon d’investir dans de nouvelles technologies, dont celles augmentant 

le rythme de production industrielle (Ohno, 2017, p. 133; Iyoda, 2010, p. 9). Cette période de 

développement technologique et industriel a favorisé la croissance économique rapide du pays, qui 

est parvenu à se hisser au deuxième rang des grandes économies mondiales en 1970 (Ohno, 2017, 

p. 131). Cette période de croissance économique a coïncidé avec l’industrialisation et 

l’urbanisation rapide de la société japonaise, ce qui a directement affecté les relations entre les 

temples bouddhistes situés dans les zones rurales et leurs paroissien·nes (Mullins, 2021, p. 15). En 

effet, si le danka seido était plus fort en milieu rural, les mouvements de population vers les villes 

ont grandement affecté le soutien des paroissien·nes qui, au fil du temps, se sont graduellement 

tourné·es vers les temples urbains pour leurs services funéraires (Covell, 2001, p. 48, 56). Malgré 

l’affluence de la population dans les villes, les temples en milieux urbains sont entrés en 

compétition avec les nouveaux lieux séculiers de divertissement et d’échanges sociaux, comme les 

centres municipaux (Covell, 2001, p. 57). Avec le nombre grandissant d’organisations séculières 

dans les villes, la compétition a fini par nuire aux temples en milieux urbains (Covell, 2001, p. 57). 

En 1946, le gouvernement Allié a racheté les terres agricoles aux temples bouddhistes et les a 

revendues aux fermiers locataires (Covell, 2001, p. 52). L’éradication d’une partie des terres des 



 21 

temples bouddhistes pendant la Restauration de Meiji, puis dans l’après-guerre, les a privés de 

revenus importants (Covell, 2001, p. 52). En conséquence, les écoles bouddhistes en sont donc 

venues à dépendre exclusivement des revenus de leurs services funéraires; aujourd’hui, 75% des 

revenus des temples bouddhiques proviennent de ce secteur (Reader, 2011, p. 238; Nelson, 2011; 

Rowe, 2011).  

Contrairement aux avancées technologiques, la croissance économique du Japon a connu un coup 

d’arrêt en 1990 avec l’explosion de sa bulle économique (Nelson, 2013, p. 12). Cette crise 

économique a bouleversé les systèmes éducatifs, politiques, juridique et bureaucratiques de la 

société japonaise (Nelson, 2013, p. 12). Le monopole du shintoïsme, du bouddhisme, des cultures 

locales et des classes sociales s’étant désagrégé, les Japonais·es font face à une véritable crise 

d’orientation depuis les années 90 : forcé·es de subir les contraintes sociales d’une industrialisation 

rapide et du quotidien capitaliste, ils·elles sont confronté·es aux grandes questions existentielles 

dont les réponses sont plus que jamais éparpillées dans un vaste marché religieux (Nelson, 2013, 

p. 12-14). Sans l’autorité et le monopole du bouddhisme, la vie religieuse au Japon s’est centralisée 

autour de l’individu·e et de sa liberté : il est maintenant confronté à de multiples influences (famille, 

médias sociaux, amis) et à une pluralité de traditions (bouddhismes, catholicisme, etc.), en somme 

à un réel marché religieux (Nelson, 2013, p. 11-14). Pour reprendre les termes de Nelson :  

« First, there is the crafting of a custom-made religious life (individualization) that is 

no longer dominated by brand loyalty to a particular tradition. Now that a majority of 

people have a choice about whether to become involved in religion once they become 

adults, they can select from a range of possibilities and competing systems of meaning 

and value. They are no longer coerced or socialized to follow the “institutional package” 

of their religious upbringing and may look elsewhere for ideas, practices, or 

communities that better align with their life situation and the evolution of their beliefs » 

(2013, p. 142).  

Cette liberté engendre une anxiété existentielle, exacerbée par les effets négatifs des avancées 

technologiques, comme la crise climatique, les technologies de destruction et de contrôle politique 

(Nelson, 2013, p. 10-14, 17). Avec l’avènement des nouvelles technologies de communication, 

telles que les téléphones intelligents et Internet, les interactions mondiales et l’accès à l’information 

sont facilités, multipliant ainsi les choix de vie possibles (Nelson, 2011, p. 6, 13). Ces nouvelles 

technologies accélèrent aussi le marché mondial et national en améliorant les techniques de 



 22 

marketing, de distribution et de production des produits de consommation (Porcu, 2014, p. 154-

155; Nelson, 2011, p. 6-7).  

Dans cette nouvelle ère de choix, les différentes écoles bouddhistes se voient forcées de fonctionner 

comme des entreprises et de faire concurrence aux autres mouvements religieux (Nelson, 2013, 

XIIV). Cependant, aujourd’hui, le bouddhisme est fortement associé aux pratiques funéraires et à 

l’appartenance familiale (Reader, 2011, p. 237; Rowe, 2011, p. 3). En effet, 90% des funérailles au 

Japon sont bouddhistes (Rowe, 2011, p. 3). Les coûts engendrés par les services funéraires 

bouddhistes ont fini par ternir la réputation des temples qui sont alors présentés comme des 

profiteurs morbides, l’un des facteurs importants du déclin du bouddhisme du temple au Japon 

(Reader, 2011, p. 237-238; Covell, 2005, p. 293-294). Pour certains, le coût et les efforts associés 

à la participation à la vie des temples bouddhistes représentent de simples pertes de temps (Rowe, 

2011, p. 39; Shimada, 2010). Si le bouddhisme veut continuer d’être pertinent pour les membres 

de sa société, il doit donc s’adapter aux changements rapides que cette dernière a subis au cours 

des derniers siècles (Nelson, 2013, p. XVI). Le Japon actuel étant « inexorablement relié aux 

réseaux transnationaux de commerce, de communication, de transport et de finance », le 

bouddhisme d’aujourd’hui doit trouver le moyen de redevenir pertinent dans une « société axée sur 

le marché » (Nelson, 2013, p. XVI) et de se distancer de son image funèbre.  

1.3 Revue de littérature 

Les écoles bouddhistes contemporaines font donc preuve de créativité afin de redorer leur image, 

d’offrir de nouveaux types de services funéraires et de réactualiser leur pertinence spirituelle et 

sociale (Nelson, 2013; Reader, 2011; Rowe, 2011). Elisabetta Porcu (2014) a documenté le cas du 

temple de Ryōhōji qui utilise des techniques de marketing et de branding à l’aide d’icônes 

populaires féminines et kawaii (mignon·ne) pour attirer un nouveau public masculin. Elle démontre 

comment ce temple tente de percer sur le marché religieux pour rendre ses services plus attrayants 

en renouvelant sa médiatisation (Porcu, 2014, p. 167). De façon analogue, Ian Reader (2020) 

documente le cas du temple de Eiheiji qui coopère avec une société de construction hotellière et le 

gouvernement local afin de stimuler le tourisme et d’attirer des visiteur·euses. Le pèlerinage et la 

visite de ce temple se rapprochent davantage du récréatif, du tourisme et du monde séculier que du 

religieux (Reader, 2020). Mark Rowe (2011) s’intéresse à la nouvelle tombe éternelle qui permet 



 23 

de réduire les coûts des services funéraires et de diminuer la responsabilité des familles vis-à-vis 

du soin de leurs ancêtres. Les rites de soin aux ancêtres incluent notamment l’entretien de la tombe 

du défunt et la pratique de rites commémoratifs garantissant le bien être du défunt dans la mort et 

dans la renaissance (Kim, 2016). Traitant aussi des innovations dans le domaine funéraire, Barbara 

Ambros (2012) fait l’analyse de l’essor du marché des funérailles pour animaux de compagnie 

depuis les années 80. Elle explique comment les institutions bouddhistes ont su satisfaire les 

« besoins changeants de la société » japonaise tout en accédant à des revenus importants (Ambros, 

2012, p. 7). À l’aide d’un terrain ethnographique multisite, l’anthropologue John Nelson a 

documenté les divers types d’initiatives de prêtres bouddhistes, tant sur le plan politique, social que 

culturel (Nelson, 2013, p. XV). Pour Nelson, ces initiatives prennent la forme d’innovations parce 

qu’elles modifient ou encore réactualisent les pratiques et les valeurs des institutions bouddhistes, 

et cherchent à régler plusieurs problèmes affectant les institutions, mais aussi la société japonaise 

dans son ensemble. L’ethnomusicologue Duncan Reehl a aussi travaillé sur certaines productions 

artistiques de Gyosen Asakura. Ce dernier, constatant que le bouddhisme de son temple attirait de 

moins en moins de participant·es, a décidé en 2016 de faire une réharmonisation pop des chants 

rituels pour créer une forme de musique plus dynamique : le « techno-hōyō » (Reehl, 2023, p. 47; 

2020, p. 15; Amegishi et Asakura, 2020; Dharma Techno, 2019). Son article, Musicalizing the 

Heart Sutra : Buddhism, Sound, and Media in Contemporary Japan (2020), et son chapitre, dans 

l’ouvrage collectif Handbook of Japanese Music in the Modern Era (2023), traitent d’innovations 

musicales bouddhistes contemporaines qui ont commencé en 2008 avec l’adoption de 

caractéristiques de la musique populaire. Les premiers morceaux qui ont attiré l’attention des 

médias sociaux, sont les réarrangements rock du groupe Jōdo Shinshū, le VOWZ band, ainsi que 

la version pop du Sutra du Cœur de Hatsune Miku (Reehl, 2023, p. 40; Reehl, 2020, p. 5). Leurs 

« fusions musicales idiosyncratiques » quittent les contextes strictement rituels et religieux de la 

musique bouddhiste, dans lesquels elle a été traditionnellement cloisonnée, pour entrer en contact 

avec le public et le réseau international du Web (Reehl, 2020, p. 1 et 2). Ma recherche vise donc à 

contribuer à cette branche de la littérature qui s’intéresse aux innovations culturelles du 

bouddhisme du temple au Japon, et ce, dans son contexte de crise. Ma démarche et mes réflexions 

prennent la même orientation que celles de Nelson (2013), c’est-à-dire qu’elles s’articulent sous 

forme d’une documentation ethnographique et historiographique d’une innovation bouddhiste au 



 24 

Japon. Elles puisent aussi beaucoup dans les outils conceptuels ethnomusicologiques de Reehl 

(2020) et approfondissent certaines de ses pistes de réflexion (2023). 

Dans son livre Experimental Buddhism, Nelson affirme que ces innovations bouddhistes qui visent 

à réactualiser la pertinence du bouddhisme « […] soulignent un « changement […] dans la façon 

dont les prêtres voient leurs rôles et leurs devoirs envers la société japonaise » (Nelson, 2013, p.20). 

La nature de ces initiatives et les outils utilisés pour les mettre en œuvre varient considérablement 

d’un cas à l’autre (Nelson, 2013, p. 86). Elles vont de l’activisme politique anti-nucléaire jusqu’à 

des temples aux architectures inédites. Dans tous les cas, les prêtres ont toujours à leur disposition 

les « outils intellectuels »12 spécifiquement bouddhistes, soit les concepts tirés des enseignements 

bouddhistes pour fonder des « expérimentations bouddhistes » (Nelson, 2013, p. 86). Pour 

l’anthropologue américain, l’aspect expérimental de ces innovations correspond au fait de tester 

« […] an idea to see if it works before proceeding further. […] » Il ajoute que ces initiatives 

expérimentales des prêtres bouddhistes sont appliquées de façons « […] selective, pragmatic, and 

concerned primarily with achieving a satisfactory result » (Nelson, 2013, p. 21). Nelson soutient à 

plusieurs moments dans son livre que les objectifs de ces expériences bouddhistes sont tirés des 

fondements des enseignements bouddhistes, comme la compassion, la souffrance et le mérite 

karmique (Nelson, 2013, p. XVII). Motivés par la compassion, les prêtres bouddhistes développent 

des initiatives qui modifient les pratiques traditionnelles de leur institution afin de venir en aide 

aux êtres souffrants. L’efficacité de ces initiatives est ensuite appliquée ou « testée » de façon 

pragmatique et consciente, à la manière d’une expérimentation. Le concept de bouddhisme 

expérimental met donc beaucoup l’accent sur l’agentivité et la liberté des prêtres, même si cette 

agentivité est modelée par les forces mondiales et nationales qui agissent sur la société japonaise 

(2013, p. 27). 

Le concept de bouddhisme expérimental permet donc à l’anthropologue d’approcher le 

bouddhisme comme une méthode crédible de résolution des problèmes sociaux qui sont plus 

largement liés au problème de la souffrance humaine. Il permet aussi de souligner l’agentivité des 

prêtres dans les innovations des pratiques bouddhistes qui sont « façonnée[s] par les changements 

                                                 

12 Un bon exemple de ces outils est les Quatre Nobles Vérités. 



 25 

sociaux modernes » (Nelson, 2013, p. 27). Avec ce concept, Nelson (2013) propose une lecture des 

innovations bouddhistes comme des « expériences » visant à adapter le bouddhisme et à le 

présenter comme pertinent pour le Japon d’aujourd’hui. Or, Experimental Buddhism relate surtout 

le point de vue des prêtres, au détriment des autres personnes participant aux activités du temple, 

comme les bōmori 13  « gardiennes du temple », « les femmes/hommes de ménage, les 

hommes/femmes d’affaires, les fermierères, les marchandes, les retraitées et les jeunes adultes » 

(Nelson, 2013, p. XX).  

Dans son livre, John, K. Nelson (2013, p. 120, 164-177, 192-195)14 a mis beaucoup d’emphase sur 

les initiatives politiques et sociales des prêtres, mais peu sur les innovations culturelles ou 

artistiques, encore moins musicales. Il a documenté le cas de Miura, la responsable (jūshoku) d’un 

temple Jōdo Shinshū. Cette dernière utilise ses compétences de musicienne jazz et rock pour 

conduire la musique rituelle et les chants associés à ses services bouddhistes, comme le nembutsu, 

de façon plus énergique. La jūshoku offre des rituels amusants et la musique, même dans une forme 

plus pop, lui permet de transmettre les enseignements du Jōdo Shinshū. Nelson a aussi documenté 

le cas du temple de Tsukiji Honganji à Tokyo. Rattaché à la dénomination Jōdo Shinshū, il accueille 

une foule de musiciens et de musiciennes aux styles variés : rap, DJ sets et musique ghanéenne 

sont au rendez-vous dans son hall. Ce genre de performance musicale éclectique ne fait pas 

exception au Japon. L’apparition de styles musicaux modernes sur la scène bouddhiste provient du 

désir des temples de s’impliquer dans la création artistique contemporaine. Ces activités 

rajeunissent l’image du bouddhisme et attirent des personnes plus jeunes dans les temples. Ces 

évènements font aussi la promotion du temple lui-même : le temple s’assure d’attirer des 

spectateur·ices et d’être publicisé. C’est aussi un moment privilégié pour recruter de nouveaux 

membres. Les rassemblements causés par ces performances musicales permettent donc à tous les 

types participant·es et aux organisateur·ices d’entrer en contact et de socialiser. La jūshoku et 

musicienne Miura insiste sur ce fait lorsqu’elle explique ses raisons de produire de la musique 

                                                 

13 Les bōmori sont des « religieuses domestiques professionnelles » (Starling, 2019, p. 13) et font parfois partie de la 

famille immédiate du prêtre responsable du temple (jūshoku). Le terme est souvent traduit par l’expression 

« gardiennes du temple » ou « femmes du temple ». 
14 Ce paragraphe est entièrement tiré du livre Experimental Buddhism (Nelson, 2013, p. 120, 164-177, 192-195). 



 26 

rituelle pop dans son temple pour en faire : « a place where individuals can come to enrich their 

lives through shared interests, special events, or regular participation in rituals and worship that are 

meaningful but also fun » (Nelson, 2013, p. 195). À travers sa musique, Miura cherche à 

transmettre son expérience et les concepts clés du bouddhisme Shinshū, mais surtout à « servir sa 

communauté à travers la musique et la collaboration » (Nelson, 2013, p. 195-196). 

Duncan Reehl définit ce type d’innovations musicales comme des « médiations d’un sentiment » 

(mediation of feeling) structurées par des éléments musicaux inédits (2020, p. 3-4). Les éléments 

significatifs des chants bouddhistes, comme le Sutra du Cœur, sont transposés dans des codes 

musicaux qui correspondent à la catégorie de « musique populaire internationale » (Reehl, 2020, 

p. 5). La médiation musicale bouddhiste se caractérise par la médiation ou le mélange entre les 

éléments musicaux du temple et ceux de la culture pop, mais aussi par l’interaction entre les 

institutions bouddhistes et le public par l’entremise du web (2020; 2023). L’auteur insiste sur le 

rôle des plateformes médiatiques dans cette tentative de diffusion auprès de la population japonaise 

et surtout d’un public international (Reehl, 2020, p. 5, 12-14). Pour Reehl, ces 

transformations/innovations témoignent d’un changement dans la « public representation, 

sensibility and understanding of Japanese Temple Buddhism », mais aussi dans la façon dont les 

prêtres perçoivent leur propre rôle tout en conciliant leurs aspirations personnelles, leurs devoirs 

familiaux et leurs personnalités publiques (Reehl, 2020, p. 2-3; Viewfinder, 2013).  

Par exemple, pour Gyosen Asakura, les productions musicales techno permettent de concilier ses 

obligations professionnelles avec sa passion pour la musique technopop et le DJing (Reehl, 2020, 

p. 15). Ces innovations musicales sont des nouvelles façons de transmettre les enseignements 

bouddhistes en engageant les participant·es dans une pratique religieuse qui soit plus amusante, 

donnant ainsi une image plus positive du bouddhisme japonais contemporain (Reehl, 2020, p. 3, 

12). Le concept de médiation musicale bouddhiste proposé par Duncan Reehl (2020) permet donc 

d’analyser les objectifs et les stratégies motivant le techno-hōyō dans le contexte de la crise du 

bouddhisme au Japon. Ce concept lui permet également de montrer comment Gyosen Asakura 

perçoit son rôle de prêtre face aux récents changements sociaux au Japon.  

Dans son chapitre Handbook of Japanese Music in the Modern Era, Duncan Reehl aborde les 

réarrangements de chants bouddhistes par plusieurs prêtres, dont Gyosen Asakura (Reelh, 2023). 



 27 

Il soutient que ces réarrangements créent de nouvelles « sensibilités sonores » (Reehl, 2023, p. 43). 

Les différentes réharmonisations de chants bouddhistes, tels que les Sutras du Cœur et d’Amida, 

du Shōshinge et du Nembutsu wasan, sont utilisées par les prêtres pour entrer en contact avec les 

membres de la société japonaise ou internationale (Reehl, 2023, p. 43). Selon les prêtres 

musicien·nes, ces innovations musicales sont essentielles pour éviter le déclin des institutions 

bouddhistes japonaises (Reehl, 2023, p. 43). Duncan Reehl reconnaît aussi que ces innovations 

peuvent être interprétées à l’aide du concept de « bouddhisme expérimental » de John Nelson 

(2013), c’est-à-dire qu’il s’agit d’initiatives pragmatiques prises par les prêtres en réponse aux 

changements récents de la société japonaise (Reehl, 2023, p. 43). L’ethnomusicologue s’intéresse 

aux deux tendances principales des innovations musicales bouddhistes qu’il divise selon leurs 

objectifs différents: (1) les réarrangements musicaux de chants bouddhistes qui visent à rendre la 

musique plus divertissante et (2) les compositions des prêtres qui visent à répandre les 

enseignements bouddhistes (Reehl, 2023, p. 43).  

Tout comme les autres types d’innovations mentionnées par Nelson (2013), les innovations 

musicales pop et techno ne sont pas une première dans l’histoire du bouddhisme japonais (Reehl, 

2023). En effet, avec l’arrivée du concept de musique (ongaku) au Japon, les chorales et les hymnes 

ont été intégrés à la pratique du bouddhisme de la Terre Pure (Reehl, 2023, p. 37). La première 

chorale à être chantée dans les temples est la Aikoku Gohō no Uta, composée en 1887 par 

Yamamoto Tomekichi (Reelh, 2023, p. 37). Selon Duncan Reehl, la chorale européenne calquée 

sur le style de l’hymne protestant a été utilisée pour moderniser l’image du bouddhisme et pour 

adapter le bouddhisme aux changements sociétaux rapides de l’ère Meiji (Reehl, 2023, p. 38). Dès 

la fin de l’époque Shōwa (1926 – 1989), plusieurs hymnes de prières avaient été composés et elles 

constituaient déjà le cœur de la liturgie Jōdo Shinshū (Reehl, 2023, p. 38). Parmi ces hymnes de 

prière, on retrouve par exemple le Shōshinge et le Nembutsu wasan (Reehl, 2023, p. 43).  

Reehl (2023; 2020) explicite habilement les changements dans la structure de l’expérience 

(structure of feeling) du bouddhisme du temple à partir d’entrevues ethnographiques avec des 

prêtres musiciens et de commentaires d’usagers du Web, mais, à l’instar Nelson (2013), il délaisse 

les points de vue des participant·es non prêtres sur leurs propres expériences des techno-hōyō. Il 

n’a pas étudié la pratique du techno-hōyō à Shōonji, son intégration dans la pratique bouddhiste au 

temple, ou encore sa position par rapport aux autres types de cérémonies commémoratives, comme 



 28 

les hōyō pratiqués sans techno. J’ai donc choisi de suivre ces pistes de recherches, qui m’ont permis 

d’identifier et de détailler les objectifs et les fonctions du techno-hōyō et des hōyō à Shōonji. Bien 

que Reehl se soit penché sur les réactions des usager·ères du Web face au techno-hōyō et sur 

l’existence de tensions entourant ce dernier, il n’a pas dégagé les éléments centraux de ces tensions, 

ni détaillé les justifications ou les points de vue qui composent les discours en tension, ce que 

j’essaierai de faire. Finalement, en raison de son orientation ethnomusicologique, Reehl (2020; 

2023) s’est beaucoup moins intéressé aux aspects visuels du techno-hōyō, des aspects qui sont 

pourtant tout autant inédits que ses aspects sonores.  

1.4 Objectifs et questions de recherche 

Dans cette recherche, je m’intéresse aussi aux transformations musicales et visuelles inédites des 

shōmyō et des hymnes de prière (wasan) de Gyosen Asakura, celles pratiquées dans le contexte du 

techno-hōyō, une nouvelle forme de service commémoratif bouddhiste (hōyō) qui prend place au 

temple de Shōonji dans le village de Togo, près de la ville de Fukui15 (Shōonji, 2018). Afin de 

pallier le manque d’informations dans les recherches de Duncan Reehl (2020; 2023) concernant le 

point de vue des participant·es non-prêtres et les aspects visuels du techno-hōyō, le mémoire se 

penchera plus précisément sur ces sujets en posant la question : Quelles sont les nouveaux aspects 

matériels du techno-hōyō, c’est-à-dire les aspects sonores, visuels et liturgiques, et quels genres 

d’expériences et de discours suscite-t-ils ? 

Contrairement à Nelson (2013) et à Reehl (2020; 2023), je m’intéresse également à l’expérience et 

au discours des personnes qui participent au techno-hōyō au temple de Shōonji, c’est-à-dire à celles 

qui y assistent et qui touchent, de près ou de loin, à son organisation, mais aussi aux habitantes du 

village de Togo. J’inclue donc dans ma recherche les personnes dont la vie monastique n’est pas 

directement reliée aux « zones de cultes formelles » et aux « textes canoniques » bouddhiques, 

mais qui touchent, d’une façon ou d’une autre, au techno-hōyō (Starling, 2019, p. 20). En raison de 

la démarche ethnographique utilisée, je mettrai l’accent sur la pratique et la performance du techno-

                                                 

15 La préfecture de Fukui est située dans la région de Hokuriku qui englobe aussi les préfectures de Ishikawa, de 

Toyoma et de Niigata. Parmi les temples bouddhistes des préfectures de Fukui, plus de 50% appartiennent aux écoles 

de la Terre Pure avec une proéminence de l’école de la Vrai Terre Pure (Uda et al., 2013, p. 3). 



 29 

hōyō dans le contexte local du temple par sa communauté, à la différence de Duncan Reehl qui 

s’est surtout intéressé à ses performances hors du temple et à sa médiation par le Web ainsi qu’à sa 

réception par ses usager·ères (Reehl, 2020).  

À l’aide de ma démarche ethnographique puisant aussi dans la musicologie, j’expliciterai les 

techniques de composition musicale qui permettent de transposer les chants rituels (shōmyō) du 

hōyō vers sa forme techno, ainsi que les effets visuels artistiques qui transposent les aspects visuels 

hōyō vers sa forme techno, des effets visuels inexplorés par Reehl. Plus largement, mon mémoire 

documente le rôle de la musique et des visuels dans l’expérience des participant·es Jōdo Shinshū 

lors de divers rassemblements sociaux et cérémonies auxquels j’ai pu participer lors de mon séjour 

ethnographique. Comment le techno-hōyō se différencie-t-il des autres formes de hōyō et des autres 

activités à Shōonji aux niveaux liturgiques, musicaux et visuels ? Quels éléments liturgiques 

demeurent inchangés ? Lesquels sont transformés ? Qu’est-ce qui caractérise les éléments sonores 

et visuels du techno-hōyō par rapport à sa forme sans techno? Ces caractéristiques sonores et 

visuelles du techno-hōyō font-elles vivre des expériences différentes de celles normalement vécues 

lors des hōyō sans techno ? La section 5.3 du chapitre 5 se concentre sur la réponse à ces questions 

de recherche en effectuant des descriptions matérielles du techno-hōyō de la fête du Hanamatsuri.  

Comme mentionné précédemment, j’entends répondre à mes questions de recherche par le biais de 

la participation et l’observation des pratiques et des discours présents dans la communauté de 

Shōonji. En m’intéressant aux discours de ces personnes qui se rapportent au techno-hōyō, tout 

comme Duncan Reehl (2023 et 2020) et John Nelson (2013), je m’intéresse inévitablement aux 

tensions et aux points de vue divergents qui coexistent au sein du temple et des autres écoles et 

branches bouddhistes à Fukui. Comment Gyosen Asakura perçoit-il le techno-hōyō ? Quel est l’avis 

des participant·es, comme les monto (laïques) et les sōryo (prêtres), par rapport à cette nouvelle 

forme de hōyō? Qu’est-ce qui fonde le désaccord entre les pratiquantes bouddhistes qui apprécient 

le techno-hōyō et ceuxcelles qui l’apprécient moins ? Ces questions permettent de comparer les 

discours des monto et des sōryo, nuançant ainsi la représentation du bouddhisme dans ma recherche. 

En donnant une voix aux adhérent·es du temple, aux monto et aux autres participant·es non 

adhérent·es qui ne suivent pas le Jōdo Shinshū, mon étude documentera la perception du 

bouddhisme japonais par rapport au point de vue des acteur·ices qui sont souvent mis·es de côté 

dans la littérature traitant des innovations bouddhistes. Les sections 5.1, 5.2 et 5.4 du chapitre 5 de 



 30 

ce mémoire répondent plus précisément à ces questions. La section 5.2 inclut aussi des résultats 

corollaires, à savoir la précision de termes japonais dont les définitions dans la littérature 

scientifique non japonaise sont très peu détaillées.  



 31 

CHAPITRE 2 : LA MUSIQUE AU JAPON 

Étant donné que mon sujet de recherche touche de très près à la musique, ce chapitre est dédié à 

l’introduction des genres musicaux au Japon (section 2.1) ainsi que les différents termes utilisés 

pour décrire la musique. Bien qu’il existe un terme réunissant la majorité des genres musicaux 

(ongaku, 音楽), il ne convient pas toujours à la musique pratiquée en contexte bouddhiste. Puisque 

le techno-hōyō consiste à mélanger de la musique techno à des chants bouddhistes (shōmyō), une 

clarification de ces termes est essentielle à sa compréhension. De plus, ces termes ont souvent été 

le sujet de mes conversations sur le terrain. La musique techno étant trop souvent associée à la 

culture de la rave en Europe et en Amérique, je m’assurerai ici de décrire le genre de techno, la 

technopop, qui est utilisé par Gyosen Asakura dans ses techno-hōyō (section 2.2). Enfin, je 

présenterai différentes classifications du shōmyō afin d’illustrer son lien avec la liturgie et les 

enseignements de la doctrine du Dharma, des éléments qui sont au cœur des tensions 

institutionnelles Jōdo Shinshū (section 2.3 et 2.4). 

2.1 Les genres musicaux de l’archipel japonais 

L’époque Meiji a apporté son lot de changements aux sociétés de l’archipel japonais, dont 

l’adoption du concept européen de musique (ongaku, 音楽) (Reehl, 2023, p. 37; Johnson, 2023, 

p. 3-4). Avant son contact avec le monde européen, aucun terme général se référait à « any humanly 

organized sound » (Hosokawa, 2013, p. 9). La musique étant souvent pratiquée dans des contextes 

socioculturels très précis, comme l’école bouddhiste ou la classe sociale, les noms des genres 

musicaux étaient utilisés à la place d’un terme qui les engloberait tous (Hosokawa, 2013, p. 9). 

Cloisonnées dans leurs institutions, les genres musicaux ont évolué pour devenir uniquement 

fonctionnels dans leurs contextes respectifs (Hosokawa, 2013, p. 9). C’est seulement à partir de 

l’ère Meiji, que la dichotomie opposant les genres musicaux traditionnels aux genres musicaux 

modernes s’est vu de plus en plus utilisée (Johnson, 2023, p. 1; Hosokawa, 2013, p. 10).  

Étant donné le caractère multiethnique de l’archipel japonais, il serait difficile, voire impossible, 

de rassembler tous les genres musicaux présents au Japon sous une seule identité japonaise (Tokita 

et Hughes, 2008, p. 1-2). Le legs de la colonisation de l’archipel japonais a également favorisé la 



 32 

consommation exotique de genres musicaux aïnous et okinawais considérés à tort comme 

traditionnellement japonais (Johnson, 2023, p. 8). En outre, définir la musique japonaise à partir 

de l’unicité présumée de l’identité japonaise ne permet pas de représenter adéquatement les 

fluctuations et les transformations continuelles des multiples genres musicaux au Japon (Tokita et 

Hughes, 2008, p. 1-2). L’idéologie d’une identité japonaise unique (nihonjinron) a émergé lors de 

la création de l’État-nation japonais à l’époque Meiji (1868-1912) et, dans l’après-guerre, la 

classification ethnomusicologique des genres musicaux au Japon a suivi la tendance 

homogénéisante du nihonjinron (Tokita et Hughes, 2008, p. 2-3). Selon cette classification, la 

musique nationale japonaise (hōgaku), comme le gagaku ou le nō, se différencierait de la musique 

occidentale (yōgaku) (Johnson, 2023, p. 5 et 7; Tokita et Hughes, 2008, p. 2). Les genres musicaux 

non japonais et non occidentaux étaient réunis sous la catégorie de musique folklorique (minzoku 

ongaku) (Tokita et Hughes, 2008, p. 2).  

Cette classification ethnomusicologique est sous-tendue par l’opposition entre le traditionnel et 

l’Occidental ou le moderne (Johnson, 2023, p. 5 et 7; Tokita et Hughes, 2008, p. 2). Elle se voit 

aujourd’hui nuancée par les influences musicales mutuelles entre la scène internationale et les 

groupes d’origine japonaise, y compris ceux qui produisent de la musique dite traditionnelle 

(Johnson, 2023, p. 4-5; Tokita et Hughes, 2008, p. 2). Dans un contexte international, la musique 

contemporaine japonaise est moins définie par son unicité que par son hybridation avec d’autres 

genres musicaux (Tokita et Hughes, 2008, p. 3). La musique non japonaise au Japon s’est très 

souvent vue adaptée au contexte japonais, créant ainsi de nouveaux genres musicaux, tels que le J-

pop, la technopop ou le enka (Tokita et Hughes, 2008, p. 4). Ce phénomène d’hybridation et 

d’adaptation de genres musicaux étrangers au Japon ne date pas seulement de l’époque 

contemporaine; même avant la Restauration de Meiji, la musique japonaise était influencée par la 

musique chinoise et occidentale (Johnson, 2023, p. 5). 

2.2 La techno 

Que les spécialistes soient des anthropologues, des ethnomusicologues, des sociologues, des 

artistes ou des historiens, très peu d’entre eux s’entendent sur la définition de la « techno » et encore 

moins sur ce à quoi elle fait référence (Goh, 2023, p. 122; Tsitsos, 2018, p. 274; Birgy, 2001, p. 5-

22; Art Press, 1998, p. 5 et 177). Le sociologue Philippe Birgy (2001, p. 5-8, 19-22) aborde la 



 33 

techno comme un phénomène interculturel englobant une variété d’éléments : une esthétique, des 

genres musicaux ainsi qu’une attitude de la danse et de la fête. Selon lui, les critères historiques, 

géographiques et rythmiques ne suffisent pas pour définir ce qu’est la techno (Birgy, 2001, p. 19). 

Pareillement, Jean-Yves Jouanais et Christophe Kimh préfèrent une utilisation au sens large du 

terme techno, en le juxtaposant aux musiques faites à base d’instruments électroniques (EDM) et 

aux cultures électroniques qui lui sont associées (Art Press, 1998, p. 5, 15-22 et 177). Selon le 

professeur de Modern Culture and Media Studies, Alexander Weheliye, la techno est une culture 

musicale qui, dès son apparition à Détroit puis à Berlin, provient des communautés américaine et 

allemande noires (Goh, 2023, p. 122-125). Selon le sociologue William Tsitsos (2018, p. 274-275), 

la techno est un genre musical qui s’est développé à la fin des années soixante-dix à Détroit, dans 

un contexte socio-économique difficile causé par l’effondrement de son industrie automobile. De 

ce point de vue, les artistes de la communauté noire de Détroit, Juan Atkins, Kevin Saunderson et 

Derrick May, sont considérés comme les pères fondateurs de la musique techno (Tsitsos, 2018, 

p. 274).  

Un peu plus de vingt ans avant l’apparition de la techno de Détroit, en 1955 au Japon, le 

compositeur de musique de film Mayuzumi Toshiro expérimentait déjà avec des instruments 

électroniques, mais son travail n’a pas capturé l’attention du public (Saint-Michel, 2018, p. 12). En 

1974, la musique électronique gagne en popularité au Japon avec la sortie de l’album Snowflakes 

Are Dancing du compositeur classique Isao Tomita (Saint-Michel, 2018, p. 11-13). Cet album est 

une interprétation de pièces du compositeur français Claude Debussy à l’aide du synthétiseur Moog 

III (Saint-Michel, 2018, p. 13). Déplorant le manque d’originalité et l’épuisement des possibilités 

dans les orchestres symphoniques classiques, Isa Tomita cherchait à innover à l’aide du Moog III, 

et à éviter une musique classique qui ne ferait que « recréer le passé » (Saint-Michel, 2018, p. 11). 

Son intérêt pour le synthétiseur venait de sa capacité à produire de nouveaux sons et donc 

d’explorer de nouveaux « horizons sonores » (Saint-Michel, 2018, p. 7 et 11). Cependant, le Moog 

III était peu accessible en raison de son prix et de son envergure qui rendaient les représentations 

en direct difficiles (Saint-Michel, 2018, p. 11-13). 

Quatre ans plus tard, en 1978, l’expression « technopop » fait son apparition dans le Rock Magazine 

au Japon (Saint-Michel, 2018, p. 15). Le terme servait alors à décrire l’album Man Machine du 

groupe allemand Kraftwerk, un album qui avait été entièrement réalisé à l’aide d’instruments 



 34 

électroniques (Saint-Michel, 2018, p. 15). Cet album a grandement influencé le groupe de musique 

japonais Yellow Magic Orchestra (YMO) qui a conquis la scène musicale internationale avec son 

deuxième album Solid State Survivor en utilisant les mêmes instruments électroniques (drum 

machine, synthétiseurs et vocoder), (Saint-Michel, 2018, p. 7, 14-17). Un peu comme Kraftwerk, 

les visuels futuristes et les instruments électroniques de YMO projetaient leur vision du futur dans 

leur musique (Saint-Michel, 2018, p. 19). La vision futuriste et l’aspect technologique de la 

musique de YMO reflètent le contexte socioéconomique dans lequel le groupe évoluait (Saint-

Michel, 2018, p. 16). Dans l’après-guerre, la croissance économique du Japon a facilité l’accès aux 

produits électroniques pour la classe moyenne (télévisions, radios, synthétiseurs, sampler16 etc.) 

(Saint-Michel, 2018, p. 16). En raison de sa croissance économique et technologique, le Japon était 

perçu comme un pays moderne et futuriste sur la scène internationale (Saint-Michel, 2018, p. 16). 

YMO s’est inspiré de cette vision exotique et « techno-orientaliste » du Japon pour créer sa 

musique (Saint-Michel, 2018, p. 7, 13-15).  

L’influence du son disco, des synthétiseurs, des percussions électroniques (drum machine) et de 

l’esthétique sci-fi de YMO a retenti jusqu’aux États-Unis et a influencé les artistes pionniers de la 

scène techno EDM au Bronx (Saint-Michel, 2018, p. 14-15). Même la musique des précurseurs de 

la scène techno de Détroit, comme Juan Atkins ou Derrick May, s’articulait, à la façon de YMO, 

comme une « forme de science-fiction » reflétant le contexte socioéconomique de sa production 

(Tsitsos, 2018, p. 274). Que ce soit dans la techno des raves de Détroit ou dans la technopop 

japonaise, ces genres musicaux partagent la même signification du préfixe « techno » qui se réfère 

à la technologie ou l’aspect technologique des instruments utilisés dans la production de sons et 

des visuels aux allures futuristes (Saint-Michel, 2018, p. 7 et 16, 19).  

C’est depuis les années 60 que les Visuels Live ont commencé à être incorporés dans des 

évènements de performances musicales variées, tels que dans les concerts de Rock ou dans les 

discothèques, dans le but de à renforcer les sensations et l’expérience de la musique (Liberovskaya, 

                                                 

16 Un sampler est une machine (ou une fonction d’une machine) qui permet de faire du sampling, c’est-à-dire de 

« capturer une portion […] d’un enregistrement audio pour le réutiliser dans un nouvel enregistrement » (Liberovskaya, 

2014, p. 134).  



 35 

2014, p. 101). En 1967, peu avant la création du groupe Kraftwerk, les artistes Ralf Hutter et 

Florian Schneider utilisaient déjà plusieurs effets visuels, comme des projections de courtes vidéos 

en boucle (Liberovskaya, 2014, p. 117). Une vingtaine d’années plus tard, les avancées 

technologiques ont rendu les drum machine et les samplers, comme le Roland TR-808, plus 

abordables et ont permis le développement des différents genres de musiques électroniques (EDM) 

joués dans les raves (Liberovskaya, 2014, p. 135). Parallèlement à ces nouvelles techniques de 

productions sonores, des techniques de production visuelle comme le Computer Video Instrument 

se sont également développées, permettant ainsi de modifier des vidéos en temps réel 

(Liberovskaya, 2014, p. 135). À l’aide de ces nouvelles technologies visuelles, l’esthétique 

futuriste des instruments électroniques a pu être harmonisée avec des Live Visuals et des jeux de 

lumières afin de créer une continuité entre les expériences sonores et visuelles (Liberovskaya, 2014, 

p. 136). Les effets visuels utilisés lors des raves pouvaient être modifiés en synchronisation avec 

le BPM des morceaux techno joués par le DJ (Liberovskaya, 2014, p. 136). 

2.3 Les chants bouddhistes : les shōmyō 

Dans la littérature ethnomusicologique, le shōmyō (声明  ou 聲明) désigne généralement les 

« chants rituels bouddhistes » ou toute « musique traditionnelle vocale performée en contexte rituel 

dans les temples bouddhistes » (Nelson, 2008, p. 37; Sawada, 2001, p. 611; Hill, 1982, p. 28). Au 

VIe et au VIIe siècle le terme bombai17 était utilisé pour décrire les chants bouddhistes. C’est 

seulement à partir du XIIe siècle que le terme shōmyō a pris son sens actuel (Nelson, 2008, p. 35 

et 37; Harich-Schneider, 1962, p. 220-221). Seules les écoles zen utilisent toujours le terme bombai 

pour se référer aux chants bouddhistes (Sawada, 2001, p. 613). La majorité des travaux 

scientifiques traitant des chants bouddhistes japonais, tels que ceux de Nelson (2008, p. 38, 40 et 

43), Sawada (2001), Hill (1982, p. 27 et 29) et Harich-Schneider (1962, p. 220), se sont concentrés 

sur le shōmyō, tel qu’il est encore pratiqué dans ses formes les plus anciennes, plus précisément au 

sein des écoles Shingon et Tendai datant du VIIIe au IXe siècle respectivement. 

                                                 

17 Un dérivé du terme chinois fanbai qui signifie « chant pur » (Sawada, 2001, p. 611). 



 36 

Le répertoire musical et vocal du bouddhisme japonais est extrêmement varié et diffère selon 

l’école, la branche et même selon le temple où il est chanté (Nelson, 2008, p. 37-38; Sawada, 2001, 

p. 611; Harich-Schneider, 1962, p. 220). Plusieurs termes interchangeables sont couramment 

utilisés pour désigner les chants, aussi bien chez les prêtres que chez les pratiquant·es, et cette 

interchangeabitlité se reflète dans le travail de certains chercheur·es non japonais. Cela semble 

indiquer que la distinction de ces termes n’est pas une préoccupation importante pour certaines 

participantes. En revanche, pour certains membres officiel·les des écoles bouddhistes, ces termes 

peuvent être sources de désaccords. Par exemple, un moine Rinzai que j’ai rencontré sur le terrain, 

ne considérait pas le chant du nembutsu comme un shōmyō, alors que Gyosen Asakura le 

considérait comme tel. Pour d’autres prêtres, il y aurait deux types de shōmyō : ceux ayant été 

préservés dans leurs anciennes formes et ceux ayant été simplifiés au niveau mélodique et 

linguistique. En tant que chercheur étranger à ces termes japonais et à leur signification, j’ai passé 

beaucoup de temps à rechercher des clarifications dans la littérature et sur le terrain. 

De plus, le vocabulaire utilisé pour se référer à ces termes, ainsi que le système musical utilisé pour 

la transcription des chants, varient énormément en fonction du contexte culturel dans lequel les 

chants (shōmyō) et les hymnes (wasan) Jōdo Shinshū sont pratiqués (Haywood, 2023, p. 102-103; 

Mitchell, 2014, p. 358; HHMH, 2010, p. ix; Harich-Schneider, 1962, p. 220). Hors du Japon, 

comme dans certains temples anglais ou américains, des termes comme « dokyō » (読経) (« lecture 

de sutra »), « gongyō » (勤行) ou encore le terme sanskrit « gāthā », sont utilisés pour décrire le 

shōmyō (Haywood, 2023, p. 102-103; Mitchell, 2014, p. 358; HHMH, 2010, p. ix). Dans la 

littérature, aucune distinction n’est faite entre le shōmyō s’écrivant à l’aide des caractères 声 

(« voix ») et 明  (« lumière »), littéralement « voix lumineuse » (Nelson 2008, p. 38; Harich-

Schneider, 1962, p. 221), et le shōmyō s’écrivant avec les signes 称 (« appellation ou éloge ») et 

名  (« nom »). C’est plutôt dans cette catégorie que s’insérerait le nembutsu, littéralement 

« appellation du nom » d’Amida. Cette ambiguïté linguistique expliquerait, entre autres, le fait que 

les différentes définitions du terme shōmyō puissent varier d’un·e prêtre à l’autre.  



 37 

2.3.1 Les classifications  

En plus de l’interchangeabilité des termes pour désigner les chants bouddhistes en japonais, leur 

diversité au Japon est énorme (Nelson, 2008, p. 37-38). À lui seul, le terme shōmyō renvoie à une 

grande variété de chants (Nelson, 2008, p. 37-38). Afin d’éviter les généralités, et par 

préoccupation ethnomusicologique, plusieurs chercheur·es ont donc tenté de classer les shōmyō 

selon certaines de leurs caractéristiques. Cette section présentera différents types de shōmyō suivant 

quatre classifications : les classifications linguistique, historique, modale et mélodique. Dans ce 

mémoire, en utilisant ces classifications, j’évite d’utiliser le terme « shōmyō » dans sa définition 

générale. De plus, certaines de ces classifications ont d’autres utilités. La classification historique, 

par exemple, permet de retracer les transformations liturgiques effectuées au fil de l’histoire du 

bouddhisme Jōdo Shinshū. De même, la classification mélodique développée par Sawada (2001) 

me fournit des outils pour l’analyse des mélodies des shōmyō et des réharmonisations techno à 

Shōonji.  

La classification la plus courante dans la littérature ethnomusicologique est la classification 

linguistique (Nelson, 2008; Sawada, 2001; Hill, 1982; Harich-Schneider, 1962). D’abord composé 

en sanskrit en Inde, les sutras ont été traduits en chinois en Chine puis ils (les sutras en sanskrit et 

en chinois) ont ensuite été importés au Japon à partir du VIIIe siècle (Sawada, 2001, p. 611 et 613). 

À partir du Xe siècle, le répertoire des shōmyō s’était élargi et incluait de nouveaux chants 

composés en japonais (Sawada, 2001, p. 613). Les ethnomusicologues proposent la classification 

linguistique suivante : les bonsan sont les textes en sanskrit, les kansan ceux en chinois et les wasan 

ceux en japonais (Hill,1982, p. 29; Nelson 2008, p. 68; Sawada, 2001, p. 613). Les bonsan sont 

avant tout des équivalents phonétiques chinois des textes originaux écrits en sanskrit (Nelson, 2008, 

p. 68). Dans cette première traduction phonétique, la prononciation sanskrite a été adaptée à celle 

du chinois modifiant ainsi les mélodies d’origine (Neslon, 2008, p. 68; Sawada, 2001, p. 613). Les 

kansan sont des shōmyō chantés en chinois à partir de textes traduits du sanskrit en chinois (Nelson, 

2008, p. 68; Hill, 1982, p. 29). Les wasan sont des shōmyō chantés en japonais à partir de textes en 

chinois adaptés ou à partir de textes entièrement composés en japonais (Nelson, 2008, p. 68). La 

généalogie linguistique et phonologique des shōmyō est cruciale, car la langue et les 

caractéristiques de sa prononciation jouent un rôle primordial dans leur composition mélodique 

(Sawada, 2001, p. 613). En effet, les mélodies des shōmyō sont majoritairement l’imitation 



 38 

phonétique ou des tons (en chinois sisheng) déterminés par les caractères des textes chinois 

(Sawada, 2001, p. 613).  

Sawada (2001, p. 611-613) propose une autre classification, historique cette fois, qui permet de 

comprendre l’origine des shōmyō et l’ambiguïté qui les entoure. Comme il a déjà été mentionné, 

les premiers chants bouddhistes sont introduits au Japon avant l’époque Nara (710-794) (Sawada, 

2001, p. 611). L’influence du bouddhisme des écoles de Nara a progressivement diminué et, dès le 

IXe siècle, les écoles Tendai et Shingon sont devenues plus influentes auprès des aristocrates et de 

la cour (Sawada, 2001, p. 612). Le plus ancien shōmyō retrouvé date de 752 et il appartient au type 

de shōmyō le plus ancien, le Nara-ryū (Sawada, 2001, p. 611). En 804, le moine Kūkai retourne au 

Japon après un voyage en Chine, apportant avec lui les shōmyō Nanzan-ryū et les enseignements 

bouddhistes sur lesquels repose l’école Shingon (Sawada, 2001, p. 612). La même année, le 

fondateur de l’école Tendai, Saichō, a lui également introduit de nouveaux enseignements et de 

nouveaux chants au Japon (Sawada, 2001, p. 612). Les enseignements rapportés par Saichō ont 

contribué à la fondation de l’école Tendai, mais celle-ci s’est rapidement divisée en deux branches 

chacune pratiquant un type de shōmyō distinct: le Jimon-ryū de la branche du temple Onjōji et le 

Ōhara-ryū de la branche du temple Enryakuji (Sawada, 2001, p. 612). À l’époque Heian (774-835), 

il y avait donc quatre types de shōmyō : le shōmyō des écoles de Nara (Nara-ryū), le shōmyō de 

l’école Shingon (Nanzan-ryū) et les deux shōmyō de l’école Tendai (Jimon-ryū et Ōhara-ryū) 

(Sawada, 2001, p. 611-612). Il est important de connaître l’origine de certains shōmyō Ōhara-ryū, 

car Shinran y a été formé comme moine Tendai. Les types de shōmyō sont également importants 

dans la liturgie Jōdo Shinshū et donc dans la pratique lors des hōyō.  

Les chants développés à l’époque suivante (Kamakura) ont été fortement influencés par les shōmyō 

des écoles Tendai et Shingon (Sawada, 2001, p. 612). Les précurseurs et fondateurs des écoles de 

la Terre Pure (Genshin, Hōnen et Shinran) ont tous reçu une formation de moines Tendai au Mont-

Hiei (Sawada, 2001, p. 612). Ainsi, les shōmyō du Jōdo Shu et du Jōdo Shinshū proviennent 

originellement des shōmyō de type Ōhara-ryū de l’école Tendai (Sawada, 2001, p. 612). Au fil des 

siècles, les shōmyō Ōhara-ryū ont été modifiés et de nouveaux chants ont été ajoutés au répertoire 

Jōdo Shinshū, créant ainsi un style qui leur est propre (Sawada, 2001, p. 612-613). Étant donné que 

le Jōdo Shinshū s’est lui-même scindé en plusieurs branches depuis son apparition au XIIIe siècle, 



 39 

les shōmyō se sont aussi diversifiés et différenciés au sein de chacune des branches (Sawada, 2001, 

p. 613).  

Avant l’ère Meiji, la théorie modale au Japon était extrêmement variée et dépendait strictement du 

genre musical dans lequel elle était pratiquée (Komoda et Nogawa, 2002, p. 566). Dans les genres 

musicaux associés à l’aristocratie et à la cour impériale, comme les shōmyō et le gagaku par 

exemple, les mélodies des chants étaient transcrites à l’aide de théories musicales et de méthodes 

de notations codifiées (Komoda et Nogawa, 2002, p. 565). En revanche, dans les genres musicaux 

plus populaires, les mélodies et la théorie musicale étaient transmises à l’oral dans le cadre de 

performances (Komoda et Nogawa, 2002, p. 565). Aux alentours du VIIe et du VIIIe siècle, la 

théorie musicale du gagaku a été importée d’un modèle théorique chinois, le Tang, qui divisait les 

octaves en douze demi-tons (ritu) (Komoda et Nogawa, 2002, p. 566). Les premières écoles Tendai 

et Shingon ont beaucoup emprunté à cette théorie pour classifier les mélodies de leurs propres 

chants (Nogawa, 2002, p. 565-567).  

En 1982, Eta Harich-Schneider (1894-1986), précurseure de la recherche ethnomusicologique non 

japonaise sur les shōmyō japonais, avait déjà documenté les deux premières tentatives de 

classification théoriques et musicales faites par le moine Tanchi au XIIIe siècle : la classification 

modale et la classification rythmique (Harich-Schneider, 1982, p. 221). Elle juge que la 

classification modale est inutilisable, car certains termes référant aux gammes utilisées pour 

classifier les shōmyō ont changé de signification au fil du temps (Harich-Schneider, 1982, p. 221-

222). Malgré leurs emprunts au gagaku, certains éléments de la théorie musicale à la base des 

shōmyō ont été radicalement transformés (Sawada, 2001, p. 613; Komoda et Nogawa, 2002, 

p. 568). La théorie musicale elle-même a aussi continué de se diversifier, notamment avec 

l’apparition de nouvelles écoles bouddhistes (Sawada, 2001, p. 613; Komoda et Nogawa, 2002, 

p. 568). À l’inverse, la signification de certains éléments théoriques a été conservée (Komoda et 

Nogawa, 2002, p. 582). Par exemple, les cinq notes des gammes pentatoniques dans les 

transcriptions sont toujours utilisées pour indiquer les notes à chanter (hakase) lors des shōmyō 

(Komoda et Nogawa, 2002, p. 582). 

Sawada (2001) propose une classification mélodique plus facilement applicable. Premièrement, le 

style de shōmyō dépend de son style mélodique proéminent : le shōmyō récité et le shōmyō vocalisé 



 40 

(Sawada, 2001, p. 615). Le shōmyō récité contient majoritairement des mélodies syllabiques dans 

lesquelles une note chantée équivaut à une syllabe dans le texte (Sawada, 2001, p. 615). À l’inverse, 

le shōmyō vocalisé contient majoritairement des mélodies mélismatiques dans lesquelles une 

syllabe du texte est allongée pour contenir plusieurs notes (Sawada, 2001, p. 615). Les shōmyō 

récités et vocalisés peuvent contenir plusieurs types de mélodies syllabiques et mélismatiques qui 

sont retrouvées à différent endroits dans les shōmyō (Sawada, 2001, p. 615-616). En premier, les 

mélodies ornementales (embellishments ou ornaments) agissent au plus petit niveau, c’est-à-dire 

qu’elles modifient le ton d’une note ou ajoutent un effet sonore à la succession des notes (Sawada, 

2001, p. 616). Par exemple, le yuri est un type de mélodie ornemental qui fait trembler une note, à 

la manière d’un portamento/glissando en musique classique occidentale (Sawada, 2001, p. 616). 

Les mélodies ornementales peuvent aussi comporter un changement du volume et de durée d’une 

note (Sawada, 2001, p. 616). Généralement, les shōmyō récités ne contiennent pas ou très peu de 

mélodies ornementales (Sawada, 2001, p. 616).  

Le deuxième type de mélodie, la mélodie stéréotypée (stereotyped), agit au niveau des caractères 

chinois utilisés dans les textes des shōmyō (Sawada, 2001, p. 616). Une ou plusieurs notes sont 

généralement indiquées à la gauche du caractère sous la forme d’un trait (Sawada, 2001, p. 616). 

Chaque type de trait correspond à une note particulière, mais dans le cas des shōmyō vocalisés, le 

trait peut aussi être modifié par une mélodie ornementale (Sawada, 2001, p. 616). Généralement, 

les shōmyō récités contiennent des mélodies stéréotypées très simples dans lesquelles chaque 

caractère équivaut à une ou deux notes (Sawada, 2001, p. 616). Enfin, le troisième type de mélodie 

provient de la structure répétitive des paragraphes et des vers du texte (Sawada, 2001, p. 616-617). 

Dans ce cas, on retrouve des mélodies qui se répètent à chaque paragraphe et dont le rythme est 

dicté par le nombre de syllabes dans les vers d’un paragraphe. 

Finalement, on peut classer les shōmyō selon leurs différentes fonctions rituelles (Sawada, 2001, 

p. 614-615). La structure et l’organisation de la liturgie utilisée dans les hōyō suivent les différentes 

fonctions rituelles des shōmyō (Sawada, 2001, p. 614-615). La structure choisie par les abbés des 

temples et par les différentes branches bouddhistes n’est pas laissée au hasard; en effet, ces choix 

sont généralement le fruit d’exigences institutionnelles (Haywood, 2023, p. 102-103). 

Généralement, dans le cadre d’une cérémonie (hōe), les shōmyō sont présents à chacune de ses 

trois étapes (voir Tableau 4) (Sawada, 2001, p. 614). À l’aide d’un exemple, Sawada (2001, p. 615) 



 41 

dénombre douze fonctions rituelles18 que peuvent remplir les shōmyō au sein d’une cérémonie. 

Chacun des shōmyō porte un nom différent et peut parfois remplir plus d’une fonction (Sawada, 

2001, p. 615). Par exemple, le shōmyō Eko pratiqué à Shōonji lors du hōe du Hanamatsuri est 

chanté à la toute fin du hōyō afin de partager les mérites religieux de la cérémonie. De même, 

Sawada classe le nembutsu comme un shōmyō servant à réciter le nom d’un Bouddha afin de le 

visualiser (Sawada, 2001, p. 615). 

2.3.2 Les wasan  

Puisque les shōmyō présents dans les rites que j’ai pu observer à Shōonji sont majoritairement de 

type wasan, c’est-à-dire des shōmyō dont les textes de références sont en japonais, la présente 

section détaillera les caractéristiques de ce type de shōmyō. Les premiers wasan proviennent de la 

période Heian (794-1185) (Hirota et al., 1997b, p. 92). Ils ont été importés au Japon par l’érudit 

Tendai Ennin après sa visite dans des écoles bouddhistes chinoises de la Terre Pure et de Tiantai 

en 838 (Neslon, 2008, p. 40; Sawada, 2001, p. 612). Plusieurs wasan ont été composés au Japon 

sous l’influence de la musique populaire de l’époque (Sawada, 2001, p. 611). Shinran a composé 

de nombreux wasan (par exemple, la collection du Jōdo Wasan) qui ont permis de rendre le contenu 

de textes et de sutras accessible à la population sans formation en chinois (794-1185) (Hirota et al., 

1997b, p. 92). On retrouve deux types de wasan : ceux en ancien japonais et ceux en japonais 

vernaculaire (Nelson, 2008, p. 41, 68). Ceux en ancien japonais sont chantés en japonais, mais à 

partir de textes composés en chinois (Nelson, 2008, p 68). Pour conserver leur sens original, le 

contenu des textes est réarrangé et des particules japonaises y sont ajoutées (Nelson, 2008, p 68). 

Les wasan en japonais vernaculaire, eux, ont été composés avec le japonais de l’époque Heian 

(794-1185) (Hirota et al., 1997b, p. 92; Nelson, 2008, p. 68). Ces wasan sont généralement formés 

                                                 

18 Voici les douze fonctions rituelles telles qu’énumérées par Sawada (2001, p. 615) : « (1) worshiping the ‘’Three 

Treasures’’ (sōrai, sanrai, kuyōmon, and so on) ; (2) worshiping various buddhas and bodhisattvas (shōrei, raison, 

butsumyō, raibutsu and so on) ; (3) reciting the name of Buddha or a bodhisattva repeatedly, to represent Buddha to 

the monk’s self (nembutsu, kassatsu, hōgō); (4) praising buddhas, bodhisattvas, or other Buddhist symbols (san, kada, 

sandan); (5) confessing and making vows to Buddha (sange, seigan); (6) praying for the nation or oneself or another 

person (kigan, shugan); (7) invoking or sending forth Buddha or other deities, such as guardian deities (kanjō, bujō, 

busō); (8) purifying and ornamenting a hall (bai, sange, bonnon, shakujō, bujō); (9) lecturing about or disscusing 

Buddha or other Buddhist topics (kyō, kyōshaku, ge, kōshiki, rongi); (10) enlightening (kyōke); (11) declaring and 

offering (saimon, hyōhaku, and so on); (12) sharing religious effects (ekō) ». 



 42 

d’une suite de vers de douze syllabes séparées en deux types de phrases : une à cinq syllabes et 

l’autre à sept syllabes (Hirota et al., 1997b, p. 92; Nelson, 2008, p. 68). Les paragraphes prennent 

souvent la structure syllabique suivante : 5-7-5-7-7. Parmi les wasan les plus populaire dans le 

Jōdo Shinshū Honganjiha, on retrouve le nembutsu, le Shōshinge ou bien le Nembutsuge. 

Pour résumer ce chapitre, les genres musicaux japonais ont beaucoup évolué depuis l’introduction 

du bouddhisme au Japon, en fonction des influences mondiales, des contextes socioéconomiques 

particuliers et de la transmission des pratiques bouddhiques. Le style de musique technopop 

japonais est très différent du style de techno nord-américain et européen (de Détroit et de Berlin 

par exemple), bien qu’il existe des influences mutuelles existent entre ces styles. Les classifications 

existantes des shōmyō (et de ses sous-catégories, comme les wasan), qu’elles portent sur l’histoire 

des écoles bouddhistes d’où elles tirent leur origine ou sur les mélodies, restent un sujet à explorer 

dans la recherche ethnomusicologique et historique actuelle. Dans la suite de ce mémoire, les 

classifications linguistiques, historiques et mélodiques présentées ici seront utilisées pour illustrer 

les changements liturgiques, qu’ils soient relatifs à la mélodie ou au texte lui-même, qui ont 

façonnés les wasan encore chantés aujourd’hui dans les temples Jōdo Shinshū Honganjiha. 

Finalement, la forme que prennent les chants des shōmyō, ou la façon de les chanter, dans les 

temples dépend de l’enseignement reçu par les prêtres, de leur appartenance à certaines écoles ou 

branches bouddhistes. Il est donc important de noter que, si ces classifications existent dans la 

littérature ethnomusicologique et sur le terrain, les différents termes pour désigner les chants sont 

utilisés de façon interchangeable par les prêtres, les moines et les pratiquant·es.  



 43 

CHAPITRE 3 : MÉTHODOLOGIE 

Ma posture épistémologique est influencée par l’épistémologie située, notamment dans les 

domaines de l’anthropologie et de la sociologie. L’épistémologie située propose d’identifier les 

effets de la position sociale des chercheur·es sur la production du savoir scientifique (Hamel, 2015). 

De plus, en soulignant la pertinence scientifique des savoirs historiquement et socialement situés, 

la pensée de Haraway permet de poser la question suivante : puis-je étudier un phénomène religieux 

avec lequel je suis si peu familier (Hamel, 2015) ? Les chercheur·es japonais·es « en tant que 

[Japonais·es] immédiatement et sensiblement sujet·tes à [leur contexte culturel et à tout ce que cela 

comporte (langue, habitus, hexis corporelle, etc.)] peuvent, par conséquent, mieux que quiconque 

[…] » expliciter et comprendre le phénomène religieux qui m’intéresse (Haraway, 2007, p. 132; 

Hamel, 2015). Comment justifier la pertinence épistémologique de mon point de vue ? La présente 

section répondra à cette question en décrivant les méthodes utilisées pour mener la recherche. Je 

préciserai également comment j’entends choisir les concepts utilisés dans l’analyse de mes données 

et comment cette analyse justifie la pertinence scientifique de mon point de vue de chercheur non 

japonais.  

Le problème d’authenticité peut se poser autant pour l’anthropologie non-native que pour 

l’anthropologie native ; pour l’anthropologue Chie Nakane (1974), l’anthropologie japonaise 

native a longtemps été cloisonnée, nuisant ainsi à la création de nouvelles perspectives dans les 

recherches sur le Japon. Selon elle, ces nouvelles perspectives sont bénéfiques pour la communauté 

scientifique japonaise et peuvent être créées par des chercheures japonaise (Nakane, 1974, p. 61). 

Élevée par des parents coréens au Japon, Ryang occupe une position ambiguë qui remet en question 

la catégorie même d’« anthropologie native » (Ryang, 2006, p. 145-146). Elle souligne que les 

anthropologues issues de milieux non occidentaux sont très divers en termes de genre et de classe 

sociale, et que beaucoup intègrent plus tard les académies occidentales tout en continuant d’étudier 

leur milieu d’origine depuis leur nouveau pays (Ryang, 2006, p. 145). Cette diversité peut donner 

lieu à des dynamiques et à des relations de pouvoirs en milieu académique, brouiillant ainsi la 

limite stricte qui séparait autrefois le milieu académique du terrain ethnographique (Ryang, 2006, 

p. 144). Les entreprises anthropologiques natives et non-natives requièrent toutes les deux de la 

réflexivité, mais à des degrés de difficulté différents (Ryang, 2006; 1997). L’anthropologie native 

comprend la difficulté d’obscurcir la distinction entre le travail intellectuel et le rôle social de 



 44 

l’anthropologue (Ryang, 1997, p. 24). Le savoir anthropologique natif a la particularité d’être 

produit par le contexte social dans lequel l’ethnographie est pratiquée (Ryang, 1997, p. 24). Dans 

l’anthropologie non native, le procédé (contrivance) ethnographique devient nécessaire à 

l’anthropologue pour comprendre un mode de vie qui lui est peu familier (Ryang, 1997, p. 25). 

Différemment, le processus ethnographique en milieu familier conduit surtout l’anthropologue à 

décrire ce processus ethnographique lui-même (Ryang, 1997, p. 25). Selon Ryang, la différence 

principale entre ces deux types d’anthropologie ne réside pas seulement dans « la distance 

culturelle entre l’anthropologue et la société concernée », mais plutôt dans la valeur 

épistémologique du terrain ethnographique (Ryang, 1997, p. 25). 

L’anthropologue Gordon Mathews (2004) souligne d’ailleurs que les productions anthropologiques 

japonaises et non japonaises sont très différentes. La littérature scientifique non japonaise 

s’intéresse à des sujets différents, entre autres, car elle s’adresse à un tout autre public (Mathews, 

2004, p. 114). Pour certains chercheures japonaises, mon mémoire contient des généralités qui 

pourraient être qualifiées de « sens commun » (Mathews, 2004, p. 114; Kuwayama, 1997, p. 56). 

Bien évidemment, la compréhension de ces sens communs était indispensable à mon orientation 

dans un milieu social et culturel qui m’était peu familier. Mon séjour sur le terrain démontre donc 

la particularité de mon apprentissage du bouddhisme japonais ainsi que les personnes qui ont 

influencé et façonné les résultats de ma recherche. Même si j’aurais aimé partager l’entièreté de ce 

mémoire avec les participantes de ma recherche, je me vois m’adresser, en raison de la langue 

française, a un public ayant majoritairement un « background culturel complètement différent de 

celui des japonaises » (Mathews, 2004, p. 114; Kuwayama, 1997, p. 56). Les généralités sont donc 

nécessaires à la compréhension des éléments développés plus loin dans mon mémoire, tant pour 

les lecteurices non japonaises que pour ceuxcelles qui n’ont pas de formation académique sur le 

bouddhisme et la société japonaise. 

3.1 Méthode ethnographique 

Les concepts utilisés pour l’analyse de mes données dépendent de mon expérience sur le terrain. 

J’opte pour une analyse réalisée à partir des concepts et des termes utilisés par les personnes avec 

qui j’ai pu discuter pendant mon séjour au Japon. En me basant avant tout sur la description des 

participants de leurs rites et de leur perception du techno-hōyō, j’accorde beaucoup de valeur aux 



 45 

savoirs, aux croyances et aux « points de vue » d’autrui (Meintel, 2016, p. 3; Goulet, 2011, p. 117). 

J’ai donc décidé d’adapter mes objectifs de recherche à ce que j’ai retrouvé sur le terrain, mais 

aussi sur ce qui m’a plus personnellement marqué (Meintel, 2016, p. 1-2; Goulet, 2011, p. 120-

121). Ma démarche ethnographique, ainsi que l’analyse et les interprétations succinctes que je 

développerai dans les pages suivantes, s’inspirent principalement du modèle de l’ethnographie 

expérientielle, soit une ethnographie qui laisse la possibilité au chercheur·e de dévier de ses 

objectifs initiaux et « d’entrer ou de croire dans le monde des gens [rencontrés] sur le terrain » 

(Goulet, 2001, p. 117). Cette approche anthropologique appuie majoritairement son épistémologie 

sur des fondements phénoménologiques selon lesquels le monde vécu d’autrui serait, en partie, 

« accessible » au chercheur·e à partir de sa propre expérience (Meintel, 2016, p. 1). Ainsi, malgré 

« l’incommunicabilité de certaines expériences » due aux barrières langagières et socioculturelles, 

le terrain ethnographique est, comme le sont le langage ou encore l’écriture, « à la fois le problème 

et la solution » (Jablonka, 2014, p. 15). Le travail difficile de l’ethnographe consiste justement à 

présenter ces expériences le plus fidèlement possible, même si elles sont différentes des siennes et 

même si sa position sociale affecte sa compréhension de ces expériences et de sa propre expérience, 

tout en restant conscient des effets qui altèrent sa compréhension. Ces effets sont multiples, mais 

peuvent être identifiés dans une réflexion qui porte sur les événements constituant le terrain et son 

déroulement. C’est donc au contact des personnes présentes sur le terrain que j’ai été en mesure de 

choisir les concepts qui correspondront le mieux à leurs réalités, leurs pratiques et leurs points de 

vue. Leurs descriptions de leurs propres expériences du techno-hōyō m’ont mis la « la puce à 

l’oreille » (Beaud et Weber, 2010, p. 125) quant à la pertinence des concepts utilisés dans l’analyse 

et l’interprétation de mes données ethnographique. L’importance épistémologique de mon point de 

vue situé est donc justifiée par le regard neuf qu’elle porte sur le techno-hōyō, un regard né de la 

négociation du savoir scientifique produit avec les participant·es de ma recherche, dont son créateur 

Gyosen Asakura. Un savoir produit par les intersubjectivités du terrain qui reflète bien évidemment 

l’écart entre nos expériences respectives du techno-hōyō.  

L’ethnographie fait intervenir des méthodes de collecte de données qualitatives connexes: 

l’observation participante et la réalisation d’entretiens. L’observation ethnographique est structurée 

par un mouvement constant entre perception, mémorisation et notation (Beaud et Weber, 2010, 

p. 128). Après l’acte de perception et de mémorisation, il est essentiel de noter ses perceptions dans 

le cahier de terrain (Beaud et Weber, 2010, p. 129). Étant donné le contexte culturel de mon terrain 



 46 

ethnographique, la perception s’effectue par dépaysement, c’est-à-dire que j’ai d’abord perçu ce 

qui était différent de mon milieu de vie habituel (Beaud et Weber, 2010, p. 130). Dans la mesure 

du possible, j’ai dû rendre ces différences familières (Beaud et Weber, 2010, p. 130). L’entrevue 

ethnographique permet de tester mes interprétations et mes observations en les confrontant aux 

points de vue des personnes concernées par la recherche (Beaud et Weber, 2010, p. 107 et 125-

126). Dans cette confrontation, l’entrevue et les conversations informelles constituent des moments 

importants dans la création du savoir intersubjectif ethnographique, car elles permettent de 

négocier le savoir produit par la recherche. Une ethnographie sans entrevue ou une ethnographie 

fondée sur l’« observation totale » présente plusieurs risques, notamment celui de plonger 

l’ethnographe dans une liberté interprétative totale sujette à l’erreur (Beaud et Weber, 2010, p. 125-

126). Dans leur Guide de l’enquête de terrain, Beaud et Weber (2010, p. 207-208) distinguent trois 

types d’entretiens ethnographiques (l’informatif, le personnel et l’approfondi) et trois types 

d’observations (négociation, événement et personnelle). Les entrevues informatives concernent les 

conversations avec des personnes qui représentent davantage leur institution que leur propre point 

de vue (Beaud et Weber, 2010, p. 207). Les entrevues personnelles sont des entrevues dans 

lesquelles les personnes qui y participent parlent en leur nom, mais que, pour multiples raisons, ces 

entrevues n’ont pas pu être très longues ou très réussies (Beaud et Weber, 2010, p. 208). Puis, les 

entrevues approfondies sont celles qui ont duré plus longtemps (2-3h) et qui sont fondamentales 

pour la recherche (Beaud et Weber, 2010, p. 208). Dans le cadre de ma recherche, je n’ai pas réussi 

à obtenir d’entrevue informative enregistrée avec un membre de l’institution Jōdo Shinshū ni 

d’entrevue approfondie, car ma seule entrevue enregistrée était courte.  

Concernant les types d’observations, j’ai pu réaliser un grand nombre d’observations d’évènements, 

plus précisément de cérémonies annuelles, qui constituent le sujet principal de mon mémoire 

(Beaud et Weber, 2010, p. 208-209). Durant mon séjour, j’ai eu des conversations informelles qui 

m’ont permis de confronter mes réflexions et mes interprétations à l’expérience des participants. 

Ainsi, malgré le manque d’entretiens enregistrés et approfondis, mon étude a l’avantage de 

rassembler plusieurs points de vue nés de ces conversations informelles et de présenter une 

description précise des cérémonies auxquelles j’ai participé. Ma participation aux cérémonies de 

plusieurs temples m’a permis de comparer les shōmyō wasan dans leurs formes plus 



 47 

conventionnelles à ceux présentés sous forme techno à Shōonji. J’ai aussi obtenu différents points 

de vue de prêtres et de jūshoku d’écoles bouddhistes différentes au sujet du techno-hōyō.  

3.2 Méthode ethnomusicologique 

Le hasard et la sérendipité du terrain ont également façonné l’orientation ethnomusicologique que 

prend ma recherche. La musique étant le sujet principal des conversations et des activités que j’ai 

pu avoir avec les participant·es du techno-hōyō, elle a graduellement pris une place de plus en plus 

grande au sein de ma recherche. La présente sous-section constitue une brève description de 

l’ethnomusicologie en tant que discipline et des problèmes méthodologiques que son usage peut 

engendrer. C’est au début du XXe siècle que l’ethnomusicologie, comme discipline et méthode, a 

été développée par des anthropologues et par des musicien·nes dans le but de conserver des 

chansons folkloriques (Fernando et Nattiez, 2014, p. 10; Jessup et al., 2008, p. 9). Autrefois 

nommée « musicologie comparative » aux États-Unis, l’ethnomusicologie s’est élargie pour 

s’intéresser à la musique folklorique pratiquée dans des contextes non européens et à la musique 

transmise par tradition orale (Merriam, 2016, p. 20). C’est seulement dans les années 50 que le 

terme « ethnomusicologie » apparait et que la discipline acquiert un statut officiel dans les 

universités (Merriam, 2016, p. 20; Jessup et al., 2008, p. 9). La distinction disciplinaire qui s’est 

forgée entre l’anthropologie et l’ethnomusicologie est encore d’actualité, et bien que les 

ethnomusicologues doivent emprunter à plusieurs disciplines, comme l’ethnologie, l’anthropologie, 

la linguistique et la musicologie, elle a longtemps été caractérisée par son objet de recherche et par 

sa méthode (Fernando et Nattiez, 2014, p. 9-10, 12).  

Aujourd’hui encore, on constate une forte scission entre les deux principaux courants de pensée 

principaux de l’approche ethnomusicologique (Fernando et Nattiez, 2014, p. 11). La première, que 

l’on pourrait appeler « l’anthropologie de la musique », s’intéresse surtout à la musique dans son 

contexte culturel (Kolinski, 2016, p. 81; Fernando et Nattiez, 2014, p. 9-12). Selon l’anthropologie 

musicale, la musique est un phénomène culturel dont la qualité sonore dépend du consensus des 

membres d’une même culture (Kolinski, 2016, p. 78). La diversité musicale est donc expliquée par 

des variations culturelles (Kolinski, 2016, p. 77). Dans cette optique, comparer deux styles 

musicaux sans prendre en compte leurs contextes culturels est une entreprise futile (Kolinski, 2016, 

p. 77). L’anthropologie musicale reconnait les difficultés linguistiques et ethnocentriques de la 



 48 

discipline ethnomusicologique, car, lorsqu’elle est confrontée à des contextes où la musique n’est 

pas nommée, elle est souvent teintée d’ethnocentrisme (Fernando et Nattiez, 2014, p. 11, 13).  

L’autre courant de pensée, la musicologie comparative, s’intéresse à l’analyse et à la comparaison 

de différents styles de musique (Kolinski, 2016, p. 81). Cette approche s’intéresse à l’expérience 

humaine de la musique, et prend donc en compte les facteurs biologiques et psychologiques de 

l’être humain dans ses analyses (Kolinski, 2016, p. 78). Idéalement, la musicologie comparative 

cherche à identifier des « concepts universels qui fourniraient une base commune à la grande 

variété des créations musicales » (Kolinski, 2016, p. 81, Traduction personnelle). Contrairement à 

la musicologie comparative, l’anthropologie musicale omet la dimension psycho-physiologique de 

la structure musicale, alors qu’elle est critiquée par cette dernière pour faire des comparaisons 

ethnocentriques (Kolinski, 2016, p. 85; Fernando et Nattiez, 2014, p. 11).  

Fernando et Nattiez notent bien que l’interdisciplinarité étant « une réalité de la recherche 

contemporaine de chercheurs conscients des multiples facettes de leur objet d’étude », la division 

de l’ethnomusicologie en deux écoles distinctes pose réellement des problèmes 

méthodologiques (Fernando et Nattiez, 2014, p. 14); d’un côté, les anthropologues « avec une 

formation musicale, mais sans qualifications spécifiques, seraient tenté·es de faire des analyses 

ethnomusicologiques », et de l’autre, la musicologie comparative « voudrait faire du terrain et 

collecter des données sans la formation anthropologique nécessaire à nécessaire à une enquête 

réussite des multiples phénomènes de la musique dans la culture » (Kolinski, 2016, p. 84). De plus, 

il est difficile pour les ethnomusicologues de transmettre leurs analyses approfondies dans un 

vocabulaire qui soit compréhensible pour les chercheur·es d’autres disciplines académiques 

n’ayant aucune ou peu de formation musicale (Fernando et Nattiez, 2014, p. 15-16).  

En termes plus pratiques, l’analyse musicologique, quelle que soit son approche théorique de la 

musique, utilise généralement la notation musicale occidentale pour transcrire des enregistrements 

musicaux (Kolinski, 2016, p. 82). De cette façon, elle cherche à identifier les principes et les 

régularités au sein d’un style musical ou d’habitudes de composition (Kolinski, 2016, p. 81). 

L’ethnomusicologie, dans son approche plus anthropologique, documente aussi les 

« épistémologies de performance musicale », soit les techniques de production sonore relatives aux 

divers instruments utilisés, ainsi que leurs caractéristiques physiques et matérielles (Walls, 2005, 



 49 

p. 356). Elle étudie également les différentes manières avec lesquelles ces savoirs sont transmis et 

enseignés, et ce, à l’aide d’analyses musicales, de transcriptions approfondies et d’une présence 

sur le terrain (Walls, 2005, p. 356).  

Compte rendu de ma formation en sciences des religions et de mon approche anthropologique, la 

méthode que j’utilise pour la présente recherche s’inscrit définitivement dans l’école de 

l’anthropologie musicale. J’opte donc pour la méthode ethnomusicologique propose par Alan P. 

Merriam (1964, p. 7-8) dans The Anthropology of Music : « la collation de matériaux 

ethnographiques et ethnologiques en vue de constituer un ensemble cohérent de connaissances sur 

les pratiques, les comportements et les concepts musicaux de la société étudiée ». Cette récolte de 

données est suivie d'une analyse des « matériaux sonores musicaux collectés », qui « requiert des 

techniques et parfois du matériel spécialisé pour la transcription et l'analyse structurelle de la 

musique » (Kolinski, 2016, p. 83, Traduction personnelle). Je favoriserai la notation japonaise 

utilisée au temple de Shōonji, que j’expliquerai au préalable, d’autant plus que ma recherche 

s’adresse plus spécifiquement à des anthropologues et des sociologues des religions qui n’ont peut-

être pas de formation en théorie musicale occidentale. 

Par rapport à l’aspect participatif du terrain ethnographique, bien qu’il aurait été fort enrichissant 

pour moi de réaliser des techno-hōyō avec Gyosen Asakura ou d’aider à la préparation de certains 

évènements, il ne m’a pas été possible de participer activement à la création de la musique du 

techno-hōyō. En effet, dans le cadre des cérémonies annuelles Jōdo Shinshū, à Shōonji, la 

performance musicale est habituellement l’œuvre du prêtre responsable ou des autres prêtres en 

formation. Cependant, grâce à mes compétences musicales (la techno, la guitare et la production 

de musique électronique assistée par logiciel), j’ai pu négocier ma place comme musicien aux yeux 

du jūshoku. Outre quelques cours de piano que j’ai abandonné assez rapidement, j’ai appris la 

guitare, la production de musique électronique (Abelton) et la théorie musicale de manière 

autonome. Ce n’est donc pas l’application pratique de mes compétences musicales qui a alimenté 

mes interactions avec Gyosen Asakura, mais plutôt avec notre curiosité et notre passion commune 

pour la musique, surtout pour la technopop des années 80.  

L’ethnomusicologue musicienne Balosso-Bardin (2022, 124-125, 127) soutient que les 

compétences musicales de l’ethnographe lui permettent entre autres de négocier sa place sur le 



 50 

terrain. Ce sont les compétences musicales de l’ethnographe qui rendent l’interaction musicale avec 

les participant·es possible (Balosse-Bardin, 2022, p. 127). Et par cette forme d’interaction sociale, 

l’ethnographe accède à un savoir qui lui aurait été impossible sans ces compétences (Balosse-

Bardin, 2022, p. 127). Bien qu’il m’ait été impossible de performer sur scène avec Gyosen Asakura, 

mes connaissances musicales, ainsi que nos conversations informelles sur la musique électronique, 

m’ont permis d’avoir une meilleure compréhension de son processus de création, de la structure 

musicale et des idées de réharmonisations qui fondent la particularité du techno-hōyō. Mes 

compétences rudimentaires en musique m’ont surtout permis de participer activement aux chants 

rituels aux côtés des participant·es, ainsi que de négocier ma place au sein du monto. Certaines 

monto étaient agréablement surpris de voir un étranger capable de chanter les wasan et de suivre 

les mélodies du prêtre en charge du hōyō. 

Cette recherche s’intéressait avant tout au contexte socioculturel dans lequel est pratiquée la 

musique techno des hōyō à Shōonji, mais j’ai rapidement réalisé que le techno-hōyō constituait en 

une innovation profondément musicale et visuelle. Bien que je pensais, au départ, m’éloigner des 

objectifs de recherche habituellement retrouvés en ethnomusicologie, j’ai dû étudier les méthodes 

de transcriptions Jōdo Shinshū de la branche Honganjiha pour de comprendre l’aspect musical 

techno du techno-hōyō. Je me retrouve ainsi à la lisière de deux méthodes de recherche, 

l’ethnographie et l’ethnomusicologie, et je porterai mon attention sur les aspects socioculturels de 

la musique du techno-hōyō et sur ses aspects sonores, mais dans une moindre mesure (Byron, 1995, 

p. 31). Je ne cherche pas à utiliser une conception de la musique basée sur des facteurs biologiques 

ou physiologiques pouvant s’appliquer à plusieurs contextes culturels différents, ni à tirer des 

conclusions générales sur les musiques de l’archipel japonais. Mon objectif est plutôt de décrire 

les techniques de performances musicales et visuelles utilisées par Gyosen Asakura pour 

représenter la Terre Pure et le Bouddha Amida. J’entends également révéler les expériences 

musicales des autres participant·es lors des techno-hōyō. De cette façon, je situe ces expériences 

musicales dans leur contexte local. 

3.3 Sociogéographie de la préfecture et de la ville de Fukui 

La section suivante servira à décrire le contexte historique et sociogéographique du lieu de mon 

séjour ethnographique, plus particulièrement celui du village de Togo où se situe le temple de 



 51 

Shōonji. Je décrirai aussi les activités du temple, comme les cérémonies et le café affilié au temple, 

qui sont les objets centraux de la présente recherche. 

Le Japon est divisé en régions administratives nommées préfectures (Trewartha, 1965, p. 113). La 

région de Hokuriku, située au nord de la plus grande île du Japon (honshū), englobe les quatre 

préfectures suivantes : Niigata, Toyama, Ishikawa et Fukui (voir Figure 3.1) (Trewartha, 1965, 

p. 113). La préfecture de Fukui, la plus à l’ouest dans Hokuriku, est entourée de montagnes au sud 

et par la mer de l’Est au Nord (voir Figure 3.1) (Trewartha, 1965, p. 424). La capitale de Fukui est 

elle-même localisée dans la plaine côtière de Echizen, dans la vallée qui borde la rivière de Kuzuryu 

au nord de la préfecture (voir Figure 3.2) (Trewartha, 1965, p. 436). Les villes d’Awara (5 121 

habitant·es), de Sakai (27 691 habitant·es), de Sabae (27 791 habitant·es), d’Echizen (27 985 

habitant·es) et de Fukui (184 843 habitant·es) forment une agglomération d’une population 

totalisant environ 273 431 habitant·es (Ministry of Internal Affairs and Communications, 2021) 

(voir Figure 3.2). En 1889, au moment de l’ouverture des premières industries et usines de textiles, 

la population de la préfecture totalisait 39 863 habitants (Fukui City History Museum, 2024). Elle 

s’est ensuite accrue rapidement jusqu’à sa stagnation au XXIe siècle, pour atteindre le chiffre de 

271 616 habitants en 2006 (Fukui City History Museum, 2024).  



 52 

 
Figure 3.1 : La préfecture de Fukui (en bleu) et le reste de la région de Hokuriku (en rouge) 

La région de Hokuriku est l’une des plus pluvieuses du Japon et, en raison du mauvais drainage, 

les inondations sont fréquentes (Trewartha, 1965, p. 424). La majorité des villes et villages sont 

donc installés partiellement en hauteur près des plaines inondables, souvent sur les canaux 

d’anciennes rivières asséchées (Trewartha, 1965, p. 427-428). Malgré les dommages que peuvent 

causer les inondations aux champs, l’abondance de l’eau facilite l’irrigation des cultures de riz 

(Trewartha, 1965, 429). La préfecture de Fukui, comme les autres préfectures de la région, est 

reconnue pour sa production du riz et son industrie textile (Ito et Tanaka, 2020, p. 189; Trewartha, 

1965, p. 429). Or, les revenus agricoles ne comptent que pour 8% des revenus de la population 

alors que 49,5% proviennent des secteurs non agricoles (Ito et Tanaka, 2020, p. 191). Parmi ces 

secteurs, on compte notamment les industries textiles, manufacturières et tertiaires, mais le secteur 

manufacturier est le plus important en termes de pourcentage de la population qu’il emploie (Ito et 

Tanaka, 2020, p. 191). Les recherches de Ito et Tanaka (2020, p. 191) sur le sujet avancent que, 



 53 

pour la majorité de la population de la préfecture de Fukui, le travail agricole est une source 

secondaire de revenus pratiquée à temps partiel. Pour ce qui est des fermier·ères qui y travaillent à 

temps plein, leur moyenne d’âge s’élève à 72 ans (Ito et Tanaka, 2020, p. 191). 

 
Figure 3.2 : L’agglomération urbaine de la plaine d’Echizen dans la Préfecture de Fukui (en rouge) 

du nord au sud : Awara, Sakai, Fukui, Echizen, Sabae et Echizen. 

3.4 Le temple de Shōonji 

3.4.1 Les origines du temple 

Dans cette section, je présenterai les origines historiques du temple de Shōonji à l’aide de la 

littérature anthropologique japonaise (Ichijodani Asakura Family Site Museum, 2024; Masatoshi, 

2020) et du travail de recherche d’une des personnes habitant le village de Togo (東郷の神社と仏

閣, 2024). 



 54 

En 1483, la province d’Echizen (aujourd’hui Fukui) était contrôlée par le clan Asakura jusqu’à sa 

défaite contre le clan Nobunaga en 1573 (», p. 29). Leur capitale, Ichijōdani, était le centre des 

activités commerciales de l’époque et ses ruines se trouvent à quelques kilomètres de Shōonji 

(Masatoshi, 2020, p. 29). Le site archéologique de Ichijodani est fouillé depuis plus de 50 ans et il 

constitue l’attraction touristique majeure de la région (Ichijodani Asakura Family Site Museum, 

2024). Le clan Asakura s’est installé à Ichijodani au début des guerres d’Onin (1467) qui 

opposaient deux camps séparant le Japon central : le royaume de l’Ouest et l’Est (Masatoshi, 2020, 

p. 29). C’est toutefois la génération suivante, celle du daimyo Asakura Takakage, qui a entrepris le 

développement d’Ichijodani pour en faire la capitale de la province d’Echizen (Masatoshi, 2020, 

p. 29). Situé tout près de la rivière d’Asuwa qui se déverse dans la Mer du Japon, Ichijodani était 

connecté aux grandes routes commerciales de l’époque (Masatoshi, 2020, p. 29). Cette rivière était 

donc utilisée pour déplacer les biens commerciaux qui pouvaient être déposés et assemblés dans 

les quartiers commerciaux avoisinants, soit Abaga, Togo et Bishamon (Masatoshi, 2020, p. 29). Le 

développement méritocratique et économique qu’avait envisagé Takakage a fructifié jusqu’à attirer 

de nombreux érudits de l’époque, dont le Shogun Ashikaga Yoshisaki (Masatoshi, 2020, p. 29; 

Ichijodani Asakura Family Site Museum, 2024). La présence du Shogun témoigne de l’importance 

culturelle, économique et militaire de la ville d’Ichijodani à l’époque Sengoku correspondant à la 

fin de l’ère de Muromachi (1336 – 1573) (Ichijodani Asakura Family Site Museum, 2024). 

Ichijodani abritait également plusieurs temples bouddhistes, dont les temples Jōdo Seigen-ji et 

Nishiyama Koshoji (Masatoshi, 2020, p. 31; Ichijodani Asakura Family Site Museum, 2024).  

En raison de conflits violents avec les forces armées de l’école Tendai du Mont-Hiei, en 1471, 

Rennyo Shonin (1415-1499), le 8e abbé en chef de la branche Honganjiha (monshu), accusé 

d’hérésie, a fui Kyoto pour la province d’Echizen (東郷の神社と仏閣, 2024). Il s’est ensuite 

installé dans la ville de Yoshizaki où il a construit le temple Yoshizaki Gobō, toujours présent 

jusqu’à ce jour (東郷の神社と仏閣, 2024). Le passage de Rennyo Shonin a marqué la préfecture 

de Fukui; l’histoire de plusieurs temples locaux Jōdo Shinshū de la région d’Eiheiji racontent avoir 

abrité Rennnyo Shonin lors de son passage à Echizen. Encore aujourd’hui, chaque année, la 

branche Ōtaniha organise chaque année un pèlerinage qui recrée l’exil de Rennyo de Kyoto à 

Yoshizaki Gobō. À son arrivé Yoshizaki Gobō, Rennyo a attiré beaucoup de disciples Jōdo Shinshū 



 55 

qui l’admiraient, au point qu’il a de nouveau dû fuir après un incendie suspect à Yoshizaki en 1474 

(東郷の神社と仏閣, 2024).  

En 1476, l’héritier de Takakage Asakura, Yoshikage Asakura, a fait construire un monastère (gobō, 

御坊) à Shinmachi, l’un des quartiers adjacents à la porte supérieure des fortifications d’Ichijodani, 

dans l’espoir que Rennyo Shonnin puisse y occuper le poste d’abbé (東郷の神社と仏閣, 2024; 

Masatoshi, 2020, p. 30-31; Shōonji, 2018). Selon les fouilles archéologiques effectuées sur le site, 

il y avait plusieurs temples à Shinmachi, dont le Jōkyōji, mais aucune fouille n’y a été réalisée; le 

temple qui partage un signe avec Shōonji (照恩寺), le temple de Nishiyama Koshoji (西山光照

寺), est situé à Abaga, près de la porte inférieure (Ichijodani Asakura Family Site Museum, 2024; 

Masatoshi, 2020, p. 30-31). L’emplacement exact du premier temple de Shōonji ne peut donc pas 

être confirmé. Rennyo Shonin n’a finalement pas rejoint Ichijodani, mais, à la place, il a envoyé 

son proche, Renjo (蓮實), afin de s’occuper du tout nouveau gobō et c’est Shinkei Juken (真桂壽

賢) qui lui a succédé (東郷の神社と仏閣, 2024; Shōonji, 2018). Le troisième abbé qui en a hérité, 

Yoshisaki Suseki (祐誓良昭), a combattu le clan Nobunaga lors de l’invasion d’Ichijodani en 1573, 

et est mort en 1574 sur le champ de bataille (東郷の神社と仏閣, 2024). Avec la destruction 

d’Ichijodani et du gobō de Shōonji lors de l’invasion de Nobunaga, en 1584, ce gobō est rebaptisé 

et est déplacé au château de Togo (aujourd’hui le village de Togo) (東郷の神社と仏閣, 2024; 

Shōonji, 2018). Puis, en 1597, le temple est à nouveau déplacé, cette fois à son emplacement actuel, 

où il est officiellement baptisé « Shōonji » par le douzième prêtre à la tête de la branche Honganjiha, 

Junnyo Shonin (東郷の神社と仏閣, 2024; Shōonji, 2018).  

3.4.2 La vie à Shōonji 

Le temple de Shōonji est situé sur dans le village de Togo, en périphérie de la ville de Fukui, en 

milieu rural (Shōonji, 2018). Aujourd’hui, le temple propose plusieurs services et activités, dont 



 56 

des services commémoratifs privés chez les familles en deuil (hōji), l’organisation d’une visite au 

temple pour commémorer (Hōonkō) Shinran et des cérémonies annuelles (Shōonji, 2018). Plus 

récemment, un lieu de rencontre, le café Show-on-g, a été aménagé sur le site du temple (Shōonji, 

2018). Ouvert à tous, il sert de lieu d’échange du vendredi au dimanche de 13h à 17h (Shōonji, 

2018). Durant ces heures d’ouverture, Gyosen Asakura laisse aussi le hall principal (hondō) ouvert 

pour que les gens puissent faire une donation et se recueillir devant l’autel du temple (naijin). 

Lorsque le café est ouvert, Gyosen Asakura installe des effets de lumière et de la musique de son 

nouvel album « Paradise Ambient » dans le hondō. 

Le site internet de Shōonji décrit plusieurs cérémonies. Certaines cérémonies annuelles à Shōonji 

servent à commémorer des personnes défuntes : le Hōonkō19, qui vise à commémorer Shinran 

(Shōonji, 2018), le Eitaikyō20, qui sert principalement à transmettre les enseignements bouddhistes, 

pratiqué à l’équinoxe (Higan) de printemps, soit le premier dimanche d’avril (Shōonji, 2018; 

Ishikawa et Bouchy, 2013, p. 479), et le festival des morts, Obon, à la fin du mois de juillet (Shōonji, 

2018; Ishikawa et Bouchy, 2013, p. 479). Le Eitaikyō et le Obon visent eux aussi à commémorer 

les personnes décédées liées au temple de Shōonji, qu’elles soient des membres officielles de 

Shōonji, des adhérentes ou encore des enseignantes du Dharma (Shōonji, 2018; Ishikawa et Bouchy, 

2013, p. 490, 497; Rowe, 2011, p. 5; Uchida, 1967). Les trois autres cérémonies annuelles 

présentées sur le site internet de Shōonji sont caractérisées par l’interaction avec les bouddhas 

Amida et Sakyamuni (Shōonji, 2018). On y retrouve la visite du temple pour la fête du dernier jour 

de l’an qui consiste généralement en l’utilisation répétée de la cloche du temple (Shōonji, 2018). 

Le Hatsumōde21, la première visite au temple de l’année (1er jour de l’année), consiste en « un 

devoir (おつとめる) d’exprimer sa gratitude pour la grâce et la bienveillance du bouddha pour la 

prochaine année » (Shōonji, 2018; Swyngedouw, 1993, p. 55; Hepburn, 1872, p. 570-571). Puis, 

la cérémonie du Hanamatsuri (花まつり)22  le 3 mai (traditionnellement le 8 avril) marque la 

                                                 

19 Pratiqué avec un techno-hōyō tous les 25 et 26 novembre depuis 2016 (Shōonji, 2018). 

20 Pratiqué avec un techno-hōyō en 2017 et chaque année depuis 2020 (Shōonji, 2018). 

21 Pratiqué avec un techno-hōyō en 2017 et chaque année depuis 2020 (Shōonji, 2018). 

22 Pratiqué avec un techno-hōyō chaque année, sauf en 2019 et en 2021 (Shōonji, 2018). 



 57 

naissance du Bouddha Sakyamuni (Horton, 2007, p. 22-23). Pour cette occasion, une statue d’un 

bébé bouddha est utilisée pour représenter Sakyamuni et du thé lui est versé sur la tête (Horton, 

2007, p. 23)23. 

3.5 Résumé du séjour ethnographique 

Mon terrain a débuté le 1er mars 2024 et s’est terminé le 11 mai 2024. La première partie de mon 

séjour s’est déroulée à Tokyo, après quoi je me suis rendu à mon logement au centre-ville de Fukui 

où j’ai vécu du 9 mars au 31 mars. Ensuite, du 31 mars au 8 mai, j’ai habité dans le village de 

Higashifuruichi, dans la région de Eiheiji à une vingtaine de minutes de voiture du village de Togo. 

Durant mon séjour, j’ai justement pu assister à de nombreuses cérémonies à Shōonji, mais aussi 

dans plusieurs autres temples. Le hall du temple de Shōonji et le café Show-on-g étant ouverts 

quelques heures du vendredi au samedi, j’y suis allé chaque semaine (neuf fois en tout) pour les 

visiter. Ces moments ont été très importants pour ma recherche, car ils m’ont permis d‘échanger 

avec la famille Asakura et avec les autres personnes qui fréquentaient le café du temple. Ils m’ont 

aussi permis d’être invité officiellement aux cérémonies annuelles du temple.  

Le 15 mars j’ai assisté à la cérémonie du nehankai (Parinirvana) qui commémore la mort et l’éveil 

complet du Bouddha Sakyamuni dans un temple du village de Togo. Le lendemain, j’ai assisté au 

Goensan-expo à Kyoto, un festival public rassemblant plusieurs temples de différentes écoles 

bouddhistes. Selon l’un des prêtres présents sur place, ce festival servait à engager la population 

pour faire connaître le bouddhisme. Il y avait plusieurs kiosques tenus par des prêtres qui 

proposaient diverses activités (confection d’encens, discussion) et des kiosques de nourriture. 

Gyosen Asakura, ainsi que d’autres prêtres et jūshoku, agissaient comme les DJ du festival, faisant 

jouer autant des hits de J-pop, des remix ou encore des artistes lofi24 moins populaires. Le 5 avril 

j’ai participé à mon premier Hanamatsuri Jōdo Shinshū Honganjiha dans le village de Eiheiji. Le 

                                                 

23 Pour une brève énumération des cérémonies auxquelles j’ai participé, voir la partie 3.6 du présent chapitre. Pour la 

description approfondie des cérémonies centrales à mon analyse, voir le chapitre 5.  

24 Le lofi est un style musical mélangeant généralement musique électronique, rap et jazz. 



 58 

7 avril j’ai participé à la cérémonie du Eitaikyō au temple de Shōonji. Comme j’ai dit plus haut, le 

Eitaikyō célèbre l’équinoxe du printemps et vise la conservation des enseignements bouddhistes, 

ceux de Shinran, de Rennyo, des six patriarches et du Bouddha Sakyamuni. Le 20 avril, je suis 

retourné à Tokyo au temple Hongajiha de Tsukiji pour assister au deuxième Goensan-expo, mais 

réunissant cette fois des représentantes des différentes branches de l’école Jōdo Shinshū. Gyosen 

y participait encore une fois en tant que prêtre DJ et jouait différentes chansons, dont l’une de ses 

compostions : sa propre interprétation pop du shōmyō intitulé « Junirai ». Le 22 avril, j’ai eu le 

privilège immense de participer à un hōji, c’est-à-dire au rite commémoratif des parents de 

personnes que j’ai rencontrées sur le terrain. Le lendemain, encore une fois grâce à elles, j’ai 

marché une journée du pèlerinage de Rennyo, le Goeidōchū. Pratiqué dans le contexte Jōdo 

Shinshū Ōtaniha, ce pèlerinage retrace le cheminement de l’exil de Rennyo depuis le Mont-Hiei 

jusqu’au temple Yoshizaki Gobō. Durant ce pèlerinage, j’ai pu pratiquer le chant des shōmyō avec 

les autres personnes participantes, qui étaient majoritairement des prêtres ou des personnes très 

intéressées par la pratique de la Terre Pure. Le 28 avril j’ai participé à un deuxième Hanamatsuri, 

chez un temple de l’école Jōdo Shu cette fois, dans un village de la côte de Echizen. Le 3 mai, j’ai 

finalement pu assister au techno-hōyō du temple de Shōonji, organisé par la famille Asakura. Non 

seulement deux techno-hōyō y ont été performés dans la journée, mais plusieurs autres groupes de 

musique, locaux et invités, ont joué leurs propres compositions et des interprétations de grands 

classiques japonais. Le 7 mai j’ai assisté à un défilé dans le cadre du Hanamatsuri du temple Eiheiji 

de l’école Zen Sōtō.  

Ma première expérience de méditation zen s’est faite au célèbre temple Sōtō de Eihieji, tout près 

de mon logement. J’ai participé à une formation débutante en méditation zen avec un jeune moine 

et d’autres personnes intéressées en la matière. L’une des participantes à mon étude, qui pratique 

le bouddhisme zen, m’a présenté à plusieurs prêtres et m’a fait visiter plusieurs temples, dont des 

temples zen. Elle est ainsi devenue une amie au fil de mon terrain et m’a ensuite emmené à un 

temple Rinzai et à un temple Sōtō à Higashifuruichi afin que j’essaie les deux types de méditation 

des deux branches les plus populaires du bouddhisme zen au Japon. C’est d’ailleurs cette même 

personne qui a accepté de participer à l’unique entrevue enregistrée de mon projet de recherche et 

je lui en suis très reconnaissant. J’ai donc pu participer à trois ateliers de méditation zen durant 

mon séjour. Ces ateliers m’ont aussi permis de rencontrer des prêtres d’une branche différente du 



 59 

Jōdo Shinshū et de discuter avec eux de la musique bouddhiste, et surtout de ses nouvelles formes, 

comme le techno-hōyō. Enfin, avant mon départ pour Tokyo puis mon retour pour Montréal, j’ai 

participé aux chants de shōmyō dans un dojo local de Eiheiji. Je remercie les participantes de tout 

cœur pour leur accueil chaleureux ainsi que pour le temps et l’énergie qu’elles ont consacrée à 

m’introduire à des prêtres, à m’inviter à des cérémonies bouddhistes, à me faire visiter leur dojo et 

à m’informer sur l’histoire de Eiheiji, et à répondre à mes multiples questions. 

Le 8 septembre 2024, dans un tout autre contexte, j’ai pu revoir Gyosen Asakura performer un 

techno-hōyō dans un temple Jōdo Shinshū à New York. 

3.5 Démarche éthique 

Le terrain soulève plusieurs enjeux éthiques. En effet, la recherche et la collecte de données 

(entrevues, observation participante, etc.) impliquant des êtres humains doivent être menées dans 

le respect de la dignité des personnes participantes à la recherche. Le « Groupe éthique de la 

recherche », aborde plusieurs facettes de l’éthique en recherche, mais celles qui sont essentielles 

pour mon projet de recherche sont les suivantes : le consentement, les risques et les avantages, la 

protection de la vie privée, la justice et l’équité (Gouvernement du Canada, 2022). Dans cette 

section, je présenterai chacune de ces facettes et les moyens que j’ai pris pour éviter les problèmes 

éthiques qui leur sont liées. 

La recherche ethnographique doit partir du postulat qu’elle est un exercice de collaboration avec 

l’autre et que l’expérience résultante est négociée par l’ethnographe et les personnes participant à 

l’étude (Copans, 2011, p. 96). La relation entre l’ethnographe et les personnes participantes doit 

absolument être réciproque (Copans, 2011, p. 96). Cela commence par le consentement, car 

l’ethnographie est un exercice de négociation expérientielle. Les personnes concernées par la 

recherche ont donc consenti à y participer. Ce consentement était éclairé, volontaire et continu; de 

plus, avant de donner leur consentement, les personnes participantes ont été informées des 

différentes caractéristiques de la recherche (Gouvernement du Canada, 2022). Je leur ai donc fourni 

des informations sur à l’objectif de ma recherche, sur les risques et les bénéfices qui y sont associés, 

sur les données que je cherchais à recueillir ainsi que les modalités de leur protection et/ou de leur 

publication. 



 60 

Afin de m’assurer du consentement des personnes qui ont participé à mon étude, j’ai fonctionné 

par consentement verbal, qui est adéquat si les informations recueillies sont anonymisées 

(Gouvernement du Canada, 2022). Au Japon, les contrats écrits sont rarement utilisés et suggèrent 

généralement qu’un montant d’argent soit échangé lors de leur utilisation. Dans son article « 

Politics and Pitfalls of Japan Ethnography: Reflexivity, Responsibility, and Anthropological Ethics 

», l'anthropologue japonais Etsuko Kato mentionne également que le contrat de consentement est 

un « conversation stopper » en contexte japonais (Kato, 2010, p. 159-161). Les personnes 

concernées par la recherche m’ont donné leur consentement verbal à y participer et étaient 

conscient·es de mon identité de chercheur lors des discussions informelles. J’ai également conservé 

leur anonymat en utilisant des pseudonymes et en prenant soin de ne pas divulguer d’informations 

ou de photos qui pourraient rendre leur identification possible, sauf dans le cas de Gyosen Asakura 

qui a consenti verbalement à l’utilisation de données identificatoires et des photos présentes dans 

ce mémoire. Toutes les personnes participantes ont été informées qu’elles pouvaient retirer leur 

consentement à tout moment. 

Par rapport aux risques et aux bénéfices potentiels de ma recherche, je me suis assuré que les 

bénéfices l’emportent sur les risques. Autrement dit, l’utilisation et la publication des informations 

recueillies lors du terrain, qu’elles soient anonymisées ou non, vont apporter plus de bénéfices que 

de risques. Dans le cas de Gyosen Asakura, ma recherche lui permet d’obtenir plus de visibilité 

dans les cercles académiques canadiens, car il est déjà mentionné dans d’autres articles d’un 

chercheur américain (Reehl, 2023; 2020). Enfin, j’ai traité les personnes participantes et les 

informations recueillies avec « justice et équité », c’est-à-dire que je n’ai pas discriminé les 

personnes participantes sur la base de leur genre, de leurs croyances ou de leur nationalité. De la 

même façon, les risques et les bénéfices qui émergent de ma recherche ont été appliqués 

équitablement entre les personnes participantes. La collecte de données ethnographiques réalisée 

dans le cadre de ce mémoire a été approuvée par le Comité d’éthique de la recherche pour les 

projets étudiants impliquant des êtres humains de la Faculté des sciences humaines de l’UQAM 

(CERPÉ-FSH).  

3.6 Limites de l’étude 



 61 

Le plus grand défi de ma recherche a été différence linguistique. Malgré les six cours de langue 

japonaise que j’ai suivis à l’UQAM, mes connaissances rudimentaires de cette langue ne m’ont pas 

toujours permis de traiter aisément de sujets complexes, comme de l’expérience philosophique et 

religieuse personnelle. De plus, les traductions, la mienne comme celles proposées par les 

dictionnaires, échouent parfois à transmettre la façon dont les termes sont vécus par les Japonais·es. 

Souvent, certaines différences culturelles se voient effacées lors de la traduction25. C’est pour cette 

raison que certaines parties de ce mémoire sont réservées à la terminologie et que les termes en 

japonais sont privilégiés par rapport à leurs équivalents en français. J’ai créé un lexique des mots 

japonais utilisés dans le texte (voir Annexe). 

Outre les sources primaires que j’ai dû traduire, la majorité des sources utilisées pour ce mémoire 

proviennent de la littérature scientifique non japonaise. Au Japon, la plupart des ouvrages 

scientifiques sont publiés en japonais (Yamashita et al., 2004, p. 6-7; Kuwayama, 2004, p. 43-44). 

Étant donné que les chercheures japonaises comprennent les ouvrages anthropologiques écrits en 

anglais et que le public japonais est assez important pour permettre à ces chercheures de poursuivre 

une carrière dans le domaine, beaucoup d’anthropologues japonaises ne voient l’intérêt de publier 

dans une autre langue que le japonais (Kuwayama, 2004, p. 43-44). Il en résulte que la littérature 

anthropologique native japonaise est cloisonnée et inaccessible pour des chercheures qui, comme 

moi, n’ont pas un niveau de japonais suffisamment élevé. Comme l’a souligné l’un des évaluateurs 

de mon mémoire, du point de vue épistémologique, mon mémoire se heurte à la barrière de la 

langue qui m’empêche d’accéder à des ouvrages japonais sur le bouddhisme, la musique et plus 

largement sur l’anthropologie japonaise.  

Ma connaissance limitée du japonais et la courte durée du séjour ethnographique ont fort 

probablement eu un impact sur le petit nombre d’entretiens que j’ai pu réaliser. Puisque je ne 

voulais pas être trop direct (Ashkenazi, 1997, p. 472), c’est seulement dans les deux dernières 

                                                 

25  Par exemple, le terme « nature » est traduit par « shizen » en japonais. En se penchant sur leurs conditions 

d’apparition, on réalise que les deux termes ne sont pas mutuellement équivalents (Martinez, 2005, p. 186). À la 

différence du concept cartésien de nature, le terme « shizen » ne présuppose pas un dualisme entre nature et culture 

(Bernier, 1987, p. 105; Martinez, 2005, p. 187). Il englobe plutôt l’humain dans sa définition : « la nature d’être 

humain » (Martinez, 2005, p. 186). 



 62 

semaines que j’ai senti que mes relations sociales avec elles étaient assez fortes pour demander des 

entrevues enregistrées. Un séjour ethnographique plus long et l’aide d’un traducteur ou d’une 

traductrice, m’auraient permis de développer un réseau social plus large, de fortifier mes relations 

sociales et de réaliser plus d’entretiens. Néanmoins, la grande quantité de conversations informelles 

avec des jūshoku, comme Gyosen Asakura, et avec des participant·es au techno-hōyō m’ont permis 

de partager certaines de mes réflexions et de les adapter à leurs points de vue. Je pense également 

qu’il aurait été bénéfique d’être hébergé à Togo, le village où se trouve le temple de Shōonji. Cela 

m’aurait permis de créer un réseau social local plus facilement et de rencontrer des personnes qui 

auraient voulu participer à une entrevue enregistrée à propos du techno-hōyō.  



 63 

CHAPITRE 4 : CADRE CONCEPTUEL 

Cette section définira les concepts centraux de l’analyse de mon expérience de terrain. Avant tout, 

le bouddhisme expérimental (Experimental Buddhism), me servira de guide conceptuel pour 

orienter mes questions de recherche. En approchant le techno-hōyō comme un exemple 

d’innovation bouddhiste, le concept de bouddhisme expérimental structure l’ensemble de mon 

raisonnement : je m’intéresse au techno-hōyō comme à un outil cherchant à contrer la crise du 

bouddhisme au Japon. Les concepts que je présenterai dans ce chapitre visent donc à décrire ce qui 

fonde le techno-hōyō comme une expérimentation bouddhiste, c’est-à-dire les éléments esthétiques 

et liturgiques qui le distinguent des hōyō sans techno ainsi que les réactions et discours qu’il suscite 

dans le monde bouddhiste au Japon. Parmi ces réactions, on compte évidement les nouvelles 

expériences des participantes du bouddhisme du temple et des discours divergents quant à la 

nécessité de transformer et d’adapter les aspects rituels du hōyō à la société japonaise 

contemporaine. Mais aussi leurs points de vue autour de leurs expériences du techno-hōyō comme 

une expérimentation bouddhiste.  

Le concept de médiation sonore et visuelle bouddhiste sert à mettre en lumière le processus 

artistique et les éléments matériels (sonores et visuels) qui différencient le techno-hōyō des hōyō 

sans techno. Il me permet aussi de souligner comment Gyosen Asakura utilise le techno-hōyō dans 

le cadre de sa propre perception de son rôle de prêtre. Le concept de rencontre affective s’est avéré 

être le plus proche des expériences et des points de vue de ces participant·es et il me permet de 

considérer le techno-hōyō comme une nouvelle façon (kata) de conduire les rites hōyō. Finalement, 

le concept de lignage me permet d’illustrer que ce nouveau kata fonde les discours en tension 

autour du techno-hōyō. À l’aide de concept, j’entends décrire la défense du techno-hōyō par Gyosen 

Asakura qui le dépeint comme un changement nécessaire n’allant pas à l’encontre des doctrines 

Jōdo Shinshū, mais plutôt dans le même sens.  

4.1 Le kimochi (気持ち) 

Le terme japonais kimochi (気持ち), généralement traduit par « émotions », « sentiment » ou 

« pensée », est surtout utilisé dans les conversations quotidiennes (Morita, 2011, p. 173-174; De 



 64 

Mente, 2004, p. 150-151). Afin d’analyser l’expérience de la dialyse chez des personnes âgées au 

Japon, la spécialiste des sciences infirmières Natsumi Morita (2011), propose une traduction plus 

poussée que celle des ouvrages de référence non scientifiques. Sa traduction s’appuie sur les 

travaux du linguiste Kyōsuke Kindaichi (Morita, 2011; Kindaichi et al., 1997). Selon Morita (2011, 

p. 173), le terme kimochi est composé du kanji ki (気), qui signifie « flux d’énergie, air ou souffle », 

et du kanji mochi (持ち) qui signifie « posséder » ou « avoir ». Littéralement, le terme désigne 

l’énergie, l’atmosphère, le cœur ou l’esprit de quelqu’un (Morita, 2011, p. 173). Caractérisés par 

le mouvement (flux d’énergie, air et souffle), ces éléments (les sentiments, les émotions, les 

pensées et l’énergie) fondent l’état d’esprit ou l’expérience centrale d’une personne (Morita, 2011, 

p. 173-174). Le kimochi peut signifier un sentiment éphémère, comme la tristesse, mais sans être 

totalement défini par ce sentiment (Morita, 2011, p. 174). Le kimochi correspond plutôt à l’état 

intérieur profond d’une personne qui donne lieu à ses expressions extérieures (Morita, 2011, 

p. 174). Le kimochi compose l’aspect fondamental de l’expérience ou du sentiment humain qui 

émerge du désir de vivre et des changements de la réalité (Morita, 2011, p. 173-174). Il est donc 

intimement lié à l’expérience existentielle ou à ce qui caractérise l’expérience de l’existence chez 

quelqu’un (Morita, 2011, p. 174).  

Utilisé dans la vie de tous les jours, le kimochi est un terme utile pour communiquer une expérience 

profonde et un sentiment, et ce, peu importe le parcours de vie des individus (Morita, 2011, p. 175; 

De Mente, 2004, p. 150). Ce concept a émergé sur le terrain lors de mes conversations avec les 

membres de la communauté du temple. C’est précisément le terme kimochi qu’a utilisé Gyosen 

Asakura pour me parler de son expérience de composition. Plusieurs autres participantes aux hōyō 

l’ont aussi employé pour parler des affects générés par cette pratique. Le kimochi a surtout la qualité 

d’être adaptable à l’expérience de chacun, car il peut représenter plusieurs phénomènes affectifs 

différents : émotions, pensées, sentiments, sensations physiques, etc. À l’aide de ce concept, je 

serai en mesure de documenter une certaine partie des expériences (kimochi) du prêtre Gyosen 

Asakura et des autres participant·es au techno-hōyō et au hōyō sans techno qui me les ont partagées. 

Au lieu d’utiliser le terme « affect » pour décrire les expériences des participantes, j’emploierai 

plus souvent le terme kimochi pour me référer à leurs sentiments  



 65 

 

4.2 La médiation sonore et visuelle bouddhiste 

Dans son article « Musicalizing the Heart Sutra : Buddhism, Sound, and Media in Contemporary 

Japan », Duncan Reehl utilise le concept de « structure du sentiment » (structure of feeling) pour 

étudier la manière dont ces innovations musicales circulent et transmettent les enseignements 

bouddhistes à travers les médias sociaux (Reehl, 2020, p. 3-4). L’auteur tire ce concept du livre 

Marxism and Literature de Raymond Williams (1977), l’un des pionniers des Cultural Studies. 

Originellement, le concept de « structure of feeling » est utilisé par Raymond Williams (1997, 

p. 128-135) pour souligner deux aspects des sociétés humaines et de leurs formes (institution, 

tradition, système de croyance, etc.) : elles sont vécues et changeantes. En effet, il présente les 

formes des sociétés comme ayant une présence reconnaissable parce qu’elles sont vécues par les 

membres de la société (Williams, 1977, p. 130). Autrement dit, une institution devient identifiable 

au moment où les membres de la société l’expérimentent et c’est à partir de cette expérience qu’ils 

l’identifient l’institution (Williams, 1977, p. 130). L’auteur définit cette prise de conscience 

comme une conscience pratique (practical consciouness) (Williams, 1977, p. 131). 

En présentant les sociétés et leurs formes comme étant changeantes, il critique la tendance des 

analystes des cultures et des sociétés de l’époque (historiens, sociologues, anthropologues, etc.) à 

les dépeindre comme des entités finies et immobiles (Williams, 1997, p. 128). Il utilise l’art comme 

l’exemple d’une forme de la société qui change à travers le temps, mais qui est composée de 

produits artistiques finis (Williams, 1979, p. 129). Il ne s’agit donc pas d’analyser les formes de la 

société et leurs relations comme des produits fixes du présent ou du passé, mais plutôt comme des 

produits changeants et vécus (Williams, 1979, p. 130-132). Williams se munit du concept de 

« structure de sentiment » ou de « structure d’expérience » (structure of experience) afin 

d’identifier les changements perçus dans l’expérience des formes de la société (Williams, 1979, 

p. 132). En effet, selon lui, ces changements peuvent être définis plus simplement comme des 

transformations prenant place dans les structures du sentiment (Williams, 1979, p. 132). Les 

structures du sentiment servent à identifier des « le sens et les valeurs » des institutions qui sont 

« activement vécus et ressentis » (Williams, 1979, p. 132). La structure interne de ces sentiments 

est caractérisée par les relations entre les éléments qui la composent (Williams, 1979, p. 132).  



 66 

Duncan Reehl (2020, p. 3) affirme que l’arrangement pop du Sutra du Cœur par Gyosen Asakura 

est une nouvelle façon pour le prêtre de rejoindre le public et de lui transmettre les enseignements 

bouddhistes. Cet arrangement pop témoigne d’un changement dans l’expérience des institutions 

bouddhistes par les prêtres (Reehl, 2020). En d’autres termes, la création de cet arrangement 

musical nouveau témoigne d’un changement dans la manière dont les prêtres font l’expérience des 

institutions bouddhistes, les amenant à créer et à transmettre le savoir bouddhique autrement (Reehl, 

2020). L’auteur avance donc que ces innovations musicales démontrent l’émergence d’une 

nouvelle structure de sentiment (Reehl, 2020, p. 3). Selon lui, ce sentiment serait structuré par des 

éléments musicaux nés du mélange de « techniques sacrées » et de « formes musicales modernes » 

(Reehl, 2020, p. 3). Cette rencontre d’éléments sonores différents s’effectue en parallèle à la 

rencontre des institutions bouddhistes avec le public par le biais de nouvelles technologies 

d’information (Reehl, 2020, p. 3-4). Reehl (2020, p. 4) nomme cette structure de sentiment la 

« médiation musicale bouddhiste » (Buddhist musical mediation). 

Dans le cadre de ce mémoire, c’est principalement le concept de médiation musicale bouddhiste 

proposé par Reehl (2023; 2020) qui m’intéresse. Cependant, contrairement à cet auteur, qui n’a pas 

vraiment insisté sur les éléments visuels du techno-hōyō, j’avance que le techno-hōyō relève autant 

d’une médiation visuelle que sonore. Je priorise l’utilisation du terme « sonore » pour éviter le 

terme « musique », car les shōmyō, les wasan et la musique techno ne peuvent être rassemblés sous 

la catégorie universelle de « musique » dans la langue japonaise. En concevant le techno-hōyō 

comme une expérimentation audiovisuelle inédite visant à relier le public au bouddhisme afin de 

contrer la crise du bouddhisme au Japon, je cherche à détailler et analyser les éléments de sa 

médiation, c’est-à-dire les particularités audiovisuelles technos qui définissent le techno-hōyō vis-

à-vis ses homologues hōyō sans techno. Pour ce faire, je devrai identifier et analyser les éléments 

technos des visuels et des sons utilisés dans les techno-hōyō. En reprenant le terme et certaines 

analyses des ethnomusicologues Brovig-Hanssen et Danielsen (2016), ces éléments sonores et 

visuels sont les signatures digitales qui soulignent le « caractère distinct de la médiation » techno 

du techno-hōyō (Brovig-Hanssen et Danielsen, 2016, p. 2). Cette brève analyse 

ethnomusicologique me permettra également de montrer l’effet des composantes matérielles 

(sonores et visuelles) du techno-hōyō sur les expériences des participantes, car, bien que Duncan 



 67 

Reehl ne s’en soit pas occupé, les sentiments structurés par le mélange techno-bouddhiste sont 

aussi ressentis par les participantes non-prêtres du techno-hōyō.  

Cette médiation sonore et visuelle bouddhiste est avant tout l’initiative de Gyosen Asakura. Elle 

trouve son origine dans la façon dont il perçoit son propre rôle de prêtre face au déclin de la pratique 

bouddhiste dans son temple à Togo. À l’aide du concept de médiation, j’avancerai que le jūshoku 

de Shōonji est, à l’instar du techno-hōyō, au centre de la médiation entre le bouddhisme et le public. 

Gyosen Asakura perçoit donc son rôle de prêtre comme celui d’un médiateur reliant le public au 

bouddhisme par le biais d’une médiation musicale et visuelle bouddhiste. Le concept de médiation 

me permet aussi d’identifier les intentions et le kimochi sur lesquels repose la médiation du techno-

hōyō. Le concept de médiation me permet donc d’illustrer plus en détail les expériences et 

intentions du prêtre derrière le techno-hōyō, mais aussi les éléments technologiques qui définissent 

le techno-hōyō. La prochaine section présentera des concepts qui me permettront de m’intéresser 

davantage aux expériences des participantes de cette médiation sonore et visuelle bouddhiste 

qu’est le techno-hōyō. 

4.3 La rencontre affective (affective encounter) et le kata 

Dans son article « Different affects? Intercepting orientalism through the affective encounters and 

ritualised meditation of a Shin Buddhist chanting tradition », basé sur une ethnographie menée dans 

un temple bouddhiste londonien, Matthew A. Haywood (2023, p. 98) propose d’utiliser le terme 

de « rencontre » (encounter) pour analyser l’expérience des affects musicaux d’un groupe de 

pratiquant·es du Jōdo Shinshū (Haywood, 2023, p. 98). Dans cette section, je m’efforcerai de 

définir les concepts d’affect (affect) et de rencontre (encounter). Ces deux concepts, mis ensemble, 

donnent la « la rencontre affective » (affective encounter) un concept utile pour expliquer 

l’importance de l’harmonie et de l’interaction avec Amida lors des chœurs wasan. Je soulignerai 

également l’importance de la manière dont ces chœurs wasan sont performés (kata) dans 

l’avènement de rencontre affective entre les êtres humain·es et non humain·es. 

L’affect est une expérience qui se caractérise par son immédiateté et sa corporéité (Grant, 2020, 

p. 1). Bien que l’affect fasse l’objet de débats entre théoriciens, il est généralement reconnu qu’il 

est non-discursif, car pré-cognitif, c’est-à-dire que le langage échoue à rendre compte de sa 



 68 

complexité (Haywood, 2023, p. 101; Grant, 2020, p. 1). Ainsi, bien que l’affect soit assez difficile 

à définir, il partage tout de même certaines de ses caractéristiques avec les concepts d’émotion, 

d’atmosphère, d’intimité, de sentiment ou de kimochi, des concepts qui ont émergé de mes 

entretiens avec les participant·es du techno-hōyō (Haywood, 2023, p. 98, 100). En 

ethnomusicologie, l’affect musical peut être étudié sous différents angles (Haywood, 2023, p. 98). 

Plusieurs capacités lui ont été associées, dont celle de produire du lien social (Haywood, 2023, 

p. 98-100). Les affects déclenchés par la musique, comme la chair de poule ou un sentiment 

d’euphorie, peuvent être partagés sur la base du style musical ou du contexte dans lequel la musique 

est pratiquée (Haywood, 2023, p. 98, 100-101; Beck, 2004, p. 69-70). Dans ce mémoire, je 

m’intéresserai à décrire les affects produits par le style musical inédit caractérisant le techno-hōyō, 

ainsi que ceux produits par le contexte rituel et cérémoniel dans lequel la musique du techno-hōyō 

est pratiquée. En m’intéressant au contexte dans lequel la musique est performée, il me sera 

possible de révéler les constructions culturelles des affects qu’elle suscite (Haywood, 2023, p. 99). 

En détaillant les techniques de compositions musicales et les éléments technos qui définissent le 

techno-hōyō, je pourrai révéler l’agentivité des éléments matériels dans la production des affects 

suscités par le techno-hōyō. De plus, dans certains hōyō auxquels j’ai pu assister, le partage des 

affects musicaux pendant la performance a permis de générer du lien social avec les autres 

participantes (Haywood, 2023, p. 98).  

Le terme de « rencontre » tel qu’utilisé par Haywood est une traduction du concept bouddhiste 

japonais (deai) qui tire lui-même son origine d’un autre concept bouddhiste, la Production 

Interdépendante (pratitya-samutpada en sanskrit) (Haywood, 2023, p. 101; Harvey, 1993, p. 125-

126). Dans les écoles bouddhistes Mahayana en Asie de l’Est, le concept de Production 

Interdépendante est associé au concept de vacuité (sunyata en sanskrit) et au philosophe bouddhiste 

indien Nagarjuna, considéré comme le premier patriarche par le Jōdo Shinshū (Harvey, 1993, 

p. 124-126). Selon Nagarjuna, les phénomènes ou constituants de la réalité (dharma) n’existent pas 

par eux-mêmes, mais seulement en relation avec d’autres (Harvey, 1993, p. 126). Sans existence 

substantielle, les dharmas n'existent que de façon temporaire; ils n’apparaissent dans le temps et 

l’espace qu’en relation avec d’autres dharmas (Harvey, 1993, p. 126). Suivant cette logique, « […] 

une chose n’est rien. Elle est ce qu’elle est seulement par sa relation avec d’autres choses […] » 



 69 

(Harvey, 1993, p. 126). La réalité est constituée d’une série de phénomènes temporaires dont la 

production dépend d’autres phénomènes tout autant dépendants (Harvey, 1993, p. 126).  

À la lumière de cette interdépendance des phénomènes, Haywood affirme qu’il est possible d’entrer 

en relation avec n’importe lequel d’entre eux (dharma, phénomène ou chose) (Haywood, 2023, 

p. 101). La rencontre, lors des chants par exemple, peut s’effectuer entre tout genre de chose, qu’il 

s’agisse d’humains, d’ancêtres, de bodhisattvas ou de patriarches (Haywood, 2023, p. 101). 

Puisqu’il assure la rencontre avec le Bouddha Amida, l’expression chantée du shinjin (la confiance 

de renaître dans la Terre Pure d’Amida), tout comme les shōmyō, est d’une importance primordiale 

dans la pratique Jōdo Shinshū (Haywood, 2023, p. 108). Comme mentionné précédemment, dans 

le contexte du Jōdo Shinshū, le nembutsu, démuni d’effet magique ou d’efficacité réelle, sert 

uniquement à exprimer le shinjin et de la gratitude envers Amida (Haywood, 2023, p. 100-101). 

La manière de performer ces chants (kata) telle que prescrite par l’école Jōdo Shinshū, facilite 

l’harmonie, qui facilite à son tour la transmission du shinjin et de la gratitude à l’autre (Amida ou 

Shinran par exemple), ou dans les termes de Haywood : « the formalisation of rituals […] facilitates 

and amplifies such expressions [faith and gratitude] through communal syncronicity, producing 

more powerful experiences of encounters » (Haywood, 2023, p. 102-103). Haywood (2023) 

propose de considérer le shinjin et la gratitude comme des affectes communicables à travers les 

chants bouddhistes; et ce sont les chants qui permettent de faire l’expérience de la rencontre avec 

l’autre, qu’il s’agisse d’Amida ou des autres personnes participant au rite (Haywood, 2023). 

Dans le contexte du mémoire, le concept de « rencontre affective » me permettra d’avancer, comme 

Haywood l’a fait dans un contexte ethnographique différent, que le chœur dans la pratique Jōdo 

Shinshū Honganjiha à Shōonji est le moment privilégié pour les participantes de rencontrer Amida. 

Le partage d’affectes similaires, comme le shinjin ou la gratitude, dans la rencontre permet parfois 

de créer du lien social. En me basant sur ma propre expérience des chœurs wasan et sur celles des 

personnes qui me les ont partagées, je serai en mesure de montrer que les chœurs wasan permettent 

une forme de « rencontre affective » avec les êtres humains et non-humains qui participent au hōyō. 

Plus important encore, puisque le techno-hōyō a comme particularité l’emprunt de caractéristiques 

musicales techno pour réarranger les wasan du gongyō, il réussit à générer de nouveaux affects à 

l’aide de nouvelles manières (kata) de performer les chœurs wasan. L’un des objectifs de ce 



 70 

mémoire est donc de documenter et de détailler les composants du nouveau kata de performance 

du hōyō qu’est le techno-hōyō. Contrairement au concept de médiation musicale et visuelle 

bouddhiste, le concept de rencontre affective s’intéresse davantage à l’expérience des participant·es, 

monto et sōryo, des chœurs wasan qu’à celle de Gyosen Asakura. La variété des états affectifs 

auxquels le concept d’affecte fait référence (les émotions, les sensations physiques et etc.) se révèle 

fort utile pour traiter les diverses expériences que m’ont partagées certains participants des hōyō à 

Shōonji et dans d’autres temples bouddhistes à Fukui.  

Mon terrain a montré que la façon de performer (kata) le hōyō est prescrite par le lignage et la 

structure institutionnelle d’enseignement maître-élève. La réception des nouveaux affects et de la 

nouvelle façon (kata) de performer les chœurs wasan est mixte, autant au niveau du sōryo que du 

monto. La prochaine section détaillera les concepts de lignage et de transmission du Dharma. À 

l’aide des concepts de kata et de lignage, j’analyserai les positions critiques de plusieurs membres 

du monto et du sōryo à l’égard du techno-hōyō. 

4.4 Le lignage et la transmission du Dharma 

Dans le contexte des écoles bouddhistes au Japon, mais aussi en Chine, le lignage (shū – 宗, shūha 

- 宗派 ou shūmon - 宗門) retrace la transmission intergénérationnelle des enseignements du 

Dharma jusqu’aux enseignements du Bouddha Sakyamuni. En traçant une lignée de maîtres et de 

disciples qui remontent jusqu’au Bouddha lui-même, les écoles bouddhistes valident l’authenticité 

et la légitimité de leurs enseignements (Döll, 2018, p. 145-146 ; Licha, 2016, p. 171; Morrison, 

2010, p. 2). Cette transmission du Dharma est linéaire et connecte directement le maitre à l’élève 

(Döll, 2018, p. 145-146). Elle ne se limite pas seulement à des pratiques de transmission orale, 

textuelle et rituelle du Dharma, mais inclut aussi autour des moments historiques qui marquent 

l’avènement de nouveaux patriarches (Licha, 2016, p. 172; Stone, 2003, p. 35). Ces patriarches 

sont considérés comme des héritiers du Dharma par leur connexion directe avec Sakyamuni et 

comme des figures mythiques des écoles bouddhistes (Licha, 2016, p. 172; Stone, 2003, p. 102).  

Cette importance épistémique et institutionnelle du lignage a été développée dans la Chine de la 

dynastie Tang (618-907) par les disciples de Tientai Zhiyi (538-597) (Morrison, 2010, p. 2). En 



 71 

effet, c’est dans le contexte de l’école chan/zen que le lignage et la transmission du Dharma ont 

pris le plus d’importance, jusqu’à devenir fondamentaux pour la pratique elle-même (Döll, 2018, 

p. 145; Licha, 2016, p. 172; McRae, 2003, p. 8). L’importance de la transmission du Dharma dans 

le Zen peut être définie, selon les termes de McRae (2003), comme un « paradigme de lignage » 

qui témoigne de la façon dont l’école zen imagine et se remémore son histoire (Döll, 2018, p. 145-

146). Le lignage, et l’histoire qui lui est associée, agissent donc comme un mythe des origines qui 

participe à la construction d’une identité et d’une histoire commune aux écoles bouddhistes zen 

(Döll, 2018, p. 147 et 155; Licha, 2016, p. 171). McRae (2003, p.8) avance même que la pratique 

zen est structurée par ce paradigme de lignage (Döll, 2018, p. 146, 154-157; Licha, 2016, p. 171). 

Bien entendu, les bouddhologues se sont beaucoup plus intéressées au Zen qu’aux autres écoles et 

branches présentes au Japon (Borup, 2020)26. Bien que le lignage et la transmission du Dharma 

soient plus fondamentaux dans la structure de la pratique, de l’identité, de l’histoire et de 

l’expérience du Zen (Döll, 2018, p. 154-158; Licha, 2016, p. 171; McRae, 2003, p. 8), ils ont été 

(Stone, 2003, p. 101-102), et restent encore aujourd’hui, inhérents à la structure d’éléments 

similaires dans les autres écoles bouddhistes japonaises dont celles de la Terre Pure.  

Dans ce mémoire, je propose d’aborder les innovations musicales comme de nouvelles techniques 

de transmission du Dharma. Cette approche permet de souligner que le lignage du Jōdo Shinshū, 

et l’auto-histoire qu’il perpétue, sous-tendent les objectifs et les stratégies des nouvelles pratiques 

musicales mises en avant par Gyosen Asakura. Le lignage et la transmission du Dharma sont 

également au centre des tensions et des discours institutionnels contradictoires sur le techno-hōyō. 

Certains prêtres et laïc·ques considèrent que la liturgie et les enseignements sont indissociables, et 

que la liturgie doit être préservée pour que les enseignements du Dharma puissent l’être également. 

Ils·elles voient donc d’un mauvais œil la liturgie des techno-hōyō, constituée de musique technopop 

et d’éclairages. D’un autre côté, Asakura considère ce changement liturgique comme inévitable et 

                                                 

26 Dans son article Dharma transmission rituals in Sōtō Zen Buddhism, Stephen K. Licha (2016) utilise ce concept 

pour analyser les techniques de transmission orales zen à travers certaines périodes historiques du Sōtō Zen. En effet, 

selon lui, malgré le grand nombre d’études publiées sur l’aspect symbolique de la transmission du Dharma, c’est-à-

dire la « manipulation de la lignée et la pratique textuelle qui lui est associée », très peu d’études traitent des aspects 

rituels des techniques de transmission du Dharma. C’est pour cette raison qu’il s’intéresse aux « aspects ’rituels’ 

concrets de la ‘tradition inventée’ de la transmission du dharma » (Licha, 2016, p. 172). Dans ce mémoire, j’effectue 

un travail analogue qui consiste à décrire les aspects rituels du techno-hōyō, car le techno-hōyō est intégré à la lignée 

Jōdo Shinshū et à sa préservation par la transmission du Dharma. 



 72 

nécessaire à la préservation du Dharma. Puisque j’opte pour des concepts le plus souvent utilisés 

dans le cadre des études du bouddhisme zen ou du bouddhisme médiéval Tendai, je veillerai à 

relier les notions de lignage et de transmission du Dharma à leur contexte institutionnel particulier, 

à savoir celui du Jōdo Shinshū, plus particulièrement celui de la branche du Honganjiha (Döll, 

2018, p 147; Licha, 2016, p. 200). 

Pour synthétiser ce cadre conceptuel, théoriser les transformations du bouddhisme dans le cadre du 

bouddhisme expérimental permet d’appréhender le techno-hōyō comme une expérimentation 

visant à stimuler l’intérêt du public pour le bouddhisme Jōdo Shinshū. C’est par les sentiments et 

les affects vécus, les kimochi, que se construisent des structures du sentiment qui forment la relation 

du public au bouddhisme, à ses enseignements et ses temples, ainsi qu’entre les membres du public. 

Le partage de ces expériences entre personnes participant au techno-hōyō permet de faire la 

rencontre de l’autre (deai), qu’il soit humain ou non humain. Ces expériences, étant ancrées dans 

un contexte socioculturel précis, sont également forgées par l’évolution technologique et amènent 

parfois certains prêtres à innover dans leurs pratiques, comme c’est le cas de Gyosen Asakura qui 

s’inspire des éléments de la musique technopop pour réarranger les wasan. Le lignage, soit la 

relation aux enseignants de la doctrines 27 , les patriarches, et sa construction à travers une 

l’autohistoire, est centrale dans les justifications et les objectifs du techno-hōyō, mais également 

dans la façon dont Aaskura perçoit son rôle de prêtre. Le techno-hōyō offre donc une nouvelle 

façon au monto d’entrer en contact avec les enseignements du Dharma, de rencontrer Amida et les 

autres participantes.  

                                                 

27 À ma connaissance, dans le cas du bouddhisme Jōdo Shinshū Honganjiha, la lignée classique des enseignantes du 

dharma remontant jusqu’à Siddharta est seulement composée d’hommes.  



 73 

CHAPITRE 5 : RÉSULTATS 

Les résultats de la recherche seront organisés en trois thématiques répondant aux questions de 

recherche initiales. Le premier thème (5.1) s’intéresse aux stratégies et aux discours du créateur 

par rapport au techno-hōyō. Il aborde le techno-hōyō comme un outil que Gyosen Asakura utilise 

pour agir concrètement face au déclin du bouddhisme au Japon. Ce thème permettra d’expliciter 

comment Gyosen Asakura expérimente et perçoit son rôle de prêtre, mais il permettra aussi de 

vérifier si le techno-hōyō permet réellement d’attirer davantage de pratiquant·es au temple.  

Le deuxième thème (5.2) à l’aide de la littérature et des résultats ethnographiques, propose un ajout 

à la littérature, soit la clarification de certains termes clés de ma recherche. Cette section donnera 

la parole aux participant·es non-prêtres pour évoquer leurs expériences des wasan. Cette partie 

permettra également de souligner l’importance du contexte dans la performance des hōyō et des 

shōmyō wasan conventionnels.  

Le troisième thème (5.3) propose une approche matérielle du rite du techno-hōyō en analysant les 

transformations liturgiques qui affectent la représentation d’Amida. Je montrerai les ajouts visuels 

de Gyosen Asakura et comment ils permettent une continuité avec les ajouts sonores. J’analyserai 

aussi les notations utilisées par le monto pour chanter les wasan afin d’illustrer la démarche 

musicale du jūshoku de Shōonji. Cette partie me permet de montrer comment, au niveau technique 

et artistique, le techno-hōyō permet la transmission de nouveaux affects et kimochi.  

Le quatrième thème (5.4) traite des tensions institutionnelles créées par l’avènement du techno-

hōyō sur la scène du bouddhisme Honganjiha. À partir de conversations avec des prêtres et des 

pratiquantes du Honganjiha, mais aussi du Ōtaniha, je décriai l’origine de leurs désaccords. Je 

développerai aussi l’argument important de Gyosen Asakura en faveur des changements liturgiques 

qui constituent le techno-hōyō. Dans cette dernière section, je montrerai également que le techno-

hōyō acquiert un statut ambigu qui le situe entre la musique populaire et les wasan rituels. 

 

 



 74 

5.1 Innovations à Shōonji 

5.1.1 Le techno-hōyō 

Depuis la gare centrale de Fukui, il faut compter une vingtaine de minutes de train sur la ligne 

Kuzuryu pour arriver à la station de Togo-Echizen. Le train ne s’arrête au village de Togo qu’une 

dizaine de fois par jour. Parsemé de rizières, le village de Togo est accolé à la petite montagne de 

Makiyama (槙山) qui le sépare du village voisin, Ichijōdani (voir Figure 5.1). Comme beaucoup 

d’autres de villages ruraux de la préfecture de Fukui, la vie sociale de Togo est affectée par le 

vieillissement de la population. Les milieux présecondaires accueillent peu d’élèves et la plupart 

des jeunes quittent Togo pour étudier à l’Université ou pour du trouver du travail dans les grandes 

villes, comme Tokyo, Osaka ou Kyoto. C’est à deux-cents mètres de la gare de Togo que se trouve 

le temple de Shōonji, tout près d’une petite station d’essence (voir Figure 5.2). Les vendredis, 

samedis et dimanches de 13h à 17h, le hall (hondō) du temple et son café Show-on-G sont ouverts 

aux visiteurs.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 5.1 : Le village de Togo vu depuis Makiyama, photo prise le 4 mai 2024 



 75 

 

Figure 5.2 : Le temple de Shōonji, photo prise le 4 mai 2024 

Dès notre première rencontre au café Show-on-G, Gyosen Asakura m’a confié qu’il déplorait le 

déclin du bouddhisme au Japon. Lorsqu’il est devenu le 17e jūshoku de Shōonji, il était bien 

conscient que de la participation locale aux activités du temple s’érodait; il a donc entrepris sa 

revigoration en rendant les cérémonies moins ennuyeuses en y ajoutant de la musique techno et 

des jeux de lumière (Reehl, 2023, p. 43-44; Amegishi et Asakura, 2020; Hamahata, 2017). Les 

résultats de son expérimentation ont largement dépassé ses ambitions initiales : certaines de ses 

vidéos ont atteint le million de vues, des journalistes et des chercheurs viennent l’interviewer, et il 

participe à de nombreux évènements nationaux ou internationaux, comme à une tournée américaine 

(Reehl, 2023, p. 43). Il est maintenant une figure populaire du village de Togo et de la ville de 

Fukui. Lors des cérémonies accompagnées d’un techno-hōyō, comme le Hōonkō ou le 

Hanamatsuri, Shōonji peut compter la participation de plus d’une soixantaine de personnes 



 76 

(obs.pers., 03/05/2024; Reehl, 2023, p. 5). Le techno-hōyō attire bien évidemment les 

paroissiennes, les personnes habitant Togo, mais aussi d’autres participantes venant de villes 

avoisinantes, comme de Fukui. Comparativement à d’autres cérémonies auxquelles j’ai pu assister, 

comme le Hanamatsuri ou le Paranirvana, qui se tiennent dans des temples locaux, le techno-hōyō 

attire beaucoup plus de participantes, mais surtout de plus de jeunes, comme des familles avec 

leurs enfants. Gyosen Asakura est très reconnaissant de son succès, comme il le mentionne dans 

une publication Facebook :  

Huit ans auparavant, […] lorsque j’ai commencé le techno-hōyō, j’ai dit en blague à 

mes camarades : ‘’ Le techno-hōyō pourrait devenir un phénomène mondial ‘’ ! À cette 

époque, je ne pouvais pas même imaginer qu’un tel futur se réaliserait. Je ne sais pas 

où tout cela mènera, mais j’espère que cette opportunité continuera d’évoluer  

(Traduction personnelle) (Asakura, 2024).  

Son succès lui permet non seulement d’attirer plus de participantes à Shōonji, mais aussi d’entrer 

en contact avec plusieurs personnes à travers le monde. Plusieurs voyageures et chercheures de 

l’international se rendent à Shōonji spécialement pour assister au techno-hōyō. Le jūshoku dit lui-

même qu’il joue le rôle d’intermédiaire en connectant le public aux enseignements bouddhistes 

(buppō, 仏法). Il perçoit son rôle de prêtre comme celui d’un intermédiaire qui permet aux gens 

de se rapprocher du bouddhisme. Dans ce but, le techno-hōyō sert d’outil de transmission des 

enseignements bouddhistes :  

Est-ce le sōryo (« prêtre ») qui vient en aide aux gens ? Ce sont les enseignements 

bouddhistes qui les aident. Comme les autres, le sōryo est lui aussi aidé par les 

enseignements bouddhistes. Il n’y a pas de hiérarchie entre lui et les autres. C’est mon 

rôle d’être le lien qui connecte les gens aux enseignements bouddhistes. C’est ainsi que 

que je l’expérimente/sens [感じてます]  (Traduction personnelle) (Asakura, 2024). 

Selon mon propre sentiment [気持ち], le techno-hōyō n’est qu’un outil, mais il ne sert 

pas à vendre la tournée [US 2024] […] En fait, je ne suis qu’un sōryo qui utilise les 

moyens à sa disposition pour transmettre le bouddhisme. Si j’y parviens, je suis satisfait 

(Traduction personnelle) (Asakura, 2024). 



 77 

Le techno-hōyō permet donc au prêtre d’entrer en contact avec la population, surtout avec les jeunes, 

afin de les connecter au bouddhisme et de leur transmettre ses enseignements. Lors des sermons 

(hōwa, 法話) qui suivaient les techno-hōyō du Hanamatsuri et de la cérémonie commémorative du 

11 septembre 2001 à New York, Asakura mettait beaucoup d’emphase sur l’ancienneté des 

enseignements bouddhistes qui perdurent depuis Sakyamuni. Ce faisant, il soulignait sa connexion 

directe avec le Bouddha Sakyamuni qui perpétue l’auto-histoire du Jōdo Shinshū par rapport à 

l’origine lointaine de ses enseignements.  

L’autre moyen par lequel le techno-hōyō permet cette relation avec le public est par son aspect 

amusant (ukeireru) (Reelh, 2024, p. 40 à 43). Lors du hōwa (sermon) prononcé par Asakura à 

l’occasion du Hanamatsuri, le jūshoku a parlé du fait que, comme certains participantes, il trouvait 

certains chants, comme le Junirai, ennuyeux. C’est pour cette raison qu’il a décidé de les 

réharmoniser pour les rendre plus amusants. Bien qu’il le fît au départ pour lui-même, l’aspect 

amusant du techno-hōyō a finalement attiré la participation de beaucoup de personnes et a 

grandement augmenté sa visibilité sur Internet. Bien entendu, ces facteurs participent à la 

transmission du Dharma. En apportant un aspect amusant à ces shōmyō, Asakura entend aussi 

changer l’image négative ou l’association récurrente des shōmyō aux rites funéraires (Reehl, 2023, 

p. 44).  

5.1.2 Show-on-g café et Paradise Ambient 01 

Depuis le mois de janvier 2024, Asakura a installé un système de projection (trois projecteurs) et 

deux amplificateurs jouant en boucle quelques chansons de son nouvel album, Paradise Ambient 

01. Sorti au début de cette année, cet album joue « la musique de la Terre Pure » (gokuraku ongaku, 

極楽音楽). L’album est accompagné de projections de phrases affichant des enseignements 

bouddhistes en japonais et en anglais sur les autels du hondō. Selon Asakura, le but de cette 

installation est d’offrir un accès régulier au temple pour le monto et les gens de Togo. J’ai pu 



 78 

constater que la majorité des autres temples bouddhistes de Togo28 fermaient généralement leurs 

portes aux visiteurs, sauf lors de certaines cérémonies. Asakura essaie de revitaliser son temple et 

de rétablir les beaux jours du bouddhisme au Japon : « Autrefois, on pouvait rentrer dans les hondō, 

mais maintenant ils sont fermés » (conv.pers., 24/03/2024). En ouvrant le hondō aux visiteurs, il 

souhaite recréer la « véritable forme » (hontōnokatachi) ou l’usage authentique des temples 

(conv.pers., 24/03/2024). En plus de l’ouverture du hondō, le café Show-on-g sert plusieurs 

breuvages et de la nourriture, comme du thé et des biscuits. Les quatre places assises du café 

garantissent une certaine intimité avec la famille Asakura, surtout avec la bōomori (la gardienne 

du temple, Mme. Asakura) de Shōonji, qui s’occupe du café.  

C’est principalement dans le café Show-on-g que j’ai pu discuter longuement avec Gyosen Asakura, 

notamment au sujet de ses influences musicales, de ses techniques de composition musicales et de 

l’expression artistique derrière sa musique. Son influence musicale majeure est le groupe de 

technopop Yellow Magic Orchestra, notamment composé du célèbre pianiste Ryuchi Sakamoto. 

Pour le jūshoku, la musique technopop et des shōmyō wasan permettent d’obtenir le même genre 

de kimochi à partir de l’aspect répétitif. C’est en quelque sorte l’un des éléments qui sous-tendent 

la fusion de la culture sonore bouddhiste, les shōmyō, à la musique populaire, plus précisément la 

technopop. Même si dans l’histoire ces deux traditions sonores ont toujours été cloisonnées et ont 

donc des fonctions socioculturelles très différentes (Hosokawa, 2013, p. 9), Gyosen Asakura 

estime qu’elles partageaient un kimochi qui rendait leur union possible. C’est leur union à partir de 

ce kimochi et de leur aspect répétitif que le techno-hōyō crée une nouvelle structure de sentiment 

bouddhiste. Puisque le monto et les participantes doivent chanter avec le prêtre lors des hōyō et 

des cérémonies, ils sont guidés par les mélodies et les textes de la liturgie du temple fondateur qui 

demeurent inchangés.  

À l’inverse, la musique de la Terre Pure (gokurakuongaku) de l’album Paradise Ambient 01 n’est 

pas associée à des chœurs wasan, car elle n’est pas performée dans le cadre d’une cérémonie. Elle 

ne remplit aucune fonction au sein d’un hōyō ou d’une cérémonie. Paradise Ambient 01 se 

                                                 

28 Malgré sa petite taille, le village de Togo abrite 19 temples bouddhistes et plusieurs autres sanctuaires shinto. 



 79 

caractérise donc par l’utilisation de synthétiseurs et de pianos aux textures distorsionnées, ainsi que 

par une grande utilisation de réverbération29 digitale (reverb), des éléments sonores qui prennent 

beaucoup d’espace dans ses chansons. Sans paroles, ces chansons se distinguent de l’aspect 

répétitif des wasan des techno-hōyō. Elles se définissent plutôt par des éléments rythmiques moins 

répétitifs et plus complexes, ou off-beat, en raison de l’utilisation de délai (delay) sur les 

percussions électroniques (drum machines) et de bugs30 (glitches) (Asakura, 2024)31. Pour l’artiste 

bouddhiste, le rythme, généralement exprimé en BPM (beats per minute), est un élément clé du 

kimochi généré par une chanson. Malgré les différences entre la musique de Paradise Ambient 01 

et celles utilisées lors des techno-hōyō, elles sont toutes les deux motivées par la même volonté de 

représenter et d’offrir une image de la Terre Pure. Les techno-hōyō et Paradise Ambient 01 utilisent 

de la réverbération digitale qui crée l’effet d’un grand espace. Les visuels aussi sont similaires, 

notamment dans le choix des couleurs (blanc, rouge, vert, mauve) et des images qui sont projetées 

sur une fine toile devant l’autel intérieur (naijin). Des détails plus approfondis sur les visuels et 

leur lien avec la Terre Pure seront donnés dans la troisième section de ce chapitre. 

Dans le cadre de son expérience de prêtre-musicien, le techno-hōyō apparait donc comme l’outil 

de prédilection pour rejoindre le public et la société japonaise. Asakura joue le rôle de médiateur 

entre le bouddhisme et le public par le biais d’une médiation musicale qui rassemble musique 

populaire et liturgie bouddhiste Honganjiha. Constituée d’éclairages colorés et de musique 

électronique, cette nouvelle liturgie vise toujours à transmettre les enseignements du Dharma qui 

perdurent depuis plusieurs générations. La prochaine section clarifiera certaines définitions 

nécessaires à l’interprétation des résultats. Ensuite, à l’aide de ces définitions, je serai en mesure 

de décrire les expériences de certains participantes lors du chant des wasan et de présenter leur 

fonction au sein du hōyō.  

                                                 

29 La réverbération, l’écho et le délai digitaux permettent de modifier la spatialité des sons en imitant l’acoustique de 

différents espaces (des salles d’Églises, des petites salles, etc.) (Brovig-Hanssen et Danielsen, 2016, p. 21). 
30 Les bugs digitaux (glitches, skips et stuttering) sont souvent utilisé en musique électroniques; par exemple, un bug 

peut imiter l’effet sonore d’un CD abimé produisant un genre de bégaiement dans le son (Brovig-Hanssen et 

Danielsen, 2016, p. 82-83). 

 



 80 

5.2 Le hōyō: un rite musical 

5.2.1 La terminologie des services bouddhistes 

Dans la littérature ethnomusicologique et anthropologique, le terme hōyō, (法要 ou 法用) est défini 

comme un service commémoratif (memorial serivce) bouddhiste (Borup, 2020, p. 958; Hill, 1982, 

p. 30 et 37). Il est même défini simplement comme un « service bouddhiste » (Inagaki, 1988, 

p. 115) et il partage cette définition avec plusieurs autres termes, tels que le hōe, le hōji, le gongyō 

et le kuyō (Haywood, 2023, p. 102-103; Abe, 2017, p. 30; Inagaki, 1988). Le hōyō est donc 

enchevêtré dans un champ lexical complexe. Malgré leurs nuances et différences entre ces termes 

qui le composent, ces derniers sont souvent utilisés de façon interchangeable dans la littérature 

(Ambros, 2012, p. 6). Cela reflète leurs conditions d’utilisations au Japon. Avant le terrain, et 

même pendant le terrain, j’ai eu de la difficulté à comprendre à quoi renvoyait le terme hōyō, alors 

qu’il était au centre de toute ma recherche. Les vidéos des techno-hōyō et des hōyō disponibles en 

grand nombre sur les médias sociaux ne permettaient pas de cerner la totalité du contexte 

cérémoniel dans lequel ils sont pratiqués. Pour certaines personnes avec qui j’ai pu discuter sur le 

terrain, la différence entre ces termes n’était pas très importante. Ce qui préoccupait le plus ces 

personnes, c’était plutôt la préservation de la manière de conduire et de performer (kata) les 

services bouddhistes. C’est seulement en participant à plusieurs hōyō Honganjiha et Ōtaniha, et en 

discutant avec plusieurs monto et prêtres que j’en suis venu à comprendre certaines nuances entre 

ces termes. Afin d’être en mesure de comprendre la suite de ce mémoire, la présente section 

explorera les traductions anglaises les plus souvent reliées au hōyō dans les littératures 

ethnomusicologique et anthropologique, soit le hōe, le gongyō, le kuyō et le hōji. J’y ajouterai 

ensuite les précisions que le terrain m’a révélées. 

Le rite (hōyō - 法要) et la cérémonie (hōe - 法会)  

De sa perspective ethnomusicologique, Nelson (2008, p. 62) nous offre une définition du hōyō en 

l’opposant au terme « hōe ». Selon Nelson, le hōe peut être traduit par « cérémonie »; et correspond 

à l’objectif de celle-ci (Nelson, 2008, p. 62-63; Sawada, 2001, p. 614; Inagaki, 1988, p. 101). Un 

hōe peut avoir pour objectif de rendre hommage à un être important, comme à Shinran, de 

s’acquitter d’une dette envers lui, de lui souhaiter la sécurité ou la prospérité, de commémorer un 



 81 

défunt, d’ériger une nouvelle statue ou bien d’ériger un nouveau hondō (Sawada, 2001, p. 614). À 

titre d’exemple, la cérémonie (hōe) du Hanamatsuri vise à rendre hommage et à célébrer la 

naissance du Bouddha Sakyamuni (Horton, 2007, p. 22-23). Un hōe pouvant s’étaler sur plusieurs 

jours, il peut contenir plusieurs rites (Nelson, 2008, p. 62). Nelson (2008, p. 62-63) définit le hōyō 

comme correspondant à ces rites (Nelson, 2008, p. 62-63). Ainsi, le hōyō peut se retrouver dans 

plusieurs cérémonies (hōe), mais son contenu liturgique variera d’une cérémonie à l’autre, car le 

hōe correspond à l’« objectif » de la cérémonie, alors que le hōyō renvoie plutôt à son contenu 

liturgique (Nelson, 2008, p. 62-63).  

Toujours en puisant dans la littérature ethnomusicologique, Sawada affirme que le hōe peut être 

séparé en trois parties qui détiennent des fonctions différentes (Sawada, 2001, p. 614). La première 

partie sert à prier pour le protagoniste de la cérémonie, à expliquer le but de la cérémonie et à 

purifier le hondō (Sawada, 2001, p. 614). La deuxième partie consiste à faire le service qui 

dépendra du but de la cérémonie (Sawada, 2001, p. 614). La dernière partie a pour fonction de 

partager les mérites karmiques ou les autres effets de la cérémonie (Sawada, 2001, p. 614). Par 

exemple, Sawada (2001, p. 614) a choisi la cérémonie du Rishu zanmai pour identifier les étapes 

généralement retrouvées lors de ce hōe (voir Tableau 4)32. L’auteur ne précise pas dans quelle 

partie se situerait le hōyō, mais il correspondrait à une ou plusieurs des parties indiquées dans le 

tableau 4.  

Lors du pèlerinage Goeidōchū que j’ai effectué à Fukui, j’ai eu la chance de discuter avec plusieurs 

personnes intéressées au bouddhisme Jōdo Shinshū. L’une d’entre elles m’a expliqué que le hōyō 

était comme le « pivot central d’un éventail »33. Le terme « hōyō » est d’ailleurs composé des kanji 

hō (« 法 ») qui se réfère au dharma, et de yō (« 要 ») qui peut être traduit par « besoin, point central, 

essence ou pivot ». Même que, lors du Hanamatsuri de Shōonji, l’ensemble des parties du hōe, 

telles que présentées dans le tableau 4, étaient également incluses dans le techno-hōyō. Mon 

expérience de terrain, et les explications fournies par l’une des personnes qui participait au 

                                                 

32 Dans le cas du Jōdo Shinshū, ces différentes parties sont considérées comme des vestiges du Jōdo Shū. En effet, 

étant donné qu’ils n’ont aucune efficacité à attirer Amida, ils constituent maintenant en des démonstrations de shinjin 

(confiance) et de gratitude envers Amida (Haywood, 2023, p. 101).  
33 sensu no kaname, 扇子のかなめ 



 82 

pèlerinage de Goeidōchū, me permettent d’ajouter une précision aux définitions de Nelson (2008) 

et de Sawada (2001). J’avance que le hōyō ne concerne pas seulement le contenu liturgique, mais 

qu’il se réfère surtout à l’activité au centre de la cérémonie (hōe). Le terme « hōyō » renvoie donc 

à l’aspect performatif qui répond aux objectifs de la cérémonie. Les objectifs du hōe qui justifient 

le rassemblement peuvent être multiples, comme la démonstration du shinjin (confiance), de la 

gratitude ou de la commémoration d’êtres importantes.  

La double liturgie Honganjiha : le gongyō (勤行) et le sahō 

Une imprécision de la définition hōyō de Nelson est l’absence de distinction du double aspect de 

la liturgie du Honganjiha. En effet, la liturgie Honganjiha se compose de deux types de célébrations 

distinctes : les services (gongyō) et les rituels (sahō) (Ducor, 1994, p. 41). La liturgie des gongyō 

comprend des shōmyō wasan, comme le Shōshinge, alors que les sahō font intervenir des shōmyō 

qui proviennent des anciennes pratiques Tendai du temple Ōhara-ryū (Sawada, 2001, p. 612; 

Ducor ,1994, p. 41). Cette caractéristique liturgique du Honganjiha est directement reliée aux 

pratiques auxquelles j’ai pu participer lors de mon terrain. Dans le contexte de la cérémonie, 

comme du Eitaikyō à Shōonji, la dualité liturgique gongyō/sahō trace une ligne nette entre le monto 

et le sōryo; en effet, dû à leur formation, ce sont les prêtres qui chantent les shōmyō du sahō, alors 

que le sōryo chante et participe activement aux wasan du gongyō. Comme le mentionne Haywood 

(2023), le gongyō possède un aspect journalier, car les textes qu’il contient peuvent être chantés 

quotidiennement au temple lors de certaines cérémonies. Lors de mon terrain, un matin, alors que 

je séjournais dans un logement familial, j’ai eu la chance d’être réveillé par un gongyō performé 

devant le butsudan de la famille qui m’accueillait. Ducor (1994, p. 41) utilise le terme « gongyō» 

et Haywood (2023, p. 102-103) celui du « ritual chanting » pour se référer à un service bouddhiste. 

Ici, je propose l’utilisation du terme « gongyō » pour décrire l’un des deux modèles liturgiques 

pouvant être utilisés dans un hōyō. Le gongyō peut donc servir de modèle liturgique pour les 

services dans les temples, mais aussi pour différentes formes de pratiques personnelles par le monto 

en contexte domestique.  

La pūjā (kuyō - 供養) 



 83 

Le kuyō est l’un des termes les plus utilisés pour parler des services commémoratifs bouddhistes 

(Ambros, 2012, p. 6). Il existe deux définitions du terme : le kuyō qui « marque » l’érection d’un 

temple ou d’une statue, ou encore pour la transcription d’un sutra, et le kuyō comme traduction du 

terme sanskrit pūjā (Ambros, 2012, p. 6; Inagaki, 1988, p. 198). La pūjā, comme le kuyō, sert à 

produire des mérites karmiques à l’aide d’offrandes de nourriture, de boissons et de vêtements 

destinées aux trois joyaux du bouddhisme, soit le Bouddha, le Dharma et le Sangha (Ambros, 2012, 

p. 6; Inagaki, 1988). Souvent dirigés par un prêtre, les kuyō visent toujours à assurer la « sécurité 

posthume » ou le « soin » (care) des défunt·es (Ambros, 2012, p. 6; Kawano, 2010, p. 14). En effet, 

une personne qui meurt seule ou dont la tombe est abandonnée risque de devenir un muenbotoke, 

un être sans attache (Kim, 2016; Rowe, 2011, p. 46). Plusieurs dangers guettent ces muenbotoke, 

dont leur transformation en esprit famélique (gaki) ou en esprit vengeur (onryō) (Ambros, 2012, 

p. 6; Rowe, 2011, p. 46). Le kuyō est un service commémoratif visant, entre autres, à assurer la 

« sécurité posthume » des personnes décédées et à prévenir leurs transformations en muenbotoke 

(Rowe, 2011, p. 137-138; Kawano; 2010, p. 14)34. Il existe plusieurs types de kuyō selon l’identité 

des défunt·es et de la forme des soins qui leur sont offerts (Ambros, 2012, p. 9; Rowe, 2011, p. 75-

76). Le tsuizen kuyō sert à transférer les mérites karmiques des offrandes du kuyō aux défunt·es 

afin de leur garantir une attache et une meilleure vie après la mort (Rowe. 2011, p. 165 et 205). 

Plus récent, le eitai kuyō est un service commémoratif effectué par les prêtres d’un temple qui, 

                                                 

34 Dans leur forme officielle, les rites funéraires Jōdo Shinshū ne visent pas le soin et le passage des défunt·es vers les 

autres mondes, car il n’y aurait « aucune âme à transférer » (Borup, 2020, p. 957-958; Walter, 2009, p. 262-263). Le 

rite funéraire Jōdo Shinshū est plutôt conçu par les prêtres comme l’occasion de répandre « la sagesse du Bouddha » 

(Borup, 2020, p. 959; Walter, 2009, p. 258). Les temples bouddhistes Jōdo Shinshū ne vont pas complètement à 

l’encontre des rites funéraires pratiqués dans les autres écoles bouddhistes (Walter, 2009, p. 258). Le créateur de la 

branche Honganjiha, Rennyo, a standardisé les rites funéraires Honganjiha afin qu’ils s’accordent avec les tendances 

funéraires de l’époque (Walter, 2009, p. 258). Bien que Shinran ait offert son cadavre à la rivière Kamo, des rites 

funéraires plus standards ont été performés à la mort de Rennyo (1415-1499) (Walter, 2009, p. 258). Ces rites 

funéraires incluaient, entre autres, une procession, une crémation, et la récitation des chants du Shōshinge34, du 

nembutsu ainsi que des wasan (Walter, 2009, p. 259). Aujourd’hui, les trois sutras de la Terre Pure peuvent aussi être 

chantés à différents moments au long du processus funéraire (Walter, 2009, p. 259). Il faut aussi ajouter qu’il existe 

une inadéquation entre les idées et les croyances institutionnalisées, souvent associées aux prêtres (sōryo), et celles des 

personnes adhérentes au Jōdo Shinshū (monto) (Borup, 2020, p. 960-961). Même que, pour revitaliser le bouddhisme 

Jōdo Shinshū et pour l’adapter à la société contemporaine, certains sōryo prennent parfois des initiatives qui dérogent 

des idéaux officiels (Borup, 2020, p. 963-964). À titre d’exemple, notons l’emprunt de concepts « occidentaux » et de 

la mouvance Nouvel Âge ou encore la participation à des évènements séculiers (Borup, 2020, p. 963-964). 



 84 

après les commémorations personnalisées, garantissent l’éternelle commémoration des défunt·es 

dans une tombe commune (Rowe, 2011, p. 4-5, Kawano, 2010, p. 14). 

Le hōji (法事) 

Finalement, le hōji est un type de hōyō qui se concentre sur la commémoration des proches 

défunt·es, comme les parents et les grands-parents (Abe, 2017, p. 138-141). Les activités 

commémoratives du hōji sont organisées au septième, au quarante-neuvième jour après la mort, 

ainsi qu’au premier, troisième, septième, dix-septième, vingt-troisième, vingt-septième et trente-

troisième anniversaire du jour de la mort des proches commémoré·es (Abe, 2017, p. 138; Mullins, 

1998, p. 63). Bien qu’il nécessite les services d’un·e membre du monto et qu’il se déroule au temple, 

aux États-Unis, le hōji a une dimension séculière par son caractère très familial (Abe, 2017, p. 140-

141). En effet, il offre surtout l’occasion à la famille de se réunir autour d’un plat spécial, de 

communiquer et de faire jaillir les souvenirs de leurs proches aujourd’hui décédé·es (Abe, 2017, 

p. 138-141). J’ai pu assister à un hōji Jōdo Shinshū Honganjiha lors de mon séjour ethnographique 

(obs.pers., 22/04/2024). Les participants m’ont expliqué que les termes hōji et hōyō étaient le plus 

souvent interchangeables, mais le que le hōji était le plus souvent utilisé pour se référer aux services 

commémoratifs offerts aux ancêtres de la famille (obs.pers., 22/04/2024).  

À la lumière de ces clarifications, il nous apparaît que le hōyō est un rituel étroitement lié à la 

performance des shōmyō et des wasan, qu’ils proviennent des répertoires liturgiques gongyō ou 

sahō, et dont le but correspond à celui du hōe (cérémonie) dans le cadre de laquelle il est pratiqué. 

Par exemple, le gongyō du hōyō de la cérémonie du Hanamatsuri sera performé pour commémorer 

et pour exprimer la gratitude envers Sakyamuni et les enseignements qu’il a légués. Le hōyō est 

donc le « point central » du hōe ou le rite qui siège au centre de la cérémonie. Le hōji, lui, est un 

hōyō qui se rattache plus étroitement à la commémoration des ancêtres et qui a lieu lors de 

l’anniversaire de leur décès. Le kuyō est consacré plutôt au soin des morts et à la production de 

mérites karmiques envers des êtres humains ou non humains (comme un temple ou un sutra). Le 

gongyō et le sahō correspondent à des répertoires liturgiques distincts choisis pour le hōyō (rite) 

du hōe (cérémonie), c’est-à-dire les sutras, les poèmes, les shōmyō et les wasan chantés.  



 85 

Dans un contexte totalement différent de celui de Haywood (2013), à Fukui, les chants occupent 

également une place centrale dans les services religieux Jōdo Shinshū. Dans les différents hōyō 

que j’ai pu observer, le chant des shōmyō wasan du gongyō constituait à l’activité principale du 

hōe. Lors du chant des wasan, les participants sont invités à harmoniser leurs chants avec le prêtre 

ou avec le guide de la cérémonie. Sur le terrain, l’action de rendre un service ou de faire le hōyō 

(rite) était exprimée par les prêtres à l’aide du verbe « tsutomeru, 勤める », qui peut être traduit par 

« travailler », mot avec lequel le verbe partage son seul kanji (« 勤 »). Le terme gongyō est aussi 

composé de ce même kanji (« 勤行 »). C’est donc le chant de la liturgie, le hōyō, qui constitue 

l’activité performative siégeant au cœur des cérémonies. Faire un rite ou un hōyō (otsutomeru) 

consiste à l’action de chanter en cœur les wasan pour exprimer sa gratitude et commémorer des 

êtres importants, comme Sakyamuni et Rennyo. L’expression de la gratitude par le wasan peut être 

comparée au gasshō, qui consiste à joindre les mains et à saluer (courbette)35 le naijin. Selon les 

doctrines officielles, ce caractère performatif du hōyō sert à exprimer de la gratitude et le shinjin 

(la confiance d’être pris en charge par Amida au moment de la mort), à commémorer un être 

important, ainsi qu’à transmettre le Dharma.  

Cependant, en m’intéressant aux expériences de personnes non-prêtres qui participaient à des hōyō, 

j’ai pu comprendre leurs expériences au moment des chants au centre des hōyō. N’étant pas des 

membres officiellement rattachées à l’école Jōdo Shinshū, leurs motivations de chanter et de 

performer les rites différaient de celles mises de l’avant par leur école bouddhiste. La prochaine 

section abordera donc les motivations de ces participantes au hōyō. À partir des expériences 

qu’ilselles m’ont partagées, je montrerai que le chant des wasan et la récitation du nembutsu 

peuvent avoir différentes fonctions, dont celle d’interagir avec Amida et avec les êtres vers lesquels 

le hōyō est dirigé. Je montrerai également que la manière de performer le hōyō (kata), c’est-à-dire 

le respect du modèle qui dicte les étapes et les techniques utilisées lors du hōyō, est importante 

                                                 

35 Le gasshō est présent dans beaucoup d’autres écoles bouddhistes, comme dans le Zen, dans lequel il est utilisé pour 

saluer le hall de méditation (zendō). Le terme « gasshō » (合掌) partage sa prononciation et son premier kanji avec le 

terme « gasshō » (合唱) qui, lui, eut être traduit par « chanter ensemble », « chanter en chœur » ou encore par 

« chorale ». 



 86 

pour les participantes, beaucoup plus importante que les termes servant à décrire et à distinguer 

les types de cérémonies et de rites.  

5.2.2 La rencontre affective au cœur du chant des wasan 

Le pèlerinage du Goeidōchū recrée l’itinéraire du patriarche Rennyo lors de son exil du Mont-Hiei 

(Kyoto) vers Yoshizaki-gobō (Awara) en 1471 (Nasu, 2018) (voir Figure 3.2). Grâce à mes hôtes, 

j’ai eu la chance de participer à la dernière journée de marche de ce pèlerinage, qui a commencé 

dans la ville de Fukui, à douze heures de marche de la destination finale. À l’aide de cordages, nous 

avons tiré un chariot de métal sur lequel étaient montés un autel doré et plusieurs bouquets de fleurs 

(voir Figure 5.10).  

 

Figure 5.10 : Les pèlerins tirant le chariot (à droite) contenant une image de Rennyo (日刊福井

県民, 2024) 

L’autel contenait une image de Rennyo que nous avons transportée jusqu’à Yoshizaki-gobō. 

M’accueillant sous la pluie, mon ami Yamamoto (pseudonyme) m’a expliqué que ce pèlerinage 

avait lieu chaque année. À sept heures et demie battantes, nous avons commencé notre marche. Le 



 87 

pèlerinage était chronométré à la minute près afin de recréer avec précision les aspects spatiaux et 

temporels de l’exil de Rennyo. Selon Yamamoto, la route empruntée par le cortège suivait 

exactement le même itinéraire et les mêmes arrêts que Rennyo lors de son exil 500 ans auparavant. 

Certaines de ces haltes ont spécialement été construites pour l’arrivée de Rennyo, mais nous nous 

sommes parfois arrêtés chez des monto. Ces haltes, au nombre d’une douzaine, étaient des moments 

de repos et de prière privilégiés par les pèlerines. Assis devant le butsudan des hôtes, je chantais 

avec les pèlerines des wasan qui étaient toujours suivis du nembutsu. Pour Yamamoto, le nembutsu 

et les wasan sont des occasions de rencontrer Amida afin de lui partager sa fatigue après le travail, 

mais aussi pendant ce pèlerinage. Il m’a indiqué que, au moment de réciter le nembutsu, il était en 

mesure de communiquer ses états émotionnels à Amida. Pour un autre pèlerin que j’ai rencontré 

en tirant le chariot, Kano (pseudonyme), le nembutsu était un moment pour formuler ses souhaits 

et ses désirs à Amida. Il m’a cependant confié qu’il serait mieux de réciter le nembutsu pour lui-

même, en l’absence de tout désir extérieur, afin d’exprimer son shinjin à Amida.  

Les pèlerines qui tiraient le chariot, à la fois des sōryo et des monto Ōtaniha, portaient des 

chapeaux et des habits affichant le nom de « Rennyo Shônin-sama ». À chaque quatre secondes, le 

guide du convoi avertissait les habitants du passage du chariot en criant : « Rennyo Shonin-sama 

no otori » (la collection de Rennyo). À quoi nous, les autres pèlerins, répondions : « otori » (la 

collection). Les habitants de la région sortaient alors de chez eux pour faire des dons monétaires 

au convoi, après quoi nous les remercions. Fatigué, car je tirais le chariot et marchais depuis 

quelques heures déjà, j’ai décidé de me reposer et de ne plus répondre à la courte mélodie du guide. 

Cependant, Kano (pseudonyme) m’a indiqué qu’il était important d’harmoniser notre réponse avec 

celle des autres pèlerines. Cette harmonie concernait le rythme et la justesse des notes. Il m’a 

demandé d’essayer de chanter la même mélodie avec les mêmes notes. Un peu comme dans le 

chant des wasan, l’harmonie de la réponse des pèlerines est importante, car elle est rattachée à une 

manière (kata) bien précise de chanter, celle utilisée autrefois par Rennyo et ses disciples. La 

spatiotemporalité du pèlerinage doit respecter le kata de Rennyo afin de commémorer son exil.  

L’harmonie des chœurs permet aussi, dans le contexte du Goeidōchū, d’accentuer une sorte de lien 

avec les autres pèlerines. En effet, lorsque nous tirions le chariot dans des pentes montantes, 

l’effort devenait très difficile, surtout vers la fin du pèlerinage. C’est à ces moments-là que les 



 88 

pèlerines chantaient le plus fort pour s’encourager mutuellement. À notre arrivée tout près de la 

ville d’Awara en soirée, les paroles de la mélodie entrainante ont changé. On criait désormais : 

« Rennyo-shonin sama no otsuki » (l’arrivée de Rennyo). Au temple de Yoshizaki-gobō, nous 

avons été accueillis par le retentissement des daiko du temple et les félicitations d’environ cent 

personnes. L’image transportée par les pèlerines a été déplacée dans le naijin du temple de 

Yoshizaki-gobō aux côtés leur créateur, Rennyo. Vers huit heures du soir, l’homme responsable 

du groupe de pèlerines a pris la parole sur le naijin du temple. Il a remercié les participantes et 

Rennyo pour avoir marché cette route historique. Ensuite, plusieurs prêtres et les autres 

participantes ont chanté les wasan d’un hōyō commémorant l’exil de Rennyo et son passage à 

Yoshizaki-gobō.  

Dans un autre temple Jōdo Shinshū, j’ai à nouveau chanté des wasan. Mes hôtes, Haruki 

(pseudonyme), son mari Genji (pseudonyme) et leur fille Hinata (pseudonyme), m’ont invité au 

rite commémoratif de leurs ancêtres, plus précisément celui des parents de Haruki. Ce hōji 

commémorait le trentième anniversaire du décès du père d’Haruki et le vingt-et-unième 

anniversaire de celui de sa mère. Les ancêtres de Haruki sont entreposés dans le cimetière du temple 

de leur quartier depuis la période d’Edo. Nous nous sommes donc rendus à ce temple pour chanter 

des wasan, soit le Shōshinge, et réciter le nembutsu, en suivant toujours le rythme du prêtre. Pour 

cette occasion, les photos des grands-parents de Haruki ont été posées sur le butsudan d’Amida, au 

centre du naijin, et les wasan s’adressaient à eux et à Amida. Bien que je n’aie jamais rencontré les 

grands-parents de Haruki, les vives émotions ressenties par la famille de Haruki lors des wasan 

m’ont aussi touché. Malgré les différences évidentes dans la proximité de nos relations avec les 

ancêtres de Haruki, le chant du wasan nous à tout·es fortement ému·es. Directement adressés aux 

défunts, les wasan de ce hōji ont permis une rencontre avec les ancêtres et avec Amida, caractérisée 

par un kimochi intime et par une proximité émotionnelle et affective avec la famille. Les wasan 

chantés lors de cette occasion et l’intimité de ce moment partagé avec la famille d’Haruki et avec 

ses ancêtres, nous ont fait vivre un kimochi très éloigné de ceux que j’avais ressentis lors des wasan 

du Goeidōchū ou du techno-hōyō. Après les wasan, nous avons fait un gasshō devant l’autel et 

Haruki m’a remercié d’avoir assisté à ce hōji, mais plus précisément d’avoir chanté ensemble. 



 89 

Dans les deux hōyō, celui du pèlerinage et celui du hōji, les wasan sont des moments privilégiés 

pour interagir avec les êtres qui sont commémorés lors du hōyō de la cérémonie (hōe). Que ce soit 

pour leur communiquer des états d’âme ou désirs, pour y prendre soin ou pour penser à eux, le 

chant des wasan est le moment privilégié pour rencontrer ces êtres. Les éléments sonores et visuels 

mobilisés lors des wasan, c’est-à-dire le livre de textes, les chœurs wasan, le nembutsu, mais aussi 

les statues d’Amida et des patriarches, sont donc associés à l’acte de commémoration (hōyō) de la 

cérémonie (hōe) au sein duquel ils assurent un moment de rencontre avec l’être au centre de la 

cérémonie (hōe).  

La rencontre avec les êtres au centre du rite est opérée par le chant des wasan et par la présence de 

statues qui les représentent. Cette rencontre n’est pas sans effets affectifs chez les participantes. 

En effet, le terrain a révélé l’existence de plusieurs kimochi ou expériences reliées au chant des 

wasan, comme ceux du gongyō et le nembutsu, lors du hōyō et du hōji. Ces kimochi sont beaucoup 

plus variés que ceux prescrits par l’institution Jōdo Shinshū, comme le shinjin, la gratitude, 

l’harmonie ou la visualisation de la Terre Pure. Par exemple, sur le chemin du Goeidōchū, lorsqu’ils 

chantaient les wasan, comme le nembutsu, Kano et Yamamoto avaient des kimochi qui n’étaient 

pas nécessairement liés à la gratitude ou à l’expression du shinjin, mais plutôt à des désirs 

personnels et à l’expression de confidences à Amida. Différemment, lors du hōji visant à 

commémorer les ancêtres de la famille qui m’a accueilli, les wasan du gongyō étaient le lieu d’une 

rencontre intime avec les ancêtres. Les kimochi ressentis lors des wasan dépendent donc 

énormément des expériences personnelles et du parcours de vie de chacun, mais aussi de l’objectif 

de la cérémonie. Ainsi, bien que la fonction du hōyō soit commémorative, la nature des kimochi 

suscités par les wasan dépendent surtout de la cérémonie (hōe) dans le cadre de laquelle ils sont 

chantés. Une cérémonie commémorant des ancêtres ne suscitera pas les mêmes genres de kimochi 

qu’une cérémonie commémorant l’exil de Rennyo.  

La prochaine section explorera les aspects matériels de la médiation sonore et visuelle effectuée 

par le techno-hōyō ainsi que les expériences qu’elle suscite chez les participants. Elle décrira 

comment certains des éléments visuels et sonores des cultures électroniques sont intégrés aux 

icônes et éléments sonores Honganjiha. Les éléments technos constituent en fait en les 

modifications liturgiques apportées par Gyosen Asakura et participent à modifier la manière de 



 90 

performer les hōyō, soit le kata, l’élément au centre des tensions entourant le techno-hōyō. Les 

descriptions des modifications liturgiques de la prochaine partie seront ensuite mobilisées pour 

documenter les expériences de personnes non-prêtres ayant participé au techno-hōyō du 

Hanamatsuri, des expériences influencées par la médiation musicale et visuelle bouddhiste. Cette 

médiation permet en effet de générer de nouvelles sensibilités ou kimochi chez les participantes, 

tout en restant reliée à l’objectif des cérémonies dans le cadre desquelles le techno-hōyō est 

performé.  

J’avance dans ce mémoire que la médiation visuelle et sonore du techno-hōyō place les wasan dans 

une situation ambiguë, à la lisière de la musique populaire et des chants rituels. La dernière section 

du mémoire détaillera cette ambiguïté. Elle montrera comment cette ambiguïté est liée à l’objectif 

des techno-hōyō et comment elle permet aux wasan d’être chantés dans des contextes de 

performance différents. 

5.3 Les aspects technos du techno-hōyō 

Le techno-hōyō du Hanamatsuri a pris place le 3 mai à Shōonji et a accueilli des participantes de 

plusieurs horizons différents : des personnes habitants à Togo, des monto locaux ou de régions 

avoisinantes, des paroissiennes ainsi que des pratiquantes d’autres branches Jōdo Shinshū et 

d’autres écoles bouddhistes. Le techno-hōyō n’offre pas seulement des sentiments structurés par le 

mélange d’éléments musicaux Honganjiha et de la musique technopop, mais également par le 

mélange de leurs éléments visuels. Chez beaucoup de participantes à qui j’ai pu parler, cette 

rencontre d’éléments visuels aux origines radicalement différentes crée un kimochi de vive 

impression ou le fait d’être impressionné. En reprenant le terme de « médiation sonore bouddhiste » 

de Reelh (2023), le techno-hōyō peut également être défini comme une médiation visuelle 

bouddhiste entre la culture visuelle techno et bouddhiste. Cette section décrira les aspects plus 

matériels du techno-hōyō, c’est-à-dire ses éléments visuels et sonores, afin d’expliciter les 

intentions et le kimochi derrière la démarche de son créateur. Cette section montrera comment, au 

niveau sonore et visuel, le techno-hōyō diffère des hōyō sans techno et répondra à certaines des 

sous-questions initiales de recherches. 



 91 

À l’aide des effets Visuels Live et de la musique électronique, la « culture rave aspirait à fusionner 

les expériences musicales et visuelles dans un tout synchronique », donc à « créer une continuité 

en temps réel entre l’image et le son » (Liberovskaya, 2014, p. 136). De la même façon, grâce à 

aux connaissances techniques de Gyosen Asakura, les visuels du techno-hōyō accompagnent la 

rythmique des éléments sonores utilisés pour les des hōe et pour Paradise Ambient à Shōonji afin 

d’assurer cette continuité. À la différence des raves des années 80 aux États-Unis qui 

« fournissaient un endroit [d’ectasie] pour se débarrasser de la colère et la frustration de la vie de 

tous les jours », le techno-hōyō, pour son créateur, sert de médium de transmission des 

enseignements du Dharma à une société de moins en moins encline à participer aux activités 

proposées par les temples bouddhistes. Néanmoins, tout comme les raves, pour Gyosen Asakura et 

pour une participante avec qui j’ai pu discuter, le techno-hōyō et l’exposition de Paradise Ambient 

servent de vecteur affectif d’expériences de scission avec la vie et le monde de tous les jours. Cette 

expérience d’un « autre monde »36, est reliée à l’effet percutant du techno-hōyō, un effet né du 

mélange inédit, nouveau ou novateur (shinsen, 新鮮 ), entre des éléments sonores et visuels 

bouddhistes avec ceux de l’esthétique techno. Pour lui, le techno-hōyō représente une expression 

de sa vision de la Terre Pure, ou plutôt une représentation d’Amida à travers les éléments sonores 

et visuels de cette pratique. La première partie de cette section décrira comment les éléments visuels 

techno représentent Amida, tandis que la deuxième décrira les éléments musicaux. En 

m’intéressant aux dimensions matérielles du techno-hōyō, je serai en mesure de montrer en quoi 

elles diffèrent du hōyō, mais surtout de montrer comment elles agissent et mobilisent différents 

kimochi chez les participantes. 

5.3.2 L’iconographie techno d’Amida 

Les effets lumineux utilisés lors des techno-hōyō et pour l’exposition Paradise Ambient 01 sont 

très variés. Ils passent de la projection d’images et de formes, à la projection de jeux de couleurs 

(voir Figure 5.3). Alors qu’une partie des effets lumineux est projetée sur une fine toile posée 

devant le naijin, la finesse de la toile laisse passer certains des rayons lumineux qui atteignent les 

                                                 

36 別の世界のように感じました 



 92 

autels des patriarches et celui du Bouddha Amida. Lors des chœurs wasan, les quatre portes en 

accordéons qui servent à fermer le naijin sont fermées, mais elles servent de support pour la 

projection des kanjis et de la notation musicale (hakase) indiquant les notes à changer. Quatre 

projecteurs sont disposés dans le temple et plusieurs lumières qui sont placées directement à 

l’intérieur du naijin, devant le butsudan. Le butsudan de Amida se trouve au milieu du naijin. 

L’autel de Shinran est situé à la gauche du Bouddha Amida et celui du Prince Shōtoku à la gauche 

de celui de Shinran. L’autel de Rennyo est à droite du Bouddha et celui des moines patriarches à 

la droite de celui de Rennyo.  

 

Figure 5.3 : Le techno-hōyō du Hanamatsuri à Shōonji, photo prise le 3 mai 2024 

Les couleurs généralement utilisées pour les projections sont très variées, mais certaines d’entre 

elles sont associées plus directement au drapeau du bouddhisme, créé en 1885 au Sri Lanka (Irons, 

2008, p. 71). Le drapeau du bouddhisme est généralement composé de cinq bandes verticales, une 

bleue, une jaune, une rouge, une blanche et une orange, mais à Shōonji une bande verte et une 



 93 

mauve y sont ajoutées. Les couleurs sont associées aux qualités de la bouddhéité, telles que la 

compassion (bleu), la sagesse (orange) et la pureté (blanc) (Irons, 2008, p. 71). Le drapeau du 

bouddhisme est accroché au temple de Shōonji lors du Hanamatsuri pour célébrer la naissance du 

Bouddha Sakyamuni. On retrouve ces couleurs dans les projections sur le naijin durant les techno-

hōyō et l’exposition Paradise Ambient 01. Certaines lumières, placées directement dans le naijin, 

projettent de larges bandes qui changent de couleur selon le drapeau bouddhiste.  

Dans son iconographie, que ce soit en Chine, en Corée ou au Japon, le Tathāgata Amida, aussi 

appelé le Bouddha de la Lumière infinie, est généralement représenté comme irradiant des rayons 

lumineux (Sun, 2017, p. 351-352, 369). Gyosen Asakura m’a confié que les jeux de lumières 

étaient sa façon de représenter la lumière d’Amida, ou le kōmyō (光明). Selon le concept de kōmyō, 

la lumière d’Amida serait son irradiation et la « manifestation de sa sagesse » (Hirota, et al., 1997b, 

p. 134). Dans l’iconographie d’Amida, qui remonte jusqu’au 7ème siècle en Chine, en Corée et au 

Japon, le kōmyō rayonne sous forme de grandes mandorles qui abritent des « cercles de lumière » 

ou des nimbes autour de la tête d’Amida (Sun, 2017, p. 351-352, 369; Frank, 1991, p. 86) (voir 

Figure 5.3 et 5.4). Les nimbes peuvent se succéder et leur intérieur est parfois recouvert de lignes 

également associées aux rayons lumineux d’Amida (voir Figure 5.4) (Sun, 2017, p. 352). Les 

projections lors des techno-hōyō reprennent ces schémas iconographiques en projetant sur le naijin 

des cercles concentriques blancs ou jaunes, autour du corps ou de la tête d’un bouddha Amida (voir 

Figure 5.4). Le kōmyō est aussi représenté par des rayons partant d’un point commun (voir Figure 

5.4) (obs.pers., 03/05/2024; Asakura, 2017). Dans l’interview qu’il donne à Caters New Agency 

Ltd (2017), Gyosen Asakura explique que les chandelles placées dans le naijin servaient autrefois 

à exprimer la clarté de la Terre Pure. L’or utilisé pour les nombreux objets du naijin reflétait la 

lumière des chandelles, créant un effet lumineux impressionnant (Caters New Agency Ltd, 2017) 

(voir Figure 5.4b). En utilisant des projecteurs pour créer des effets lumineux technos, Gyosen 

Asakura réussi à créer rendre le naijin d’autant plus étincelant (Caters New Agency Ltd, 2017) 

(voir Figure 5.4b). Il utilise donc différents moyens technologiques pour suivre les mêmes objectifs 

traditionnels que ces prédécesseures.  



 94 

 

Figure 5.4 : Canvas sur soie d’une représentation du raigō datant du XIVe siècle (Musée de Miho) 

 

Parmi les multiples formes et les Bouddhas projetés sur le naijin lors du techno-hōyō du 

Hanamatsuri, la fleur de lotus était l’une des projections les plus récurrentes. Généralement 

projetée dans des couleurs vives, comme le blanc, le jaune ou le bleu, la fleur de lotus occupe une 

place centrale dans l’iconographie bouddhiste; elle est habituellement associée à l’éveil et à la 

sagesse (Irons, 2008). Dans les écoles de la Terre Pure, la réalisation de l’éveil (le shō du 



 95 

Kyōgyōshinshō) commence avec la rencontre d’Amida au moment de la mort, mais se réalise 

pleinement lors ou après la renaissance dans la Terre Pure. Ceux et celles qui pouvaient concentrer 

leurs pensées sur le Bouddha au moment de la mort étaient accueillis par Amida lui-même, qui 

descendait avec son cortège de bodhisattvas pour accueillir le mourant et l’escorter jusqu’à sa Terre 

Pure. Le Grand Sutra d’Amida (Daimuryōjukyō) prédit d’ailleurs l’arrivée d’Amida sur un lotus : 

« Là le Guide Amitabha est assis dans l’adorable calice étincelant d’un lotus » (Coomaraswamy, 

2005, p. 92). 

 

Figure 5.4b : Un des autels de Shōonji illuminés par les jeux de lumières de Gyosen Asakura 

(Aaron Nathanson, DJ, MONK) 

Les peintures et statues illustrant cette scène salvatrice existent depuis la période Heian, mais elles 

se multiplièrent au Japon dès la période Kamakura (Shin, 2005, p. 2; Frank, 1991, p. 88). Cette 

scène porte le nom de raigō (來迎) ou de « qui vient accueillir » (Welcoming Descent) (Shin, 2005, 

p. 2; Frank, 1991, p. 88). Dans celle-ci, Amida est généralement montré aux côtés de deux autres 

bodhisattvas, Kannon (Avalokitésvara) et Seishi (Mahasthamaprapta) (Frank, 1991, p. 88, 92) (voir 



 96 

Figure 5.4). Les bodhisattvas de ce cortège funèbre sont souvent représentés devant des montagnes, 

qui indiquent la Terre Pure à l’Ouest, des nuages et montés sur des piédestaux en fleurs de lotus 

(voir Figure 5.4) (Curley, 2017, p. 17; Shin, 2005, p. 2; Frank, 1991, p. 86). Dans cette scène, la 

fleur du lotus sert de siège pour les bodhisattvas, mais sert ultimement de socle pour recevoir 

l’« âme » du défunt (Frank, 1991, p. 86; Shin, 2005, p. 2 ).  

La fleur de lotus est donc intimement reliée à la réalisation de l’illumination, donc de la rencontre 

avec Amida, car c’est lui qui guide les fidèles vers leur réincarnation dans la Terre Pure (Shin, 

2005, p. 5-6). Pour Gyosen Asakura, le lotus est important, car il témoigne de la nécessité de la 

souffrance afin d’atteindre l’éveil, et montre que celui-ci est possible même dans l’ère du mappō, 

ère de corruption et de souffrance. À Shōonji, il m’a dit autour d’un café: « c’est dans les marécages 

que poussent les magnifiques fleurs du lotus ». Cette association du lotus à l’éveil motivé par la 

souffrance est récurrente dans le bouddhisme, car, même s’il pousse dans la vase des marécages, 

le lotus « ne porte aucune trace de son origine » (Coomaraswamy, 2005, p. 31). Même si c’est la 

souffrance des humains qui les pousse à chercher leur guérison, l’état d’éveil est pur de toute trace 

de souffrance. Le lotus est donc associé à « l’état de buddha» et à sa pureté (Coomaraswamy, 2005, 

p. 31; Mus, 1928, p. 243). Le lotus, comme l’éveil, fleuri avec les rayons du soleil auxquels Amida 

est associé (Coomaraswamy, 2005, p. 30). L’illumination est possible grâce le pouvoir externe 

(tariki) d’Amida et à la renaissance dans sa Terre Pure.  

Plusieurs autres êtres illuminés sont d’ailleurs représentés dans un piédestal de lotus dans d’autres 

pratiques bouddhistes comme dans le bouddhisme tibétain (Coomaraswamy, 2005, p. 116). Le 

célèbre « Om mani padmê hûm » peut se traduire par « Le Joyau dans le Lotus » qui renvoie à la 

naissance de Avalokitésvara sur une fleur de lotus dans la Terre Pure d’Amitabha (Coomaraswamy, 

2005, p. 116). Autant pour les pratiquantes du Jōdo Shinshū que pour les boddhisattvas et les 

Tathagatas, le piédestal de lotus renvoi au cycle de naissance et de renaissance des êtres éveillées : 

c’est au moment de leur mort que les pratiquantes ayant le shin renaissent éveillées sur une fleur 

de lotus (Coomaraswamy, 2005, p. 45). 

J’ai eu la chance d’avoir une entrevue enregistrée avec Makoto, une participante du techno-hōyō 

du Hanamatsuri. Elle est très intéressée par le bouddhisme, mais plus spécifiquement par les écoles 



 97 

Rinzai et Sōtō du bouddhisme zen qu’elle pratique activement. Lors des wasan, elle essaie 

d’appliquer sa pratique de la méditation zen, plus précisément du zazen et du gasshō (la courbette 

devant le zendō). Ces pratiques visent notamment à se concentrer sur des sensations internes 

(respiration) ou externes (bruit ambiant) afin de ne pas être emporté par ses pensées, car, selon elle, 

une pensée excessive n’est pas bonne. Lors du chant wasan et du nembutsu, elle préfère faire le 

vide, comme lorsqu’elle pratique le vide dans le zazen et le gasshō. Malgré cela, l’évènement lui a 

donné envie de découvrir la signification des sutras et des textes utilisés pour le chant des shōmyō, 

mais l’impact du techno-hōyō était tellement grand, qu’elle n’a pas réussi à se concentrer sur le 

contenu des textes. Elle a eu l’impression d’être plongée dans une atmosphère totalement différente, 

d’être comme dans un autre monde ou dans une autre dimension. Pour Makoto, l’image de la Terre 

Pure et d’Amida que Gyosen Asakura tentait de représenter à l’aide du techno-hōyō collait bien 

avec son kimochi d’être dans une autre dimension ou dans une atmosphère extraordinaire. Elle 

trouvait ingénieux de la part du prêtre d’utiliser des éclairages pour représenter Amida, un Bouddha 

associé à la lumière et surnommé « Lumière infinie ».  

Ainsi, par l’utilisation de techniques visuelles propres à la culture de la rave, du spectacle et de la 

musique techno, Gyosen Asakura réussit à innover en termes de représentations du Bouddha Amida 

en proposant quelque chose de différent par rapport aux façons méthodes traditionnelles (kata) 

généralement utilisées pour sa représentation, telles que les statues et les canevas. Pour l’abbé, la 

lumière en mouvement est une nouvelle forme (katachi) ou un nouveau visage du Bouddha Amida. 

C’est par l’utilisation même de la lumière, non pas dans un but pragmatique d’éclairer, mais comme 

un médium artistique en mouvement, que Asakura réussit à susciter de nouveaux kimochi aux 

participants des hōyō, comme l’étonnement, l’amusement, la fascination ou encore l’impression. 

Cette utilisation inédite de l’éclairage brise la barrière qui cloisonnait traditionnellement les 

cultures visuelles bouddhistes et électroniques, et cette médiation visuelle bouddhiste, est ce qui 

structure certaines des vives expériences qui permettent à certains d’accéder à un autre genre de 

« monde » (sekai, 世界) et de rompre avec celui de tous les jours. Le mouvement des visuels des 

techno-hōyō permettent aussi de rendre les hōyō plus dynamiques et plus amusants, attirant ainsi 

plus de participants au temple.  



 98 

Il faut ajouter que plusieurs des aspects visuels du techno-hōyō restent fidèle à la façon (kata) de 

performer et de pratiquer les hōyō. En effet, la présentation du naijin, la disposition des butsudan 

et des autels des patriarches ainsi que l’enchainement des mouvements régissant le hōyō, et les 

salutations au naijin, sont conformes à l’ordre liturgique prescrit par l’école Honganjiha. 

L’utilisation même des effets visuels, la couleur des lumières et les objets projetés sur le naijin, 

s’inscrivent également dans un processus de création techno, mais qui s’appuie sur des concepts et 

des schémas iconographiques tirés des écoles bouddhistes de la Terre Pure. Le processus de 

création de Gyosen Asakura se trouve donc à la lisière de deux cultures ou mondes qui ont 

longtemps été séparés. 

5.3.3 La notation musicale du ichidōgongyōseiten 

Les wasan chantés par les paroissiennes au butsudan chaque jour, et ceux chantés avec les prêtres 

lors des cérémonies annuelles sont contenus dans le livre ichidōgongyōseiten (一堂勤行聖典), 

littéralement « textes sacrés du service journalier ». Les indications mélodiques et le style de la 

notation musicale des wasan varient selon chaque école et branche de la Vraie Terre Pure. À titre 

d’exemple, les chants du Nembutsuge du Higashi-Honganjiha contiennent plus de répétitions des 

notes de chaque syllabe que dans la branche Nishi-Honganjiha. Le livre des chants journaliers est 

distribué et son contenu est supervisé par le temple fondateur, de sorte que chaque temple affilié 

possède exactement le même recueil de chants. Ce recueil est donc central à la pratique Honganjiha, 

car il homogénéise la façon (kata) de chanter les wasan pour le monto des temples affiliés à travers 

tout le Japon. Il sert également de point de repère aux paroissiennes pour s’harmoniser avec le 

prêtre qui dirige les chœurs des wasan lors des cérémonies.  

Sur le terrain, j’ai pu participer activement aux chœurs wasan à l’aide de mes connaissances 

musicales. À force d’assister à des hōyō et de poser des questions, j’ai fini par comprendre les 

aspects élémentaires de la notation musicale contenue dans le ichidōgongyōseiten. La notation 

musicale Honganjiha est importante, car elle transmet les notes et les mélodies chantées lors des 

wasan. Étant donné que Gyosen Asakura n’a pas modifié les mélodies et les paroles des wasan, 

ses versions technopop des wasan suivent les mélodies et les paroles contenues dans le 

ichidōgongyōseiten. En comparant la structure musicale des wasan du ichidōgongyōseiten à celle 



 99 

des versions technos d’Asakura, je serai en mesure de comprendre et de mettre en évidence les 

techniques de composition sonores utilisées par Asakura qui permettent de susciter de nouveaux 

kimochi lors des techno-hōyō. En suivant la description visuelle et iconographique, ce sous-chapitre 

complète la description matérielle du techno-hōyō et sa comparaison avec les hōyō sans techno. 

Dans cette section, je décrirai donc la technique de lecture et de notation musicale d’un des wasan 

du ichidōgongyōseiten. Puis, dans la section suivante, je la comparerai à la version réharmonisé de 

Asakura, telle qu’elle est utilisée lors des wasan des techno-hōyō.  

Totalisant 143 pages, le ichidōgongyōseiten contient les transcriptions musicales de plusieurs 

wasan, comme celles du Shōshin-nembutsuge, du Junirai ou encore du Sanbutsuge, ainsi que des 

informations concernant l’histoire et les enseignements du Jōdo Shinshū Honganjiha. Bien que ces 

deux modes soient chantés autant dans les temples qu’au butsudan domestique (Ducor, 1994, p. 45), 

j’ai choisi d’analyser le Shōshin-nembutsuge ou le Shōshinge dans son mode de récitation délié 

(gyōfu), car c’est le chant que j’ai le plus chanté dans le contexte de ma recherche. Puis, étant donné 

qu’il y a plus de traits indiquant les notes et les ornements à chanter, c’est à partir de ce mode que 

j’ai pu comprendre la notation musicale.  

La version techno du Shōshin-nembutsuge est également disponible dans l’album de musique 

physique que Gyosen Asakura m’a offert lors de mon départ pour Montréal. Intitulé « Technô 

Hōyō » ou « テクノ法要 », cet album contient les shōmyō suivant : le Shōshinge dans ses deux 

modes de récitations, le mode sōfu et le mode gyōfu, le Sanbutsuge ainsi que le Zenshokada 

(Asakura, 2020; 2019). Le mode lié, le sōfu, nécessite la lecture des hakase qui sont situés à droite 

des kanjis (voir Figure 5.5). À l’inverse, le mode délié, le gyōfu, indique que les hakase à lire pour 

le chant sont situés à gauche des kanjis (voir Figure 5.6). Dans le cas où les deux modes partagent 

leur lecture, afin d’éviter de retranscrire les hakase des deux côtés des kanjis et d’alourdir la lecture, 

il est indiqué que les deux modes sont lus de la même façon (dōon, 同音) (voir Figure 5.5). Dans 

le cas du Shōshin-nembutsuge, le sōfu est plus simple à lire et à chanter. En effet, chaque kanji, 

même s’il est divisé en plusieurs syllabes, n’indique généralement qu’une seule note à chanter. Les 

changements de notes s’effectuent plutôt en passant d’un kanji à l’autre, donc d’une note à l’autre. 

Le sōfu du Shōshin-nembutsuge contient donc moins de mélodies mélismatiques, mais plus de 

mélodies syllabiques. 



 100 

Étant donné la difficulté évidente de décrire l’aspect musical de ce wasan, j’ai choisi un 

enregistrement disponible sur les plateformes musicales les plus courantes (Apple Music et Spotify). 

De cette façon, le lecteur peut s’appuyer sur le contenu musical accessible afin de mieux 

comprendre ma brève analyse musicale du Shōshin-nembutsuge. Les passages du Shōshinge-

nembutsuge que j’ai sélectionnés contiennent une plus grande variété de mélodies, me permettant 

ainsi d’utiliser plusieurs exemples pour expliquer la lecture de la notation musicale Honganjiha. 

Le sens de lecture est du haut vers le bas, et de la droite vers la gauche. Les points blancs indiquent 

l’utilisation d’un coup de rin (cloche ou bol) par le prêtre responsable. Les points noirs indiquent 

que le prêtre responsable chante seul (voir Figure 5.5). La prononciation des kanjis est toujours 

indiquée à droite des kanjis à l’aide de hiragana37 (voir Figure 5.5). Étant donné que les indications 

rythmiques et mélodiques ne sont pas indiquées comme dans la notation occidentale (noire, blanche, 

double-croche, etc.), ce sont les kanjis qui jouent le rôle de référent pour indiquer les notes à chanter.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 5.5 : Page 六 du recueil de chants utilisé à Shōonji 

                                                 

37 En japonais, le hiragana est un alphabet utilisé pour lire les kanjis, des particules, certaines expressions ainsi que des 

terminaisons verbales. 



 101 

Si l’on approche l’aspect rythmique des shōmyō, un kanji équivaut généralement à une unité de 

temps qui sera respectée pour l’ensemble du chant. Cette unité de temps, qui définira le tempo du 

chant, est dictée par le prêtre responsable du hōyō. Chaque vers est constitué de sept kanjis et il y 

a toujours une pause entre chaque vers dont la longueur respecte l’unité de temps dictée par un 

kanji (comme s’il y avait un kanji fantôme à la fin de chaque vers) (voir Figure 5.5). Ainsi, dans le 

Shōshin-nembutsuge, une page affiche quatre vers et chaque vers contient huit unités de mesure, 

car chaque vers contient sept kanjis et un silence (voir Figure 5.5).  

Cet aspect symétrique (4 vers de 8 unités de mesure) a facilité le travail de réharmonisation de 

Gyosen Asakura. En effet, malgré la différence dans la façon de compter et de ressentir le rythme 

dans les shōmyō, il était possible pour Asakura d’adapter leur structure à la signature rythmique 

4/4 (8/8 divisé en deux) que l’on retrouve dans la majorité de la musique techno (Dalphond, 2013; 

Fulford-Jones, 2001). Dès lors, lorsqu’un kanji se lit avec plusieurs syllabes, la vitesse de lecture 

pour chaque syllabe est augmentée afin de correspondre à l’unité de temps du kanji. Par exemple, 

étant donné que le kanji « 薩 »38 se lit avec deux syllabes (satsu, さつ), la vitesse de lecture pour 

chaque syllabe est doublée (voir Figure 5.5). Le même principe est généralement appliqué aux 

autres caractéristiques linguistiques de la prononciation des kanjis, telles que les syllabes allongées 

et les pauses. Enfin, si le signe (引) est écrit à la droite du kanji, il faut étirer la syllabe chantée 

(voir Figure 5.6). Afin de comparer la traduction de la notation musicale Honganjiha dans la 

notation occidentale, il est possible de comparer les figures 5.6 et 5.7.  

À la différence de la notation musicale occidentale qui utilise des clés pour identifier les notes de 

références (clé de Sol, de Do, etc.) ainsi que des lignes horizontales pour identifier les notes à 

chanter (voir Figure 5.7), la notation Honganjiha utilise des traits nommés hakase (voir Figure 5.8). 

Les kanjis servent en fait de clés dont le centre indique la note à chanter, généralement le Ré, mais 

cela peut changer selon le prêtre et le temple. La position finale du trait indique donc la note à 

chanter par rapport à la note de référence indiquée par le centre du kanji (Ré). Si le hakase est 

                                                 

38 Le quatrième kanji de la troisième colonne (en partant de la droite) sur la Figure 5.5. 



 102 

aligné avec le centre du kanji, comme c’est le cas avec le kanji « 不 »39, alors la note à chanter est 

la note de référence (le Ré) (voir Figure 5.8). 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 5.6 : Page 二九 du recueil de chants utilisé à Shōonji 

Si le hakase indique une note est qui plus aiguë que la note de référence, le hakase pointera plus 

haut que le milieu du kanji, comme c’est le cas avec le signe « 煩 »40 dont le hakase indique un La 

(voir Figure 5.8). Le même principe qui s’applique aux notes plus graves que la note de référence. 

Si plusieurs syllabes sont à chanter pour la même note dans le même kanji, la note sera répétée une 

fois pour chaque syllabe, mais tout en respectant l’unité de temps du kanji. Par exemple, le hakase 

                                                 

39 Le cinquième signe de la troisième colonne (en partant de la droite) sur la Figure 5.8. 
40 Premier signe de la troisième colonne (en partant de la droite) sur la Figure 5.8. 



 103 

devant le kanji « 雖 »41 (sui) indique la note Ré qui sera chantée deux fois, une fois pour la syllabe 

« su » (す) et une autre fois pour la voyelle « i » (い) (voir Figure 5.8).  

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 5.7 : Page 五二 du recueil de chants utilisé à Shōonji. La notation musicale occidentale 

indiquée équivaut à la notation Honganjiga de la figure 5.6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

41 Le quatrième kanji de la troisième colonne (en partant de la droite) sur la Figure 5.8. 



 104 

 

 

Figure 5.8 : Page 三二 du recueil de chants utilisé à Shōonji 

Si un kanji contient deux syllabes qui doivent être chantées avec deux notes différentes, il faut 

simplement chanter une note pour chaque syllabe, mais toujours en respectant l’unité de temps 

dictée par le kanji. Si un kanji ne contient qu’une syllabe, mais qu’une ou plusieurs notes doivent 

être chantées, il faut faire varier la note en suivant les indications du hakase, c’est ce qui est le plus 

difficile. Par exemple, le kanji « 意 »42 ne contient qu’une seule syllabe, le « i » (い), devant être 

chantée avec plusieurs notes différentes, comme l’indique le hakase à sa gauche (voir Figure 5.6). 

Dans ce cas précis, en partant de la droite du trait, le hakase indique de chanter un Fa, car le début 

du hakase est plus haut que la note de référence (Ré). Ensuite, trois petites montées sont indiquées 

sur la première moitié du hakase (voir Figure 5.6). Ces montées indiquent des augmentations 

rapides d’une note par rapport à celle indiquée par le début du trait. Ce hakase indique donc la 

mélodie indiquée à partir du kanji « 意 » sur la figure 5.7. En effet, l’angle du trait du hakase 

indique la vitesse avec laquelle la note est altérée : plus le trait est court et l’angle est serré (aigu), 

plus l’altération est rapide. Puis, la deuxième moitié du hakase redescend vers le bas en s’alignant 

avec le milieu du kanji pour indiquer le Ré de référence (voir Figure 5.6). C’est généralement dans 

ces cas que l’on retrouve des mélodies mélismatiques et des mélodies ornementales.  

5.3.4 Le son de la technologie : le Techno Shōshin-nembutsuge gyōfu 

Le travail de Gyosen Asakura consiste en une réharmonisation, c’est-à-dire l’ajout d’éléments 

sonores qui ne modifient pas les mélodies d’origines contenues dans le ichidōgongyōseiten, comme 

celles présentées dans la section précédente. L’utilisation du rin (cloche) aux endroits indiqués 

dans le livre de chants et la participation active des participants aux wasan du hōyō sont donc 

toujours pratiquées à Shōonji. Dans cette section, je décrirai ces ajouts à partir de courts extraits du 

                                                 

42 Voir le dernier kanji de la première colonne (en partant de la droite) dans la Figure 5.6. 



 105 

Shōshin-nembutsuge gyōfu. Ce faisant, je veux préciser quels éléments sonores différencient le 

Shōshin-nembutsuge gyōfu techno du Shōshin-nembutsuge gyōfu sans techno. En décrivant ces 

éléments sonores, je peux montrer comment, au niveau matériel, ils réussissent à rendre le techno-

hōyō plus amusant et dynamique pour certaines participantes avec qui j’ai échangé lors de mon 

séjour de terrain. Cela me permet également de montrer que la musique du techno-hōyō est à la 

croisée de la musique populaire (ongaku) et des wasan. Je détaillerai les nouveaux éléments 

sonores dans l’ordre suivant : le vocoder, les percussions digitales (drum machine) et les effets 

audios (reverb, délai). 

Le vocoder 

Le vocoder est un effet audio qui transforme un signal sonore en de l’information électronique 

pouvant ensuite être convertie en un autre son digital (comme un synthétiseur) (Brovig et Danielsen, 

2016, p. 119). Le vocoder est apparu dans la musique populaire des années 70, comme dans 

Kraftwerk ou Daft Punk (Brovig et Danielsen, 2016, p. 119). Gyosen Asakura utilise un vocoder 

dans sa version techno du Shōshin-nembutsuge gyōfu. Lorsqu’il a performé le Shōshin-nembutsuge 

gyōfu à l’occasion du techno-hōyō du Hanamatsuri, il était équipé d’un micro et du vocoder étaient 

appliqués à sa voix en direct. Le son résultant du vocoder récrée donc une version synthétique du 

signal sonore de la voix d’origine. Lors du Hanamatsuri, la quantité de vocoder utilisée permettait 

d’entendre simultanément la voix de Gyosen Asakura et la conversion digitale, créant ainsi un son 

à l’intermédiaire de la voix humaine et robotique. Cette esthétique robotique, largement retrouvée 

dans la musique technopop des années 70 qui est au centre des influences musicales de Gyosen 

Asakura, contraste énormément avec les chants bouddhistes qui sont chantés sans effets sonores.  

Percussions digitales 

Les percussions digitales sont récurrentes dans les réharmonisations des techno-hōyō de Gyosen 

Asakura. Le son digital des percussions des drum machines ne ressemblent pas toujours à celui de 

percussions réelles, puisqu’il est parfois créé artificiellement, sans vrais instruments, à l’aide de 



 106 

synthèse sonore43 (analog). L’esthétique machinale particulière des percussions digitales, comme 

celle du drum machine Roland TR-909, est donc devenue un élément caractéristique de la musique 

techno et de la EDM dès les années 80 (Brovig-Hanssen et Danielsen, 2016, p. 48, 102; Fulford-

Jones, 2001). En mélangeant le son machinal des percussions digitales, comme l’utilisation répétée 

des hihat dans la deuxième partie du Shōshin-nembutsuge gyōfu, et le son organique du chœur des 

participants ainsi que du rin, crée un genre esthétique contrasté et unique. Ces percussions 

modifient l’aspect rythmique du techno-hōyō pour le rendre plus dynamique. À la différence 

d’autres cérémonies Jōdo Shinshū utilisant des percussions, comme les daiko, le wasan Shōshin-

nembutsuge gyōfu fait exclusivement usage du rin au début du chant. 

Dans un Shōshin-nembutsuge gyōfu sans techno, les percussions sont donc peu utilisées 

comparativement à celui techno dans lequel Gyosen Asakura y ajoute beaucoup de percussions 

digitales, telles que des cymbales charleston (hihat), une caisse claire (snare drum) une grosse 

caisse (kick drum) (Asakura, 2019). Par exemple, dans le premier vers du Techno Shōshin-

nembutsuge gyōfu part 2, les cymbales charleston sont utilisées seize fois par vers (Asakura, 2019) 

(voir Figure 5.6). Elles permettent donc d’ajouter un élément rythmique au wasan en divisant ses 

vers en seize unités de mesure égales prescrites par les cymbales charleston. Cette particularité 

rapproche la signature rythmique des wasan de celle du 4/4, qui est la plus couramment utilisée en 

techno. Elle change donc la façon dont le rythme du wasan est ressenti : à lieu de se référer aux 

kanjis, aux livres de chants ou à la mélodie, les participantes peuvent également se fier à la division 

rythmique des cymbales pour suivre le rythme des chants. La sous-division du rythme par la 

succession rapide des cymbales permet aussi au wasan techno d’être plus dynamique.  

Un procédé similaire est également appliqué dans la troisième partie Shōshin-nembutsuge gyōfu 

techno, mais cette fois à l’aide de l’ajout de grosse caisse digitale au wasan (Asakura, 2019) (voir 

Figure 5.9). Dans cette partie, la caisse claire sous-divise les vers du wasan en huit unités de temps 

égales, rapprochant ainsi le wasan de la signature rythmique du 4/4 utilisée en techno. Cette 

structure rythmique, accentuée par l’utilisation de la grosse caisse, est communément appelée 

                                                 

43 subtractive sound synthesis 



 107 

« four-to-the-floor » et, comme la cymbale charleston dans l’exemple précédent, elle permet 

d’ajouter un point de repère rythmique aux participants par rapport aux wasan traditionnels 

(Zeiner-Henriksen, 2016, p. 122).  

 

Figure 5.9 : Page 三六 du recueil de chants utilisé à Shōonji 

En plus, la grosse caisse, située dans les basses fréquences, ajoute une profondeur aux wasan sans 

techno. Utilisée dans la musique techno, technopop, mais aussi dans plusieurs genres musicaux, 

comme le disco, la structure « four-to-the-floor » de la grosse caisse et de ses basses fréquences 

amène le corps à bouger ou à s’aligner avec le rythme dicté par la grosse caisse (Zeiner-Henriksen, 

2016, p. 122-128). Grâce à cette structure et à la grosse caisse, le techno-hōyō amène les 

participants à danser ou à taper du pied, bref à ressentir le rythme à la façon de la musique techno 

et technopop. Gyosen Asakura opère une médiation musicale en adaptant la signature rythmique 

des wasan à celle de la musique populaire et des clubs technos. L’esthétique robotique ou 

machinale du son des percussions digitales entre aussi en contraste avec celle du chœur et du rin.  

Ce mélange contrastant de la rythmique et de l’esthétique de deux mondes musicaux, est à l’origine 

d’une grande variété de kimochi chez certaines participantes qui décrivaient le techno-hōyō 



 108 

comme une activité leur donnant une vive impression (sugoii ou erai), une expérience étrange ou 

mystérieuse (fushigi, 不思議), voire même extraordinaire (hinichijō). Pour un des paroissiens de 

Shōonji avec qui j’ai pu discuter, le techno-hōyō est plus amusant que les chants habituels. Lors du 

Eitaikyō et lors du Hanamatsuri, des paroissiens m’ont confié qu’ils trouvaient parfois les chants 

habituels sans techno, surtout ceux de la branche du Ōtaniha, longs et ennuyeux, mais qu’ils 

trouvaient les hōyō Honganjiha moins longs et les techno-hōyō d’autant plus divertissants. 

J’ai eu la chance d’enregistrer une entrevue avec une participante du techno-hōyō, Makoto. De 

façon plus générale, elle aussi a trouvé le techno-hōyō amusant et impressionnant. Selon elle, 

l’aspect amusant du techno-hōyō contrastait avec l’attitude de retenue habituellement adoptée dans 

le bouddhisme. Elle aurait cependant aimé que les participantes affichent encore moins de retenue 

et se laissent davantage entrainer par la musique du techno-hōyō. De ce fait, il aurait plus ressemblé 

à de la ongaku (musique populaire), le genre de musique qu’elle pourrait écouter dans un restaurant 

ou un club. Son point de vue est intéressant, car il montre que les nouveaux éléments technos 

ajoutés aux wasan placent la musique du techno-hōyō entre deux contextes musicaux différents, 

celui du hōyō et celui de la musique populaire. La médiation musicale du techno-hōyō a donc 

transformé la fonction du chant wasan qui, dans un contexte commémoratif, servait surtout à 

favoriser la rencontre avec l’être au centre du rite. L’utilisation de certains éléments distinctifs de 

la musique techno, comme la structure « four-to-the-floor », transforme le lieu du temple en un 

endroit plus dynamique où, comme Gyosen Asakura le répète avant les techno-hōyō, les 

participantes sont libres de danser en chantant les paroles du wasan.  

Selon un autre paroissien avec qui j’ai discuté lors du Hanamatsuri, l’objectif de la mélodie du 

nembutsu est, comme la réharmonisation des shōmyō en techno-hōyō, de rendre le service plus 

amusant, car à l’origine, le nembutsu était chanté sans mélodie. Malgré cela, il n’est pas convaincu 

par le techno-hōyō et préfère quand même la forme (kata) classique à celle techno, car elle lui 

convient mieux. La forte impression que peut laisser le techno-hōyō chez les participants peut 

parfois influencer leur participation aux hymnes, mais aussi leur compréhension des textes chantés. 

Un habitant de la localité de Togo m’a confié qu’il trouvait le techno-hōyō trop impressionnant 

(erai) pour y participer. C’est principalement le mélange de la musique technopop et des éclairages 

avec les shōmyō sur les lieux du temple qui amène cette impression. Au niveau des percussions, le 



 109 

contraste s’opère entre l’esthétique robotique ou machinale du son des percussions digitales et 

l’esthétique organique du chœur et du rin. Ce mélange contrasté de la rythmique et de l’esthétique 

suscite chez certaines participantes, un vif sentiment d’étonnement et un dynamisme qui les mène 

parfois à participer ou ne pas y participer. 

Comme l’a avancé Duncan Reehl (2020; 2023), ce sentiment de vive impression peut être associé 

à de l’amusement ou du divertissement rendant les hōyō Honganjiha moins ennuyeux pour certains. 

Il stimule également la curiosité dans la région de Fukui, comme en témoignent les participants 

venus des régions avoisinantes de Togo lors du Hanamatsuri, mais aussi dans tout le Japon et à 

l’international, surtout au niveau médiatique et sur les réseaux sociaux (obv.pers., 08-09-2024; 

Dharma Techno, 2019; Zuo, 2017). Gyosen Asakura obtient aussi de l’attention de la part des 

milieux universitaires, en particulier des chercheures des études religieuses, comme Louella 

Matsunaga, des études bouddhistes, comme l’université de Ryukyoku, et des études 

ethnomusicologiques, comme Duncan Reehl de l’Université de Boston. Lors de mon séjour, j’ai 

aussi remarqué que cette visibilité médiatique permet à la famille Asakura d’attirer plus de 

participants lors des techno-hōyō que lors des hōyō sans techno. Comme mentionné plus haut, pour 

Gyosen Asakura, les performances musicales, comme le techno-hōyō, sont aussi un moyen 

d’amener le bouddhisme à l’extérieur du temple afin de stimuler la curiosité. 

Le reverb et le délai 

La réverbération digitale, le reverb, et le délai sont deux autres éléments sonores digitaux que 

Asakura a utilisés pour réharmoniser le Shōshin-nembutsuge gyōfu. Sous forme d’effets audios, à 

l’aide des logiciels de compositions modernes, la réverbération et le délai peuvent être appliqués à 

plusieurs instruments, comme les percussions digitales, les synthétiseurs et le chant. Ils permettent, 

entre autres, de modifier les sons pour imiter l’acoustique de différents espaces réels, comme une 

Église, et d’espaces virtuels dont l’acoustique est impossible à recréer sans l’aide d’effets audios 

virtuels (Brovig et Danielsen, 2016, p. 21-22). En imitant des espaces qui ne peuvent être 

expérimentés physiquement, ces effets sonores donnent un aspect irréel à la musique (Brovig et 

Danielsen, 2016, p. 22). Dans le Shōshin-nembutsuge gyōfu, mais aussi dans ses performances en 

direct, du reverb est appliqué à la voix de Gyosen Asakura. Il y a également de la réverbération et 

du délai qui sont appliqués en plus grande quantité aux synthétiseurs dans les trois parties du wasan. 



 110 

Étant donné que le temple de Shōonji n’est pas un espace très grand, son acoustique naturelle ne 

permet pas la production d’écho et de réverbération digitale comme elles sont produites 

digitalement dans les wasan. De plus, l’écho des synthétiseurs produit par le délai est appliqué en 

alternance entre la gauche et la droite, procurant ainsi une verticalité du son. La musique techno 

crée donc un « espace virtuel » plus grand que nature qui contraste avec l’espace réel du temple de 

Shōonji. L’expérience de cet espace irréel, et de son contraste avec l’espace réel du temple, peut 

contribuer à l’impression de Makoto d’être emportée dans un autre univers (sekai).  

Les visuels assurent la continuité de l’expérience audio et offrent une expérience inédite, non pas 

seulement des chœurs wasan, mais également du butsudan et de l’espace du temple. Par exemple, 

l’espace virtuel crée par les éléments sonores digitaux, comme le reverb, des techno-hōyō 

s’agencent avec les éléments visuels de l’iconographie qui imagine un autre monde, celui de la 

Terre Pure. La continuité entre les éléments sonores et visuels du techno-hōyō permet à son créateur 

d’offrir aux participantes sa vision de la Terre Pure, du Bouddha, mais aussi de ses enseignements, 

sous forme d’une expérience audiovisuelle dynamique et unique. Cette médiation contrastante 

cause l’expression d’une grande diversité de kimochi qui diffère de ceux habituellement retrouvés 

dans les wasan sans techno. Le techno-hōyō permet donc de générer des affects ou des kimochi 

différents lors des wasan, tels qu’un vif étonnement, de l’amusement, mais aussi l’impression 

d’être dans un autre monde. Ainsi, les modifications visuelles et sonores créent un mélange situé à 

l’intersection du temple bouddhiste et des cultures électroniques : le techno-hōyō. Cette position 

intermédiaire se reflète non seulement dans l’esthétique du techno-hōyō, mais aussi dans les 

contextes où ses éléments sonores peuvent être performés. En effet, à la différence des wasan sans 

techno qui constituent un moment de rencontre avec Amida, les wasan techno se rapprochent 

davantage de la musique populaire. La prochaine section explorera cette nouvelle caractéristique 

du techno-hōyō.  

En utilisant des éléments audiovisuels technos, Gyosen Asakura est en mesure de partager sa vision 

du Jōdo Shinshū avec les participantes. En effet, bien qu’ils soient puisés des cultures 

électroniques, les éléments technos sont un moyen de projeter des images et des sons qui sont tirés 

du bouddhisme Jōdo Shinshū. Les choix esthétiques technos du prêtre servent à communiquer les 

mêmes enseignements à travers des référents visuels bouddhistes, tels que le lotus ou les cercles de 



 111 

lumière. Malgré cela, ces ajouts liturgiques à l’esthétique techno constituent des changements 

significatifs dans la façon de conduire (kata) les hōyō et leurs wasan. Ce nouveau kata est perçu 

par certaines prêtres et paroissienes comme nuisant à la préservation des enseignements 

bouddhistes, alors que, pour Gyosen Asakura, il est nécessaire. La prochaine section explorera 

davantage le point de vue du prêtre quant à sa propre création.  



 112 

5.4 Continuité dans le changement : innovation ou conservation ?  

5.4.1 Débats institutionnels 

Les deux plus grandes institutions bouddhistes Jōdo Shinshū, soit le Ōtaniha et le Honganjiha, sont 

organisées selon une hiérarchie similaire dans laquelle le monshu (門主 dans le Honganjiha ou 

門 首 dans le Ōtaniha) siège au plus haut rang (Honganji, 2024; Higashi Honganji, 2024). Dans le 

Ōtaniha, la formation en shōmyō des prêtres shōmyō est effectuée par les dōshu  (導主 ou 導師), 

des prêtres hauts placés dans la hiérarchie qui siègent souvent au temple fondateur. Le dōshu est 

supervisé par le monshu, le prêtre le plus haut placé « ichiban erai » (conv.pers., 23/04/2024). La 

forme ou la façon (kata) avec laquelle les shōmyō des hōyō sont performés touche directement à la 

liturgie, aux techniques de chant, ainsi qu’aux mélodies ornementales et stéréotypées et aux 

instruments. Cette bonne forme (kata), telle qu’enseignée par le dōshu, n’est pas seulement 

musicale. Elle est reliée à la bonne exécution des actions du rite, comme les salutations aux autels 

d’Amida et des patriarches, les chants et l’utilisation d’autres objets, comme l’encens. En effet, la 

formation des prêtres dans le domaine cérémoniel et musical, que ce soit dans la branche Ōtaniha 

ou Honganjiha, est importante pour l’ordination, mais aussi pour l’ascension des prêtres dans la 

hiérarchie de l’institution.  

Pour certains prêtres de la branche Ōtaniha, le respect des techniques de chant et de performance 

rituelle enseignées par le maître ou le dōshu est importante, car elles correspondent à la vision du 

prêtre le plus distingué et compétent, le monshu. Il est plutôt rare que des prêtres dérogent aux 

formes de chant enseignées par le dōshu. L’objectif de cette hiérarchie est de conserver les 

différents aspects performatifs et liturgiques des hōyō, et par le fait même les enseignements qu’ils 

contiennent. Selon un prêtre avec qui j’ai discuté lors du pèlerinage de Rennyo, les caractéristiques 

musicales et liturgiques enseignées par le dōshu sont conservées depuis la réforme de Rennyo au 

XVe siècle. La forme (kata) des chants est directement reliée aux enseignements de Rennyo qu’ils 

servent à transmettre. La préservation du kata des hōyō depuis l’époque de Rennyo garantit leur 

validité, et donc celle des enseignements. Il y a donc une valeur épistémique reliée aux 

enseignements contenus dans le kata ou dans la façon de mener les rites et de performer les chants. 



 113 

Bien que les réarrangements musicaux des shōmyō soient rares dans le Jōdo Shinshū Honganjiha, 

le monshu a autorisé Asakura à répandre le techno-hōyō (Reehl, 2023, p. 50). Gyosen Asakura m’a 

aussi présenté d’autres prêtres DJ et il est possible de trouver d’autres prêtres qui réarrangent les 

shōmyō (Viewfinder, 2013). D’autres prêtres Honganjiha que j’ai rencontrés, m’ont partagé 

qu’ilselles trouvaient le techno-hōyō mystérieux et bizarre. J’ai remarqué une certaine réticence 

chez des participants au techno-hōyō et les personnes de Togo à critiquer directement le techno-

hōyō. Les prêtres d’autres temples Honganjiha se sont aussi montrés peu explicites dans leurs 

critiques. C’est probablement en lien avec mon identité de chercheur extérieur non-japonais face à 

laquelle une solidarité entre les personnes de Togo, les autres temples affiliés du Honganjiha et le 

temple de Shōonji se seraient peut-être créé. Néanmoins, mes conversations avec les prêtres et 

participantes de la branche Ōtaniha, peut-être dû à leur distance avec le village de Togo et le 

Honganjiha, ont permis d’exprimer des critiques plus nettes. C’est la raison pour laquelle je me 

base majoritairement sur elles afin d’illustrer les tensions qui opposent ces deux branches de l’école 

Jōdo Shinshū.  

Face aux réactions plus négatives au sein de Honganjiha et du Ōtaniha, Gyosen Asakura précise 

que, malgré la forme techno des chants, les mélodies et les signatures rythmiques originelles sont 

conservées. Selon Gyosen Asakura, à l’époque de Shinran, ses mélodies et ses compositions de 

Shinran, plus précisément celles du Shōshinge et du nembutsu, étaient l’équivalent de la musique 

populaire d’aujourd’hui (Reehl, 2023, p. 46). L’histoire de la liturgie du Honganjiha, montre 

qu’elle a beaucoup changé au fils des siècles, surtout depuis l’avènement du Jōdo Shinshū (Ducor, 

1994). En effet, les patriarches et les monshu du Jōdo Shinshū l’ont souvent rendu cette liturgie 

plus accessible aux prêtres et au public. La prochaine partie de ce sous-chapitre entend montrer, à 

l’aide d’une analyse historiographique, l’argument de Gyosen Asakura en faveur du techno-hōyō. 

Il compare son travail d’artiste innovateur à celui des grands réformateurs du Jōdo Shinshū. Je 

montrerai donc que les changements intervenus dans la liturgie Honganjiha s’accordent avec 

l’objectif du techno-hōyō mis de l’avant par Gyosen Asakura. 

5.4.2 Histoire de la liturgie instituée 

C’est Shinran qui a composé la majorité des wasan retrouvés dans la liturgie Jōdo Shinshū 

Honganjiha (Ducor, 1994, p. 42). Les wasan utilisés lors des gongyō sont regroupés en différentes 



 114 

collections, chacune nommée « hymnes » (wasan) (Hirota et al., 1997b, p. 92). Les trois collections 

les plus importantes forment ensemble l’anthologie du Sanjo Wasan qui présente les idées et les 

passages centraux de l’œuvre majeure (Kyōgyōshinshō) de Shinran (Hirota et al., 1997b, p. 92). Le 

Sanjo Wasan est composé des wasan suivants : le Jōdo wasan (les Hymnes de la Terre Pure), le 

Kōsō wasan (les Hymnes des Maîtres de la Terre Pure) et le Shōzōmatsu wasan (les Hymnes de 

l’Âge du Dharma) (Hirota et al., 1997a, p. 319, 359, 395; Hirota et al., 1997b, p. 92; HHMH, 2010, 

p. 1). Le Jōdo wasan et le Kōsō Wasan ont été composés par Shinran en 1248, un an après avoir 

achevé l’écriture du Kyōgyōshinshō (Hirota et al., 1997b, p. 93 et 95). Le Jōdo wasan présente les 

enseignements de Sakyamuni sur la Terre Pure en reprenant différents sutras d’Amida, alors que 

le Kōsō wasan traite principalement des écrits des sept grands patriarches du bouddhisme de la 

Terre-Pure et du Prince Shōtoku 44 (voir Tableau 2) (Hirota et al., 1997b, p. 95). Les Hymnes de 

l’Âge du Dharma (Shōzōmatsu wasan) sont terminés en 1258 (Hirota et al., 1997b, p. 98). En raison 

des conflits doctrinaux entourant l’héritage des enseignements de Shinran à cette époque, ils traitent 

de sujets variés, dont l’âge du mappō, l’état des enseignements bouddhistes, les rectifications et 

précisions doctrinales ainsi que les exploits du Prince Shōtoku (Hirota et al., 1997b, p. 98-100).  

Dans le contexte Jōdo Shū, après avoir quitté le mentorat de son maître Hōnen, le premier 

réformateur, Shinran (1173-1262), a intégré les hymnes « de liturgie » (Hōjisan) et « de louange 

de la naissance dans la Terre Pure » (Ōjō-raisan) du patriarche chinois Zendō (Shan-tao) à sa 

pratique quotidienne (Ducor, 1994, p. 41). Basé sur le Sūtra d’Amida (Amidakyō), le Hōjisan 

servait de liturgie pour les rites commémoratifs des défunts, alors que, le Ōjō-raisan était récité 

chaque jour comme « Hymne de louange des six heures » (Rokuji-raisan) (Ducor, 1994, p. 41). 

Ces deux textes sont importants, car, bien qu’ils aient été modifiés au cours de l’histoire, ils sont à 

l’origine de la double pratique caractéristique du Honganjiha, à savoir la pratique rendue à Amida 

et celle rendue aux patriarches, à Shinran et à Rennyo (obs.pers., 2024; Ducor, 1994, p. 43)45. Outre 

                                                 

44 Le Prince et régent Shōtoku (573-621) est en grande partie responsable de l’introduction du bouddhisme au Japon 

et de l’établissement de nombreux temples bouddhistes au Japon, comme Horyu-ji (Irons, 2008, p. 236 et 451). 

45 Même que, dans les temples fondateurs des branches Honganjiha et Ōtaniha, deux hondō ont été érigés : un pour 

commémorer le fondateur de l’école ou de la branche en question (Goeidō) et l’autre fait pour Amida (Amidadō) 

(obs.pers, 16/03/2024).  



 115 

son utilisation quotidienne, le Rokuji-raisan a été chanté par Shinran et ses disciples le jour de la 

mort d’Hōnen (Ducor, 1994, p. 42). Ce moment important a cristallisé la pratique mensuelle du 

Rokuji-raisan à chaque 25e jour chez les disciples de Shinran pour commémorer leur défunt maître 

(Ducor, 1994, p. 42). Dans le contexte où ses disciples et ses adeptes qui, sans éducation, n’avaient 

pas été formés en chinois, Shinran a entrepris la traduction et l’adaptation des textes de Zendō pour 

créer ses wasan (Ducor, 1994, p. 42). C’est donc pour rendre ces textes plus accessibles à la 

population non formée en chinois que Shinran a créé l’anthologie des hymnes (Sanjo Wasan), les 

textes les plus utilisés dans la pratique Jōdo Shinshū (Ducor, 1994, p. 42). Cette anthologie est 

encore utilisée aujourd’hui lors des services (gongyō), à côtés desquels Shinran y a joint plusieurs 

variations mélodiques du nembutsu (Ducor, 1994, p. 42). Cette nouvelle liturgie en japonais était 

donc composée des textes canoniques de Zendō, des Sutras d’Amida et du Kyōgyōshinshō qui 

constituait la philosophie de Shinran (Ducor, 1994, p. 41). Elle incluait également les anciens 

shōmyō Tendai du temple Ohara-ryū (sahō) que Shinran pratiquait déjà, car il avait été formé 

comme moine Tendai au Mont-Hiei (Stone, 1999; Ducor, 1994, p. 41).  

Sous la direction des successeurs de Shinran, mais surtout au XIVe siècle, la liturgie Honganjiha a 

été adaptée pour correspondre à un style plus solennel (Ducor, 1994, p. 43). Ce style a eu un impact 

sur les pratiquants des campagnes qui se sont graduellement désintéressés du Honganjiha (Ducor, 

1994, p. 44). Le 8ème monshu du Honganjiha, Rennyo (1415-1499), a réagi à cette perte 

considérable d’adeptes en remplaçant le Ōjō-raisan, alors chanté dans le Goeidō, par le Shōshinge, 

le nembutsu et les wasan composés par Shinran (Ducor, 1994, p. 44). Il a aussi étendu l’usage de 

ces shōmyō aux laïcs, autant à l’intérieur des temples qu’à l’extérieur (Ducor, 1994, p. 44). En 1473, 

il a fait imprimer cette nouvelle liturgie afin de la propager à travers le Japon (Ducor, 1994, p. 44-

45). La réforme de Rennyo visait à « rendre la doctrine et la liturgie plus accessibles aux masses 

les plus diverses de la population » et à contrer le déclin du nombre d’adeptes ressenti par 

l’institution Honganjiha (Ducor, 1994, p. 44). Jusqu’alors, le travail de Rennyo était purement 

liturgique et textuel (Ducor, 1994, p. 45). Les mélodies utilisées pour chanter la nouvelle liturgie 

ont été composées par l’un des disciples de Rennyo, Ryūgen (1455-1520) (Ducor, 1994, p. 45). 

Ayant étudié les shōmyō au temple Tendai Ohara sur le Mont-Hiei, Ryūgen avait été influencé par 

le style de shōmyō Ohara-ryū (Ducor, 1994, p. 45). Il est d’ailleurs responsable de l’utilisation 

encore actuelle des hakase pour lire les mélodies (Ducor, 1994, p. 45). 



 116 

Lors d’une de mes visites au café Show-on-G, Gyosen Asakura avait utilisé l’exemple de Rennyo 

pour justifier les changements musicaux apportés par le techno-hōyō. Il compare le techno-hōyō 

aux efforts réformateurs, car, dans les deux cas, les modifications liturgiques ont pour objectif de 

rendre les chants plus accessibles au public. Ce faisant, il tente de rejoindre le plus de personnes 

possibles, dans un moment où un déclin significatif de la participation du public est ressenti par les 

membres officielles de l’école Honganjiha. Asakura précise que ce sont surtout les jeunes qui, 

selon lui, visitent de moins en moins le temple. Le techno-hōyō permet donc d’être plus attirant 

pour les jeunes, car il offre, grâce à ses visuels et sa musique, une nouvelle façon (kata) plus 

dynamique de performer les hōyō. Par cette ouverture du temple au monde populaire, Asakura peut 

entrer en contact avec les usagers du Web et les communautés internationales Honganjiha. Le 

techno-hōyō apparaît comme un rite ayant un objectif bien précis, soit celui de connecter et 

d’adapter le bouddhisme à la société japonaise d’aujourd’hui par le biais de changements 

liturgiques. Il se distingue donc de la liturgie et de la façon (kata) de performer les hōyō des hōe 

plus solennels, comme les hōji, car il possède une tout autre fonction. De cette façon, en termes de 

fonction, le techno-hōyō « n’est pas comparable » aux cérémonies ou à la liturgie non techno 

(Reehl, 2023, p. 45).  

D’autres exemples peuvent être cités pour appuyer l’argument de Gyosen Asakura. Les plus 

frappants concernent les modifications liturgiques contemporaines et modernes ayant été 

effectuées aux XXe et XIXe siècles par les monshu du Honganjiha. Précédant de peu la Restauration 

de Meiji, en 1857, le premier recueil des anciens shōmyō Tendai est publié en notation musicale 

occidentale (Ducor, 1994, p. 49). Certains des shōmyō retrouvés dans ce recueil n’avaient encore 

jamais été notés auparavant (Ducor, 1994, p. 49). Ils avaient toujours été transmis oralement par le 

biais de rites de transmission (kuden) (Ducor, 1994, p. 49). Ces modifications sont rattachées au 

climat politique de l’époque, soit l’ouverture graduelle du Japon au monde en réaction aux menaces 

coloniales européennes et américaines (Hardacre, 2018, p. 87-90; Isomae, 2014, p. 30). Avec la 

connotation « moderne » que prenait la musique occidentale (Johnson, 2023, p. 1), l’utilisation de 

notation musicale occidentale peut très bien être lue comme un effort du Hongajiha de 

« moderniser » sa liturgie afin de la rendre plus accessible et populaire (Reehl, 2023, p. 37-38).  



 117 

En 1931, le 23e monshu, Ōtani Kōshō, a entrepris une réforme liturgique assez drastique qui a 

réduit le nombre de mélodies du Shōshinge-wasan de 5 à 3 pour créer le mode de récitation stricte 

utilisé uniquement lors du Hōonkō (shimpu) (Ducor, 1994, p. 45, 50). On compte aussi les deux 

autres modes de récitations des mélodies plus souvent utilisés aujourd’hui : le mode délié (gyōfu) 

et le mode lié (sōfu) (Ducor, 1994, p. 45). Le mode gyōfu conserve l’utilisation des cinq mélodies 

établies depuis le XVIIIe siècle (Ducor, 1994, p. 45). Différemment, le sōfu se chante suivant les 

mélodies d’un ancien hymne basé sur un texte de Fazaho (? – 838) (Ducor, 1994, p. 46). Pour ce 

qui est des nembutsu utilisés pour les autres wasan, c’est une mélodie tirée du le Chūyage, un des 

poèmes du Ōjō-raisan (Ducor, 1994, p. 46).  

Selon Ducor (1994, p. 51) ces simplifications sont caractéristiques du XXe siècle et visent 

spécifiquement à inclure le monto dans la participation active aux chants lors des rituels au temple. 

Ainsi, alors que les rituels sahō, dirigés par des prêtres détenant une formation, avaient toujours 

été composés des anciens shōmyō du Tendai Ohara-ryū, une nouvelle version du Shōshinge y a été 

introduite en 1923 afin de stimuler la participation du monto dans les rituels sahō (Ducor, 1994, 

p. 51). En 1952, l’institution Honganjiha a publié un autre recueil qui présente les trois Sutras 

d’Amida, le Kyōgyōshinshō de Shinran, mais surtout une traduction complète du Shōshinge en 

japonais moderne (Ducor, 1994, p. 51-52). Ce recueil, le livre des « Saintes Écritures pour les 

services nouvellement institués » (Shinsei Gongyō-seiten) est, sous une autre version, encore utilisé 

de nos jours par les participants lors des cérémonies au temple et des rites à l’autel domestique 

(butsudan) (Ducor, 1994, p. 51). En 1973, le Honganjiha a utilisé la notation musicale occidentale 

pour traduire certains de ces chants et les rendre accessibles aux jeunes des écoles japonaises 

(Ducor, 1994, p. 52). 

À la lumière de tous ces exemples de modifications liturgiques et musicales apportées par les 

dirigeants au sommet de la hiérarchie institutionnelle Honganjiha, la fonction médiatrice derrière 

le techno-hōyō s’accorde avec les objectifs du Honganjiha, à savoir de connecter avec les jeunes 

Japonais, de changer l’image vieillotte du bouddhisme et de le promouvoir. Avec le même objectif, 

certains compositeurs d’orchestres classiques ont utilisé du contenu musical bouddhiste dans leurs 

compositions au milieu des années 50 (Reelh, 2023, p. 38). Le techno-hōyō s’inscrit aussi dans 

cette tendance historique de modifications liturgiques et musicales qui visent, entre autres, à 

adapter le bouddhisme à la société japonaise, ou plus précisément aux réalités des laïques et du 



 118 

monto. Par le biais de son esthétique sonore et visuelle techno, le techno-hōyō agit comme 

médiateur entre le public et Gyosen Asakura. Représentant le temple de Shōonji et le bouddhisme 

du Honganjiha, Gyosen Asakura assure la transmission de contenus bouddhistes à travers le techno-

hōyō. Dans la prochaine section, à l’aide de mon expérience de terrain, je montrerai que le contact 

assuré par la fonction médiatrice du techno-hōyō sert, entre autres, à transmettre les enseignements 

du bouddhisme Jōdo Shinshū Honganjiha.  

5.4.3 Le techno-hōyō : un rite de transmission du Dharma 

Duncan Reehl (2020; 2024) a déjà documenté certaines de ces particularités du techno-hōyō, 

comme le fait qu’il vise à rendre les shōmyō plus amusants et qu’il consiste en une nouvelle façon 

de transmettre les enseignements bouddhistes. Il a identifié deux tendances principales dans ce 

qu’il appelle la « modernisation du bouddhisme avec la musique populaire » : « (1) le 

réarrangement des sutras et d’autres chants bouddhistes et des chansons de prières dans des 

contextes musicaux pour les rendre plus amusants (ukeireru), et (2) la composition des chansons 

originales aux thèmes bouddhistes pour partager les enseignements bouddhistes dans la façon des 

chansons de prières » (Reehl, 2023, p. 43). À Shōonji, j’ai pu observer que ces deux tendances 

pouvaient être présentes au sein même des wasan du techno-hōyō. Ici, je propose cependant de 

préciser les différentes manières avec lesquelles il le fait. En effet, le techno-hōyō n’est pas 

seulement innovatif dans sa musicalité, mais aussi dans sa façon d’interagir visuellement avec le 

public. Il contient également des moments dédiés spécifiquement la transmission du Dharma. 

J’avance dans cette section que le techno-hōyō assure une médiation, entre le milieu du temple et 

le public, médiation par laquelle il assure la transmission des enseignements bouddhistes 

Honganjiha. 

Avant le début du techno-hōyō et lors de l’ouverture du hondō au public, on peut voir certaines 

phrases projetées sur un fin tissu installé devant le naijin. Ces courtes citations, en japonais en 

anglais, présentent certaines idées centrales au Dharma concernant l’expérience humaine, comme 

la souffrance (dukkha) et l’impermanence (anitya) : « Don’t try to think positively. Hard times are 

hard. You’re sad, it’s okay » ou bien encore « Rivers, mountains, the earth, common sense, justice, 

my body and mind, there is nothing that does not change » (comm.pers., 29, 09/03/2024) (Harvey, 

1993, p. 75). Choisies par Gyosen Asakura, la majorité de ces citations proviennent de son mentor. 



 119 

Le terrain étant en quelque sorte le pinacle de mon mémoire, la première visite au temple de Shōonji 

marquait un moment charnière dans ma recherche. Vu l’importance des premières impressions en 

ethnographie, c’est en effet le moment de présenter sa recherche et de demander l’autorisation 

(Beaud et Weber, 2010, p. 92-94). Le fait de ne pas avoir prévenu Gyosen Asakura à l’avance, m’a 

valu beaucoup d’appréhension pour ces premiers instants. J’ai toutefois été très bien accueilli par 

la famille Asakura au café Show-on-G et, après avoir discuté, j’ai profité de l’occasion pour visiter 

le hondō et écouter Paradise Ambient 01. Assis devant le naijin, Amida et les patriarches, après un 

certain temps, j’ai remarqué que les phrases projetées étaient aussi traduites en anglais. L’une des 

phrases m’a personnellement frappé : « Things don’t go according to plans, that’s normal » 

(obs.pers., 09/03/2024). J’étais soulagé et agréablement surpris, car je ne m’attendais pas à une 

telle bonne première impression et à l’enthousiasme des Asakura face à mon projet de recherche. 

Je me suis alors demandé quelles étaient les chances que les phrases aient été traduites en anglais 

et puissent se rapporter à mon expérience personnelle. Or, directement reliées aux idées centrales 

du Dharma, ces phrases servent justement à rejoindre l’auditoire et à le connecter aux 

enseignements du Dharma. Asakura tente ainsi de transmettre ses enseignements aux participantes 

du techno-hōyō, et ce, quel que soit leur niveau de japonais. Cette expérience personnelle témoigne 

de l’importance de l’effet visuel dans les innovations technos du Paradise Ambient et du techno-

hōyō. Ces projections, auxquelles Duncan Reehl (2020; 2023) s’est moins intéressé, participent, 

elles aussi, à la médiation de Gyosen Asakura à destination des participantes. De plusieurs façons, 

elles jouent, comme la musique techno, le rôle de médiateur entre le milieu du temple et les 

participants. Dans mon cas, les citations ont relié mon expérience personnelle à celles enseignées 

par le Dharma. Ces citations projetées consistent donc en l’utilisation d’une nouvelle technologie, 

à savoir une façon techno de connecter les participants au Dharma. Les enseignements projetés 

sont garantis d’une certaine autorité, car ils correspondent, en remontant de l’élève au maître, à 

ceux enseignés par Sakyamuni lui-même.  

Une autre caractéristique des techno-hōyō qui souligne ce lien entre la médiation temple-public et 

la transmission du Dharma est le hōwa (法話), qui peut être traduit par « dharma (法) talk (話) » 

en anglais et par « sermon » en français. Le hōwa consiste en un discours d’un ou plusieurs prêtres 

visant à transmettre certains enseignements à l’audience. Il est souvent fait après que le service 

(gongyō) du hōyō et les shōmyō associées aient été performés. Par exemple, lors du hōwa du 



 120 

Eitaikyō à Shōonji, Gyosen Asakura a récité l’histoire de la vie de Sakyamuni et a expliqué la 

différence entre les trois véhicules (Mahayana, Theravada, Vajrayana). Il a pareillement décrit 

l’importance de la cérémonie du Eitaikyō pour transmettre les enseignements de Sakyamuni qui 

perdurent depuis 2500 ans. La première partie du nom de la cérémonie, « éternel » (eitai, 永代), 

fait justement référence au caractère presque éternel des enseignements, dans le fait qu’ils 

perdurent depuis si longtemps. L’objectif central du Eitaikyō est de commémorer ou célébrer la 

transmission des enseignements et des textes de l’époque moment du Bouddha Sakyamuni 

effectuée par les patriarches. Ces derniers ont su conserver les enseignements du Bouddha pendant 

plusieurs milliers d’années et ils perdurent encore aujourd’hui grâce à eux.  

Expérimentant son rôle de prêtre comme une médiation entre le public et le bouddhisme Honganji, 

Gyosen Asakura utilise plusieurs outils, comme le café Show-on-G, afin d’entrer en relation avec 

le public. Le techno-hōyō apparait comme un outil de choix pour le jūshoku de Shōonji. Il permet 

de relier les esthétiques musicales bouddhistes et populaires, de rendre les cérémonies plus 

amusantes et assure la présence du bouddhisme sur les médias sociaux (obs.pers., 03-05, 10/2024; 

Reehl, 2024; 2020). Ces aspects médiateurs –par leur capacité de relier le temple bouddhiste au 

public – donnent lieu à des conditions relationnelles assurant ensuite la transmission du Dharma. 

Comme l’a soulevé Asakura pendant le Eitaikyō et le techno-hōyō commémorant la tragédie du 11 

septembre, la transmission du Dharma permet la conservation de ses enseignements ayant été 

transmis de maître à élève depuis le Sakyamuni. La prochaine section soulignera la visée 

conservatrice du techno-hōyō.  

5.4.4 Prêtres artisans 

Lors de notre première discussion au café Show-on-G, Gyosen Asakura m’a révélé son intérêt pour 

le fait que les prêtres soient plus proches des laïques dans le Jōdo Shinshū. Ce pied d’égalité entre 

le monto et le sōryo lui tient à cœur, car elle démontre le caractère universel de leur humanité. 

Asakura partage cette idée avec Shinran et l’applique concrètement lors de certains techno-hōyō. 

Dans cette section, je montrerai que le techno-hōyō permet une participation plus active pour le 

monto. Cette participation concorde avec la philosophie « ni moine, ni laïque » de Shinran (Jaffe, 



 121 

2001, p. 51) et rapproche le prêtre des participants, mais elle s’accorde également avec les réformes 

de l’école Honganjiha du XXe siècle.  

À la journée du dernier Hanamatsuri à Shōonji, le techno-hōyō a été présenté aux côtés de 

performances de genres musicaux différents, tels qu’un groupe de cuivres, de jazz fusion, 

d’electropop, de musique traditionnelle du Kazakhstan et de gagaku. Plusieurs de ces groupes 

étaient de Togo et d’autres venaient de Fukui. Pour Gyosen Asakura, cette diversité musicale était 

le thème de la soirée, car « comme il y a une grande variété de fleurs dans la Terre Pure, il y a une 

grande variété de genres musicaux au Hanamatsuri » (conv.pers., 27/04/2024). Il trouve donc que 

plusieurs genres musicaux, qu’ils soient performés par le monto ou par le sōryo, peuvent 

correspondre à l’expression de la Terre Pure.  

De la même façon, lors des techno-hōyō de New York (8 au 11 septembre 2024), à la fin du gongyō 

(service), un autre DJ appartenant à un groupe non affilié à une organisation religieuse a présenté 

deux chansons et projections 3D à l’audience. Il a aussi participé au service en aidant Gyosen 

Asakura dans sa performance des wasan. Lors du hōwa présenté par Asakura pour cette occasion, 

ce dernier a comparé le rôle des prêtres bouddhistes à celui des artisans : « le musicien est comme 

l’artisan qui crée les statues du Bouddha, les statues grâce auxquelles ses enseignements perdurent 

encore aujourd’hui ». Selon Asakura, par leurs œuvres qui représentent et traitent du bouddhisme, 

les musiciens non-prêtres jouent aussi un rôle dans la transmission et dans la conservation du 

Dharma. La musique étant un élément que partagent prêtres et musiciens, l’inclusion du monto 

dans les performances des techno-hōyō permet de rejoindre les plus jeunes artistes et d’entrer en 

contact avec le public. Cette inclusion du monto s’inscrit dans la lignée du bouddhisme de Shinran 

qui a voulu réduire la distance entre monto et sōryo.  

Or, bien qu’il existe une médiation entre le monde musical bouddhiste et populaire, les éléments 

musicaux, mais aussi leurs acteurs, du gongyō du techno-hōyō possèdent quand même un statut 

singulier. En effet, j’ai pu observer que les performances du monto étaient toujours suivies 

d’applaudissement, alors que, dans le contexte du temple à Shōonji, la musique du techno-hōyō 

était plutôt suivie du nembutsu. Dans le contexte d’une cérémonie au temple, les normes et les 

fonctions associées aux performances audiovisuelles du techno-hōyō, soit les shōmyō wasan du 

gongyō, diffèrent de celles des performances de ongaku (electropop, jazz, fusion et brass band), de 



 122 

minzogaku (musique du Kazakhstan) et de gagaku. Même que, lors du Hanamatsuri, l’une des 

artistes ayant présenté quelques chansons avec son groupe a remercié tous les artistes, dont Gyosen 

Asakura, d’avoir joué de la ongaku pour l’occasion. Elle s’est ensuite reprise pour dire de la 

« gaku ». Dans le cadre de son travail de DJ pour le festival Goesan-expo à Tokyo, Asakura a 

présenté l’une de ses réharmonisations pop d’un shōmyō wasan, le Junirai. Bien qu’il s’agisse d’un 

chant du gongyō habituellement performé dans un contexte rituel au temple ou au butsudan, il a 

été performé et reçu à la manière d’une chanson populaire lors du Goesan-expo. La médiation 

s’effectue autant au niveau musical qu’au niveau social, dans la mesure où les shōmyō, une fois 

réharmonisés, sont utilisés lors d’évènements publics à la manière de chansons populaires. Malgré 

son contenu liturgique, le contexte public de la performance du Junirai modifie sa réception, qui 

passe d’une fonction au sein du hōyō à une fonction sociale comparable à celle de la musique 

(ongaku) populaire. Or, l’inverse n’est pas toujours le cas. Même si la musique populaire est 

performée par le monto dans le contexte de cérémonies bouddhistes, elle n’est pas insérée 

directement dans la structure du hōyō et du gongyō. Les performances des groupes monto sont 

ajoutées avant ou après les hōyō (le point central) du hōe. Même si elles partagent ses fonctions, 

elles occupent une place auxiliaire aux côtes des performances centrales de la cérémonie.  

J’ai d’ailleurs pu participer à l’expo Goensan à Kyoto et à celui de Tokyo. Ces expositions 

rassemblaient plusieurs temples et branches bouddhistes afin de transmettre le Dharma, surtout aux 

jeunes, et le protéger. Ainsi, plusieurs kiosques étaient disposés à l’air libre, dans la cour des 

temples, et servaient de la nourriture ou organisaient différentes activités, comme de la fabrication 

d’encens. Gyosen Asakura, et d’autres prêtres bouddhistes ont participé à ces deux expos comme 

DJ. La plage horaire de l’évènement était divisée entre les DJ et ils choisissaient la musique qui 

allait être jouée au festival. Asakura a fait jouer plusieurs chansons pop japonaises et, lors de l’expo 

à Tokyo, il a mis sa réharmonisation pop du Junirai, un shōmyō utilisé lors des hōyō et des techno-

hōyō. J’ai pu remarquer que, lorsque la musique technopop du techno-hōyō est pratiquée dans un 

contexte de performance populaire, hors de l’espace du temple et du contexte d’un hōyō, , elle se 

voit dissociée de sa fonction rituelle, à savoir celle de performer le service bouddhiste et d’opérer 

une rencontre avec Amida ou avec l’être au centre du hōe. À la place, elle se voit acquérir le statut 

et la fonction de musique populaire, comme toute autre musique non bouddhiste qu’a aussi fait 

jouer Gyosen Asakura lors de l’exposition. Lorsque j’ai demandé à Asakura si un techno-hōyō 



 123 

allait être performé à l’exposition, il m’a répondu que non, car on était à l’extérieur du temple et 

qu’il n’y avait aucun anniversaire funèbre à commémorer. Ainsi, les sentiments des participants 

lors des hymnes des hōyō, qu’ils soient pratiqués avec de la techno ou non, dépendent fortement 

du contexte de la performance. 

Comme mentionné plus haut à l’aide d’autres exemples, j’ai avancé que l’inclusion du monto, qui 

se compose principalement de groupes de jeunes musiciens, dans les performances des cérémonies, 

sert spécialement une approche du public qui bénéficierait de la transmission du Dharma. En 

transmettant les enseignements du Dharma au monto et aux participantes du techno-hōyō, le 

jūshoku garantit une certaine survie de la doctrine à travers eux. De plus, les représentations 

audiovisuelles de la Terre Pure, qu’elles soient performées par le jūshoku ou par le monto, 

permettent également sa visualisation.  



 124 

CONCLUSION 

Dans le contexte de la crise du bouddhisme au Japon, plusieurs prêtres prennent des initiatives afin 

de revitaliser les institutions bouddhistes japonaises. Certaines de ces innovations prennent place 

sur la scène musicale populaire japonaise. Elles consistent en des mélanges inédits d’éléments 

musicaux appartenant à des traditions différentes. Le techno-hōyō, un mélange de musique techno, 

d’effets visuels et d’hymnes (wasan) du bouddhisme de la Vraie Terre Pure (Jōdo Shinshū 

Honganjiha), est l’une de ces innovations. Même si l’esthétique audiovisuelle des cultures 

électroniques semble irréconciliable avec l’esthétique et à la pratique bouddhiste, à Shōonji, elle 

sert de médium à la présentation d’êtres et d’éléments iconographiques bouddhistes. L’objectif 

derrière le techno-hōyō est d’attirer davantage de participantes aux cérémonies du temple et de 

propager et préserver les enseignements du Dharma en offrant des services bouddhistes plus 

amusants et dynamiques. 

Mes questions de recherche initiales concernaient un approfondissement du travail déjà entamé par 

Duncan Reehl : quels genres d’expériences la médiation sonore et visuelle du techno-hōyō suscite-

t-elle chez les participant·es du techno-hōyō à Shōonji? De cette question découlent certaines autres 

qui adressent les aspects matériels et rituels du techno-hōyō par rapport aux hōyō non techno : 

comment le techno-hōyō se différencie-t-il des autres hōyō et des autres activités à Shōonji ? 

Qu’est-ce qui caractérise les éléments sonores, visuels et liturgiques du techno-hōyō vis-à-vis sa 

forme sans techno? Pour donner la parole aux participantes non prêtres, je me suis questionné sur 

leurs expériences : les caractéristiques sonores et visuelles du techno-hōyō suscitent-elles des 

expériences qui sont différentes de celles normalement vécues lors des hōyō sans techno ? En 

m’intéressant à leurs expériences à partir de leurs discours, j’allais probablement être exposé à 

leurs avis et points de vue sur cette nouvelle forme de hōyō : quel est l’avis des participant·es, 

comme le monto et le sōryo, par rapport à cette nouvelle forme de hōyō? Qu’est-ce qui les motive 

à y participer ?  

Afin de répondre à ces questions de recherche, j’ai réalisé un séjour de terrain au printemps 2024 

dans la région de Fukui au Japon. Je me suis rendu sur les lieux du temple de Shōonji afin 

d’enquêter sur le contexte de la pratique du techno-hōyō et sur les expériences des personnes non-

prêtres qui y participent, car elles ont largement été mises de côté dans la littérature traitant des 



 125 

innovations musicales bouddhistes. Lors des nombreuses cérémonies auxquelles j’ai participé, 

comme le pèlerinage du Goeidōchū, le Eitaikyō et à plusieurs Hanamatsuri, j’ai été en mesure de 

converser avec plusieurs personnes pour recueillir leur point de vue sur le techno-hōyō. J’ai 

également participé au techno-hōyō du Hanamatsuri de Shōonji ainsi qu’à celui effectué à New-

York pour le cadre de l’anniversaire du 11 septembre 2001. À l’aide de la participation-observante, 

j’ai été en mesure de chanter et de comprendre la notation musicale des wasan utilisée à Shōonji.  

Au niveau du temple, le techno-hōyō est pratiqué lors de cérémonies commémorant des êtres 

humains et non-humains, mais pas dans des cérémonies commémoratives plus intimes, comme les 

hōji. En mélangeant des éléments sonores (percussions électroniques et effets audios) et visuels 

(projections et jeux de lumière) technos avec les wasan et les statues de l’autel (Bouddhas et 

patriarches), Gyosen Asakura crée un résultat audiovisuel dynamique et contrasté. Premièrement, 

l’utilisation de percussions digitales adapte la signature rythmique des wasan à celle habituellement 

retrouvée dans la musique populaire et techno (4/4). En ajoutant ces percussions, Gyosen Asakura 

rend les techno-hōyō plus dynamiques, car plus « dansables ». Ces modifications des wasan 

invitent également à la performance de ces derniers dans des contextes non rituels, comme dans 

des festivals, alors que les wasan avaient auparavant été restreints au contexte du rite (hōyō) et des 

cérémonies (hōe). Suivant la doctrine de Shinran, la position ambiguë du techno-hōyō sert à 

diminuer la distance entre le prêtre et laïque. Comme l’a mentionné Gyosen Asakura lors du 

techno-hōyō à New York : « les musiciens sont comme les artisans qui créent les statues à l’image 

du Bouddha ». Dans ce même objectif, Gyosen Asakura invite des musiciens non-prêtres des 

localités de Togo et de Fukui à présenter leurs pièces musicales lors de la cérémonie du 

Hanamatsuri à Shōonji.  

Le mélange de sons organiques avec les sons aux allures robotiques ou machinales des ajouts 

technos crée un contraste frappant. Ce contraste s’effectue à travers plusieurs éléments musicaux, 

notamment au niveau du chœur des wasan et de la voix modifiée (vocoder) du prêtre, du son des 

cloches (rin) avec celui des percussions digitales, ou encore entre l’espace réel du hall (hondō) de 

Shōonji avec la spatialité virtuelle créée par la réverbération et le délai. Le contraste, un élément 

clé de la structure de la médiation sonore et visuelle opérée par le techno-hōyō, suscite plusieurs 

affects, kimochi ou expériences. Les kimochi générés par le techno-hōyō sont différents de ceux 



 126 

que j’ai recueillis chez des participantes de wasan conventionnels. Parmi ces expériences, l’une 

des plus récurrentes était celle d’une vive impression (sugoii) ou une sensation d’étonnement. 

D’autres participantes m’ont également fait part du kimochi d’être dans un « autre monde » (別の

世界). L’expérience du techno-hōyō offre, comme les raves, une continuité entre le visuel et le 

sonore. En effet, le jūshoku de Shōonji synchronise le mouvement des effets visuels avec les 

changements sonores des wasan. Malgré leurs allures technologiques, les effets visuels sont utilisés 

pour projeter les paroles des wasan, mais aussi des éléments iconographiques vieux de plusieurs 

siècles, comme le raigō. 

Ces ajouts audiovisuels technos, bien qu’ils soient appréciés par plusieurs, déplaisent à certains 

participantes et prêtres Honganjiha et Ōtaniha. En effet, ils consistent en des changements 

liturgiques significatifs, ou plus précisément en des modifications de la façon (kata) de performer 

les hōyō et les wasan. Étant donné l’importance de préserver les enseignements du Dharma et les 

techniques de performance des rites qui ont été légués par des patriarches importants, comme 

Shinran ou Rennyo, ces modifications technos sont perçues comme nuisant à la préservation du 

kata. Gyosen Asakura précise toutefois qu’il n’altère ni les mélodies ni le contenu des textes. Plus 

important encore, il voit son rôle de prêtre comme celui d’un médiateur entre les prêtres (sōryo) et 

les laïques ou dévots (monto). Dans ce rôle, le techno-hōyō apparait comme un moyen d’entrer en 

contact avec le monto en rendant les services bouddhistes plus amusants et dynamiques. Si de telles 

initiatives ne sont pas mises en œuvre par les prêtres Honganjiha, Asakura craint que la doctrine 

du Dharma ne disparaisse. Le techno-hōyō est donc un moyen de transmettre les enseignements du 

Dharma afin de les préserver. En effectuant cette adaptation, Gyosen Asakura compare son 

initiative à celles de grands réformateurs, tels que Rennyo ou Shinran, qui ont ajouté des mélodies 

au nembutsu et simplifié les chants pour les rendre accessibles à la population laïque japonaise. 

Bien qu’elle puisse sembler incompatible, pour Gyosen Asakura et pour certaines particpantes, 

l’intégration des éléments audiovisuels techno aux wasan suit la logique interne aux enseignements 

bouddhistes et s’accordent avec les symboles qui lui sont rattachés (ex : raigō, lotus). De la même 

façon, ceux et celles qui considèrent que le techno-hōyō déroge du kata puisent aussi leur position 



 127 

des enseignements bouddhistes, plus précisément de l’importance de conserver l’authenticité des 

wasan et de reproduire le kata des grands réformateurs Jōdo Shinshū.  

Comme l’a mentionné un membre de mon jury d’évaluation, l’anthropologie des émotions aurait 

pu se révéler féconde pour l’analyse de mes résultats. Cette discipline met en lumière l’aspect 

bioculturel des émotions, c’est-à-dire qu’elles sont à la fois physiques ou biologiques et construites 

culturellement (Michaels et Wulf, 2012, p. 3). Dans le cadre du rituel, l’anthropologie des émotions 

s’intéresse aux « particularités et spécificités des émotions » qui résultent de leur contexte précis 

(Michaels et Wulf, 2012, p. 3). Elle met également en lumière les difficultés auxquelles sont 

confrontés les anthropologues non natifs lorsqu'ils tentent de comprendre la complexité de 

certaines émotions qui appartiennent à des contextes culturels et sociaux bien précis (Michaels et 

Wulf, 2012, p. 13; Lutz et White, 1986, p. 408). Bien que mon mémoire se soit intéressé à la 

musique du techno-hōyō et aux expériences des participantes, parmi les affects qu’ilselles m’ont 

partagés, les émotions avaient une forte présence au sein de mes résultats. Or, mon identité de 

chercheur non japonais et la barrière de la langue ont certainement nui à ma compréhension de 

certaines émotions transmises par les participantes, dont le terme même de kimochi. Ces difficultés 

montrent la nécessité d’approfondir la réflexion sur les émotions des kimochi mobilisées dans le 

techno-hōyō. Alex Michaels (2012) distingue les émotions causées par le rituel des émotions 

ritualisées. Grâce à cette différenciation, il serait possible d'approfondir la compréhension et l’étude 

de l’attitude de gratitude envers le Bouddha du hanamatsuri normalement véhiculée par les 

membres des rituels, ainsi que les émotions des kimochi des participantes qui sont causées par les 

éléments audiovisuels technos du techno-hōyō. Une piste de réflexion que je souhaiterais 

développer dans des publications ultérieures. 

La courte durée du séjour ethnographique a limité l’accumulation d’entretiens enregistrés que j’ai 

eu la chance de réaliser en deux mois et demi de terrain. Étant donné mon manque de formation 

d’ethnomusicologue, mon analyse de la notation musicale Honganjiha n’est probablement pas 

suffisamment approfondie. Elle ouvre néanmoins la voie à des pistes de recherches plus poussées 

par des ethnomusicologues plus compétentes ou à des ethnologues qui sauront récolter davantage 

d’entretiens enregistrés. Il serait pertinent de réaliser une ethnographie multisite afin de documenter 



 128 

les autres initiatives musicales qui se sont multipliées depuis le début du siècle, autant au Japon 

qu’ailleurs dans le monde.  



 129 

Pour conclure ce mémoire, je tiens à nouveau à remercier la famille Asakura pour leur accueil 

chaleureux. Je suis très reconnaissant de nos conversations et des moments passés à Shōonji. Je 

remercie aussi mes hôtes qui m’ont fait découvrir tant d’endroits et d’événements que j’ai trouvés 

extraordinaires. Je remercie enfin toutes les personnes de Togo qui m’ont invité à participer à des 

événements sociaux et qui m’ont présenté leur magnifique région. La fin du terrain est difficile, car 

elle marque une rupture avec une façon de vivre ou une façon d’analyser et d’observer les détails 

de la vie quotidienne. Du jour au lendemain, il n’est plus nécessaire de noter, de penser activement 

aux normes sociales et culturelles, de toujours veiller à bien paraître et à faire bonne impression. 

C’est aussi tourner la page d’une vie dans la chaleur humide des rizières et des montagnes 

magnifiques de Togo. Tous ces détails, la température, l’architecture, le sens de la circulation, la 

langue et le paysage, nous imprègnent lentement. Et, une fois à l’aéroport, lieu de cultures 

internationales où tout semble permis, ces repères et ces détails sont déjà anéantis par le 

bruissement des moteurs. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 6.1 : Gyosen Asakura (à droite) et moi (à gauche) devant Shōonji avant mon retour à 

Montréal, photo prise le 4 mai 2024  



 130 

ANNEXE A : LEXIQUE DES TERMES EN JAPONAIS 

Amida : Bouddha associé à la sagesse, la lumière et à sa Terre Pure. 

Amidakyō : Le Petit Sutra d’Amida. 

bakufu : ばくふ（幕府） : Un type de gouvernement dirigé par un général militaire, le Shogun. 

betsuin : べついん (別院) : Temple affilié à une branche ou une école bouddhiste. 

bōmori : Les gardiennes du temple ou les femmes du temple (temple wives), des « professionnels 

religieuses domestiques » (domestic religious professional), qui s’occupent des activités 

domestiques, comme le service du thé, qui accompagnent toujours les activités rituelles 

plus « monastiques » (monastic), comme le chant des wasan (Starling, 2019, p. 2, 13). 

bonsan: ぼんさん : Chants bouddhistes dont les textes de références sont des traductions 

phonétiques chinoises du sanskrit. 

bosatsu : ぼさつ (菩薩) : Un Bodhisattva ou un être illuminé qui, par compassion pour la 

souffrance des autres, n’atteint pas le nirvana afin de les aider. 

buppō : ぶっぽう（仏法）Les enseignements du Bouddha, le bouddhisme. 

butsudan : ぶつだん (仏壇) : Autel du Bouddha, souvent retrouvé dans les temples et dans la 

maison des laiques.  

chūkyoku : Des chants et des mélodies (pattern) utilisant des gammes pentatoniques (ritu) et 

heptatoniques (ryo). 

daiko : Tambours japonais utilisés dans plusieurs contextes différents, comme dans certaines 

cérémonies bouddhistes ou dans des festivals publics. 

Daimuryōjukyō : Le Grand Sutra d’Amida. 

dankaseido : だんかせいど（檀家制度） : Un système d’affiliation des localités aux temples 

bouddhistes. Un système caractérisé par l’offre de services spirituels de la part des temples 

bouddhiste en échange de support financier. 

deai : であい（出会い） : Une rencontre, un meeting, un rendez-vous ou une confluence. 

dokyō : どきょう (読経) : Lecture de sutra. 

dōon :どうおん（同音）: Homophone, même son ou même prononciation. 

eitaikuyō : えいたいくよう（永代供養） : Un service commémoratif qui garantit l’éternelle 

commémoration des défunt·es dans une tombe commune après le service funéraire 

personnalisé. 



 131 

Eitaikyō : えいたいきょう（永代教） : Cérémonie commémorant et célébrant la transmission des 

enseignements de Sakyamuni effectuée par les patriarches. 

enka : えんか（演歌） : Un genre musical de ballades japonaises au style plus traditionnel. 

fushigi : ふしぎ（不思議） : Nom ou adjectif désignant ce qui est mystérieux, étrange, curieux 

ou incroyable. 

gagaku : ががく（雅楽） : Musique de la cour impériale japonaise. 

gaki : がき（餓鬼） : Esprit famélique des bas mondes et des enfers. 

genze riyaku : げんぜりやく（現世利益）: Des bénéfices concrets dans ce monde ou dans la 

réalité présente, comme la santé et le bonheur. 

gobō : ごぼう（御坊） : Un monastère ou l’enceinte du temple où résident les prêtres. 

gokuraku : ごくらく（極楽）: Sukhavati, la Terre Pure ou le paradis d’Amida. 

gongyō : ごんぎょう (勤行) : Service bouddhiste d’un répertoire liturgique particulier. 

gyōfu : ぎょうふ（行譜） Mode de récitation délié des shōmyō. 

haibutsukishaku : はいぶつきしゃく（廃仏毀釈） : Slogan d’une politique visant la séparation 

violente du shinto au bouddhisme. 

hakase : はかせ（博士） : Les marques et les traits qui accompagnent les chants bouddhistes. 

Elles servent à indiquer les notes et les mélodies à chanter. 

Hanamatsuri : はなまつり（花祭り） : Cérémonie célébrant la naissance du Bouddha Sakyamuni 

le 8 avril. 

Hatsumōde : はつもうで（初詣） : Visite du temple au premier jour de l’année. 

Higan : ひがん（彼岸） : Cérémonie de l’équinoxe de printemps lors du premier dimanche 

d’avril. 

hōe : ほうえ（法会） : Cérémonie bouddhiste (voir section 5.3). 

hōgaku : ほうがく（邦楽） :  La musique nationale japonaise, comme le gagaku ou le nō. 

hōji: ほうじ（法事） : Service commémorant les ancêtres et les proches parents. Il prend 

généralement place au septième, au quarante-neuvième jour après la mort, ainsi qu’au 

premier, troisième, septième, dix-septième, vingt-troisième, vingt-septième et trente-

troisième anniversaire du jour de la mort des défunts (voir section 5.3). 



 132 

Hōjisan : La collection des hymnes de liturgie. 

hondō : ほんどう（本堂） : Le hall d’un temple bouddhiste. 

Honganjiha (ou Nishi-Honganjiha) : ほんがんじは（本願寺派） : Aussi appelée « Honganji de 

l’Ouest », c’est l’une des multiples branches de l’école bouddhiste de la Vraie Terre Pure. 

honshū : ほんしゅう（本州） : Île principale de l’archipel japonais sur laquelle on retrouve les 

villes de Tōkyō et de Kyōtō. 

hontōnokatachi : ほんとうのかたち（本当の形）: La vraie forme ou la vraie façon.  

honzan : ほんざん (本山) : Temple fondateur ou temple à la tête d’une branche ou d’une école 

bouddhiste. 

Hōonkō : ほうおんこう（報恩講） : Cérémonie visant la commémoration d’un fondateur du 

bouddhiste de la Vraie Terre Pure, Shinran. 

hōwa: ほうわ（法話） : Le sermon suivant généralement le hōyō. 

hōyō: ほうよう（法要） : Service commémoratif bouddhiste (voir section 5.3). 

ichiban erai : いちばんえらい（一番偉い） : Une expression signifiant « le plus important » ou 

« le plus grand » en francais. 

ichidōgongyōseiten : いちどうごんぎょうせいてん (一堂勤行聖典) : Recueil contenant les textes et 

la notation musicales des shōmyō utilisés lors du service bouddhiste journalier et lors de 

certaines cérémonies. 

Jōdo wasan : Une collection de chants intitulée « Les Hymnes de la Terre Pure ».  

Jōdo Shinshū: じょうどしんしゅう（浄土真宗） : École bouddhiste de la Vraie Terre Pure dont le 

fondateur est Shinran. 

junirai : Un des wasan retrouvé dans la liturgie Jōdo Shinshū Honganjiha. 

jūshoku : じゅうしょく（住職） : Abbé responsable d’un temple. 

kami : かみ (神) : Difficilement traduisible dans l’ontolongie naturaliste occidentale, le terme 

peut référer aux dieux, aux divinités, aux esprits et à différents genres de phénomènes 

naturels ou surnaturels. Les kamis sont reconnus pour comme les êtres centraux dans le 

Shintō. 

Kanmuryōjukyō : Le Sutra de la Contemplation. 

kata : かた（方） : Un kanji polysémique qui peut signifier : une façon, une direction, un côté, 

un type, une catégorie, une manière, une méthode ou encore un moyen, etc. 



 133 

katachi : かたち（形） : Une forme, une figure ou un style. 

kawaii : かわいい : Signifie « mignon » ou « mignonne ».  

kimochi : きもち (気持ち) : Les sentiments, les émotions, les pensées et les sensations qui fondent 

l’état d’esprit ou l’expérience centrale d’une personne. 

koeru : こえる（超える） : Traverser, passer à travers ou au-dessus, aller au-delà, surpasser,  

excéder, transcender. 

kōfuku : こうふく（幸福） : Un temple situé à Nara. L’un des temples les plus puissants pendant 

l’ère Heian. 

kōmyō : こうみょう (光明)：La lumière de Amida.  

Kōsō wasan Une collection de chants intitulée « les Hymnes des Maîtres de la Terre Pure ». 

kuyō : くよう（供養） : Service commémoratif bouddhiste servant à souligner l’érection d’un 

temple, d’une statue ou la transcription d’un sutra. Le kuyō est l’équivalent du terme 

sanskrit pūjā. Il sert également le soin des défunts et empêche leur transformation en être 

errant (muenbotoke). 

Kyōgyōshinshō : きょうぎょうしんしょう（教行信証） : L’œuvre principale de Shinran dont 

plusieurs parties se retrouvent dans les shōmyō wasan. 

mappō: まっぽ（末法） : Une des trois Ères bouddhistes dans laquelle le monde est trop 

corrompu pour rendre l’illumination possible. 

minzoku : みんぞく（民族音楽） : Musique folklorique non japonais et non occidentale. 

monshu:もんしゅ（門主） : Le prêtre à la tête d’une branche bouddhiste ou d’une école 

bouddhiste. 

monto :もんと（門徒） : Membres, pratiquants ou adeptes laïques d’un temple bouddhiste Jōdo 

Shinshū. S’oppose aux prêtres et aux membres officiels de l’institution, le sōryo. 

muenbotoke : むえんぼとけ（無縁仏） : Un être sans attache, c’est à un être non réincarné, 

condamné à errer dans notre monde.  

naijin : ないじん (内陣) : L’autel intérieur des temples ou des sanctuaires. 

nehankai : La cérémonie commémorant la dissolution complète (parinirvāṇa en sanskrit) de 

Sakyamuni.  



 134 

nembutsu : ねんぶつ（念仏） : La récitation de la phrase « namu amida butsu » ou « namo 

amidabu » (南無阿弥陀仏 ) qui peut être traduite par « je prends refuge en Amida ». 

nyorai : にょらい（如来） : Un être éveillé ou un Tathāgata.  

nihonjinron: にほんじんろん（日本人論） : Idéologie et théories de l’unicité du Japon qui ont 

servi l’agenda politique, comme la propagande, des élites impériales ultranationalistes de 

l’avant-guerre.  

nijū : Terme utilisé pour distinguer les octaves dans la théorie modale japonaise traditionnelle. 

nō : のう（能） : Une forme de théâtre et de danse japonaise pratiquée depuis le XIVe siècle. 

Obon : おぼん（お盆） : Un festival des ancêtres qui prend place lors de la dernière fin de 

semaine de juillet. 

Ōjō-raisan : La collection des hymnes de louange de la naissance dans la Terre Pure. 

ongaku : おんがく（音楽） : Musique populaire. 

ongakuhōyō : おんがくほうよう（音楽法要） : Musique performée dans le cadre d’un hōyō.  

onryō : おんりょう（怨霊） : Un esprit vengeur. 

Ōtaniha : おおたには（大谷派） : Aussi appelée « Honganji de l’Est » (Higashi-Honganjiha), 

c’est l’une des plus grandes branches de l’école bouddhiste de la Vraie Terre Pure. 

raigō : らいごう（来迎） : La descente de Amida qui accueille un dévot du bouddhisme de la 

vraie Terre Pure lors de sa mort. 

rin :Une cloche utilisée pour ponctuée les chants et les services bouddhistes. 

ritukyoku : Les chants et les mélodies (pattern) faites à partir des gammes pentatoniques (ritu). 

ryokyoku : Les chants et les mélodies (pattern) faites à partir des gammes heptatoniques (ryo).  

sahō : Répertoire liturgique Honganjiha rassemblant des chants tirant leurs origines du temple 

Tendai Ohara-ryū sur le Mont-Hiei ou a été formé Shinran. 

sahō: さほう（作法） : Manière, étiquette ou façon de faire. Dans le contexte de cette étude, ce 

terme concerne la bonne forme des chants telle qu’enseignée par les prêtres bouddhistes 

enseignants. 

Sanjo wasan : Un recueil des collections de wasan suivantes : Jōdo Wasan, Koso Wasan et le 

Shozomatsu Wasan. 

sanjū : Terme utilisé pour distinguer les octaves dans la théorie modale japonaise traditionnelle. 



 135 

sekai : せかい（世界） : Un monde, la société, un univers ou un plan d’existence bouddhiste. 

shimpu : Le mode de récitation stricte des mélodies des shōmyō utilisés lors du Hōonkō . 

shinjin : しんじん（信心） : Confiance envers Amida, souvent traduit par foi. 

shinsen : しんせん（新鮮） : Inédit, nouveau ou novateur. 

shizen : しぜん（自然） : La nature, dans les sens de « nature des choses ». 

shōmyō: しょうみょう（声明）ou（称名） : Un chant bouddhiste. 

Shōonji : しょうおんじ（照恩時） : Le temple géré par la famille Asakura, situé dans le village de 

Togo à Fukui au Japon. 

Shōshinge : しょしんげ（正信念） : Un des textes liturgiques les plus populaires du bouddhisme 

de la Vraie la Terre Pure. 

Shōzōmatsu : Une collection de chants intitulée « Les Hymnes de l’Âge du Dharma ». 

shū : しゅう（宗） : Kanji pouvant signifier : enseignement fondamental, tradition, lignée ou 

lignage.  

shūha : しゅうは （宗派） : Dénomination, école ou secte (sect) bouddhiste. 

shūkyō : しゅうきょう（宗教） : Une religion, une affiliation religieuse ou un ensemble de 

croyances. 

shūmon : しゅうもん（宗門）: Dénomination ou secte (sect) bouddhiste.  

sōfu: そうふ（草譜） : Mode de récitation lié des shōmyō. 

sōryo: そうりょ（僧侶） : Membres officiels de l’école bouddhiste de la Vraie Terre Pure, tels que 

les prêtres et les abbés. 

tama : たま（魂） : Une âme ou une phase d’existence temporaire connectant la personne 

défunte à sa prochaine réincarnation. 

techno-hoyo : てくのほうよう（テクノ法要） : Service commémoratif bouddhiste accompagné 

d’effets visuels et de musique techno. 

teraukeseido : てらうけせいど（寺請制度） : Le paradigme précédant le système du danka seido 

qui caractérise les relations entre les temples bouddhistes et leurs localités.  

tsuizenkuyō : ついぜんくよう（追善供養） : Un rite funéraire visant à transférer des mérites 

karmiques aux défunt·es afin de leur garantir une meilleure vie après la mort. 



 136 

tsutomeru : つとめる（勤める） : Verbe d’action signifiant travailler, servir, agir ou conduire un 

service bouddhiste. 

wasan: わさん（和讃） : Chants bouddhistes dont les textes de référence sont en japonais. 

yōgaku : ようがく（洋楽） : La musique occidentale. 

yuri : ゆり（揺） : Une vibration, un tremolo, un vacillement ou une secousse. 

zendō : ぜんどう（禅堂）: Le Hall de méditation dans un temple zen. 

 

超える 

  



 137 

ANNEXE B : TABLEAUX 

Tableau 1 : Époques de l’histoire du Japon d’après Johnson (2023) 

Époque Dates (approximatives) 

Jomon (縄文) 14 000 – 300 AEC 

Yayoi (弥生) 300 AEC – 300 EC 

Kofun (古墳) 300 – 592 

Asuka (飛鳥) 592 – 710 

Nara (奈良) 710 – 794 

Heian (平安) 794 – 1185 

Kamakura (鎌倉) 1185 – 1333 

Muromachi (室町) 1336 – 1573 

Azuchi-Momoyama (安土桃山) 1573 – 1600 

Edo (江戸) 1600 – 1868 

Meiji (明治) 1868 – 1912 

Taishō (大正) 1912 – 1926 

Shōwa (昭和) 1926 – 1989 



 138 

Heisei (平成) 1989 – 2019 

Reiwa (令和) 2019 – aujourd’hui 

Tableau 2 : Listes des grandes écoles bouddhistes du temple au Japon 

Écoles bouddhistes 

 

Époque d’origine 

 

Les écoles de Nara Nara 

Shingon Heian 

Tendai Heian 

Nichiren Kamakura 

Jōdo Kamakura 

Jōdo Shin Kamakura 

Ji Kamakura 

Rinzai Kamakura 

Sōtō Kamakura 

Nichiren Kamakura 

 

Tableau 3 : Lignée des sept patriarches de l’école Jōdo Shinshū Honganjiga d’après le temple de 

Shōonji et Hirota (1997b, p. 95) à laquelle j’ai rajouté les maîtres Shinran et Rennyo 

Patriarche 

 

Nom japonais Dates Pays 

Nagarjuna 龍樹菩薩 (Ryūju) 150-250 Inde 

Vasubandhu 天親菩薩 (Tenjin) 320-400 Inde 

Tan-luan 曇鸞大師 (Donran) 467-542 Inde/Chine 

Tao-cho 道綽禅師 (Dōshaku) 562-645 Chine 

Shan-tao 善導大師 (Zendō) 613-681 Chine 

Genshin (Eshin) 源信和尚 942-1017 Japon 

Hōnen 法然上人 1133-1212 Japon 

 

Shinran 親鸞聖人 1173-1262 Japon 

Rennyo 蓮如聖人 1415-1499 Japon 

  



 139 

Tableau 4 : Exemple de structure d’un hōe selon le Rishi Zanmai, d’après Sawada (2001, p. 614) 

 Nom  Description 

 

 

Partie 1 

Tengu Un hymne d’offrande 

Saimon Une déclaration d’offrande 

Bai Un chant purificateur 

Sange Un chant accompagnant la 

distribution de fleurs 

Hyōhaku La déclaration du sujet 

principal de la cérémonie 

 

 

 

 

Partie 2 

 

 

 

 

Jinbun Une prière aux divinités 

gardiennes  

Butsumyō Un chant invoquant Bouddha 

Kyōke Un chant pour l’illumination 

Zenshorei Un chant avant le service 

Zensan Un hymne préliminaire 

Rishukyō Le sutra – la partie la plus 

importante de la cérémonie 

Gosan Un hymne pour conclure 

Goshōrei Un chant suivant le service 

Partie 3 Ekō Une récitation pour partager 

les effets religieux de la 

cérémonie 

  



 140 

RÉFÉRENCES 

Abe, D.K. (2017). Rural Isolation and Dual Cultural Existence – The Japanese-American Kona 

Coffee Community. Palgrave McMillan. 

http://ndl.ethernet.edu.et/bitstream/123456789/16311/1/197.pdf.pdf 

Ambros, B.R. (2012). Bones of Contention : Animals and Religion in Contemporary Japan. 

University of Hawai’I Press. https://www-jstor-

org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wqgwc 

Ananda Josephson, J. (2015). L’invention des religions japonaises : les limites de l’orientalisme 

et de l’universalism. Revue genevoise d’anthropologie et d’histoire des religions, 10(1), 

77-95. 

Arichi, M. (2006). Sannō Miya Mandara: The Iconography of Pure Land on this Earth. Japanese 

Journal of Religious Studies, 33(2), 319-347.  

Art Press. (1998). Techno anatomie des cultures électroniques. Hors-série, 19. Paris.  

Ashkenazi, M. (1997). Informant Networks and Their Anthropologists. Human Organization, 

56(4), 471-478. 

Balosso-Bardin, C. (2022). ‘You are part of the club’: negotiating the field as a musician-

ethnomusicologist. Ethnomusicology Forum, 31(1), 124-142. 

Banno, E., Ikeda, Y., Shinagawa, C., Tajima, K. et Tokashiki, K. (2009). Kanji – Look and 

Learn : 512 Kanji with Illustrations and Mnemonic Hints – イメージで見える[げんき]な漢

字 512 [Méthode de langue]. Genki Plus, The japan times. 

Beaud S. et Weber, F. (2010). Guide de l’enquête de terrain: produire et analyser des données 

ethnographiques. La Découverte.  

Beck, J. (2004). Deep Listeners: Music, Emotion, and Trancing. Bloomington: Indiana 

University Press. 

Bell, C. (2009). Ritual theory, ritual practice. Oxford University Press.  

Bernier, B. (1987). Compte rendu de [Berque, Augustin (1986) Le sauvage et l’artifice. Les 

Japonais devant la nature. Paris, Gallimard, 314 p]. Cahiers de géographie du Québec, 

31(82), 104–106. https://doi.org/10.7202/021859ar 

Birgy, P. (2001). Mouvement Techno et Transit Culturel. L’Harmattan. ISBN : 2-7475-0210-4 

Bloom, A. (1989). Introduction to Jōdo Shinshū. The Pacific World, New Series (5), 33-39. 

http://www.shin-ibs.edu/documents/pwj-new/new5/04Bloom.pdf 

http://ndl.ethernet.edu.et/bitstream/123456789/16311/1/197.pdf.pdf
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wqgwc
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wqgwc
https://doi.org/10.7202/021859ar
http://www.shin-ibs.edu/documents/pwj-new/new5/04Bloom.pdf


 141 

Blum, M.L. (2020). Shin Buddhism in the Meiji Period. Dans G. Amstutz (dir.), Critical 

Readings on Pure Land Buddhism: Volume 3 (807-874), Brill Publishers. 

Borup, J. (2020). Propagation, Accomodation and Negotiating Social Capital : Jōdo Shinshū 

Responses to Contemporary Crises. Dans G. Amstutz (dir.), Critical Readings on Pure 

Land Buddhism: Volume 3 (954-977), Brill Publishers. 

https://brill.com/display/book/edcoll/9789004401525/BP000010.xml  

Busswell, R.E. et Lopez, D.S. (2013). The Princeton Dictionary of Buddhism. Princeton 

University Press. https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt46n41q  

Chupungco, A.J. (1997). Handbook for Liturgical Studies Volume I: Introduction to the Liturgy. 

The Liturgical Press.  

Clammer, T. et Clammer, E. (2019). Setting the stage: Liturgy and theatre. Theology, 122(4), 

244-251. 

Coomaraswamy, A.K. (2005). Les Symboles fondamentaux de l’Art bouddhiste. Archè Milano.  

Copans, J. (2011). L’enquête et ses méthodes – L’enquête ethnologique de terrain. 3ème édition, 

Armand Colin. 

Covell, S.G. (2001). Living Temple Buddhism in Contemporary Japan: The Tendai Sect Today. 

Comparative Religion Publications, Western Michigan University Press.  

Covell, S.G. (2005). Japanese Temple Buddhism: Worldliness in a Religion of Renunciation. 

University of Hawai’i Press. https://www-jstor-

org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wr21b  

Covell, S.G. (2009). The Price of Naming the Dead: Post-humous Precept Names and Critiques 

of Contemporary Japanese Buddhism. Dans J.I. Stone et M. Namba Walter (dir.), Death 

and After Life in Japanese Buddhism (293-324), University of Hawai’i Press. 

https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wqn21 

Curley, M.A.M. (2017). Pure Land, Real World: Modern Buddhism, Japanese Leftists, and the 

Utopian Imagination. University of Hawai’i Press. https://www-jstor-

org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctvvmxmx  

Dalphond, D.M.M. (2013). Detroit techno. Oxford Music Online. https://www-

oxfordmusiconline-

com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/grovemusic/display/10.1093/gmo/9781561592630.001.

0001/omo-9781561592630-e-1002256341?rskey=JrorFK&result=2  

De Mente, B.L. (2004). Cultural Code Words: 233 Key Terms That Explain The Attitudes and 

Behavior of The Japanese. Tuttle Publishing. 

Dessi, U. (2010). Introduction. Dans U. Dessi (dir.), The Social Dimension of Shin Buddhism. 

Brill Publishers.  

https://brill.com/display/book/edcoll/9789004401525/BP000010.xml
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt46n41q
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wr21b
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wr21b
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wqn21
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctvvmxmx
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctvvmxmx
https://www-oxfordmusiconline-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/grovemusic/display/10.1093/gmo/9781561592630.001.0001/omo-9781561592630-e-1002256341?rskey=JrorFK&result=2
https://www-oxfordmusiconline-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/grovemusic/display/10.1093/gmo/9781561592630.001.0001/omo-9781561592630-e-1002256341?rskey=JrorFK&result=2
https://www-oxfordmusiconline-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/grovemusic/display/10.1093/gmo/9781561592630.001.0001/omo-9781561592630-e-1002256341?rskey=JrorFK&result=2
https://www-oxfordmusiconline-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/grovemusic/display/10.1093/gmo/9781561592630.001.0001/omo-9781561592630-e-1002256341?rskey=JrorFK&result=2


 142 

Döll, S. (2018). Chapter 4 : Identity in a Diagram: Authenticity, Transmission, and Lineage in the 

Chan/Zen Tradition. Mario Poceski (dir.), Communities of Memory and Interpretation: 

Reimagining and Reinventing the Past in East Asian Buddhism (p. 145-78). Projekt 

Verlag. https://terebess.hu/zen/mesterek/identity-diagram.pdf  

Ducor, J. (1994). Histoire de la liturgie du Honganji. Iudicum Verlag, Hōrin, Vergleichende 

Studien zur Japanischen Kultur, Band I, 41-56. 

Eltschinger, V. (2020). On some Buddhist Uses of the kaliyuga. Cultural History of Apocalyptic 

Thought/Kulturgeschichte der Apokalypse, 123. 

Eracle, J. (1973). La Doctrine Bouddhique de la Terre Pure – Introduction à Trois Sutras 

Bouddhiques. Mystiques et Religions, Devry-Livres. 

Evans, M.D.F., Hall, S. et Dooley, J. (2021). Evoking the Mytic: Hearing the Sound of 

Sukhavati. EAI Endorsed Transactions on Creative Technologies, 8(27), 1-8. DOI: 

10.4108/eai.31-3-2021.169171 

Fernando, N et Nattiez, J.J. (2014). Présentation – Théories et pratiques de l’ethnomusicologie 

d’aujourd’hui. Ethnomusicologie et l’anthropologie de la musique : une question de 

perspective, 8(1), 9-23. 

Fische, M. et Solomon, E.G. (2018). Resituating the Place of Living and Non-Living in 

Contemporary Urban Japan. Scapegoat journal, 11(Life), 130-149. 

https://anthropology.uchicago.edu/sites/anthropology.uchicago.edu/files/uploads/June%2

02018_Living%20%26%20Non-Living_Fisch%20and%20Golani%20Solomon_0.pdf  

Frank, B. (1991). Le panthéon bouddhique au Japon – Collections d’Emile Guinet. Musée 

national des arts asiatiques Guinet. Éditions de la Réunion des musées nationaux, Paris. 

Fulford-Jones, W. (2001). Techno. Oxford Music Online. https://www-oxfordmusiconline-

com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/grovemusic/display/10.1093/gmo/9781561592630.001.

0001/omo-9781561592630-e-0000047221?rskey=JrorFK&result=1  

Gellner, D.N. (1997). For syncretism. The position of Buddhism in Nepal and Japan compared. 

Social Anthropology, 5(3), 277-291. https://onlinelibrary-wiley-

com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/doi/pdf/10.1111/j.1469-8676.1997.tb00375.x  

Gerhards, A. et Kranemann, B. (2013). Introduction to the Study of Liturgy. The Liturgical Press.  

Goh, A. (2023). “White Brothers With No Souls”: Untuning the Historiography of Berlin 

Techno. Dans A. Ghedi Weheliye (dir.), Feenin. Duke University Press. https://www-

jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/pdf/jj.6695549.9.pdf?refreqid=fastly-

default%3Abcb26b88c5bb9bdaf02c73d98f30a5c2&ab_segments=&origin=&initiator=&a

cceptTC=1  

Goulet, J.G. (2011). Trois manières d’être sur le terrain : une brève histoire des conceptions de 

l’intersubjectivité. Anthropologie et Société, 35(3), 107–125. 

https://terebess.hu/zen/mesterek/identity-diagram.pdf
https://anthropology.uchicago.edu/sites/anthropology.uchicago.edu/files/uploads/June%202018_Living%20%26%20Non-Living_Fisch%20and%20Golani%20Solomon_0.pdf
https://anthropology.uchicago.edu/sites/anthropology.uchicago.edu/files/uploads/June%202018_Living%20%26%20Non-Living_Fisch%20and%20Golani%20Solomon_0.pdf
https://www-oxfordmusiconline-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/grovemusic/display/10.1093/gmo/9781561592630.001.0001/omo-9781561592630-e-0000047221?rskey=JrorFK&result=1
https://www-oxfordmusiconline-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/grovemusic/display/10.1093/gmo/9781561592630.001.0001/omo-9781561592630-e-0000047221?rskey=JrorFK&result=1
https://www-oxfordmusiconline-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/grovemusic/display/10.1093/gmo/9781561592630.001.0001/omo-9781561592630-e-0000047221?rskey=JrorFK&result=1
https://onlinelibrary-wiley-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/doi/pdf/10.1111/j.1469-8676.1997.tb00375.x
https://onlinelibrary-wiley-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/doi/pdf/10.1111/j.1469-8676.1997.tb00375.x
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/pdf/jj.6695549.9.pdf?refreqid=fastly-default%3Abcb26b88c5bb9bdaf02c73d98f30a5c2&ab_segments=&origin=&initiator=&acceptTC=1
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/pdf/jj.6695549.9.pdf?refreqid=fastly-default%3Abcb26b88c5bb9bdaf02c73d98f30a5c2&ab_segments=&origin=&initiator=&acceptTC=1
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/pdf/jj.6695549.9.pdf?refreqid=fastly-default%3Abcb26b88c5bb9bdaf02c73d98f30a5c2&ab_segments=&origin=&initiator=&acceptTC=1
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/pdf/jj.6695549.9.pdf?refreqid=fastly-default%3Abcb26b88c5bb9bdaf02c73d98f30a5c2&ab_segments=&origin=&initiator=&acceptTC=1


 143 

Grant, R.M. (2020). Peculiar Attunements: How Affect Theory Turned Musical. Fordham 

University Press.  

Gwottschewski, H. (2001). Syncretic Traditions in Japan: Overview. Dans Robert C. Provine, Y. 

Tokumaru et J.L. Witzleben (dir.), The Garland Encyclopedia of World Music – East 

Asia: China, Japan, and Korea. Routledge. 

Hamel, J. (2015). Brèves remarques sur deux manières de concevoir l’objectivation et 

l’objectivité. L’objectivation participante (Bourdieu) et la « standpoint theory » 

(Haraway). Recherches qualitatives, 34(1), 157-172. 

Haraway, D. (2007). Savoirs situés : la question de la science dans le féminisme et le privilège de 

la perspective partielle. Dans D. Haraway (dir.), Manifeste cyborg et autres essais (p. 107-

143). Paris : Exils.  

Hardacre, H. (2018). Chapitr 4: The Formation of Secularism in Japan. Dans M. Kunkler, J. 

Madeley et S. Shankar, A Secular Age Beyond the West. Cambridge University Press. 

https://doi-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/10.1017/9781108278195 

Harich-Schneider, E. (1962). Le shōmyō bouddhique, exercice de méditation. Oriens Extremus, 

9(2), 220–231. http://www.jstor.org/stable/43382335 

Harvey, P. (1993). Le bouddhisme : enseignements, histoire, pratiques. Éditions points.  

Haywood, M. (2023). Different affects? Intercepting orientalism through the affective encounters 

and ritualised mediations of a Shin Buddhist chanting tradition. Ethnomusicology Forum, 

32(1), 97-111. 

Hepburn, J.C. (1872). Japanese-English and English-Japanese dictionary. Shangai, American 

Presbytarian mission press. 

https://archive.org/details/japaneseenglishe00hepb_0/page/570/mode/2up?view=theater 

Hill, J. (1982). Ritual Music in Japanese Esoteric Buddhism : Shingon Shōmyō. 

Ethnomusicology, 26(1), 27–39. https://doi.org/10.2307/851399 

Hirota, D., Inagaki, H., Tokunaga, M. et Uryuzu, R. (1997a). The Collected Works of Shinran, 

Volume I: Writings [Traduction du japonais par Denis Hirota, Hisao Inagaki, Michio 

Tokunaga and Ryushin Uryuzu]. Jōdo Shinshū Hongwanji-ha, Kyoto. ISBN: 

39004038311384 

Hirota, D., Inagaki, H., Tokunaga, M. et Uryuzu, R. (1997b). The Collected Works of Shinran, 

Volume II: Introductions, Glossaries, and Reading Aids [Traduction du japonais par 

Denis Hirota, Hisao Inagaki, Michio Tokunaga and Ryushin Uryuzu]. Jōdo Shinshū 

Hongwanji-ha, Kyoto. ISBN: 39004038311335 

Hobsbawn, E. (2014). Introduction: Inventing Traditions. Dans E. Hobsbwan et T. Ranger (dir.), 

The Invention of Tradition (p.1-14). Cambridge Press University. 

http://www.jstor.org/stable/43382335
https://archive.org/details/japaneseenglishe00hepb_0/page/570/mode/2up?view=theater
https://doi.org/10.2307/851399


 144 

Honpa Hongwanji Mission of Hawai (HHMH). (2010). A True Pure Land Teaching Jōdo 

Shinshū Song of True Shinjin And Three Pure Land Sutras Written By Gutoku Shinran – 

Compiled by Honpa Hongwaji Mission of Hawai 1999 [Traduction par Wasan Comitee]. 

Fisher Priting. ISBN: 39015093218454 

Honpa Hongwanji Mission of Hawai (HHMH). (2010). Praising Amida’s Virtues – Jōdo Shinshū 

Service Book 礼拝聖典. Fisher Printings. https://hongwanjihawaii.com/wp-

content/uploads/2020/05/Jōdo-Shinshu-Service-Book-HHMH-2012.pdf  

Horton, S. (2007). Living Buddhist Statues in Early Modern Japan. Palgrave MacMillan. 

Hosokawa, S. (2013). Ongaku, Onkyō / Music Sound. Review of Japanese Culture and Society, 

25, 9-20.  

Inagaki, H. (1988). A Dictionary of Japanese Buddhist Terms – Based on References in Japanese 

Literature. Ryukoku University, Heian International. 

Inagaki, H. (1996). The Way of Nenbutsu-Faith – A Commentary on Shinran’s Shōshinge – Hymn 

of True Faith and Nenbutsu. Ryukoku University.  

Inagaki, H. (2003). The Three Pure Land Sutras [Traduit du chinois par Hisao Inagaki, en 

collaboration avec Harold Stewart]. Numata Center for Buddhist Tradition Translation 

and Research. https://www.bdk.or.jp/document/dgtl-

dl/dBET_ThreePureLandSutras_2003.pdf  

Irons, E. (2008). Encyclopedia of Buddhism. Encyclopedia of World Religions. https://web-s-

ebscohost-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/ehost/detail/detail?vid=0&sid=ecf71f38-

9255-4ae0-b632-

b54a97de233b%40redis&bdata=Jmxhbmc9ZnImc2l0ZT1laG9zdC1saXZl#AN=229505&

db=nlebk  

Ishikawa, T. et Bouchy, A. (2013). Les rites annuels de la maison et des communautés locales en 

transformation : intérieur et extérieur des lieux de vie communautaires. Cahier 

d’Extrême-Asie, 22, 473-546.  

Isomae, J. (2014). Religious Discourse in Modern Japan – Religion, State, and Shinto (vol. 6). 

Brill Publisher. 10.1163/9789004272682 

Ito, I et Tanaka, Y. (2020). Successes and Challenges of Community-Based Farming and Their 

Interrelationships with Significant Changes in Farm Families and Rural Communities. 

Journal of Asian Rural Studies, 4(2), 188-201. 

Iyoda, M. (2010). Postwar Japanese Economy : Lessons of Economic Growth and the Bubble 

Economy. Springer. https://link-springer-

com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/book/10.1007/978-1-4419-6332-1   

https://hongwanjihawaii.com/wp-content/uploads/2020/05/Jodo-Shinshu-Service-Book-HHMH-2012.pdf
https://hongwanjihawaii.com/wp-content/uploads/2020/05/Jodo-Shinshu-Service-Book-HHMH-2012.pdf
https://www.bdk.or.jp/document/dgtl-dl/dBET_ThreePureLandSutras_2003.pdf
https://www.bdk.or.jp/document/dgtl-dl/dBET_ThreePureLandSutras_2003.pdf
https://web-s-ebscohost-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/ehost/detail/detail?vid=0&sid=ecf71f38-9255-4ae0-b632-b54a97de233b%40redis&bdata=Jmxhbmc9ZnImc2l0ZT1laG9zdC1saXZl#AN=229505&db=nlebk
https://web-s-ebscohost-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/ehost/detail/detail?vid=0&sid=ecf71f38-9255-4ae0-b632-b54a97de233b%40redis&bdata=Jmxhbmc9ZnImc2l0ZT1laG9zdC1saXZl#AN=229505&db=nlebk
https://web-s-ebscohost-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/ehost/detail/detail?vid=0&sid=ecf71f38-9255-4ae0-b632-b54a97de233b%40redis&bdata=Jmxhbmc9ZnImc2l0ZT1laG9zdC1saXZl#AN=229505&db=nlebk
https://web-s-ebscohost-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/ehost/detail/detail?vid=0&sid=ecf71f38-9255-4ae0-b632-b54a97de233b%40redis&bdata=Jmxhbmc9ZnImc2l0ZT1laG9zdC1saXZl#AN=229505&db=nlebk
https://web-s-ebscohost-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/ehost/detail/detail?vid=0&sid=ecf71f38-9255-4ae0-b632-b54a97de233b%40redis&bdata=Jmxhbmc9ZnImc2l0ZT1laG9zdC1saXZl#AN=229505&db=nlebk
http://doi.org/10.1163/9789004272682
https://link-springer-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/book/10.1007/978-1-4419-6332-1
https://link-springer-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/book/10.1007/978-1-4419-6332-1


 145 

Kuwayama, T. (2004). Chapitre 2 -The “World-System” of Anthropology: Japan and Asia in the 

Global Community of Anthropologists. Dans Shinji Yamashita, Joseph Bosco, J.S. Eades 

(edi.), The Making of Anthropology in East and South East Asia. Berghanh Books. 

Jablonka, I. (2014). L’histoire est une littérature contemporaine. Paris, Éditions du Seuil. ISBN : 

9781501709876 

Jaffe, R.M. (2001). Neither monk nor layman: clerical marriage in modern Japanese Buddhism. 

Princeton University Press. https://www-jstor-

org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctv1h9dgjd 

Jessup, L., Nurse, A. et Smith, G.E. (2008). INTRODUCTION: Around and About Marius 

Barbeau. Dans L. Jessup, A. Nurse et G.E. Smith (dir.), Around and About Marius 

Barbeau: Modelling twentieth-century culture. University of Ottawa Press. 

Johnson, H. (2023). Introduction. Dans H. Johnson (dir.), Handbook of Japanese Music in the 

Modern Era. Brill.  

Kato, E. (2010). “Politics and Pitfalls of Japan Ethnography: Reflexivity, Responsibility, and 

Anthropological Ethics” [Review]. Social Science Journal, 13(1), 159-162. 

Kawano, S. (2010). Nature's Embrace : Japan's Aging Urbanites and New Death Rites. 

University of Hawai’i Press. https://www-jstor-

org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wqqpm 

Kim, J. (2016). Necrosociality : isolated death and unclaimed cremains in Japan. Journal of the 

Royal Anthropological Institute, 22(4), 763-1038. https://www-jstor-

org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/45182883  

Kindaichi, K., Shibat, T., Sakai, K., Kuramochi, Y. et Yamada, A. (1997). Shin meikai Kokugo 

jiten (Shin Meikai Japanese dictionnary) (5 ed). Tokyo Sanseidō. 

Kolinski, M. (2016). Recent Trends in Ethnomusicology. Dans B. Nettl (dir.), Following the 

Elephant: Ethnomusicologists Contemplate Their Discipline. Universiy of Illinois Press. 

Komoda, H. et Nogawa, M. (2002). Theory and Notation in Japon. Dans R.C. Provine, Y. 

Tokumaru and J.L. Witzleben (dir.), The Garland Encyclopedia of World Music – East 

Asia: China, Japan, and Korea. Routledge, New York et Londres 

Kuwayama, T. (2004). Chapter 2 - The “World-System” of Anthropology: Japan and Asia in the 

Global Community of Anthropologists. Dans S. Yamashita, J. Bosco, et J. S. Eades (dir.), 

The Making of Anthropology in East and Southeast Asia (1 éd., vol. 3, p. 35–56). 

Berghahn Books. https://doi.org/10.2307/j.ctv287shn7.6 

Liberovskaya, K. (2014). Improvisatory Live Visuals: Playing Images Like a Musical Instrument 

[Thèse de Doctorat, Université du Québec à Montréal]. https://archipel.uqam.ca/6764/  

https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctv1h9dgjd
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctv1h9dgjd
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wqqpm
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wqqpm
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/45182883
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/45182883
https://doi.org/10.2307/j.ctv287shn7.6
https://archipel.uqam.ca/6764/


 146 

Licha, S.K. (2016). Dharma transmission rituals in Sōtō Zen Buddhism. Journal of the 

International Association of Buddhist Studies, 39, 171-205. 

Lutz, C. et White, G.M. (1986). The anthropology of emotions. Annual Review of Anthropology 

15, 405-436.  

Marra, M. (1988). The Developpement of Mappo Thought in Japan (1). Japanese Journal of 

Religious Studies, 15(1), 25-54.  

Martinez, D.P. (2005). Chapitre 12 : On the “Nature” of Japanese Culture, or, Is There a Japanese 

Sense of Nature ? J. Robertson (dir.), A Companion to the Anthropology of Japan. John 

Wilsey et Son Ltd. https://doi-

org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/10.1002/9780470996966.ch12 

Masatoshi, O. (2020). Ichijōdani: the archeology of a Japanese medieval castle town. Dans 

S.Kaner, B. Ayers et J. Richard (dir.), The archeology of medieval towns : case studies 

from Japan and Europe. Archaeopress.  

Matsunaga, L. (2022). Jōdo Shinshū in the UK: Impermanence, Precarity and Change. Journal of 

Religion in Japan, 11(1), 1-27. https://www.brookes.ac.uk/profiles/staff/louella-

matsunaga  

Matthews, G. (2004). On the Tension Between Japanese and American Anthropological 

Depictions of Japan. Dans S. Yamashita, J. Bosco, et J. S. Eades (dir.), The Making of 

Anthropology in East and Southeast Asia (1 éd., vol. 3, p, 114–135). Berghahn Books. 

https://doi.org/10.2307/j.ctv287shn7.9 

McCormack, G. (1996). Introduction. Dans D. Denoon, M. Hudson, G. McCormack et T. Moris-

Suzuki (dir.), Multicultural Japan – Palaeolithic to Postmodern. Cambridge University 

Press, doi : https://doi-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/10.1017/CBO9781139084901 

McRae, J. (2003). Seeing through Zen : Encounter, Transformation, and Genealogy in Chinese 

Chan Buddhism. University of California Press. https://www-jstor-

org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/10.1525/j.ctt1pnz84  

Meintel, D. (2016). Anthropologie expérientielle. Dans Anthropen.org. 

Merriam, A.P. (1964). The Anthropology of Music. Evanston, Ill. Northwestern University Press.  

Merriam, A.P. (2016). Definition of “Comparative Musicology” and “Ethnomusicology”: An 

Historical-Theoritical Perspective. Dans B. Nettl (dir.), Following the Elephant: 

Ethnomusicologists Contemplate Their Discipline. Universiy of Illinois Press. 

Michaels, A. (2012). Performative Tears: Emotions in Rituals and Ritualized Emotions. Dans A. 

Michaels et C. Wulf (dir.), Emotions in Rituals and Performances (p. 29-40). Routledge. 

ISBN: 978-0-415-52304-2 

https://doi-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/10.1002/9780470996966.ch12
https://doi-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/10.1002/9780470996966.ch12
https://www.brookes.ac.uk/profiles/staff/louella-matsunaga
https://www.brookes.ac.uk/profiles/staff/louella-matsunaga
https://doi.org/10.2307/j.ctv287shn7.9
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/10.1525/j.ctt1pnz84
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/10.1525/j.ctt1pnz84


 147 

Michaels, A. et Wulf, C. (2012). Emotions in Rituals and Performances: An Introduction. Dans 

A. Michaels et C. Wulf (dir.), Emotions in Rituals and Performances (p. 3-28). 

Routledge. ISBN: 978-0-415-52304-2 

Ministry of Internal Affairs and Communication. (2021). Population census (2020) Jeu de 

données Excel. e-Stat. https://www.e-stat.go.jp/en/stat-

search/files?page=1&layout=datalist&toukei=00200521&bunya_l=02&tstat=0000011364

64&cycle=0&tclass1=000001136466&stat_infid=000032142403&tclass2val=0  

Mitchell, N.D. (1999). Liturgy and the Social Sciences. The Liturgical Press.  

Mitchell, S.A. (2014) The Ritual Use of Music in US Jōdo Shinshū Buddhist Communities. 

Contemporary Buddhism, 15(2), 356-372 

Morgan, D. (2021). The Thing about Religion: An Introduction to the Material Study of 

Religions. University of North Carolina Press. 

http://www.jstor.org/stable/10.5149/9781469662855_morgan.5  

Morita, N. (2011). Kimochi : Capturing Japanese Dialysis Patient’s Experiences. Dans 

Y. Matsumoto (dir.), Faces of Aging – The Lived Experiences of the Eldery in Japan. 

Stanford University Press. 

Morrison, E. A. (2010). The Power of Patriarchs: Qisong and Lineage in Chinese Buddhism, 

94. Brill. 

Mullins, M.R. (1998). Christianity made in Japan: A Study of Indigenous Movements. University 

of Hawai’i Press. https://www-tandfonline-

com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/doi/full/10.1080/13576270410001652541  

Mullins, M.R. (2021). Yasukuni fundamentalism: Japanese religions and the politics of 

restoration. Honolulu: University of Hawai’i Press. https://www-jstor-

org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctv1jpf1pk 

Musé de Miho. (14ème siècle). 阿弥陀三尊来迎図. Miho Museum, Kyoto, Japan. 

https://www.miho.jp/booth/html/artcon/00000004.htm  

Mus, P. (1928). Etudes indiennes et indochinoises. Bulletin de l’école française d’Extrême 

Orient, 28-1, 147-278. 

Nakane, C. (1974). Cultural Anthropology in Japan. Annual Review of Anthropology, 3, 57-72. 

Nasu, E. (2018). Rennyo. Oxford Dictionnairy Online, Religion. Oxford University Press. 

https://oxfordre.com/religion/display/10.1093/acrefore/9780199340378.001.0001/acrefore

-9780199340378-e-

574?p=emailA8IfEn.Cq.O6I&d=/10.1093/acrefore/9780199340378.001.0001/acrefore-

9780199340378-e-574  

https://www.e-stat.go.jp/en/stat-search/files?page=1&layout=datalist&toukei=00200521&bunya_l=02&tstat=000001136464&cycle=0&tclass1=000001136466&stat_infid=000032142403&tclass2val=0
https://www.e-stat.go.jp/en/stat-search/files?page=1&layout=datalist&toukei=00200521&bunya_l=02&tstat=000001136464&cycle=0&tclass1=000001136466&stat_infid=000032142403&tclass2val=0
https://www.e-stat.go.jp/en/stat-search/files?page=1&layout=datalist&toukei=00200521&bunya_l=02&tstat=000001136464&cycle=0&tclass1=000001136466&stat_infid=000032142403&tclass2val=0
http://www.jstor.org/stable/10.5149/9781469662855_morgan.5
https://www-tandfonline-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/doi/full/10.1080/13576270410001652541
https://www-tandfonline-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/doi/full/10.1080/13576270410001652541
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctv1jpf1pk
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctv1jpf1pk
https://www.miho.jp/booth/html/artcon/00000004.htm
https://oxfordre.com/religion/display/10.1093/acrefore/9780199340378.001.0001/acrefore-9780199340378-e-574?p=emailA8IfEn.Cq.O6I&d=/10.1093/acrefore/9780199340378.001.0001/acrefore-9780199340378-e-574
https://oxfordre.com/religion/display/10.1093/acrefore/9780199340378.001.0001/acrefore-9780199340378-e-574?p=emailA8IfEn.Cq.O6I&d=/10.1093/acrefore/9780199340378.001.0001/acrefore-9780199340378-e-574
https://oxfordre.com/religion/display/10.1093/acrefore/9780199340378.001.0001/acrefore-9780199340378-e-574?p=emailA8IfEn.Cq.O6I&d=/10.1093/acrefore/9780199340378.001.0001/acrefore-9780199340378-e-574
https://oxfordre.com/religion/display/10.1093/acrefore/9780199340378.001.0001/acrefore-9780199340378-e-574?p=emailA8IfEn.Cq.O6I&d=/10.1093/acrefore/9780199340378.001.0001/acrefore-9780199340378-e-574


 148 

Nelson, J. (2011). Global and Domestic Challenges Confronting Buddhist Institutions. Journal of 

Global Buddhism, 12, 1-15. 

Nelson, J. K. (2013). Experimental Buddhism : Innovation and Activism in Contemporary Japan. 

University of Hawai’i Press. https://www-jstor-

org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wqjvs  

Nelson, S.G. (2008). Court and religious music (2) et (3). Dans A. McQueen Tokita et D.W. 

Hughes (dir.), The Ashgate Research Companion to Japanese Music (1 éd., p. 49-76). 

Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315172354 

Ohno, K. (2017). The History of Japanese Economic Developpement: Origins and Private 

Dynamism and Policy Competence (1 éd). Routledge. 131-149. 

Olson, C. (2005). The Different Paths of Buddhism: A Narrative-Historical Introduction. Rutgers 

University Press. https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt19qgh4z  

Pelletier, P. (2018). La Fascination du Japon – Idées reçues sur l’archipel japonais (3 éd.). Le 

Cavalier bleu éditions. 

Porcu, E. (2008). Introduction. Dans E. Porcu (dir.), Pure Land Buddhism in Modern Japanese 

Culture (1-21). Brill Publishers. 

Porcu, E. (2014). Pop Religion in Japan : Buddhist Temples, Icons, and Branding. The Journal of 

Religion and Popular Culture, 26(2), 157-172. https://muse-jhu-

edu.proxy.bibliotheques.uqam.ca/search?action=search&query=title:%22%22Pop+Religi

on+in+Japan%22%22:null&query=author:porcu:and&limit=subscription:n&limit=format

:journal&limit=journal_id:559&min=1&max=10&t=format_facet_select  

Rappaport, R.A. (1974). Obvious Aspects of Rituals. The Cambridge Journal of Anthropology, 

2(1), 3-69.  

Raymond, W. (1977). Marxism and Literature. Oxford Univeristy Press. 

Reader, I. (2011). Buddhism in Crisis? Institutional decline in modern Japan. Buddhist Studies 

Review, 28(2), 233-263. https://uqam-

bib.on.worldcat.org/search/detail/5847395368?queryString=%22Buddhism%20in%20Cri

sis%3F%20Institutional%20decline%20in%20modern%20Japan%22&databaseList=3784

%2C283%2C3539%2C638%2C3536%2C3155&stickyFacetsChecked=false&clusterResu

lts=false&groupVariantRecords=false&scope=&changedFacet=scope  

Reader, I. (2020). Turning to Tourism in Time of Crisis? Buddhist Temples and Pilgrimage in 

Secular(ized) Japan. Dans C. Bruntz et B. Schedneck (dir.), Buddhist Tourism in Asia 

(161-179). University of Hawai’i Press. https://www-jstor-

org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctvgs09c4  

https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wqjvs
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wqjvs
https://doi.org/10.4324/9781315172354
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt19qgh4z
https://muse-jhu-edu.proxy.bibliotheques.uqam.ca/search?action=search&query=title:%22%22Pop+Religion+in+Japan%22%22:null&query=author:porcu:and&limit=subscription:n&limit=format:journal&limit=journal_id:559&min=1&max=10&t=format_facet_select
https://muse-jhu-edu.proxy.bibliotheques.uqam.ca/search?action=search&query=title:%22%22Pop+Religion+in+Japan%22%22:null&query=author:porcu:and&limit=subscription:n&limit=format:journal&limit=journal_id:559&min=1&max=10&t=format_facet_select
https://muse-jhu-edu.proxy.bibliotheques.uqam.ca/search?action=search&query=title:%22%22Pop+Religion+in+Japan%22%22:null&query=author:porcu:and&limit=subscription:n&limit=format:journal&limit=journal_id:559&min=1&max=10&t=format_facet_select
https://muse-jhu-edu.proxy.bibliotheques.uqam.ca/search?action=search&query=title:%22%22Pop+Religion+in+Japan%22%22:null&query=author:porcu:and&limit=subscription:n&limit=format:journal&limit=journal_id:559&min=1&max=10&t=format_facet_select
https://uqam-bib.on.worldcat.org/search/detail/5847395368?queryString=%22Buddhism%20in%20Crisis%3F%20Institutional%20decline%20in%20modern%20Japan%22&databaseList=3784%2C283%2C3539%2C638%2C3536%2C3155&stickyFacetsChecked=false&clusterResults=false&groupVariantRecords=false&scope=&changedFacet=scope
https://uqam-bib.on.worldcat.org/search/detail/5847395368?queryString=%22Buddhism%20in%20Crisis%3F%20Institutional%20decline%20in%20modern%20Japan%22&databaseList=3784%2C283%2C3539%2C638%2C3536%2C3155&stickyFacetsChecked=false&clusterResults=false&groupVariantRecords=false&scope=&changedFacet=scope
https://uqam-bib.on.worldcat.org/search/detail/5847395368?queryString=%22Buddhism%20in%20Crisis%3F%20Institutional%20decline%20in%20modern%20Japan%22&databaseList=3784%2C283%2C3539%2C638%2C3536%2C3155&stickyFacetsChecked=false&clusterResults=false&groupVariantRecords=false&scope=&changedFacet=scope
https://uqam-bib.on.worldcat.org/search/detail/5847395368?queryString=%22Buddhism%20in%20Crisis%3F%20Institutional%20decline%20in%20modern%20Japan%22&databaseList=3784%2C283%2C3539%2C638%2C3536%2C3155&stickyFacetsChecked=false&clusterResults=false&groupVariantRecords=false&scope=&changedFacet=scope
https://uqam-bib.on.worldcat.org/search/detail/5847395368?queryString=%22Buddhism%20in%20Crisis%3F%20Institutional%20decline%20in%20modern%20Japan%22&databaseList=3784%2C283%2C3539%2C638%2C3536%2C3155&stickyFacetsChecked=false&clusterResults=false&groupVariantRecords=false&scope=&changedFacet=scope
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctvgs09c4
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctvgs09c4


 149 

Reader, I., et Tanabe, G. J. (1998). Practically Religious : Worldly Benefits and the Common 

Religion of Japan. University of Hawai’i Press. https://www-jstor-

org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wr40r  

Reehl, D. (2020). Musicalizing the Heart Sutra : Buddhism, Sound, and Media in Contemporary 

Japan. Religions, 12(9), 759, 1-22. 

Reehl, D. (2023). Buddhism and Modern Music in Japan: From Praise Songs to Popular Music. 

Dans H. Johnson (dir.), Handbook of Japanese Music in the Modern Era. Brill. 

Rowe, M.M. (2011). Bonds of the Dead: Temples, Burial, and the Transformation of 

Contemporary Japanese Buddhism. University of Chicago Press. 

https://ebookcentral.proquest.com/lib/uqam/reader.action?docID=767882etquery=# 

Ryang, S. (1997). Native Anthropology and other Problems. Dialectical Anthropology : 

Independent Journal in the Critical Tradition Committed to the Transformation of our 

Society and the Human Union of Theory and Practice, 22(1), 23-49. 

Ryang, S. (2005). Dilemna of a Native : On Location, Authenticity, and Reflexivity. The Asia 

Pacific Journal of Anthropology, 6(2), 143-157. 

Saint-Michel, P. (2018). Perfume’s Game. Bloomsbury Academic. 

https://www.bloomsbury.com/us/perfumes-game-9781501325908/ 

Saunders, E. D. (1964). Buddhism in Japan : With an Outline of Its Origins in India. University 

of Pennsylvania Press. http://www.jstor.org/stable/j.ctv51320g 

Sawada, A. (2002). Buddhist Music in Japan. Dans R. C. Provine, Y. Tokumaru and J. L. 

Witzleben (dir.), The Garland Encyclopedia of World Music – East Asia: China, Japan, 

and Korea. Routledge. 

Shimada, H. (2010). Sōshiki ha iranai. 葬式は、要らない [Nous n’avons pas besoin de tombes]. 

Tokyo : Gentosha shinsho. 

Shin, J.M. (2005). Iconographic Surrogates: Contemplating Amitābha Images in the Late Koryŏ 

Dynasty (Fourteenth Century). Archives of Asian Arts, 55. University of Duke Press. 1-

15. 

Starling, J. (2019). Guardians of the Buddha’s Home : Domestic Religion in Contemporary Jōdo 

Shinshū. University of Hawai’i Press. http://www.jstor.org/stable/j.ctv7r433f 

Starling, J. (2020). Family Temples and Religious Learning in Contemporary Japanese 

Buddhism. Dans G. Amstutz (dir.), Critical Readings on Pure Land Buddhism: Volume 3. 

Brill Publishers, 978-992. 

https://brill.com/display/book/edcoll/9789004401525/BP000011.xml  

Stone, J. I. (2003). Original enlightenment and the transformation of medieval Japanese 

Buddhism. University of Hawaii Press. 

https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wr40r
https://www-jstor-org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/stable/j.ctt6wr40r
https://ebookcentral.proquest.com/lib/uqam/reader.action?docID=767882&query=
https://www.bloomsbury.com/us/perfumes-game-9781501325908/
http://www.jstor.org/stable/j.ctv51320g
http://www.jstor.org/stable/j.ctv7r433f
https://brill.com/display/book/edcoll/9789004401525/BP000011.xml


 150 

Sun, M. (2017). ‘Circles of light’ and ‘treasures ships’ in the Visualizing Amitayus Tableaux: 

with a focus on some cases in Sichuan from the Tang and Five Dynasties period. Studies 

in Chinese Religions, 3(4), 350-388.  

Swyngedouw, J. (1993). Religion in Contemporary Japanese Society. Dans M.R. Mullins, S. 

Susumu et P.L. Swanson (dir.), Religion and Society in Modern Japan (p. 49-72). Nanzan 

Institute for Religion and Culture. 

Tanabe, G.J. (2009). The Orthodoxy of Japanese Funerals. Dans J. I. Stone et M. N. Walter (dir.), 

Death and the Afterlife in Japanese Buddhism (p. 325-348). University of Hawai’i Press. 

Tanaka, K. (2018). An Illustrated History of the Mandala - From its Genesis to the 

Kalacakratantra. Wisdom Publications. IBSN: 9781614292784 

Thompson, J. (1991). Introduction. Dans Pierre Bourdieu, Language and Symbolic (1-31). 

Cambridge, MA: Harvard University Press.  

Tokita, A.M. et Hughes, D.W. (2008). Context and Change in Japanese Music. Dans A. 

McQueen Tokita (dir.), The Ashgate Companion to Japanese Music (1 éd.). Routledge. 

https://www-taylorfrancis-

com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/chapters/edit/10.4324/9781315172354-1/context-

change-japanese-music-alison-mcqueen-tokita-david-hughes  

Trewartha, G.T. (1965). Japan – A Geography. The University of Wisconsin Press. 

Tsitsos, W. (2018). Race, Class, and Place in the Origins of Techno and Rap Music. Popular 

Music and Society, 41(3), 270-282. 

Uchida, H. (1967). On the Religious Framework of Rural Communities in Omi Province 

[Mémoire, Osaka Gakugei University]. A, Cultural and Social sciences 15. 

https://www.lib.osaka-

kyoiku.ac.jp/?action=pages_view_mainetactive_action=v3search_view_main_initetblock

_id=1328etdirect_target=catdbletdirect_key=%2554%2544%2530%2530%2530%2532%

2530%2539%2531%2539etlang=english#catdbl-TD00020919  

Uda, T., Mashita, M., Hosoya, M., Jin, J., Kubo, T. et Matsui, K. (2013). Discussions on the 

regional characteristics of the Jōdo Shinshū (True Pure Land Buddhism) association in the 

Kurobe River alluvial fan– A case study of Doichi, Nyuzen Town. Tsukuba 

Geoenvironnemental Sciences, 9, 3-11. 

Walls, B. (2005). Rara! Vodou, Power, and Performance in Haiti Its Diaspora [review]. Latin 

American Music Review, 26(2), 356-365. 

Walter, N.B. (2009). The Structure of Japanese Buddhist Funerals. Dans J. I. Stone et M. N. 

Walter (dir.), Death and the Afterlife in Japanese Buddhism. University of Hawai’i Press. 

http://www.jstor.org/stable/j.ctt6wqn21 

https://www-taylorfrancis-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/chapters/edit/10.4324/9781315172354-1/context-change-japanese-music-alison-mcqueen-tokita-david-hughes
https://www-taylorfrancis-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/chapters/edit/10.4324/9781315172354-1/context-change-japanese-music-alison-mcqueen-tokita-david-hughes
https://www-taylorfrancis-com.proxy.bibliotheques.uqam.ca/chapters/edit/10.4324/9781315172354-1/context-change-japanese-music-alison-mcqueen-tokita-david-hughes
http://www.jstor.org/stable/j.ctt6wqn21


 151 

Yamashita, S., Bronco, J. et Eades, J.S. (2004). Chapter 1 -Asian Anthropologists: Foreign, 

Native, and Indigenous. Dans Shinji Yamashita, Joseph Bosco, J.S. Eades (edi.), The 

Making of Anthropology in East and South East Asia. Berghanh Books. 

Zeiner-Henriksen, H.T. (2016). Moove by the Groove. Dans Anne Danielsen (dir.), Musical 

Rhythm in the Age of Digital Reproduction (p. 121-139). Routledge.  



 152 

MÉDIAGRAPHIE 

Amegishi, J. et Asakura, G (天岸淨圓、朝倉行宣). (2021, 5 avril). 本願寺茶房 [Vidéo en 

ligne]. 浄土真宗本願寺派西本願寺. 

Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=3eCEK60L9IA  

Asakura, G [朝倉行宣]. (2019, 24 avril). テクノ正信偈草譜 [Morceau en ligne sur Spotify]. Dans 

テクノ法要第１集―光のつながり [Microalbum en ligne sur Spotify]. 

https://open.spotify.com/album/6hUUr68wVdfs2nb5sSoRUW 

Asakura, G. (2019, 24 avril). Techno Shoushinge Gyofu Part 1 [Morceau en ligne sur Apple 

Music]. Dans TECHNO HOUYOU 1st Collection ~HIKARI NO TSUNAGARI [Album en 

ligne sur Apple Music]. 

https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%

E8%A6%81-%E7%AC%AC1%E9%9B%86-%E5%85%89%E3%81%AE%E3%81%A4%E3

%81%AA%E3%81%8C%E3%82%8A/1580932671  

Asakura, G. (2019, 24 avril). Techno Shoushinge Gyofu Part 2f [Morceau en ligne sur Apple 

Music]. Dans TECHNO HOUYOU 1st Collection ~HIKARI NO TSUNAGARI [Album en 

ligne sur Apple Music]. 

https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%

E8%A6%81-%E7%AC%AC1%E9%9B%86-%E5%85%89%E3%81%AE%E3%81%A4%E3

%81%AA%E3%81%8C%E3%82%8A/1580932671 

Asakura, G. (2019, 24 avril). Techno Shoushinge Gyofu Part 3 [Morceau en ligne sur Apple 

Music]. Dans TECHNO HOUYOU 1st Collection ~HIKARI NO TSUNAGARI [Album en 

ligne sur Apple Music]. 

https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%

E8%A6%81-%E7%AC%AC1%E9%9B%86-%E5%85%89%E3%81%AE%E3%81%A4%E3

%81%AA%E3%81%8C%E3%82%8A/1580932671 

Asakura, G. (2019). Technō-Hōyō [Album CD]. Tower Records.  

Asakura, G. (2024). Flow of Time [Morceau en ligne sur Spotify]. Dans Paradise Ambient 01 

[Album en ligne sur Spotify]. https://open.spotify.com/intl-

fr/album/2tGC2CRTsSgtsPamnjJPi1?si=S8qD28llRsCBScsrF-XfGw  

Asakura, G. [@Gyosen Asakura]. (2024, 02 septembre). [Publication en ligne]. Facebook. 

https://www.facebook.com/gyosen.asakura  

Asakura, G. [@Gyosen Asakura]. (2024, 30 septembre). [Publication en ligne]. Facebook. 

https://www.facebook.com/gyosen.asakura  

https://www.youtube.com/watch?v=3eCEK60L9IA
https://open.spotify.com/album/6hUUr68wVdfs2nb5sSoRUW
https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%E8%A6%81-%E7%AC%AC1%E9%9B%86-%E5%85%89%E3%81%AE%E3%81%A4%E3%81%AA%E3%81%8C%E3%82%8A/1580932671
https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%E8%A6%81-%E7%AC%AC1%E9%9B%86-%E5%85%89%E3%81%AE%E3%81%A4%E3%81%AA%E3%81%8C%E3%82%8A/1580932671
https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%E8%A6%81-%E7%AC%AC1%E9%9B%86-%E5%85%89%E3%81%AE%E3%81%A4%E3%81%AA%E3%81%8C%E3%82%8A/1580932671
https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%E8%A6%81-%E7%AC%AC1%E9%9B%86-%E5%85%89%E3%81%AE%E3%81%A4%E3%81%AA%E3%81%8C%E3%82%8A/1580932671
https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%E8%A6%81-%E7%AC%AC1%E9%9B%86-%E5%85%89%E3%81%AE%E3%81%A4%E3%81%AA%E3%81%8C%E3%82%8A/1580932671
https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%E8%A6%81-%E7%AC%AC1%E9%9B%86-%E5%85%89%E3%81%AE%E3%81%A4%E3%81%AA%E3%81%8C%E3%82%8A/1580932671
https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%E8%A6%81-%E7%AC%AC1%E9%9B%86-%E5%85%89%E3%81%AE%E3%81%A4%E3%81%AA%E3%81%8C%E3%82%8A/1580932671
https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%E8%A6%81-%E7%AC%AC1%E9%9B%86-%E5%85%89%E3%81%AE%E3%81%A4%E3%81%AA%E3%81%8C%E3%82%8A/1580932671
https://music.apple.com/us/album/%E3%83%86%E3%82%AF%E3%83%8E%E6%B3%95%E8%A6%81-%E7%AC%AC1%E9%9B%86-%E5%85%89%E3%81%AE%E3%81%A4%E3%81%AA%E3%81%8C%E3%82%8A/1580932671
https://open.spotify.com/intl-fr/album/2tGC2CRTsSgtsPamnjJPi1?si=S8qD28llRsCBScsrF-XfGw
https://open.spotify.com/intl-fr/album/2tGC2CRTsSgtsPamnjJPi1?si=S8qD28llRsCBScsrF-XfGw
https://www.facebook.com/gyosen.asakura
https://www.facebook.com/gyosen.asakura


 153 

Asakura, G. [Memorial Service feat. Techno Music / Gyosen_Asakura]. (2017, 20 juillet). 

Shōshinge ver3 (full) Memorial Service feat. Techno Music by Gyosen_Asakura[Vidéo en 

ligne].Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=VdG38fmEDYM  

Caters News Agency Ltd. (2017, 20 novembre). Temple Plays Techno Songs To Attract Young 

Followers. [Vidéo en ligne].Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=aMDM1oScVyk  

Dharma Techno. (2019, 3 juillet). Festival Dharma Techno 2019 – Entrevue Gyosen Asakura 

[Vidéo en ligne]. Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=iPNPwcDu4dY 

Google. (Page consultée en 2024). Google Maps [carte interactive en ligne]. 

https://www.google.com/maps  

Gouvernement du Canada. (Page consultée en 2022). EPTC 2 : FER -2022. Groupe en éthique de 

la recherche. www.ger.ethique.gc.ca 

Hamahata, T. (2017, 17 avril). Illuminating Buddhism in a High-Tech Light. The Jakarta Post. 

April 17. https://www.thejakartapost.com/life/2017/04/17/illuminating-buddhism-in-a-high-

tech-light.html 

Higashi Honganji. (Page consultée en 2024). 東本願寺を知る東本願寺の基本情報. 真宗大谷派

-東本願寺/Higashi Honganji, Shinshu Ōtani-ha. 

https://www.higashihonganji.or.jp/about/higashihonganji/  

Honganji. (Page consultée en 2024). 浄土真宗本願寺派. Hongwanji. 

https://www.hongwanji.or.jp/. Organigramme en anglais : 

https://www.hongwanji.or.jp/english/source/pdf/Organizational_Structural_Chart.pdf 

Jisho. (Page consultée en 2025). Japanese Dictionary. Jisho.org. https://jisho.org/K 

Nathanson, A. (réalis.) (2024). DJ, MONK [Film]. Whistler Film Festival. 

https://www.aaronnathanson.com/dj-monk  

Ryukyoku Univeristy. (2019). Teaching Buddhism – From now on et Afterwards. Graduate 

Schools of Ryukoku University. 

https://www.ryukoku.ac.jp/nc/archives/001/201910/%E2%98%85%E2%98%852020_%E3%8

2%B7%E3%83%B3%E3%83%9D%E3%82%B8%E3%82%A6%E3%83%A0%E3%83%81

%E3%83%A9%E3%82%B7.pdf 

Shōonji (照恩寺). (2018). 照恩寺のこと. 浄土真宗本願寺派ー乗山照恩寺. https://www.show-

on-g.com/about-Shōonji 

https://www.youtube.com/watch?v=VdG38fmEDYM
https://www.youtube.com/watch?v=aMDM1oScVyk
https://www.youtube.com/watch?v=iPNPwcDu4dY
https://www.google.com/maps
http://www.ger.ethique.gc.ca/
https://www.thejakartapost.com/life/2017/04/17/illuminating-buddhism-in-a-high-tech-light.html
https://www.thejakartapost.com/life/2017/04/17/illuminating-buddhism-in-a-high-tech-light.html
https://www.higashihonganji.or.jp/about/higashihonganji/
https://www.hongwanji.or.jp/
https://www.hongwanji.or.jp/english/source/pdf/Organizational_Structural_Chart.pdf
https://jisho.org/
https://www.aaronnathanson.com/dj-monk
https://www.ryukoku.ac.jp/nc/archives/001/201910/%E2%98%85%E2%98%852020_%E3%82%B7%E3%83%B3%E3%83%9D%E3%82%B8%E3%82%A6%E3%83%A0%E3%83%81%E3%83%A9%E3%82%B7.pdf
https://www.ryukoku.ac.jp/nc/archives/001/201910/%E2%98%85%E2%98%852020_%E3%82%B7%E3%83%B3%E3%83%9D%E3%82%B8%E3%82%A6%E3%83%A0%E3%83%81%E3%83%A9%E3%82%B7.pdf
https://www.ryukoku.ac.jp/nc/archives/001/201910/%E2%98%85%E2%98%852020_%E3%82%B7%E3%83%B3%E3%83%9D%E3%82%B8%E3%82%A6%E3%83%A0%E3%83%81%E3%83%A9%E3%82%B7.pdf
https://www.show-on-g.com/about-shoonji
https://www.show-on-g.com/about-shoonji


 154 

Viewfinder (2013, 23 juillet). Monk by Blood [Vidéo en ligne]. Aljazeera. 

https://www.aljazeera.com/program/viewfinder/2013/7/23/monk-by-blood  

Zuo, N. (2017, 20 mai). Gyosen Asakura – The Buddhist DJ with a techno temple – BBC 

Trending [Vidéo en ligne]. Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=CFjZcLUAEqE  

https://www.aljazeera.com/program/viewfinder/2013/7/23/monk-by-blood
https://www.youtube.com/watch?v=CFjZcLUAEqE


 155 

NOTES DE TERRAIN 

Fukui City History Museum. (2024). 福井市立郷土歴史博物館 . [Musée d’histoire de la 

ville/région de Fukui] 近代都市の発展と戦×災害 [Le développement des villes modernes, la 

guerre et les catastrophes]. 

Ichijodani Asakura Family Site Museum. (2024). Exhibition, Handbook and Flyer. Fukui 

Prefecture. 

浄土真宗本願寺派  [Jōdo Shinshū Honganjiha]. (Date non-disponible).一堂勤行聖典 

[Ichidōgongyōseiten, Textes sacrés du service journalier]. ISBN: 978-4-89416-095-8 (C3015). 

東郷の神社と仏閣 [Les sanctuaires et les temples de Togo]. (2024). 福井市東郷公民館, ふるさと

セミナー[Centre communautaire de Togo, ville de Fukui, Séminaire de ville natale]. Auteurice 

inconnue. 

日刊福井県民. (2024). 蓮如上人御影道中 [Le Goeidōchū de Rennyo Shōnin]. (2024, 24 avril). 

日刊福井県民 [Édition quotidienne du journal populaire de la préfecture Fukui ], 6. Auteurice 

inconnue. 


	REMERCIEMENTS
	DÉDICACE
	AVANTS-PROPOS
	TABLE DES MATIÈRES
	LISTE DES FIGURES
	LISTE DES TABLEAUX
	LISTE DES ABRÉVIATIONS, SIGLES ET ACRONYMES
	RÉSUMÉ
	ABSTRACT
	INTRODUCTION
	Questions générales de recherche
	Division du mémoire
	Termes essentiels
	Conventions

	CHAPITRE 1 : CONTEXTE D’ÉTUDE
	1.1 Le Jōdo Shinshū
	1.2 Problématique : la crise du bouddhisme au Japon
	1.3 Revue de littérature
	1.4 Objectifs et questions de recherche

	CHAPITRE 2 : LA MUSIQUE AU JAPON
	2.1 Les genres musicaux de l’archipel japonais
	2.2 La techno
	2.3 Les chants bouddhistes : les shōmyō
	2.3.1 Les classifications
	2.3.2 Les wasan


	CHAPITRE 3 : MÉTHODOLOGIE
	3.1 Méthode ethnographique
	3.2 Méthode ethnomusicologique
	3.3 Sociogéographie de la préfecture et de la ville de Fukui
	3.4 Le temple de Shōonji
	3.4.1 Les origines du temple
	3.4.2 La vie à Shōonji

	3.5 Démarche éthique
	3.6 Limites de l’étude

	CHAPITRE 4 : CADRE CONCEPTUEL
	4.1 Le kimochi (気持ち)
	4.2 La médiation sonore et visuelle bouddhiste
	4.3 La rencontre affective (affective encounter) et le kata
	4.4 Le lignage et la transmission du Dharma

	CHAPITRE 5 : RÉSULTATS
	5.1 Innovations à Shōonji
	5.1.1 Le techno-hōyō
	5.1.2 Show-on-g café et Paradise Ambient 01

	5.2 Le hōyō: un rite musical
	5.2.1 La terminologie des services bouddhistes
	Le rite (hōyō - 法要) et la cérémonie (hōe - 法会)
	La double liturgie Honganjiha : le gongyō (勤行) et le sahō
	La pūjā (kuyō - 供養)
	Le hōji (法事)

	5.2.2 La rencontre affective au cœur du chant des wasan

	5.3 Les aspects technos du techno-hōyō
	5.3.2 L’iconographie techno d’Amida
	5.3.3 La notation musicale du ichidōgongyōseiten
	5.3.4 Le son de la technologie : le Techno Shōshin-nembutsuge gyōfu
	Le vocoder
	Percussions digitales
	Le reverb et le délai


	5.4 Continuité dans le changement : innovation ou conservation ?
	5.4.1 Débats institutionnels
	5.4.2 Histoire de la liturgie instituée
	5.4.3 Le techno-hōyō : un rite de transmission du Dharma
	5.4.4 Prêtres artisans


	CONCLUSION
	ANNEXE A : LEXIQUE DES TERMES EN JAPONAIS
	ANNEXE B : TABLEAUX
	RÉFÉRENCES
	MÉDIAGRAPHIE
	NOTES DE TERRAIN

