UNIVERSITE DU QUEBEC A MONTREAL

LE FUDO DE WATSUJI TETSURO ET LA CRISE CLIMATIQUE

MEMOIRE
PRESENTE
COMME EXIGENCE PARTIELLE

DE LA MAITRISE EN PHILOSOPHIE

PAR

CARL TREMBLAY-SLATER

SEPTEMBRE 2025



UNIVERSITE DU QUEBEC A MONTREAL
Service des bibliothéques

Avertissement

La diffusion de ce mémoire se fait dans le respect des droits de son auteur, qui a signé
le formulaire Autorisation de reproduire et de diffuser un travail de recherche de cycles
supérieurs (SDU-522 — Rév.12-2023). Cette autorisation stipule que «conformément a
l'article 11 du Réglement no 8 des études de cycles supérieurs, [I'auteur] concede a
I'Université du Québec a Montréal une licence non exclusive d’utilisation et de
publication de la totalité ou d’'une partie importante de [son] travail de recherche pour
des fins pédagogiques et non commerciales. Plus précisément, [I'auteur] autorise
I'Université du Québec a Montréal a reproduire, diffuser, préter, distribuer ou vendre des
copies de [son] travail de recherche a des fins non commerciales sur quelque support
que ce soit, y compris I'Internet. Cette licence et cette autorisation n’entrainent pas une
renonciation de [la] part [de l'auteur] a [ses] droits moraux ni a [ses] droits de propriété
intellectuelle. Sauf entente contraire, [I'auteur] conserve la liberté de diffuser et de
commercialiser ou non ce travail dont [il] posséde un exemplaire.»



REMERCIEMENTS

Tout d’abord, je tiens a exprimer ma gratitude envers mes directeurs de recherche, Dominique
Leydet et Paul Dumouchel, pour avoir consacré leur temps a la relecture, a la révision et a la
révision encore de nombreuses versions de ce mémoire. Leur présence constante a grandement
contribué a I’amélioration de la qualité de ce travail. Sans leur soutien et leur patience, ce mémoire

n’aurait jamais vu le jour.

Je remercie mon épouse Kyoko, ma famille et mes amis, en particulier Linda, Carl, Alex et Serge,
qui m’ont constamment poussé a continuer ma maitrise, qui a duré beaucoup plus longtemps que

prévu. Sans votre soutien, j’aurais sans doute abandonné.

Je tiens aussi a dire merci @ Sandrine Roux et Mathieu Marion et aux gens du département de
philosophie de 'UQAM. Et finalement, merci & mes collegues de travail, en particulier Jocelyn,

qui s’est courageusement porté volontaire pour lire mon mémoire et me donner avis et conseils.

il



TABLE DES MATIERES

REMERCIEMENTS ...ttt ettt sttt et sttt ettt et sat et et e satenbeennesanens i
RESUME . ..ottt essse sttt iv
ABSTRACT ...ttt ettt h et e a e s bttt e st e s bt et e eatesbt e bt enteebt e besanenaeen v
INTRODUCTION ......cotieiteiesteet ettt ettt ettt st e st e bt e st e s st etesaeesseenseenaesseensesssasseenseeneenseenes 1
CHAPITRE I FUDO — LE MILIEU HUMAIN ........co.ooviiimiieeieeeeeeeeeeeeeeee e 6
1.1 Le «milieU » A€ WatSUJT ...ueieiiiieeiieeciieeeieeeiiee ettt e ettt e st e e s vae e s raeessseeessaeeesnseeessseeennnes 6
1.2 Le milieu — « nature » et « MEAIANCE M ....evuveruieriiiieniieieeie e 11
1.3 Le milieu, un espace « médialement chargé » a la fois abstrait et concret ...........cccceeeeeneenn. 15
1.4 Le milieu, UN « €SPACE » ©IN CTISE ..eeuvrerurrerieeiieeriiesreestreereenseesseesseesseesseesseessssesseesssessseesseeans 20
CHAPITRE II FUDO — ESPACE RELATIONNEL .......coooitiiiiiiieeeeeeeeeeeeeee e 26
2.1 L’humain relationnel et la « double négation » chez Watsuji..........ccceevveeeiierieeiiienieenieeenens 26
2.2 Nature et culture a travers la double NéGation .............ccceiiiiiiiiiiiiiiee e 32
2.3 Interactions humaines dans les régions particuliéres de mouSSON.........c.ccecverveeciierveesieennneans 38
2.4 Réévaluer le concept du fiido a la lumiére de la crise climatique ..........ccceeeveveeecieeeeiieeenneeens 43

CHAPITRE IIT APPROFONDISSEMENT ET APPLICATIONS CONTEMPORAINES DU

FUDO ...ttt et sttt et b et s at e bttt et b et et sae b eanes 49
3.1 Application du concept de fd0.......ccueveriiieiiiiiieee e s 49
3.2 Le fldo urbain et 1a crise cliMatiqUe .........cccereirieiiiriiniiierieeeeeet e 56
3.3 Fido urbains adapt€s et r€SIIIENTS .......eevruiiiriiiieiiie e e 62
3.4 DiffiCultés et PEISPECIIVES. ...ccuuiruiiriiiiieiteieete ettt ettt et ettt et se et sbe e saeens 68
CONCLUSION ...ttt sttt sttt ettt b e sttt ettt s bt e b sae e bt e st e s enennetens 73
BIBLIOGRAPHIE .....ooiiiiiiiiete ettt sttt ettt st 77

il



RESUME

Ce mémoire analyse les enjeux de la crise climatique sous un angle philosophique, celui du concept
de « flido », développé par le penseur japonais Watsuji Tetsurd. Vu 1’'urgence de comprendre cette
crise, nous soulignons I’importance d’inclure des réflexions philosophiques dans une approche
interdisciplinaire, qui associe le concept de flido a des analyses scientifiques, économiques et
politiques.

Notre étude s’articule autour de la question suivante : comment le concept de fiido peut-il offrir
une nouvelle compréhension de la notion de crise climatique et des défis existentiels qu’elle
engendre ? Pour ce faire, nous nous appuyons principalement sur 1’analyse approfondie de
I’ouvrage phare de Watsuji, intitulé « Fado : le milieu humain », et traduit par Augustin Berque.

L’analyse révele que le concept de fiido offre un cadre philosophique fertile pour réévaluer la crise
climatique et nos stratégies d’adaptation, en particulier dans les grands milieux urbains. Nous
soutenons que le concept de flido nous invite a reconsidérer la transformation de 1’espace urbain
en unifiant les dimensions naturelles et culturelles de 1’existence humaine, transcendant ainsi les
approches traditionnelles qui séparent nature et culture. Cette perspective novatrice ouvre de
nouvelles voies pour développer des stratégies d’adaptation plus holistiques et culturellement
ancrées face aux défis climatiques contemporains.

Mots clés : Fldo, crise climatique, philosophie environnementale, adaptation urbaine, Watsuji
Tetsuro.

v



ABSTRACT

This M.A. thesis analyzes the issues at stake in the climate crisis from a philosophical perspective,
that of the concept of “fiido”, developed by the Japanese thinker Watsuji Tetsurd. Given the
urgency of understanding this crisis, we emphasize the importance of including philosophical
reflections in an interdisciplinary approach, which combines the concept of fido with scientific,
economic and political analyses.

Our study revolves around the following question: how can the concept of fido offer a new
understanding of the notion of climate crisis and the existential challenges it entails? To do so, we
rely primarily on an in-depth analysis of Watsuji's seminal work “Fido : le milieu humain”,
translated by Augustin Berque.

The analysis reveals that the concept of fiido offers a fertile philosophical framework for
reassessing the climate crisis and our adaptation strategies, particularly in large urban environments.
We argue that the concept of flido invites us to reconsider the transformation of urban space by
unifying the natural and cultural dimensions of human existence, thus transcending traditional
approaches that separate nature and culture. This innovative perspective opens up new avenues for
developing more holistic, culturally-rooted adaptation strategies in the face of contemporary
climate challenges.

Keywords: Fldo, climate crisis, environmental philosophy, urban adaptation, Watsuji Tetsuro.



INTRODUCTION

Lorsque nous parlons de climat, nous évoquons généralement les conditions météorologiques et
leurs variations dans une région donnée, incluant les températures, les précipitations, I’humiditeé,
la pression atmosphérique et les vents. Le climat influence de nombreux aspects de la vie humaine,
animale et végétale. A I’échelle mondiale, le climat décrit les interactions complexes entre
I’atmosphere, les océans, les terres et les glaciers. De maniére figurée, la notion de climat décrit
I’atmosphere générale d’un lieu ou d’une situation, comme le « climat politique » qui refléte les
tendances et I’ambiance dans un contexte politique donné. Le climat est un sujet d’analyse, de
débat et de préoccupation constante. Il influence nos humeurs, motive nos actions et fagonne notre
existence. Le climat est généralement considéré comme une entité¢ externe sur laquelle nous
n’avons souvent pas de controle. Qu’il soit météorologique, politique ou social, le climat semble
souvent une réalité subie et inévitable. Ces différentes acceptions du terme montrent que le concept

de climat englobe des aspects scientifiques, environnementaux, socio-économiques et culturels.

Le climat est devenu un enjeu central dans les discours socio-économiques et politiques
contemporains. Les récentes conférences sur le climat (COP) et la publication du dernier rapport
du GIEC en 2022 ont mis en évidence la nécessité d’agir rapidement pour faire face aux effets
dévastateurs du réchauffement climatique. Antdnio Guterres, Secrétaire général des Nations Unies,
a déclaré¢ que ’humanité était engagée dans une voie catastrophique, nécessitant des actions
immédiates et radicales (Milman et al., 2021). Cette rhétorique marque un changement significatif
dans notre perception de la situation environnementale : nous sommes passés d’une réalité de
« changements climatiques» a celle d’une véritable «crise climatique». Cette évolution
terminologique refléte non seulement I’aggravation de la situation environnementale, mais aussi
une transformation profonde de notre compréhension des liens entre [’humanité et son
environnement. Elle souligne I’importance cruciale de repenser notre relation avec le climat et
I’environnement dans un cadre plus large, englobant des dimensions scientifiques, sociales,

culturelles, et philosophiques.

Certes, la crise climatique souleéve des défis socioculturels inédits, nécessitant une compréhension

plus profonde de ses impacts et de ses interrelations avec I’humanité. Cependant, si les débats sur



cette crise ont souvent émergé des domaines des sciences environnementales et politiques, une
pluralité de perspectives et de disciplines s’y sont jointes afin de saisir toute la complexité de ce
phénomene. La perspective philosophique entre certainement en ligne de compte dans ces débats
et réflexions. C’est dans ce contexte que se pose la question centrale de notre étude : comment le
concept philosophique de « fiido» du philosophe japonais Watsuji Tetsurd peut-il offrir une
nouvelle compréhension de la notion de « crise climatique » et des défis que cette crise existentielle

engendre ?

Notre objectif n’est pas de prendre position dans les débats suscités par cette crise, mais d’enrichir
ceux-ci en nous appuyant sur la pensée de Watsuji. Ce concept de fiido (JE 1), ou « milieu

humain », développé par Watsuji, offre un cadre conceptuel unifiant les dimensions naturelles et
culturelles de I’existence humaine. Contrairement aux approches traditionnelles qui séparent nature
et culture, le fido les inteégre en une seule réalité. Ce concept transcende les frontiéres disciplinaires,
fusionnant géographie, philosophie et sociologie pour analyser la relation complexe entre 1’étre

humain et son environnement.

Watsuji congoit le fido comme une structure qui fagonne notre existence, nos relations et notre
culture. Il englobe non seulement les éléments climatiques et géographiques, mais aussi les aspects
culturels comme ’architecture, les modes de vie et les systémes politiques. (Watsuji, 1935/2011 ;
Watsuji, 1937/1996) La notion de « médiance », centrale dans la pensée du philosophe, décrit
I’interaction réciproque entre les humains et leur milieu, illustrant comment nous sommes a la fois
influencés par et influengons notre environnement. Cette conception du flido nous offre une
perspective innovante pour comprendre la crise climatique contemporaine et ses implications
socioculturelles. Elle nous permet d’envisager les défis environnementaux actuels non pas comme
des problémes isolés, mais comme des phénomenes intimement liés a notre facon d’étre au monde

et d’interagir avec notre milieu.

Ce mémoire propose donc d’explorer la crise climatique contemporaine a travers le prisme
philosophique du concept de flido de Watsuji. L’objectif est d’approfondir notre compréhension
de la crise climatique en la replagant dans le contexte philosophique du fiido. Cette approche offre
une perspective novatrice et holistique pour appréhender notre relation avec I’environnement,

particulierement dans le contexte des grands milieux urbains. Ainsi, notre étude se structure en



trois temps. Premi¢rement, nous proposons une analyse approfondie du concept de fliido comme
«milieu humain », intégrant les dimensions naturelles et culturelles de notre existence. Ensuite,
nous proposons une exploration de 1’espace relationnel et de la « double négation » selon Watsuji,
mettant en lumiere les interactions complexes entre 1’individu, la société et 1’environnement.
Finalement, nous tentons d’appliquer ces concepts philosophiques aux défis d’adaptation et de
résilience des mégalopoles face a la crise climatique. En explorant ces conceptions, nous visons a
enrichir le débat contemporain et a favoriser, nous 1’espérons, des solutions plus intégratives,

capables de prendre en compte la complexité des enjeux environnementaux et socioculturels.

L’analyse de notre sujet d’étude sera donc réalisée en trois chapitres. Le premier chapitre aborde
le fiido comme « milieu », ce qui nous permettra de déterminer les grandes lignes du concept. Nous
explorons comment Watsuji définit le milieu comme un ensemble d’éléments naturels et culturels
qui structurent notre existence. Le flido inclut non seulement des aspects climatiques et
géographiques, mais aussi des éléments humains tels que I’architecture, les modes de vie et les
systémes politiques. La notion de « médiance » chez Watsuji, qui décrit le lien réciproque entre les
humains et leur milieu, est également fondamentale pour comprendre cette interaction complexe.
Nous analysons comment la médiance est illustrée a travers des exemples concrets comme le
phénomene du froid, avec lequel Watsuji montre que les adaptations humaines aux conditions

climatiques faconnent et sont fagconnées par notre perception de 1’environnement.

Dans le deuxieme chapitre, nous approfondissons la conception de Watsuji de I’espace relationnel
et son concept de « double négation ». Watsuji voit I’humain comme un étre fondamentalement
relationnel, existant en interaction mutuelle avec son milieu. La double négation décrit comment
I’individu émerge en niant le collectif, et comment le collectif émerge en niant 1’individu,
soulignant 1’oscillation continue entre ces poles. Cette dynamique est essentielle pour comprendre
la relation entre nature et culture. Watsuji montre que I’étre humain existe dans un contexte social
et environnemental, ou 1’individualité et la sociabilité sont en constante interaction. Par exemple,
dans les régions de mousson, les conditions climatiques extrémes influencent les pratiques
agricoles, les structures sociales et les systémes de croyances, illustrant comment la médiance crée

des cultures spécifiques.



Nous introduisons également le concept de « solastalgie » de Glen Albrecht, qui décrit la détresse
psychologique causée par la défiguration de nos environnements. La solastalgie met en évidence
I’impact émotionnel des changements environnementaux, soulignant que la destruction de
I’environnement n’affecte pas seulement les ressources naturelles, mais aussi nos liens culturels et
sociaux. En reliant ce concept a celui du fiido, nous pouvons mieux comprendre comment les
bouleversements climatiques perturbent non seulement les écosystémes, mais aussi les structures
culturelles et sociales. Le cadre conceptuel de Watsuji enrichit notre compréhension de la
solastalgie en soulignant 1’interdépendance entre I’étre humain et son milieu, et en montrant que

notre identité et notre bien-étre sont profondément ancrés dans ce milieu.

Dans le troisiéme chapitre, nous appliquons le concept de fiido a la nécessité d’adaptation et de
résilience des grandes agglomérations urbaines face aux bouleversements climatiques. Nous
examinons comment la profonde interdépendance entre la culture humaine et le milieu influence
les réponses a la crise climatique, en particulier dans les environnements fortement urbanisés. Nous
analysons comment les mégalopoles modernes, avec leurs environnements artificiels et denses,
évoquent I’idée d’un fiido distinct — d’un fldo spécifiquement urbain. Ces milieux urbains
influencent la mentalité et les comportements de leurs habitants de maniére similaire aux milieux
décrits par Watsuji. En mettant en lumiére les concepts d’adaptation et de résilience des grandes
villes face a la crise climatique, nous examinons comment les « solutions basées sur la nature »' et
la transformation de I’espace urbain dans un but d’adaptation et de résilience peuvent étre analysées

dans I’optique du fido.

Nous abordons d’abord I’application du concept de fido dans les grands milieux urbains,
soulignant que les grandes agglomérations urbaines, en particulier les mégalopoles, représentent
des réseaux complexes d’influences naturelles et culturelles. Nous explorons comment les fiido
urbains, avec leur densité de population et leur infrastructure, doivent s’adapter aux
bouleversements climatiques en intégrant des éléments naturels et en transformant drastiquement
I’espace urbain. Nous discutons des exemples de solutions basées sur la nature (NbS) mises en
ceuvre pour améliorer la résilience urbaine, comme les toits verts, les jardins communautaires, les

corridors verts et les systémes de gestion des eaux pluviales. Ensuite, nous examinons les solutions

! En anglais : Nature-based Solutions. (Frantzeskaki et al., 2019)



pratiques et culturelles nécessaires pour rendre les mégalopoles résilientes. Nous mettons en avant
des études de cas particuliers de solutions basées sur la nature et les efforts de transformation (et
re-transformation) de I’espace urbain. Nous évoquons, entre autres, les cas de Londres, Los
Angeles, Tokyo, et de la métamorphose quasi compléte du flido urbain d’Amsterdam. Nous
analysons comment ces initiatives, dans 1’optique du fiido, nous apportent un nouvel angle

philosophique fécond dans les réflexions multidisciplinaires sur la crise climatique.

Nous explorons également les défis conceptuels et pratiques liés a la mise en ceuvre de ces
stratégies d’adaptation. Par ailleurs, nous discutons des difficultés conceptuelles et des paradoxes
que ces stratégies peuvent poser, notamment la tension entre la nécessité de s’adapter aux nouvelles
réalités environnementales sans perdre I’essence culturelle liée au milieu, et le paradoxe entre la
normalisation mondiale des solutions et la contextualisation locale nécessaire pour leur efficacité.
Enfin, nous analysons les stratégies d’adaptation et de résilience des grandes zones urbaines en
utilisant les idées philosophiques de Watsuji, en soulignant I’importance d’une approche
intégrative qui combine les dimensions culturelles, sociales et environnementales. Nous montrons
comment les stratégies d’adaptation doivent &tre culturellement appropriées et socialement

équitables pour étre réellement efficaces.

En utilisant la théorie du fiido, notre objectif est d’¢largir la discussion sur la crise climatique, en
allant au-dela des perspectives uniquement axées sur les données et la politique. Notre objectif est
de montrer comment cette perspective philosophique peut informer des solutions plus intégratives,
prenant en compte la complexité des enjeux environnementaux, sociaux et culturels. Nous
proposons ceci : ’adaptation et la résilience des grands milieux urbains vont bien au-dela de
I’aménagement de plus « d’espaces verts ». L’intégration de 1’optique philosophique de « milieux
humains » pour repenser et retransformer les milieux urbains est non seulement pertinente, mais

utile et bénéfique pour les réflexions et la mise en place de solutions durables.



CHAPITRE I
FUDO — LE MILIEU HUMAIN

Dans ce premier chapitre, nous nous penchons d’abord sur la maniére dont Watsuji congoit le flido
et sur sa traduction. Nous analysons la manicre dont le philosophe définit ce concept en montrant
que la traduction initiale par « climat » ne saisit pas sa richesse conceptuelle. Nous démontrons que
la traduction proposée par Augustin Berque — « milieu » — est nettement plus adéquate. Ensuite,
nous explorons plus profondément les concepts de «nature » et de « médiance », en montrant
comment celle-ci émerge concrétement sous forme de phénomeénes tels que le froid. Nous
continuons par 1’analyse du concept de milieu en tant qu’espace a la fois abstrait et tangible,
«médialement chargé ». Pour terminer, nous contextualisons le fido face aux défis actuels de la
crise climatique. Nous explorons ainsi comment le concept de milieu peut éclairer les enjeux

contemporains liés aux bouleversements des écosystemes.

1.1 Le « milieu » de Watsuji

Chez Watsuji, « I’environnement » revét une signification bien particuliére. A premiére vue,
« environnement » et « flido » semblent synonymes, mais Watsuji propose une conception distincte.
Laissons tout d’abord le soin a ce dernier de nous éclairer sur son objectif philosophique et sur
I’essence du fido. D’entrée de jeu dans Fiido, il nous dit ceci : « ce que vise ce livre, ¢’est a €lucider
la médiance en tant que moment structurel de 1’existence humaine. »* (Watsuji, 1935/2011, p. 35)

En ce qui concerne le concept de fiido et son intérét philosophique, il affirme ceci :

Ce que j’appelle ici milieu (L, fido) est un terme général comprenant, pour une
certaine région, le climat, les météores®, la nature des roches et des sols, le relief, le
paysage, etc. Autrefois, cela s’appelait aussi suido (7K X). Derriére ces notions se
cachent d’anciennes visions de la nature qui prennent celle-ci comme environnement
humain, en termes de terre, eau, feu, vent. Mais il y a de bonnes raisons pour examiner
cela en tant que « milieu» plutét que de le problématiser en tant que « nature ».
(Watsuji, 1935/2011, p. 39)

2 Briévement, la « médiance » est le lien vivant et réciproque entre les étres humains et leur environnement. Ce n’est
pas simplement une toile de fond passive, mais un élément actif dans la formation des sociétés et des individus.
(Watsuji, 1935/2011, chapitre 1, section 1) Nous reviendrons sur la notion de médiance plus loin.

3 Dans le sens de phénoménes de la météo, et non d’astéroides qui s’écrasent sur terre.



Watsuji nous présente ici plusieurs ¢éléments concrets, surtout naturels, mais le fido n’est pas
constitué que d’éléments naturels. En effet, le concept de fiido, traduit par « milieu », comprend
certains aspects de I’environnement physique, sans toutefois s’y limiter. Il englobe également la
météorologie, des conditions climatiques telles que 1’humidité, la chaleur, le froid, les
précipitations, mais aussi des aspects culturels aussi divers que les types vestimentaires, les
méthodes d’agriculture, les styles architecturaux, de méme que les activités sociales et méme
récréatives comme la culture culinaire ! (Carter, 2013, chapitre 4) On ne peut pas, par conséquent,
limiter la pensée de Watsuji aux phénomeénes naturels. Watsuji indique d’ailleurs que les
phénomeénes du milieu sont différents de 1’objet des sciences de la nature et que « I’environnement
naturel » n’est pas le milieu (Watsuji, 1935/2011, p. 45). En somme, bien que le fiido de Watsuji
soit composé de plusieurs €éléments considérés comme « naturels », en particulier les phénoménes
climatiques et météorologiques, la géographie et les paysages, au sens large, d’une région donnée,
Watsuji ne voit pas le milieu, le fiido, tout a fait comme nous voyons la nature ; plus encore, si I’on
prend en compte que le fido integre des éléments strictement « humains », comme les types
d’architectures, les infrastructures et méme les systemes politiques (Watsuji, 1935/2011, p. 45 —

47).

Watsuji propose cette idée d’espace composé d’un nombre quasi infini d’éléments qui nous
entourent et qui « structurent » notre existence. Dans sa définition du fiido, il continue d’ailleurs en

affirmant ceci :

Tous, nous habitons une certaine contrée. Par suite, que nous le voulions ou non,
I’environnement naturel de cette contrée nous « entoure ». Voila qui ne fait pas de doute
pour le sens commun. De la vient le fait qu'on examine habituellement cet
environnement naturel en tant que phénomenes de la nature de diverses sortes, et qu’on
s’interroge aussi sur I’influence que ceux-ci exercent sur « nous ». Tantdt sur nous en
tant qu’objets de la biologie ou de la physiologie, tantdt sur nous en tant qu’agissant
effectivement, comme dans la formation d’un Etat. (Watsuji, 1935/2011, p. 39)

Autrement dit, le flildo exerce une influence directe sur toutes les facettes de 1’existence humaine,

des gestes les plus anodins, mais nécessaires a notre survie comme le choix vestimentaire*, a

4 Ici, nous ne parlons pas de choix de style, mais bien de choix de type. C’est-a-dire qu’en hiver a -20 C, le choix
vestimentaire raisonnable serait un manteau d’hiver plutot qu’un #-skirt. Que ce soit un Canada Goose ou un North
Face, le principe reste le méme.



d’autres qui influenceront toute notre existence, comme le choix d’une carriére. Cette influence se
manifeste, aussi, sur des facettes plus collectives qu’individuelles, comme la formation d’un Etat.
Nos rapports, qu’il s’agisse de ceux que nous entretenons avec la nature ou avec nos semblables,
émergent de cet espace. Ces actes, ces interactions, ou ces rapports sont ce que Watsuji appelle le
« fodosei (B L 1%) » traduit comme « médiance ». Pour I’instant, retenons que, selon la logique de
Watsuji, notre réalité émerge du flido, qui est un espace caractérisé par les ¢léments décrits ci-

dessus (voir la premiere citation de Watsuji plus haut).

Traduire des textes philosophiques, peu importe la langue, représente toujours une tache
extrémement ardue. Fiido n’y fait pas exception, et d’ailleurs, Augustin Berque souligne les
difficultés liées a la traduction de cet ouvrage (Berque, 2011, p. 14 - 15). Si on le traduit
littéralement, le terme japonais fiido JE 1 signifie air et terre.> Malheureusement, Watsuji n’est pas

d’emblée explicite sur la signification plus large de fiido. Il faut la reconstituer au fur et a mesure

de la lecture de son ouvrage. Johnson la résume comme suit :

This concept is built upon an ordinary Japanese word whose usage and history is
connected to texts, practices, and ways of thinking that link self with place, and nature
with culture, and whose constituent sinographs extend the semantic range and depth of
these associations. (Johnson, 2019, p. 3)

Si nous pensons a « ways of thinking », « place », «nature » et « culture », nous pourrions étre
tentés de considérer le fiido comme des « coutumes régionales ».° D’ailleurs, comme Johnson

I’explique plus loin :

The association of the sinograph compound J& 1= with human culture appears to be an
ancient one in the East Asian cultural sphere. In Japan this term appears explicitly with
these connotations in the early tenth century, when we find the first known reference
to the fudoki A 1-FC [...] Translated literally, fudoki means “records of wind and land.”
But the character for wind (fa J&) in this term also stands metaphorically for

“customs.” Hence fudoki is more exactly rendered “records of lands and their
customs.” (Johnson, 2019, p. 18)

5 En anglais wind and land, donc plutdt le vent et la terre, ce qui est le sens de ces deux kanjis.

¢ Cela inclut aussi les coutumes locales et nationales.



Cependant, nous ne pouvons pas nous arréter a « coutumes régionales ». En fait, a la lecture de
Fiido, on s’apercoit que Watsuji s’appuie sur ce contexte et ces connotations pour exprimer la
manicre dont la nature et la subjectivité sont ontologiquement imbriquées, ou entrelacées, plutot

qu’extérieures 1’une a I’autre (Jonhson, 2019, p. 3).

En anglais, fiido a été traduit par « climate ». (Bownas, 1935/1961) D’ailleurs, le titre de la version
anglaise du livre est 4 climate : a philosophical study (Bownas, 1935/1961)7. Peut-on alors
s’entendre sur 1’équivalent frangais de « climat» ? La encore, comme ’explique Berque, cette
traduction est trés problématique. Comme Berque le remarque : « force est en effet de dire que
cette traduction passe totalement a coté du dessein de 1’ouvrage, n’en laissant que le coté
déterministe® qui n’a rien que de banal. » (Berque, 2011, p. 15) Comme il le souligne : « voila un
livre écrit par un philosophe, et qui tourne autour d’un concept : fudosei (JE 114 — traduit en
francais par “médiance”), lequel est énoncé et défini dés la premiére phrase du préambule. »°
(Berque, 2011, p. 15) Ce méme passage est traduit en anglais comme suit : « My purpose in this
study is to clarify the function of climate as a factor within the structure of human existence. »
(Watsuji, 1935/1961, préface) Nous voyons en effet ’ambiguité avec 1’expression « the function
of climate ». Cela semble vouloir indiquer que seuls les phénomenes météorologiques y jouent un

role.

Ainsi, pour Berque, la difficulté principale de traduire le terme flido se résume comme suit :

[...]Jpour un seul et méme mot, chacune des deux versions adopte trois traductions
différentes!'®. En outre, climate ou Klima traduisant par ailleurs fiido dans ces mémes
versions, il y a interférence entre les deux termes fiido et fiidosei ; alors qu’en japonais,
ceux-ci ne sont pas moins distincts que le sont par exemple en francgais histoire et
historicité, ou espace et spatialite. Watsuji dérivant aussi de fiido, outre fiidosei,
I’adjectif fiidoteki (relatif au fiido), ’adverbe fiidotekini (de maniere relative au fiido),

7 A noter qu’une autre version de 1971 a pour titre Climate and culture : a philosophical study. Nous référons a la
version de 1961. L important est de retenir le terme « climate ».

8 Ici, Berque fait allusion au déterminisme géographique, une erreur méthodologique que Watsuji a parfois été
accusé de commettre. Berque explique et clarifie le malentendu dans la préface.

° Berque fait allusion 4 la citation de Watsuji au tout début de cette section : « Ce que vise ce livre... »

19 Berque fait ici référence aux versions anglaise et allemande.



ainsi que fitidoron (fudo-logie) et fudogaku (science ou étude du fiido), on imagine la
répercussion de tels flottements dans les deux traductions. » (Berque, 2011, p. 16)

Traduire fiido en frangais par « climat », comme le terme anglais « climate », nous semble en effet
problématique. Premic¢rement, climat est fortement associé¢ au « temps qu’il fait », a la météo, a la
température. Deuxiémement, le terme de climat exclut plusieurs notions essentielles pour Watsuji,
notamment flidosei. Autrement dit, climat est trop exclusif (ou pas assez inclusif), car il n’inclut
pas tous les éléments de cet espace concret qui agit comme support pour la médiance. Berque
justifie donc le terme « milieu » en affirmant que pour saisir le propos de Fiido, et donc pouvoir le
traduire, « il faut d’abord voir [...] que ce livre a été rédigé en réaction a la lecture d ’Etre et temps. »

(2011, p. 19) Comme il le souligne, cette référence a Heidegger :

[...] n’est pas qu'un renvoi emblématique, serait-ce pour vérification ou éventuel
approfondissement ; c’est sous-entendre en fait une lecture nécessaire au préalable pour
comprendre 1’armature théorique présentée dans le premier chapitre ; car celle-ci, sous
des dehors simplistes — sortir dans 1’air froid, tout le monde connait ¢a... —, est en
réalité une broderie d’allusions aux concepts heideggeriens (ici, par exemple, a I’étre-
au-dehors-de-soi. Ausser-sich-sein), lesquels chez Heidegger sont pesamment détaillés
(thése de doctorat oblige), mais ne projettent qu’une ombre furtive dans le texte de
Watsuji. (Berque, 2011, p. 19)

Il conclut ainsi : «c’est effectivement comme géographe que j’ai choisi naguere de rendre le
japonais fiido par le frangais milieu » (Berque, 2011, p. 20). Nous pensons €galement que « milieu »,
contrairement a la traduction anglaise de « climate », rend mieux justice a flido. Pour I’instant,
retenons ’adoption du terme frangais « milieu » pour traduire et saisir adéquatement I’essence de
fido, car, outre ce que nous venons d’énumérer, le mot lui-méme renferme 1’idée de « paysages »,
de «régions » et de « climat ». Toutefois, le concept de milieu renferme un autre concept — la
médiance — central pour comprendre la pensée de Watsuji. La médiance décrit la relation
réciproque entre 1’individu et son milieu. L humain n’est pas un étre isolé, il est toujours en relation
avec son environnement et est influencé par celui-ci. A son tour, I’humain influence également son
environnement. Cela, Watsuji tente de le démontrer avec de multiples exemples d’environnements

marqués par des flido bien spécifiques. D’emblée dans Fiido, un de ces exemples est le froid.

10



1.2 Le milieu — « nature » et « médiance »

Pour illustrer le concept de médiance, Watsuji tente de nous faire voir que c’est avec 1’expérience
des phénomeénes climatiques que nous nous « découvrons » nous-mémes par des « expériences

intentionnelles » :

Avant de ressentir le froid comment connaitrions-nous I’étre indépendant d’une chose
telle que I’air froid ? Voila qui est impossible. C’est en éprouvant le froid que nous
découvrons I’air froid. En outre, penser que cet air froid viendrait du dehors & notre
contact n’est que se méprendre sur les relations intentionnelles. Par nature, une relation
intentionnelle ne s’établit pas tout d’un coup du seul fait qu’un objet vient & nous
toucher de I’extérieur. Pour autant que 1’on examine la conscience individuelle, le sujet
comporte a I’intérieur de lui-méme une structure intentionnelle. En tant que sujet, il est
déja « tourné vers quelque chose ». Cette « impression » de « sentir le froid » n’est pas
un « point » a partir duquel s’établirait une relation tournée vers ’air froid ; elle est déja
elle-méme relationnelle en tant que « sentir quelque chose ». C’est dans cette relation
que se découvre le froid. Ainsi I’intentionnalité, en tant que cette structure relationnelle,
n’est autre qu’une structure du sujet en prise avec le froid. « Nous sentons le froid »,
c’est d’abord une telle expérience intentionnelle. » (Watsuji, 1935/2011, p. 40 - 41)

Il explique que le froid n’est pas seulement une condition extérieure qui affecte I’individu, mais
qu’il y a une relation interactive entre 1’individu et le froid. Par exemple, dans un climat froid, les
gens développent des coutumes, des vétements, des architectures, etc., pour se protéger du froid.
Mais ces adaptations ne sont pas seulement des réactions passives au froid ; elles fagonnent
également la maniére dont les gens percoivent et interagissent avec leur environnement. A travers
cet exemple, Watsuji démontre que la médiance est un processus dynamique, ou I’individu et
I’environnement sont en constante interaction. Cela souligne I’importance du contexte culturel et

environnemental dans la compréhension de 1’existence humaine.

Pour Watsuji, le fidosei est cet entrelacement du soi, de certains éléments naturels et des choses
que nous créons, habitons et avec lesquelles nous interagissons. Nous devons voir le flido comme
I’ensemble des interactions et des relations qui se produisent dans un lieu ou dans un espace. Et,
comme le mentionne Watsuji, nos activités, les choses que nous créons, que nous produisons, sont

influencées par les phénomenes du milieu :

Les moyens divers qui sont ainsi trouvés, tels que vétements, braseros, charbonneries,
maisons, visites aux fleurs de cerisier, lieux renommés pour leurs fleurs, digues, canaux

11



de drainage, structures anti-vent des maisons, ce sont a I’origine des choses que nous
avons produites nous-mémes et de par notre propre liberté. (Watsuji, 1935/2011, p. 45)

A cela, il ajoute: «nous ne les avons pas produites sans qu’elles eussent trait aux divers
phénomeénes du milieu, tels que le froid, les grandes chaleurs ou I’humidité. » (Watsuji, 1935/2011,
p. 45) Gardant a I’esprit le froid comme un ¢lément de médiance, c’est le froid qui nous motive a

agir non seulement pour nous-mémes, face a cet ¢lément, mais aussi avec les autres :

Quand nous sentons du froid, nous contractons notre corps, nous nous couvrons, nous
nous rapprochons du brasier. Non, un intérét plus fort encore nous fait plutot vétir les
enfants, pousser les vieillards prés du feu. Ou encore, nous travaillons pour pouvoir
acheter des vétements ou du charbon de bois. Les charbonniers font du charbon dans
la forét, les tissages fabriquent du tissu. C’est dire que '« avoir-trait » au froid nous
engage individuellement et socialement dans toutes sortes de moyens de parer au froid.
(Watsuji, 1935/2011, p. 44)

Cependant, la médiance, pour Watsuji, ne s’arréte pas qu’aux ¢éléments climatiques. Celle-ci peut
aussi concerner les choses que nous produisons — habitations, parcs, objets technologiques,
comme des ordinateurs ou des barrages hydro-électriques. Ces objets de médiance constituent ce
qui permet d’établir le lien de « I’entre-nous » ou de « I’entre-deux » (en japonais : aidagara [H]4#)
(Couteau, 2010) dans nos rapports. L’objet de médiance peut étre a la fois trés simple et local,
comme une salle a manger pour un diner entre convives (voire simplement la table elle-méme !),
ou plus global ou régional, comme le caractére « désertique » ou « moussonique » d’une région'!.
Neéanmoins, dans Fiido, Watsuji entend surtout expliquer la médiance a I’aide de phénomenes

naturels.

Si le vocabulaire de Watsuji met beaucoup 1’accent sur les phénomenes naturels, il faut apporter la
clarification suivante : Mayeda nous explique que Watsuji refuse consciemment d’utiliser le terme
«nature » (shizen H#%X) «because of the tendency to consider the natural world as a world of
natural "objects" separate from humans whose relationship to human existence is established as the
relationship between two independently existing entities—human subjects and natural

phenomena. » (Mayeda, 2006, p. 39) En effet, si nous reprenons le passage de Fiido cité plus haut

' Watsuji discute longuement des fiiddo du désert et de la mousson et de leurs « sociétés » distinctes. (Watsuji,
1935/2011, chapitre 2) Nous explorerons cela plus en profondeur au chapitre suivant.

12



a la page 7 du présent chapitre (Watsuji, 1935/2011, p. 39), Watsuji cherche a nous montrer que la
nature n’est pas simplement un environnement physique que les humains peuvent manipuler et
controler, mais plutdt une entité complexe et dynamique qui est intimement liée a 1’existence

humaine.

Watsuji soutient que la nature est un produit de 1’expérience humaine et que les humains sont a
leur tour fagonnés par la nature. Comme Jonhson I’explique, I’idée générale qui émerge est que la
nature « is lived through and experienced, or what Watsuji calls flidosei (rather than, e.g., nature
as it is objectified as an entity called “the natural environment”), belongs to the very structure of

subjectivity. » (Johnson, 2019, p. 49) Johnson explicite davantage cette remarque en disant ceci :

Hence he views experience— rather than the “objective” entities of the third-person
standpoint— as the ontological foundation of reality. The implications of this stance
are immense: it enables us to take at face value our ordinary experience of encountering
qualities in nature such as beauty, or majesty, or sublimity; we can, in short, understand
these properties as belonging to nature rather than to us. The concept of fudo offers in
this way the prospects for a partial reenchantment of nature, and so the possibility of
finding ourselves at home in the world once again. (Johnson, 2019, p. 49)

Qu’est-ce que cela signifie exactement ? Reprenons le passage de Fiido dans lequel Watsuji explore
le phénomene du froid (voir page 10 du présent chapitre). Nous voyons ici I’influence de « I’étre-
au-dehors-de-soi » heideggerien. Cependant, ce que Watsuji voulait nous faire voir est cette
relation fondamentale entre les phénomenes naturels/climatiques et I’humain avant la séparation
entre les deux. Comme Mayeda le souligne, pour Watsuji, nous n’avons pas connaissance au
préalable de I’existence indépendante du froid, pour ensuite avoir froid. Au contraire, la sensation
de froid et la découverte du froid sont une seule et méme chose. Nous découvrons le froid dans le
cadre de la «relation intentionnelle » qui existe déja dans la sensation de froid. Cette structure
intentionnelle est contenue dans notre conscience en tant qu’extension de la conscience vers le

froid (Mayeda, 2006, p. 40). Mayeda résume le propos de Watsuji ainsi :

[he] points out that we can only see the phenomenological interpretation as subjective
if we consider the intentional object to be a mental entity. In fact, this is not what the
cold is. Rather, it is an objective cold—the cold of the air. As Watsuji points out, it is
not simply the "cold" in an abstract sense that we feel. Rather, it is the "coldness of the
air" which is felt. In this way, we understand what Heidegger means when he claims
that Dasein is characterised by its existence, conceived of as "being outside of itself."

13



In feeling coldness, we are already outside ourselves in a relationship to coldness of
the air. (Mayeda, 2006, p. 40)

Ainsi, nous constatons que, selon Watsuji, la « nature » au sens commun n’est pas qu’une réalité
objective que 1’on peut observer et mesurer, mais aussi, et surtout, une expérience subjective
influencée par des facteurs culturels et historiques. Les étres humains sont faconnés par leurs
interactions avec 1’environnement naturel, et la manic¢re dont ils pergoivent et expérimentent la
12 .. o, 0 s, *
nature est le reflet de leur contexte culturel.'” Watsuji pensait également que la nature n’était pas
seulement un environnement physique, mais une expression des émotions et des relations humaines.
Il voyait la nature comme un reflet de la conscience humaine et pensait qu’elle était imprégnée des

13

émotions, des désirs et de 1’expérience humaine ', comme McCarthy le souligne :

In Fiido, Watsuji insists that the betweenness that permeates our being- in- the- world
encompasses both human beings (ningen) and living nature as well as the world of
things. While it is true that in later work on ethics, Watsuji focuses more on the
relatedness among human beings, it remains the case that in his ethics, “the individual
must be conceived as being situated in a spatial field of relatedness or betweenness not

only to human society, but also to a surrounding climate . . . of living nature as the
ultimate extension of embodied subjective space in which man dwells.” (McCarthy,
2020, p. 507)

Et si nous creusons cette question un peu plus en profondeur, nous nous apercevons que, pour
Watsuji, la relation entre ’humain et la nature n’est pas une relation de domination ou de controle,
mais plutdt un échange « mutuel » dans lequel chacun influence I’autre (McCarthy, 2020 ;
McCarthy, 2010, ch. 3). Nous comprenons alors que, selon Watsuji, ’humain est indissociable de
son environnement naturel et que cet environnement exerce une influence profonde sur la culture,
la société et I’éthique humaines (Carter, 1996, p. 336). Cela signifie également reconnaitre notre
interconnexion, notre interdépendance, voire notre entrelacement avec le monde naturel. Cela
semble en effet nous indiquer que Watsuji voit une interdépendance et une inséparabilité non
seulement entre environnement et existence humaine, mais aussi entre nature et culture. En somme,
le fiido est I’interaction complexe entre la nature et la culture qui faconne les expériences vécues

par les individus et les communautés dans une région géographique donnée. Nous pouvons

12 Repensons a la citation de Watsuji a la section précédente de ce chapitre : « Tous, nous habitons une certaine
contrée[...] » (Watsuji, 1935/2011, p. 39).

13 Cela est plus présent dans Rinrigaku (Watsuji, 1937/1996).

14



constater que le concept de milieu met en évidence la relation d’interdépendance, d’entrelacement,
et de co-création entre la nature et la culture, et la maniére dont elles fagonnent et sont fagonnées

par les activités et les expériences humaines dans une région donnée au fil du temps.

Cependant, le milieu n’est pas un concept fixe ou statique — celui-ci évolue et change
constamment au fil du temps, et ce, sur une trés longue période. En tant que telle, la relation entre
la nature et la culture n’est pas prédéterminée, mais elle se forme et se transforme par les actions
humaines. C’est ainsi, pourrait-on dire, que les styles alimentaires, vestimentaires, d’habitations,
nos meceurs, sont fagconnés de cette maniere selon la région spécifique dans laquelle ils existent,

c’est-a-dire qu’ils sont « médialement chargés ».

1.3 Le milieu, un espace « médialement chargé » a la fois abstrait et concret

Dans son livre Watsuji on Nature, Johnson se plonge dans la compréhension complexe de la
spatialité selon Watsuji. Johnson explique que la perspective de Watsuji postule 1’existence de
multiples dimensions au sein de 1’expérience spatiale, organisées dans une hiérarchie qui émerge
de I’expérience fondamentale de ’espace intersubjectif. Watsuji affirme que la compréhension
ultérieure d’autres dimensions spatiales découle de leur examen depuis le point de vue individuel.
Johnson décrit ensuite en détail plus d’une forme distincte de spatialités dérivées des concepts de

Watsuji. (Johnson, 2019, ch. 6)

La premiere forme, appelée espace environnemental, découle de 1’espace entre les individus,
similaire a la spatialité¢ existentielle de Heidegger enracinée dans les contextes liés aux outils.
Watsuji soutient que la signification pratique se révele en se concentrant sur les outils et
I’équipement, qui sont accessibles aux individus. Cette forme spatiale fondamentale est
essentiellement 1’espace de 1’aidagara, I’interconnexion des individus et de leurs outils. Ensuite
vient une forme qui émerge lorsque la perspective d’un individu se sépare de ses engagements
pratiques, permettant une observation détachée des objets — c’est I’espace perspectif des positions
fixes. Dans cette dimension, des objets dépourvus d’attributs semblables a des outils occupent un
espace centré autour de 1’ego ou du « Je ». Cet espace personnel est structuré selon le point de vue

de I’ego, définissant ainsi ses positions par rapport a lui. (Johnson, 2019, p. 125 - 126)

15



Pour Watsuji, I’espace est significatif en ce qui a trait a la notion de médiance. Johnson souligne
que cet espace abstrait, dépourvu d’associations terrestres, est saisi par un sujet épistémologique
détaché et désincarné. En somme, 1’exposé de Johnson sur les concepts spatiaux de Watsuji révele
une hiérarchie complexe de dimensions au sein de I’étre-au-monde. A partir de 1’espace
intersubjectif fondamental, diverses formes de spatialit¢ se déploient, offrant chacune des
perspectives distinctes sur la relation entre les individus, les outils et I’environnement. (Johnson,
2019, p. 126 - 127) De cette analyse de Johnson nous retenons ceci : pour Watsuji, ces espaces

forment des milieux distincts a la fois abstraits et concrets, caractérisés par des climats particuliers.

Comme nous 1’avons mentionné, dans Fiido, Watsuji distingue trois types de milieux (Watsuji,
1935/2011, chapitre 2)'*. Rappelons-nous que la médiance est I’interaction avec ces choses qui
nous entourent, lesquelles structurent «1’étre » de 1I’étre humain. Cela implique que ces fido
distincts, d’ou émergent nos modes de vies, cultures, langages, pensée, etc., confeérent une teinte
distincte a ces choses. Par exemple, avec le flido du désert, Watsuji veut étudier les « sociétés du
désert ». Cela nous permet de comprendre « I’essence du désert » et ainsi la structure de 1’existence
des gens du désert (Watsuji, 1935/2011, chapitre 2, partie 2). Watsuji parle parfois de
« tempéraments » distincts de sociétés issues de milieux distincts. Autrement dit, Watsuji veut
¢établir un lien entre ce qui constitue un contraste entre les milieux et ce qui constitue un contraste

entre les cultures.'>'®

Ainsi, dans Fiido, Watsuji explique qu’«en tant que corps social d’un certain lieu, notre étre
individuel-social spécifie déja la fagon d’exister des individus qui en relévent et, ce faisant, leur
donne une certaine humeur. » (1935/2011, p. 56) Plus loin, il stipule qu’« ainsi, notre existence est
médialement réglée en configurations d’une abondance infinie». Ici, Watsuji parle d’une
abondance de « charges médiales », de « certaines maniéres d’étre ». Plus loin encore, il affirme

«nous ne sommes pas seulement chargés d’un passé, nous sommes aussi chargés d’un milieu. »

14 Plus tard, dans Rinrigaku, Watsuji ajoute les fido « Américain » et les « Steppes » (Sevilla, 2014, p. 95). A noter
que cette partie du Rinrigaku (volumes 2 et 3) n’a pas encore été traduite.

15 Nous comprenons ici pourquoi, en anglais, Fiido a été traduit par Climate and Culture — a philosophical study
(Bownas, 1961) et que cela, stipulé a la note 9, a pu créer un certain malentendu. Cependant, Watsuji parle ici
d’altérité et de différence.

16 Watsuji explique la distinction des milieux avec I’exemple de I’homme d’un milieu luxuriant « Blue Mountain »
versus un milieu de montagnes arides (1935/2011, p. 88 - 90).

16



(1935/2011, p. 57) Dans ce passage, Watsuji lie ces phénomeénes de médiance principalement avec
les phénomeénes climatiques (de milieux distincts) qui nous entourent — « I’impression d’un jour
de pluie de la mousson, de douceur qu’apportent les pluies de printemps, de pureté vive d’un matin
d’été, épouvantable d’un jour de tempéte. » (1935/2011, p. 57) Les charges médiales sont ce qui
motive « I’intérét plus fort », les choix, et nos facons de « parer » au froid/chaud/humidité. (Watsuji,
1935/2011, p. 44) Par exemple, le désert et tout ce que ces milieux arides comportent « chargent »
les objets de médiance de fagon a structurer notre existence : je ne fais pas que me vétir pour parer
au soleil briilant, mon existence en entier (autant mes rapports avec la nature que mon rapport avec

les autres) est structurée en relation avec le milieu désertique.

Notons toutefois un double sens de charge médiale. D’un coté, cela signifie, comme nous venons
de le voir, étre « empreint » ou « imprégné » d’un sentiment qui motive nos actions. De 1’autre,
«charge» nous indique un sens d’«imposition», ou de «fardeau». D’ailleurs, en anglais,
« charges médiales » est traduit par « climatic burdens or impositions » (Bownas 1961, p. 15). Nous
croyons cependant que fardeau ou imposition ne saisissent pas tout a fait ce deuxiéme sens. Afin
de rester dans le cadre watsujien, nous optons plutdt pour « devoir » ou « obligations ». Bien que
dans Fiido, Watsuji ne soit pas explicite sur la signification de charges médiales autre qu’au sens
d’intéréts plus forts motivés par le climat, il définit plus précisément ce deuxieme sens éthique dans
Rinrigaku. Ethics in Japan (Watsuji, 1937/1996).!7 En somme, les charges médiales sont des tiches
ou des roles que les individus assument en réponse a leur environnement immédiat. Elles sont
essentielles a la survie et au bien-étre de la communauté. Par exemple, dans une société agricole,
ces charges pourraient inclure des rdles spécifiques liés a la plantation, a la récolte et a la gestion

des ressources naturelles.

La médiance renvoie donc a la « relationnalité », a la maniére dont les individus sont en relation
avec les autres et avec le milieu. L’une des idées centrales chez Watsuji est que les étres humains

ne peuvent étre compris isolément, mais seulement en relation avec les autres et avec le milieu. En

17 Les charges médiales explorées a travers Rinrigaku montrent comment les responsabilités individuelles sont aussi
profondément enracinées dans I’interaction avec la communauté. Ces charges médiales soulignent I’importance de
1’¢thique collective et de la solidarité pour maintenir I’harmonie sociale et environnementale. En assumant ces
charges, les individus contribuent & la continuité et a I’évolution de leur culture et de leur société. (Watsuji,
1937/1996, chapitre 3).

17



fait, nous constatons que cette relationnalité est ce qui définit véritablement 1’existence humaine.
Comme D’interprétent plusieurs commentateurs, contrairement a 1’individualisme de la pensée
occidentale, la médiance de Watsuji souligne 1’importance des relations interpersonnelles et du
contexte culturel et environnemental dans lequel nous vivons. L’idée de médiance est également
liée a la conception qu’a Watsuji de la moralité, ou plus précisément de 1’éthique.'® Pour lui,
I’éthique n’est pas seulement une question d’actions individuelles, mais aussi de la maniére dont
nos actions s’inscrivent dans un réseau de relations. De plus, et cela est au ceeur de sa philosophie,
le climat et I’environnement géographique jouent un rdle crucial dans la formation de la culture et
de I’individualité, et influencent donc les relations interpersonnelles. Ainsi, la médiance chez
Watsuji met 1’accent sur la relationnalité et 1’interconnexion entre les individus, la culture, et
I’environnement, en offrant une perspective distincte de la philosophie occidentale sur 1’existence

et la moralité.

Revenons maintenant a Fiido — le milieu humain. Nous pouvons laisser Berque et Couteau nous
donner une idée encore plus précise de I’intention derriére la notion de fiido. Comme Berque
I’explique, cette ceuvre de Watsuji a été congue en réponse & Etre et Temps de Heidegger. A 1’accent
mis sur la temporalité par ce dernier, Watsuji répond en mettant 1’accent sur la spatialité (Berque,
2011, p. 12). Ainsi, « I’existence n’est pas seulement structurée par le temps, elle 1’est tout autant
par I’espace. Elle n’est pas seulement chargée d’une histoire, elle I’est aussi d’un milieu. Le milieu,
c’est ce qui incarne I’histoire, et en dehors de cette concréte incarnation, I’étre n’est qu’une
abstraction. » (Berque, 2011, p. 13) Comme Berque en fait la remarque, pour Watsuji, la question
des milieux « porte sur ce qui fonde et tisse concretement les sociétés humaines, sur la Terre. »

(Berque, 2011, p. 12) Plus loin, il nous éclaire un peu plus sur I’intention du philosophe japonais :

C’est d’abord que [D’intention théorique de Watsuji, qui défiait [’ontologie
heideggerienne, a été largement éclipsée par son illustration concrete en des exemples
de milieux divers, particulierement le Japon, ici classé dans les milieux de mousson.
[...] ce qui ressort de cette comparaison est 1’unicité absolue de 1’exception nipponne.
Fido y contribuait en montrant que cette originalit¢ s’enracine dans la nature elle-
méme. D’ou la faveur que connut le livre, au détriment de ses théses principales qui

18 Cela est beaucoup plus étoffé dans Rinrigaku. (Watsuji, 1937/1996)

18



sont d’ordre ontologique, et d’une portée qui a échappé a la majorité de ses
commentateurs. (Berque, 2011, p. 13.)

Pour sa part, Couteau souligne que la philosophie de Watsuji « traite avant tout de la relation au
fondement de I’existence. Pour lui, 1’étre humain n’est pas un individu isolé, mais un étre en
relation, existant en interaction mutuelle avec un milieu. » (Couteau, 2010, p. 200) Autrement dit,
nous pouvons voir le fildo comme 1’ensemble des interactions et des relations qui se produisent

dans un lieu ou dans un espace abstrait et concret.

Nous comprenons qu’au cceur de la théorie du fiido de Watsuji se trouve la relation entre I’individu
et son milieu. Pour Watsuji, « I’étre-dans-le-monde » se comprend, s’explique a partir du milieu.
Tout comme pour Heidegger!®, I’individu doit étre conscient de sa place dans la société, mais, pour
le philosophe japonais, il doit s’efforcer de vivre en harmonie avec son environnement, crucial a
I’expérience subjective. Ce rapport harmonieux ne doit pas étre confondu avec le message
environnementaliste de protection, ou de sauvegarde de 1’environnement. Certes, ces choses font
partie de I’existence humaine au sein des différents milieux, mais il faut plutot le voir comme une
«réponse créative » (Mayeda, 2006, p. 48 - 49) d’une manicre de vivre des individus selon leur
milieu distinctif. Malgré les différences entre les deux théories, nous pouvons constater qu’elles
ont des points communs. Heidegger et Watsuji soulignent tous deux I’importance de

« ’authenticité » et de la « relation de 1’étre ».

Il y a toutefois une autre nuance a souligner entre les deux philosophes sur la réalisation de soi.
Alors que pour Heidegger, ce rapport (focalisé sur le temps) se maintient au soi envers soi, pour
Watsuji, ce rapport se situe du soi au monde. Autrement dit, Watsuji conceptualise le rapport temps

et espace du soi par rapport au monde (ou il resitue le réle de I’espace). Le fiido est cet espace qui

19 Comme nous le suggére Heidegger, 1’une des approches philosophiques les plus importantes de la réalisation de
soi est le concept de « I’étre authentique ». Dans Etre et temps, Heidegger affirme que le mode d’étre unique du
Dasein est caractérisé par son « étre-dans-le-monde » (ou « I’étre-au-monde ») (1927/1985, 12 : 62) et son « étre-
vers-la-mort » (1927/1985, 51 — 53 : 202 - 207). Autrement dit, la réalisation de soi est le processus qui consiste a
prendre conscience de sa propre finitude et du soi authentique, et a vivre en accord avec ce soi. Pour ce faire,
I’individu doit affronter le dilemme existentiel de son existence, c¢’est-a-dire que les individus doivent réaliser qu’ils
sont responsables de la création de leur propre sens a la vie. Grace a ce processus, I’individu peut atteindre un
sentiment de liberté et d’authenticité qui lui permet de vivre une vie pleine de sens, épanouie. La réalisation de soi
implique donc de prendre conscience de son véritable moi et d’atteindre son plein potentiel. En fin de compte, la
réalisation de soi est un phénomene subjectif qui exige des individus qu’ils se confrontent a leurs propres dilemmes
existentiels et qu’ils découvrent leur soi authentique.

19



structure 1’existence humaine, mais cette existence implique certainement de trouver un sens a sa
vie, d’atteindre son plein potentiel, et de découvrir son soi authentique. Sous I’optique watsujienne,
celan’est possible que grace a I’entrelacement omniprésent qui existe entre 1’individu et son milieu.
En outre, nous croyons que les deux théories s’accordent sur le fait que 1’individu doit s’efforcer
d’étre conscient de sa place dans le monde et d’accepter sa finitude afin d’obtenir une existence
pleine de sens. Cependant, elles sont fondamentalement différentes dans leur vision de I’existence

en matiére de spatialité et de temporalité.?

Dans I’ensemble, Heidegger soutient que le mode d’étre unique du Dasein, caractérisé par sa
conscience de soi et la compréhension de sa propre finitude, s’avere crucial pour la réalisation de
soi. En guise de contraste, alors que Heidegger soutient que ’individu doit s’efforcer de créer une
existence significative, Watsuji semble vouloir nous montrer que I’individu doit s’efforcer de vivre
en harmonie avec son milieu?' afin de créer cette existence significative. La nuance est que selon
I’optique watsujienne, c’est cette harmonie qui donne sens a notre existence et que vivre en
«accord » avec son milieu nous permet d’€tre authentique. Malgré ces différences, les deux
théories mettent I’accent sur la réalisation de soi et sur I’importance d’accepter sa finitude afin de

donner un sens a son existence.

1.4 Le milieu, un « espace » en crise

Carter souligne I’importance de comprendre 1’espace watsujien non seulement comme un concept
physique ou géométrique, mais aussi comme une construction culturelle et sociale qui refléte les
valeurs et les croyances d’une société (Carter, 1996, p. 336 - 338). Nous avons pu voir que
conceptuellement, le flido comporte a la fois une dimension abstraite et concrete. Il est abstrait au
sens ou il englobe des notions telles que celles d’espace ou de lieu existentiel. Pour ce qui est de

son aspect concret, ce dernier réside dans les éléments naturels, climatiques, et matériels de nos

20 Bien que la critique prédominante du philosophe japonais a I’endroit de Heidegger porte clairement sur la
spatialité, il ne dit pas, toutefois, que Heidegger ignore complétement cette notion. Comme Watsuji le souligne dans
son préambule : « Certes, chez Heidegger non plus, la spatialité n’est pas complétement absente. La “nature vivante”
du romantisme allemand semble y étre ressuscitée dans 1’attention portée a 1’espace concret dans I’existence de
I’homme. Toutefois, celui-ci est presque éclipsé par 1’éclairage puissant qui est porté sur la temporalité. La j’ai vu la
limite du travail de Heidegger. Une temporalité a quoi ne répond pas la spatialité n’est pas encore la vraie
temporalité. » (1935/2011, p. 36). Cependant, approfondir ce contraste entre les deux philosophes dépasserait
I’objectif de ce premier chapitre.

21 Rappelons-nous cette nuance avec entre autres I’analyse de McCarthy (2020).

20



environnements. En outre, le fido renferme a la fois un aspect temporel et spatial, mais Watsuji,
sans nier la temporalité, souhaite démontrer 1’importance particuliere de la spatialit¢ dans
I’existence humaine. Finalement, surtout dans Rinrigaku, il a souligné I’importance de 1’éthique
dans notre relation a ’espace. Il affirme que nous avons la responsabilité¢ de créer et d’entretenir
des espaces qui reflétent nos valeurs et favorisent 1’épanouissement humain. Il estime que la fagon

dont nous fagconnons 1’espace refléte notre caractére moral et notre relation aux autres (Carter, 1996,

p.5).

Nous comprenons alors que I’espace watsujien se décline en paysages a la fois climatiques et
culturels, lesquels nous entourent et nous influencent (et sur lesquels nous exergons, a notre tour,
une influence) : pensons aux exemples du désert, de la mousson, de la prairie. Il concerne non
seulement ce genre de lieux, mais aussi des lieux plus « locaux », comme une vallée, la plage, une
ville, un quartier. Autrement dit, pour Watsuji, les phénomenes de milieu (tels que le froid, les
grandes chaleurs ou I’humidité) sont ce qui permet a ’humain de se « découvrir lui-méme » au sein
de ces milieux (Watsuji, 1935/2011, p. 44-45). L’étre humain se découvre, ou comme nous 1’avons
abordé, se réalise lui-méme a ’aide de « moments structurels » (Watsuji, 1935/2011, préambule et
ch. 1, partie I)*? au sein des interactions avec tout ce qui I’entoure. Selon Berque, Watsuji reprend
I’idée de Hegel de la «puissance de mouvoir» (2011, p.15), notamment en relation avec les
moments structurels de ’existence humaine. Pour Hegel, la puissance de mouvoir représente la
dynamique interne qui pousse 1’Esprit (Geist) a se réaliser dans le monde (Redding, 2020)*. Cette
idée est essentielle dans la philosophie hégélienne de I’histoire et de la dialectique, ou chaque étape

est une réalisation partielle qui prépare le terrain pour la suivante.

Nous pensons que Watsuji utilise ce concept pour parler des fagons dont les individus sont fagonnés
par, mais aussi fagonnent, leur fiido. Pour Watsuji, chaque moment structurel de I’existence
humaine est a la fois une condition et une expression de la puissance de mouvoir dans le contexte

du fido. Cela signifie que les individus ne sont pas des entités isolées, mais sont toujours en relation

22 En anglais : « structure of human existence. » (Bownas, 1961). Berque n’est pas explicite sur la définition de
«moment », se concentrant sur plutdt sur fudosei, qui semble englober « moment ». Il serait néanmoins utile d’élargir
quelque peu la signification de moment structurel. Berque fait allusion & Hegel en disant : « alors que dans le
vocabulaire philosophique japonais, ce terme a rendu I’allemand Moment, fréquent par exemple chez Hegel, et qui
dérive de la mécanique le sens de : puissance de mouvoir. » (2011, p. 15)

23 En référence a La Phénoménologie de | ’Esprit.

21



avec leur environnement, qu’il soit naturel, social ou culturel. La puissance de mouvoir, dans ce
sens, est la force qui anime cette relation dialectique entre I’individu et son flido, poussant chacun
vers une réalisation continuelle de soi et de son milieu. Dans ce processus, les « moments »
structurels sont des étapes ou I’interaction entre 1’individu et son fiido prend une forme particuliere,
que ce soit dans la maniére de vivre, de penser ou d’agir. Ces moments sont a la fois le produit et
le producteur de la puissance de mouvoir, formant un cycle continu de transformation mutuelle.
Ainsi, Watsuji reprend et adapte I’idée hégélienne de la puissance de mouvoir pour enrichir sa
propre conception du fiido et de 1’existence humaine, offrant une vision intégrée de I’individu en

relation avec son monde.

Le principal élément sur lequel porte I’analyse de Watsuji dans Fiido et qu’il approfondit davantage
dans Rinrigaku est le lien intime entre ’espace et 1’existence humaine (Couteau, 2010). Pour
Watsuji, I’espace n’est pas un concept objectif et universel, mais plutét un concept subjectif et
culturellement spécifique. Selon lui, les différentes cultures ont des conceptions différentes de
I’espace, qui sont fagonnées par leur histoire, leurs traditions et leur vision du monde. D’ailleurs,
dans Fiudo et Rinrigaku, il compare et contraste les espaces ouverts et vastes des sociétés
«occidentales » aux espaces plus fermés et intimes des sociétés « orientales» (Sevilla, 2014 ;

Watsuji, 1935/2011 ; Watsuji, 1937/1996)*.

Il nous semble en effet que pour Watsuji, surtout en rapport avec les moments structurels, les
humains ne sont pas seulement des observateurs passifs de 1’espace, mais qu’ils en sont aussi des
« créateurs » et des « fagonneurs » actifs. A la lecture de Fiido et Rinrigaku, nous constatons que
selon le philosophe japonais, 1’espace reflete les relations entre les personnes et entre les personnes
et leur milieu. Cependant, comme nous 1’avons souligné, ce n’est pas que Watsuji néglige, voire
nie le role de la temporalité dans I’existence humaine. En fait, dans Fiido, Watsuji fait souvent
allusion au role du temps dans la formation de notre expérience de I’espace — 1’existence humaine

est caractérisée par le spatial et le temporel :

[L]'espace et le temps sont saisis dans leur aspect originaire, et il est en outre clairement
montré qu’ils sont indissociables. Tenter d’appréhender la structure de I’existence
humaine en tant que temporalité seulement, c’est tomber dans 1’erreur de ne chercher

24 En particulier dans les chapitres 2 et 3 de Fiido.

22



I’existence humaine qu’au fond de la conscience individuelle qui n’en est qu’un aspect.
Si I’on saisit d’abord le caractére duel de 1’existence humaine en tant qu’essence de
I’humain, il deviendra tout de suite clair que 1’on doit découvrir la spatialité
simultanément et corrélativement a la temporalité. (Watsuji, 1935/2011, p. 49)

Ce passage nous révele plusieurs choses. Tout d’abord, I’espace et le temps sont saisis dans leur
aspect originaire. Watsuji commence par souligner que 1’espace et le temps doivent étre compris
dans leur essence la plus profonde, leur forme la plus pure ou originelle. Ce n’est pas une simple
conceptualisation, mais une appréhension de leur réalité la plus fondamentale. Deuxiémement, ils
sont indissociables. En effet, [’espace et le temps, selon Watsuji, ne peuvent étre séparés 1'un de
I’autre. Ils sont intrinséquement liés et fonctionnent ensemble pour donner un sens a notre
existence.?® Le philosophe souligne I’importance de comprendre 1’existence humaine a la fois dans
ses dimensions spatiales et temporelles. Il considere 1’existence humaine comme ayant un caractere
«duel » : elle est a la fois influencée par 1’espace et le temps. Autrement dit, nous pourrions
interpréter ce passage comme une affirmation de I’importance de considérer a la fois les influences
spatiales (I’environnement, le lieu, le contexte) et temporelles (histoire, évolution, changement) sur

I’étre humain.

Nous situant dans le contexte présent de crise climatique, nous croyons que cette perspective du
fido offre une approche holistique pour comprendre comment I’humain est influencé par son
milieu et influence celui-ci a travers le temps et 1’espace. Lorsque nous parlons de « crise » ou
« d’urgence » climatique, nous avons établi que cela faisait référence aux changements significatifs
qui se produisent a 1’échelle des écosystemes en raison des activités humaines telles que la
combustion de combustibles fossiles et la déforestation. Le consensus est que ces activités ont
entrainé une augmentation des émissions de gaz a effet de serre, une hausse des températures et
une augmentation de la fréquence des phénomenes météorologiques extrémes, ce qui provoque des
répercussions importantes sur les sociétés humaines et le monde naturel, et, au bout du compte, sur
les milieux. Ainsi, dans 1’optique watsujienne, peut-on penser qu’au final, la crise climatique est le

résultat d’une incompréhension du monde et de cette réalité¢ de fiido ? Autrement dit, comme le

25 Egalement, Watsuji critique Heidegger, et probablement d’autres philosophies qui mettent trop 1’accent sur le
temps (ou la temporalité), comme la principale composante de I’existence humaine. Il soutient que se concentrer
uniquement sur la temporalité est une approche limitée, car elle ne considere 1’existence humaine que d’un point de
vue individualiste et introspectif.

23



disait McCarthy, est-ce une incompréhension de la «mutualité» entre [’humain et

’environnement ?%¢ (McCarthy, 2020)

Certes, il semble que le flido nous montre I’'importance de comprendre et de «respecter
I’environnement » dans lequel nous vivons et de reconnaitre notre responsabilité a son égard. La
crise climatique met en évidence la nécessité urgente de renouer avec cette compréhension.
Toutefois, bien qu’il soit impératif de prendre des mesures pour réduire notre impact sur les milieux,
et de modifier nos perspectives et nos comportements en faveur d’une relation plus durable et
harmonieuse avec le monde naturel, nous croyons qu’il est tout aussi impératif de repenser la crise
afin de donner force et sens a ces gestes. En effet, nous croyons qu’appréhender notre monde sous
I’angle du fiido nous permettrait de repenser la crise sous un nouveau jour et, nous I’espérons, de

mieux comprendre notre monde aux prises avec une crise qui met en péril son existence.

Dans son article intitulé « Watsuji Tetsuro, Fudo, and climate change », Bruce Janz pose une
question fort intéressante : « given that climate change is the change of milieus, and given that
milieus are necessary for differentiated human cultural development, what happens to cultures and
to thought if all climates undergo radical and sudden change? » (2011, p. 177) La question, comme
Janz I’explique, peut paraitre étrange. En effet, pour la plupart des gens, la question la plus urgente
est « whether climate change will destroy all human life, or render it unrecognizable by changing
our patterns of habitation and travel irrevocably. » (Janz, 2011, p. 177) Néanmoins, ces questions
et notre exploration du fiido jusqu’ici nous indiquent que la notion de « climat » dans 1’expression

« crise climatique » ne se limite pas aux phénoménes météorologiques.

Ce chapitre a permis de clarifier la signification du concept de flido en démontrant que la traduction
par « milieu » est non seulement plus précise, mais aussi plus pertinente que I’interprétation initiale
de «climat». Nous avons également exploré les notions de médiance et de nature, lesquelles
illustrent I’interaction dynamique entre I’humain et son milieu. Dans cette optique, nous constatons
que la notion de « climat » dans « crise climatique » a une portée beaucoup plus grande que ce que
nous entendons généralement par « climat ». Si le terme « crise climatique » met principalement

I’accent sur I’aspect environnemental au sens de nature et d’écosystémes de la question, nous

26 McCarthy utilise le terme « environment », mais nous croyons qu’elle pense a « milieu ».

24



croyons qu’il est essentiel de reconnaitre que ses effets vont bien au-dela du climat lui-méme.
Ceux-ci se font sentir, notamment, sur la santé autant physique que mentale, 1’économie, la
dynamique sociale et géopolitique. A partir de ce constat, nous pourrions nous poser la question
suivante : devrions-nous repenser la crise climatique comme une crise du fiido ? Tout comme le
« climat » watsujien, la réalité d’un climat en crise recele des notions existentielles de nature, de
culture, de lieu, d’historicité. Autrement dit, ’idée de « crise climatique » se rapproche de 1’idée

de « crise des milieux. »

25



CHAPITRE 11
FUDO — ESPACE RELATIONNEL

Dans le deuxiéme chapitre, nous examinons 1’idée que le fiido fagonne nos relations, que ce soit
avec la nature ou avec d’autres €tres humains. Nous explorons également le concept selon lequel
I’existence humaine et la réalisation de soi sont indissociables de la nature et de la culture. Pour ce
faire, nous examinons un autre concept central chez Watsuji, la « double négation », et la manicre
dont certains penseurs 1’ont appliqué au phénomeéne de la crise écologique. En prolongeant notre
réflexion de la derniére section du premier chapitre, nous défendons 1’idée que les changements
climatiques pourraient modifier les « moments structurels » de notre existence et nos « choix
existentiels » (Watsuji, 1935/2011), et ce, dans le contexte de nos relations avec la nature et avec
autrui. Pour ce faire, nous introduisons le concept de « solastalgie » de Glen Albrecht (2020) et
discuterons du « nouvel anormal » engendré par la crise climatique (Klein, 2015). Nous tentons
ainsi d’arrimer les concepts de solastalgie et de fiido. Alors que la notion de solastalgie nous montre
que les bouleversements climatiques causent une profonde détresse psychologique, la notion de
fiido nous apprend que ces impacts dépassent le psychologique et englobent « I’étre » de 1’« étre
humain » dans son entiéreté et mettent en péril non seulement les milieux, mais également la

réalisation de soi.

2.1 L’humain relationnel et la « double négation » chez Watsuji

Nous avons vu, au premier chapitre, que la notion de fiido est définie comme un espace qui nous
C e . , : .
permet de ressaisir l’interaction mutuelle entre [I’humain et ce qui DPentoure. Cet
entourage/environnement concerne principalement « la nature » au sens de milieux, c’est-a-dire
d’un environnement ou il y a influence mutuelle entre les divers phénomeénes climatiques et
naturels. A travers cette multitude d’interactions dans un milieu, I’étre humain se découvre et se
r i A r . 27 . . .
réalise grace aux moments structurels de la médiance”’. De ces interactions et influences mutuelles

dans un milieu émerge la culture : dans une réalit¢ de fiido, nous constatons que les phénomenes

27 Rappelons-nous le « moment » en tant que puissance de mouvoir de Hegel.

26



8

climatiques d’envergure, par exemple, la mousson?®, englobent ce que Watsuji nomme les

« charges médiales », desquelles émergent les cultures®.

Comme discuté au chapitre 1, Watsuji propose une conception unique de 1’espace et du lieu,
enracinée dans la culture et la tradition japonaises. Selon les interprétations explorées au chapitre
précédent, pour Watsuji, I’espace et le lieu ne sont pas seulement des entités physiques ou
objectives, mais sont étroitement liés a la subjectivité et & I’expérience humaines. L’une des
intentions primordiales de Watsuji est de souligner I’importance de comprendre 1’existence
humaine en relation avec le milieu dans lequel elle se situe. Autrement dit, la conception de 1’espace
de Watsuji souligne I’importance de comprendre les dimensions subjectives, culturelles et sociales

de I’expérience humaine en relation avec le milieu.

Afin de nous aider a saisir la notion d’espace relationnel, il serait utile d’explorer un peu plus en
profondeur la conceptualisation de I’étre dans son environnement chez le philosophe japonais. Pour
Watsuji, comme 1’explique Couteau, I’humain « ex-siste », ¢’est-a-dire qu’il se tient « au-dehors,
et cet au-dehors de lui-méme est I’espace de la relation, celle de I’humain a la nature alors appelée
milieu ou environnement» (2010, p. 200). Comme discuté précédemment, cette idée d’espace
existentiel est omniprésente dans la philosophie japonaise.* En outre, Watsuji tente de montrer
que les lieux ne sont pas statiques ou fixes, mais qu’ils sont fagonnés par le contexte culturel et
historique dans lequel ils existent. Les lieux ne sont pas simplement des emplacements physiques,
mais sont imprégnés de significations culturelles, sociales et psychologiques qui découlent des

interactions entre les personnes et leur environnement.

La conception de I’espace et du lieu de Watsuji souligne I’importance de 1’expérience subjective,
de Dinteraction dynamique entre I’humain et son environnement, mais aussi, et cela est
omniprésent dans Fiido, du contexte culturel. Selon Watsuji, I’espace n’est pas simplement rempli
d’une multitude d’entités physiques objectives, mais est, au contraire, intimement li¢ a la

subjectivité humaine et a la mani¢re dont les individus font I’expérience du monde. Ainsi,

28 Laquelle englobe une multitude d’autres phénoménes climatiques propres a celle-ci.
2 Nous nous servons de la mousson comme exemple, mais le principe est similaire pour le désert et la prairie.

30 Rappelons-nous I’exposé de Johnson sur ’espace watsujien au point 1.3 du chapitre 1 de ce mémoire.

27



I’expérience subjective de I’espace, fagonnée par la perception, les émotions et le contexte culturel
de I’individu, se ferait a travers le lieu.?! Cela signifie qu’un lieu particulier peut étre vécu
différemment par différentes personnes, en fonction de leur contexte personnel et culturel.

Considérant cela, le milieu est constitué¢ de la multitude de lieux au sein d’un espace global.

Selon Watsuji, le lieu n’est pas seulement un produit de la perception individuelle, mais il est aussi
faconné par les pratiques sociales et culturelles qui se déroulent dans un espace particulier (Carter,
2013). En d’autres termes, les lieux ne sont pas simplement des emplacements physiques, mais
aussi des constructions sociales et culturelles fagonnées par le comportement, et les interactions
entre humains. Par exemple, une église catholique n’est pas juste un espace physique, c’est aussi
un lieu imprégné de signification et de sens religieux. Les relations sociales, au méme titre que les

relations avec les milieux, revétent ainsi une importance fondamentale.

Dans Rinrigaku, Watsuji reprend une notion d’ Aristote : « if a human being is, basically speaking,
a social animal, then social relationships cannot be separated from her. It must be that a human
being is capable of being an individual and at the same time also a member of a society. »
(1937/1996, p. 14) Pour Watsuji, les relations sociales constituent 1’éthique a proprement parler, et
I’étre humain, pour le philosophe, est a la fois un étre individuel et social. En somme, Watsuji voit
I’humain comme un étre fondamentalement en relation, existant en interaction mutuelle avec un
milieu, structuré par toutes ces interactions (Couteau, 2010, p. 200). Comme I’explique Sevilla,
Watsuji entend démontrer que 1’expérience humaine repose sur les relations, et ces relations sont
organisées par les « organisations éthiques» (famille, communauté, économie, culture, Etat),
lesquelles établissent la dynamique des relations humaines (2014, p. 89). Ces organisations
reposent sur deux dimensions : le temps (ou I’histoire) et ’espace (fiido).>? Avec le fiido, Watsuji
tente de démontrer que 1’expérience humaine est fagonnée autant par 1’espace que par I’histoire, et

que cette expérience s’avere d’abord et continuellement relationnelle plutdt qu’individuelle.

31 Nous comprenons cependant qu’il doit y avoir des limites a ces variations individuelles. Il existe un milieu réel,
extérieur a la subjectivité.

32 Gardons a I’esprit le contraste Watsuji/Heidegger — Watsuji ne voit pas 1’espace comme plus important que le
temps, mais son concept d’espace fiido est tout aussi fondamental a I’expérience humaine.

28



Toutefois, selon Watsuji, notre existence se structure tout d’abord dans nos relations avec nos
environnements naturels, ensuite avec nos environnements humains, de méme qu’avec les divers
objets qui nous entourent (1937/1996, p. 21). En maticre de relations humaines, le philosophe veut
montrer que I’individu émerge en «niant» le collectif, et que le collectif émerge en « niant »
I’individu, autrement dit, tant I’individu que le collectif émergent dans un mouvement de « double
négation » (Watsuji, 1937/1996, p. 22-23). Avec ce concept de double négation, Watsuji veut
expliquer comment les individus se comprennent et comprennent leur relation au monde. Le
processus commence par une « négation» et est suivi par une « négation de cette négation ».
Watsuji ne décrit pas exactement le processus a chaque étape, mais nous pouvons synthétiser cette

double négation comme un mouvement oscillatoire.

A la «négation initiale », nous ressentons un pressentiment ou, plus précisément, un sentiment
« préréflexif » d’unité avec le monde (« nondual oneness »**) qui nous entoure ; a ce stade, il n’y a
pas de distinction entre soi et le milieu. Ce sentiment préréflexif, selon Watsuji, est une expérience
primitive et immédiate ou I’individu n’a pas encore développé une conscience claire de sa propre
subjectivité. Il s’agit d’une perception pure et non médiatisée par la réflexion ou la
conceptualisation. Comme ’explique Carter, cette expérience initiale est une immersion compléte
dans I’environnement, une unité avec celui-ci qui précede toute forme de réflexion consciente. La
premiere négation se produit lorsque 1’individu prend conscience de sa distinction par rapport a
I’environnement et aux autres. C’est la négation de cette unité originelle ; I’individu se met a part,
reconnaissant sa subjectivité unique et ses capacités de réflexion et de choix personnels. Cependant,
le fait d’étre isolé ou séparé du monde ne permet pas de comprendre completement 1’existence
humaine. Ainsi, la deuxiéme négation consiste a « nier » la premiere négation, en reconnaissant
que les individus ne sont pas des entités isolées, mais qu’ils sont toujours en relation avec les autres
et le monde. Autrement dit, cette seconde négation conduit a une nouvelle synthése ou I’individu

s’appréhende comme un étre fondamentalement relationnel. (Carter, 2013, p. 135 - 137)

Nous constatons que 1’idée de double négation de Watsuji cherche a réconcilier deux aspects de

I’existence humaine : I’individualité et la sociabilité. C’est une fagon de naviguer dans la tension

33 Carter, 2013, p. 137. Nous utilisons « préréflexif » pour traduire « nondual oneness », expression utilisée par Carter
et qui réfere a 1’état qui précede la distinction entre le soi et le milieu.

29



entre le soi et I’autre, I’individu et la communauté, sans subordonner 1’un a I’autre. Nous croyons
que le concept fournit un cadre pour comprendre I’interaction entre 1’individualité et le relationnel,
entre le fait de se « tenir a 1’écart » ou de se séparer comme individu unique, et celui de faire partie
d’un ensemble plus vaste, d’une collectivité. Le concept de double négation fait partie intégrante
de la conception de I’éthique de Watsuji, car il souligne 1’équilibre entre 1’autonomie individuelle
et les exigences éthiques qui découlent de notre appartenance a diverses formes de communauté
(famille, nation, humanité, etc.). Par conséquent, selon Watsuji, la conduite éthique ne peut étre

pleinement comprise sans reconnaitre cet équilibre complexe.

Toutefois, ce mouvement de négation ne s’arréte jamais a 1’un ou a I’autre des deux pdles, c’est-a-
dire qu’il oscille continuellement. Ce mouvement est possible grace aux objets de la médiance.
Autrement dit, ce qui nous unit et nous sépare n’est pas tant I’espace du fiido lui-méme, mais plutot
les objets et lieux qui le composent, dans un espace « aidagara ([H##)». Cet aidagara, traduit
comme « entre-deux » (Couteau, 2010)**, est I’espace qui permet aux interactions humaines de se
produire. Selon Watsuji, cet entre-deux « includes within itself an infinite number of expressions.
Not only gestures, facial expressions, demeanor, and so forth but also language, custom, ways of
living, and so on are all expressions of betweenness; and they make up the moments that constitute

it» (Watsuji, 1937/1996, p. 35). Ainsi, pour Watsuji, comme Carter 1’explique,

We are both individual and social beings, and the space between is where we interact
with others: it both separates and joins us. This space is a place of interactive potential,
a space where community happens. As human beings, we are enmeshed in a vast
network of relationships (2013, p. 135).

En tant qu’individus, nous ne pouvons pas étre séparés des relations sociales, car nous partageons
une langue commune (ou dans bien des cas, plusieurs langues dans un méme milieu), nous
marchons sur des sentiers communs ou empruntons des routes communes, nous mangeons des
aliments cultivés et préparés par d’autres en utilisant des outils communs a tous, dans un milieu

qui nous fagonne d’une multitude de fagons (Carter, 2013, p. 135).

34 En anglais : « betweeness » (Carter, 1937/1996).

30



Nous constatons alors que dans 1’ensemble, le concept de double négation de Watsuji peut nous
aider a comprendre comment notre relation avec la nature (au sens usuel) est fagonnée par 1’idée
que nous nous faisons de nous-mémes et de notre place dans le monde. En reconnaissant notre
profonde interconnexion avec le monde naturel, cela nous donne une nouvelle perspective lorsque
nous réfléchissons sur nos rapports avec le milieu dans un contexte de phénomenes climatiques de

plus en plus extrémes.

En effet, quelques interprétes de Watsuji ont proposé des réflexions en mati¢re de rapport avec la
nature afin de considérer ce rapport dans un contexte de crise écologique. La problématique
principale, comme 1’explique Berque, est cette notion de dualité entre I’humain et la « nature »*>.
I1 semble parfois que 1’on doive choisir entre séparer ’humain de la nature ou effacer toute
différence entre ceux-ci (Berque, 2004, p.12; McCarthy, 2020, p.516). Or, la nature et
I’environnement, du point de vue de la notion de fiido, ne sont ni extérieurs ni identiques a nous.
Selon ces interprétes, la conception de la nature proposée par Watsuji est relationnelle a nous dans
un sens non dichotomique, ou I’individualité est toujours préservée méme si elle est fortement
influencée par le milieu. Bien que Watsuji n’¢élabore pas la notion de double négation entre les
humains et la nature aussi clairement qu’il élabore celle entre I’individu et le social, selon ces
commentateurs, cette double négation avec la nature peut €tre conceptualisée. Dans son livre Ethics
Embodied, McCarthy explique que, dans 1’optique de la pensée de Watsuji et de la crise écologique,
nous devons maintenir et encourager les relations ou les connexions avec la nature, comme les
relations entre étres humains du point de vue watsujien, c’est-a-dire d’un point de vue «non

dualiste » ou non dichotomique (2010, p. 14 — 15).

Comme nous 1’avons vu, selon Watsuji, I’étre humain existe dans un contexte social et
environnemental, et ce contexte définit qui nous sommes et comment nous nous appréhendons.
Notre sens du soi se construit a travers ce processus de double négation, dans lequel nous nions
notre individualité afin de participer aux relations sociales, et nous nions nos relations sociales afin
d’étre nous-mémes. En d’autres termes, nous sommes a la fois des individus et des étres sociaux,
et nous existons dans un contexte écologique plus large. La double négation de Watsuji met en

lumiére, a tout le moins, des implications importantes sur la manieére dont nous nous situons face

35 Ici au sens du climat et des écosystémes naturels.

31



au monde naturel en tant qu’étres humains. De cette analyse de Berque et McCarthy, nous retenons
ceci: si nous nous considérons comme profondément liés a la nature, nous sommes plus
susceptibles d’apprécier et de respecter le monde naturel. Nous sommes aussi plus enclins a nous
considérer comme des gardiens de I’environnement, responsables de sa protection et de sa
préservation pour les générations futures. En revanche, si nous nous considérons comme
completement séparés de la nature, nous sommes plus susceptibles de I’exploiter a nos propres fins,
sans tenir compte des conséquences a long terme de nos actions. Nous sommes €galement plus
enclins a considérer la nature comme une chose a conquérir ou a dominer, plutét que comme un

écosysteme vivant dont nous faisons partie.

Nous tenterons d’approfondir cette réflexion, qui nous semble fort intéressante, dans les sections
qui suivent, en tentant d’extrapoler 1’idée de double négation pour examiner ’humain en relation
non seulement avec la nature, mais aussi en relation avec la culture. Bien que nature et culture ne
soient pas des contraires dans l’optique de Watsuji, ils représentent deux dimensions
interconnectées de 1’existence humaine. Lorsque nous tentons de réfléchir sur ces deux dimensions,
il n’y a jamais vraiment d’assise sur laquelle s’arréter pour résoudre un probléme. Face a la crise
climatique, il semble impossible de se concentrer uniquement sur une seule dimension, car cela
nous ferait perdre de vue 1’ensemble du probléme. En méme temps, il est difficile d’ignorer I’'une
ou I’autre des dimensions si nous voulons trouver des solutions efficaces. La notion de fiido incarne
cette oscillation entre nature et culture, ce qui engendre une certaine incertitude. Cette incertitude
est cependant cruciale pour Watsuji, car elle refléte son approche non-dualiste. Examinons alors

de plus pres ce rapport milieu/culture que le philosophe japonais met en lumicre dans Fiido.

2.2 Nature et culture a travers la double négation

Au premier chapitre, nous avons abordé des exemples concrets de divers milieux et la réalisation
de I’étre humain au sein de ces milieux. Berque souligne, entre autres, que c’est la I’'une des
intentions théoriques fondamentales chez Watsuji : montrer que [’originalit¢ d’une culture
s’enracine dans le milieu lui-méme (Berque, 2011, p.13). Nous avons vu que dans Fiido, Watsuji
analyse trois milieux distincts, mettant particulierement 1’accent sur le milieu de la mousson
(Watsuji, 1935/2011, ch. 2, partie 1). De fait, la conceptualisation que fait le philosophe des

milieux du désert et de la prairie sert a mettre en lumiere le caractere unique du milieu de mousson.

32



Comme Berque et la plupart des commentateurs actuels le pensent, la conceptualisation
watsujienne de la mousson va bien au-dela de la simple description du climat qui imprégne ces
parties du monde. En effet, nous voyons deux aspects fondamentaux de la pensée de Watsuji : la
concrétisation de I’espace et une théorisation sur I’émergence des cultures. Nous croyons alors que
le concept de double négation a des implications non seulement pour les relations interpersonnelles,
mais aussi pour comprendre la relation de ’humain avec la nature et la culture. L’humain se

découvre non seulement comme un €tre naturel, mais aussi comme un étre culturel.

Examinons la double négation, tout d’abord sous I’angle de la relation avec la nature. Watsuji n’est
pas explicite, mais nous croyons que dans les premicre et deuxieme parties de Fiido, il essaie de
démontrer ce qui suit. Dans un état de « non-dual oneness » ou « préréflexif», I’humain peut se
découvrir comme faisant partie intégrante du monde naturel, sans aucune séparation. La « premicre
négation » se produit lorsque I’humain se distingue de la nature. Cela nous semble apparent lorsque
Watsuji se référe a Heidegger par 1’utilisation de la technologie, de 1’agriculture ou de tout autre
moyen qui nous différencie des autres animaux et des phénomeénes naturels (Watsuji, 1935/2011,
p. 55 - 56). La « deuxieme négation » se produit lorsque nous comprenons que nous ne sommes
pas isolés de la nature, méme avec nos capacités et nos technologies uniques. Tout au long de Fiido,
Watsuji nous semble tres explicite sur ce point : nous dépendons de la nature pour notre subsistance,
notre bien-étre, notre survie, et, en fin de compte, pour la compréhension, la découverte et la
réalisation de soi. Nous voyons alors que la deuxiéme négation conduit a une compréhension
synthétisée ou les humains se considérent a la fois comme distincts et interconnectés avec le monde

naturel. Le principe est similaire avec la dimension culturelle.

Au départ, on peut exister dans un milieu culturel sans trop penser a ses influences. La premiere
négation se produit lorsque I’individu prend conscience de lui-méme comme une entité
indépendante, capable de pensée rationnelle et de choix personnels, se distinguant ainsi de la
culture collective. Cependant, s’isoler totalement de la culture revient a ignorer les conditions
mémes qui fagonnent, comme nous 1’avons vu avec Carter, le langage, les valeurs et les normes
sociales (1993). La deuxieme négation, quant a elle, consiste a reconnaitre que le Soi est
profondément influencé et fagonné par son milieu culturel. Cela signifie comprendre que nos

pensées, nos valeurs et nos comportements sont indissociablement liés a la culture qui nous entoure.

33



En d’autres termes, il s’agit de réaliser que notre identité individuelle ne peut étre pleinement

comprise qu’en tenant compte de notre contexte culturel.

Ainsi, pour reformuler les propos de Berque et McCarthy dans la partie précédente, dans les deux
relations — avec la nature et la culture — le concept de double négation de Watsuji sert a critiquer
une vision unilatérale qui soit identifie complétement 1’individu avec la nature, soit les sépare
complétement. Il en va de méme pour la culture. Les humains se découvrent a la fois comme des
étres naturels et culturels ; ils sont des produits de la nature et de la culture, méme s’ils ont la
capacité d’influencer les deux. Qui plus est, se comprendre comme un individu a la fois naturel et
culturel a également des implications éthiques. Dans le cas de la nature, cela implique notre
responsabilité de maintenir une relation harmonieuse avec le milieu. En ce qui concerne la culture,
cela souligne la nécessité d’un engagement éthique envers la collectivité, les traditions et les
normes sociales qui nous faconnent, tout en laissant une place a ’action et a la critique

individuelles.3®

Que ce soit dans Fiido ou dans Rinrigaku, Watsuji ne donne pas sa propre définition précise ou
explicite de la culture. Toutefois, nous pouvons voir qu’il I’aborde comme un phénomene
dynamique et collectif qui nait de la « multitude d’interactions » entre les étres humains et leur
environnement naturel (Couteau, 2010). Dans Fudo, Watsuji se concentre en particulier sur
I’interaction entre la culture et le milieu, mais plus tard dans Rinrigaku, nous voyons qu’il s’attarde
également a explorer la relation entre la culture et le milieu, en s’attachant plus particulieérement
cette fois a la maniére dont cette relation influence le caractére, les valeurs et les sensibilités
¢thiques d’une société donnée. Autrement dit, selon quelques commentateurs, Watsuji considere
la culture comme un phénomeéne complexe et multiforme qui émerge de I’interaction dynamique
entre les humains et leur environnement naturel. D’ailleurs, les différents commentateurs de
Watsuji semblent converger sur ce en quoi consiste la culture selon le philosophe : I’expression

collective d’expériences, de valeurs, de traditions et de structures sociales partagées dans un

36 Cette vision synthétisée est cohérente avec 1’éthique philosophique générale de Watsuji, laquelle cherche souvent a
équilibrer des forces ou des concepts apparemment opposés. La double négation fournit un cadre permettant de
comprendre la complexité et le caractere nuancé de ces relations.

34



contexte géographique et climatique spécifique (Berque, 2011 ; Carter, 2013 ; Janz, 2011 ; Johnson,
2019).

Nous constatons alors que la conception de la culture de Watsuji est profondément ancrée dans la
notion de fiido. Considérant que le fiido représente I’environnement naturel, y compris le paysage
physique, le climat et les caractéristiques géographiques, ces ¢léments faconnent le caractére et les
valeurs d’une culture particuliére. Nous comprenons que pour Watsuji, la culture n’est pas une
entité statique ou isolée, mais plutot le produit d’interactions entre les individus et leur
environnement, en constante évolution, réagissant et s’adaptant aux changements de
I’environnement naturel (Carter, 2013, Couteau, 2010 ;).>” Dans ’ensemble, la conceptualisation
de la culture par Watsuji s’articule autour de I’idée de fiido, soulignant le lien indissociable entre
les humains et leur environnement naturel, et cela est démontré dans I’analyse qu’il fait des milieux
particuliers. Nous y percevons la nature dynamique et communautaire de la culture, ainsi que son

influence sur I’éthique individuelle et collective.

Dans Fiudo, Watsuji présente 1’exemple du climat de la mousson pour discuter de la fagon dont la
culture humaine est fagonnée par les conditions naturelles (1935/2011, ch. 2, partie 1). S’agissant,
pour Watsuji, d’élucider la maniere dont une condition naturelle spécifique peut influencer non
seulement les aspects pratiques de la vie humaine, tels que 1’agriculture et I’architecture, mais aussi
les dimensions symboliques, éthiques et culturelles, ce type de milieu offre aux yeux du philosophe
un exemple parfait. D’emblée, dans son analyse, Watsuji reprend 1’idée commune de mousson,
laquelle représente un type de milieu spécifique qui se caractérise par un schéma saisonnier distinct
de précipitations et de direction des vents (Watsuji, 1935/2011, ch. 2, partie 1). Dans les régions
ou reégne un climat de mousson, il y a une alternance de saisons humides et séches, avec de fortes
précipitations pendant la saison humide et des conditions relativement séches pendant la saison

séche. Cependant, I’une des caractéristiques principales que retient Watsuji est la suivante :

La mousson est un vent saisonnier. Cependant, c’est plus particuliérement un vent
saisonnier d’été, un vent qui souffle d’un océan tropical vers le continent. La
particularité du milieu des régions de mousson, c’est donc d’allier chaleur et humidité.

3711 semble que ces interactions, ou plutdt les modes d’interactions revétent une certaine permanence. Rappelons-
nous I’exemple de « sentir le froid ». Ce « sentir » est omniprésent, permanent, toujours actif.

35



Cela, nous allons le saisir en tant que maniere d’exister de I’humain, chose que les
hygrometres n’indiquent pas (Watsuji, 1935/2011, p. 62. Italiques de Watsuji).

En effet, la mousson présente a la fois des opportunités et des défis pour les communautés qui
vivent dans ces régions. D’une part, les fortes pluies sont vitales pour 1’agriculture et peuvent
symboliser 1’abondance et la vie. D’autre part, ces mémes pluies peuvent €tre destructrices,
entrainant des inondations et d’autres catastrophes naturelles. De méme, la saison séche a ses
propres avantages et inconvénients. Ce que Watsuji essaie de nous démontrer c’est que le climat
de mousson entraine des réactions humaines particuliéres qui ne sont pas seulement pratiques, mais
aussi culturelles.®® Par exemple, les communautés peuvent développer des pratiques agricoles
spécifiques, des systemes de gestion de I’eau et des structures de construction pour s’adapter aux
conditions environnementales. Watsuji nous explique que ces adaptations pratiques
s’accompagnent souvent de formes culturelles — rituels, mythes, normes sociales — qui reflétent

le double aspect de la mousson, a la fois vivifiante et destructrice.

En effet, nous constatons que pour Watsuji, I’interaction avec le climat de la mousson ne se limite
pas a une simple adaptation ; elle informe également la vision du monde, les considérations
éthiques et les pratiques sociales de la communauté. Par exemple, I’imprévisibilité et la dualité de
la mousson peuvent se refléter dans les croyances religieuses d’une culture, ou les divinités ou les
esprits incarnent a la fois des aspects bienveillants et courroucés (Watsuji, 1935/2011, p. 71 - 72).
La mousson peut de la méme fagon influencer I’éthique sociale, en créant un sentiment accru
d’interdépendance et de coopération au sein de la communauté pour faire face aux défis posés par
I’environnement naturel. Ainsi, la mousson sert d’exemple frappant pour illustrer sa theése plus
large selon laquelle la culture humaine n’est pas une construction arbitraire, mais est profondément
enracinée et faconnée par le fiido dans lequel elle émerge. L’exemple de la mousson montre
comment la nature influence 1’existence humaine d’une maniere profondément liée a la culture, a
1’éthique et a la vie communautaire, offrant ainsi une compréhension nuancée de I’interaction entre

I’humain et I’environnement.

38 Et bien sir éthiques. Rappelons-nous la notion de « charges médiales » explicitée au premier chapitre de ce
mémoire.

36



La chaleur et I’humidité, caractérisant le milieu de mousson, représentent une maniére d’exister de
I’humain. Autrement dit, « I’espace médial » caractéris¢ par la combinaison chaleur et humidité
comporte des charges médiales. Rappelons-nous que le concept de médiance sert a décrire la
relation structurante entre les étres humains et leur environnement, incluant aussi bien la nature
que la culture et les autres personnes. Le terme médiance saisit 1’idée que nous sommes toujours
en relation avec quelque chose ou quelqu’un d’autre. Nous ne sommes jamais complétement
autonomes ou indépendants. Pour Watsuji, cela explique les aspects éthiques de 1’existence
humaine, en soulignant que nos actions ont des conséquences non seulement pour nous-mémes,
mais aussi pour notre milieu et les autres personnes. Autrement dit, nous sommes « médialement

chargés ».

Nous avons postulé que les charges médiales sont ce qui motive « ’intérét plus fort », les choix, et
nos fagons de « parer » au froid/chaud/humidité, le « type de salutation » que nous échangeons entre
nous — bref, notre « maniere d’exister » (Watsuji, 1935/2011, p. 56 - 57). Par exemple, le désert
et tout ce que celui-ci comporte (particulierement le climat et I’environnement arides) « chargent »
les objets de médiance de fagon a structurer notre existence, en particulier nos choix et nos actions :
je ne fais pas que me vétir pour parer au soleil briilant, mon existence en entier (autant mes rapports
avec la nature que mon rapport avec les autres) est structurée en relation avec 1’environnement
désertique. Toutefois, pour Watsuji, la médiance ne se limite pas qu’aux phénomenes naturels et
climatiques. Dans Rinrigaku, Watsuji va plus loin : la médiance vise a expliquer les responsabilités

éthiques et les obligations qui en découlent (Watsuji, 1937/1996).

D’ou le double sens de « charges ». En effet, puisque pour Watsuji, nous sommes en relation
constante avec d’autres personnes et notre milieu, nous avons des « charges » ou des « devoirs »
envers eux. Ces charges médiales peuvent varier en fonction des différentes relations que nous
entretenons — que ce soit envers nos amis, notre famille, notre communauté ou méme envers le
milieu. Dans ce cadre, les charges médiales servent de fondement a la compréhension éthique de
Watsuji. Parce que nous sommes inséparables de notre réseau de relations, nous avons des
obligations morales envers ce réseau. Ce n’est pas seulement une question de choix individuel,
mais une nécessité imposée par la structure méme de notre existence. Dans une réalité du fido, il
nous semble que les différences et similitudes culturelles se manifestent par les différences et

similitudes de charges médiales.

37



La double négation de Watsuji nous aide a comprendre la complexité de nos relations avec la nature
et la culture. En nous voyant a la fois comme des étres distincts et interconnectés avec notre
environnement naturel et culturel, nous sommes appelés a maintenir une relation harmonieuse avec
I’environnement et & nous engager éthiquement envers notre collectivité. Cette vision synthétisée
refléte 1’éthique générale de Watsuji, qui cherche a équilibrer des forces apparemment opposées.
Ainsi, que ce soit dans notre éthique interpersonnelle ou dans notre relation a la nature et a la
culture, la double négation offre un cadre permettant de saisir la nuance et la profondeur de ces
relations. Pour illustrer cette interaction complexe entre nature et culture a travers le concept de
double négation, examinons maintenant I’exemple concret du climat de la mousson et son influence

sur les dynamiques culturelles.

2.3 Interactions humaines dans les régions particulieres de mousson

A la lecture de cette description élaborée du milieu particulier de la mousson, nous constatons trés
tot que pour Watsuji, ce climat a un impact profond sur la culture humaine et I’organisation sociale.
Le rythme et I’intensit¢ de ce milieu faconnent la psyché collective et le comportement des
individus vivant dans ces régions. La nature cyclique de la mousson, avec ses périodes d’abondance
et de pénurie, influence la fagon dont les gens interagissent avec leur environnement, planifient
leurs activités agricoles et développent leurs systémes sociaux et économiques. Watsuji met
I’accent sur la mousson et les peuples indien, chinois et japonais®®, mais il s efforce néanmoins de
mettre en lumicre la nature « structurante » des différents milieux en établissant un contraste entre

les milieux de mousson et de désert. Carter le souligne trés bien en disant ceci :

In the case of Japan, there is a fusion of heat and humidity which, while difficult to
tolerate, is also “nature’s gift” to humans, for it brings about lush growth and an
abundance of plant life. There is no need to struggle against nature, for there is little
that one can do to offset the heat or the high humidity, or to diminish the monsoon rains
of the rainy season or the power of typhoon winds. In any case, the rains, heat, and
humidity bring life to Japan in abundance such that resignation rather than resistance
is the correct response. In desert climates, one must resist the external heat and dryness
in order to survive. But in Japan, one is more likely to be submissive, receptive, and
passive rather than to actively resist the irresistible which returns again and again, year
after year. (Carter, 2013, p. 130)

3911 décrit, entre autres, le caractére « typhonique » du Japon (Watsuji 1935/2011, ch. 3, partie 2).

38



Watsuji décrit comment les habitants des pays de mousson « résistent plus faiblement » a la nature
que les habitants du froid, et ce, en dépit du fait que les premiers requierent « deux fois plus de
force » pour se « protéger de I’humidité de la mousson » (Watsuji, 1935/2011, p. 62). Comme pour
le froid, Watsuji décrit comment nous parons a cette chaleur humide, ou comme il le dit lui-méme,
comment nous nous « protégeons » de celle-ci. Cette intention de protection, Watsuji ne la décrit
pas comme résultant d’une résistance, mais d’un certain abandon, d’une acceptation passive, voire
d’une soumission autant aux « bienfaits » qu’a la « tyrannie » de la nature. Comme il le souligne,
«la relation entre I’homme et le monde n’est pas d’opposition, mais de réception. Elle est a

I’inverse dans le désert. » (Watsuji, 1935/2011, p. 62)

Afin de définir ce qu’il conceptualise comme la « structure humaine de réception et de soumission »,
Watsuji donne comme exemple certaines caractéristiques culturelles qu’il associe a I’Inde, tels
qu’un « relachement de la volonté », un « débordement des passions », et un « manque de sentiment
de I’histoire » (Watsuji, 1935/2011, p. 70). Pour illustrer ces caractéristiques, il contraste la culture
indienne avec celle des Grecs. Citant une ceuvre de Ernest Binfield Havell®°, il affirme que
« [I’Thumain dans la culture indienne se manifeste parait-il, historiquement et socialement, a partir
d’une source linguistique et raciale commune avec les Grecs ; cependant, ses caractéres sont

totalement différents. » (1935/2011, p. 70)*! Watsuji continue en affirmant :

Dans les archipels de I’Europe méridionale, quand « I’humain » grec apparut en tant
qu’humain « grec », ¢’était déja I’humain de la polis. La poésie €pique qui porte le nom
d’Homeére décrit les dieux comme les humains en termes de polis. En revanche, quand
I’humain indien apparait en tant qu’humain indien, ¢’est un humain qui déteste les
obligations de la vie en polis, et qui aime 1’indépendance que procurent I’agriculture et
I’organisation communautaire du village. Il méprise I’art de commercer, dont I’humain
grec fait 'un de ses points forts. (1935/2011, p. 70. Italiques de Watsuji)

Ce qui nous intéresse ici c’est de comprendre ce que Watsuji cherchait a illustrer a travers la
médiance structurante de la mousson. Watsuji visait a montrer comment les différences culturelles

sont profondément influencées par leurs milieux respectifs, en mettant I’accent sur les différences

40 Havell, E. B. (1918). The History of Aryan Rule in India, from the Earliest Times to the Death of Akbar.

41 Bien que Watsuji parle de la « culture indienne » de maniére générale, nous croyons qu’il reconnait implicitement
qu’il y a de multiples sous-cultures au sein de I’Inde. Son analyse vise a identifier des traits culturels dominants
influencés par le climat et I’environnement de la région.

39



climatiques. Bownas, dans son analyse, suggere que toute investigation sur la culture japonaise
doit ultimement remonter a 1’étude de sa nature. Il affirme que : « [a]ll these observations are so
many expressions of the author's attempt to reach a full appreciation of differences in culture by

reducing them to differences of climate or nature. » (Bownas, 1961, p. 214)

Cependant, nous croyons que Bownas adopte une perspective trop réductionniste. Il est indéniable
que dans le cadre de la réalité du fiido, analyser la culture japonaise (et autres cultures) implique

inévitablement une analyse du climat*

dans lequel elle se développe. Toutefois, ce climat n’est
que le point de départ fondamental de cette ¢tude, et non le point final d’une réduction simpliste.
Pour Watsuji, le climat de la mousson favorise un sentiment unique d’interconnexion et
d’interdépendance entre les individus d’une méme communauté (Watsuji, 1935/2011, ch. 2,
partie 1). L’imprévisibilit¢ de la mousson et la dépendance de I’agriculture a 1’égard des
précipitations créent une vulnérabilité commune nécessitant coopération et soutien mutuel. Cela
conduit a la formation de liens sociaux étroits et d’une conscience collective profondément
enracinée dans les rythmes de la nature. En outre, Watsuji montre que la mousson influence les
sensibilités esthétiques et les expressions artistiques d’une culture. Il reprend la nature cyclique de
la mousson, avec ses périodes contrastées de croissance et de déclin, pour montrer que cela se
refléte dans diverses formes d’art, de littérature et de rituels. L’influence de la mousson est visible

dans les représentations symboliques de I’eau, de la pluie et des changements saisonniers dans les

formes d’art traditionnelles des régions de mousson (Watsuji, 1935/2011, Chapitres 2 et 3).

Nous comprenons alors que la portée conceptuelle du fiido de « mousson » chez Watsuji dépasse
le climat au sens usuel, dépasse le « vent saisonnier », et qu’il consideére qu’il n’y a pas qu’une
seule « culture moussonniere ». Il nous semble qu’aux yeux de Watsuji, la mousson englobe
plusieurs autres milieux qui a la fois fagonnent et sont fagonnés par les humains qui les habitent.
Cet intérét plus fort, ou cette charge médiale d’interconnexion et d’interdépendance caractéristique
des milieux de mousson met en lumiere ’aspect fondamental de cet espace qui permet la réalisation

individuelle et collective des « organisations éthiques » ** propres aux milieux de mousson.

4 Ici, on s’en tient au sens de climat et non de milieu.

4 Comme I’explique Sevilla, Watsuji voulait démontrer que I’expérience humaine repose fondamentalement sur les
relations, et ces relations sont organisées par ce qu’il appelle les « organisations éthiques » (famille, communauté,
économie, culture, Etat), lesquelles établissent la dynamique des relations humaines (2014, p. 89).

40



Cependant, pour Watsuji, 1’émergence des organisations éthiques ne s’arréte pas qu’aux

interactions avec le climat.

En effet, selon le philosophe japonais, la culture n’est pas simplement le produit d’actions
individuelles, mais un phénoméne collectif qui nait d’expériences, de traditions et de valeurs
partagées (Carter, 2013). La conceptualisation de la culture par Watsuji met donc ’accent tout
autant sur les aspects sociaux et communautaires de 1’existence humaine. Cela, il tente de le
démontrer plus particulierement dans Rinrigaku. Dans cet ouvrage, Watsuji poursuit son projet
philosophique et se penche alors sur la maniére dont I’environnement naturel affecte les sensibilités
morales et la formation des valeurs éthiques au sein d’une culture (Carter, 1937/1996, Introduction).
Pour Watsuji, il est essentiel de comprendre la relation entre la culture et le milieu pour saisir les

particularités des différentes sociétés et favoriser la compréhension interculturelle.

Toujours dans Rinrigaku, Watsuji poursuit sa réflexion et montre I’importance de comprendre les
facteurs culturels et environnementaux qui faconnent non seulement le comportement, mais les
pensées et 1’éthique de I’humain (Watsuji, 1937/1996). En effet, les analyses de Watsuji sur la
culture et le climat ont également touché aux dimensions éthiques de la vie humaine, a la différence
qu’il met cette fois 1’accent sur 1’interdépendance entre les individus et leur contexte culturel.

Regardons d’abord ce passage :

The locus of ethical problems lies not in the consciousness of the isolated individual,
but precisely in the in-betweenness of person and person. Because of this, ethics is the
study of ningen. Unless we regard ethics as dealing with matters arising between person
and person, we cannot authentically solve such problems as the distinguishing of good
from evil deeds, obligation, responsibility, virtue, and so forth. We are able to clarify
this by having recourse to the concept of "ethics" such as we are now proposing.
(Watsuji, 1937/1996, p.10)

Puis, celui-ci :

It is because "fellowship" is nothing but a manner of interaction through which people
have definite connections with each other. Hence, rin signifies nakama (in general) and,

41



at the same time, a specific form of practical interconnection among human beings.
(Watsuji, 1937/1996, p.11)*

En effet, dans la premiére partie de Rinrigaku, Watsuji affirme que « the essential feature of life »
consiste dans le fait que les personnes adoptent une fagon de se comporter les unes envers les autres,
et cette facon, ou attitude inclut en elle-méme le comportement de base des étres humains, ¢’est-a-
dire leur éthos (1937/1996, p. 17)*. Si nous suivons cette idée, cet éthos structure et maintient une

certaine cohésion sociale.

Toutefois, que ce soit dans Fiido ou Rinrigaku, Watsuji n’aborde pas la notion d’impacts ou des
conséquences sur la cohésion sociale ou méme sur le flido causés par un bouleversement climatique
des milieux. Certes, il nous parle de climats extrémes, en particulier celui de la mousson, et encore
plus particulierement du climat japonais, caractérisé par les typhons (Watsuji, 1935/2011, chapitre
3, partie 2). De toute évidence, ce n’est pas dans un contexte de bouleversement climatique. Au
contraire, ces climats existent dans un contexte de stabilité et de prévisibilité sur une treés longue

période.

Comme nous en avons longuement discuté au chapitre 1, la réalité¢ du fiido repose sur I’historicité

et la spatialité. Ce passage de Watsuji nous aide a résumer cette pensée :

L’existence de 1’étre humain est d’une structure particuliére, historico-médiale. Cette
particularité se révele a I’évidence dans les fypes médiaux qui sont dus a la délimitation
des milieux. Comme ces milieux sont par nature des milieux historiques, les types de
milieux sont en méme temps des types d’histoires. J’ai appelé « moussonniére » la
manicre d’exister des gens dans les régions de mousson (Watsuji, 1935/2011, p. 190 —
191. Italiques de Watsuji).

Il nous semble alors que la « maniere d’exister » caractéristique d’un flido particulier reposerait sur

une certaine stabilité et longévité du climat. Toutefois, dans ce contexte, cette notion de stabilité a

* ningen (A [H]) est traduit par « étre(s) humain(s) ». Séparés, A signifie « personne », et [] « espace ». Quant a
nakama (ff'f]), cela signifie « compagnon », « partenaire ». Ici, Watsuji le saisit comme « fraternité » (fellowship).
rin ff a une double signification de « éthique » et « compagnon/fraternité ».

43 Nous supposons que Watsuji emploie « éthos » selon la définition usuelle, ¢’est-a-dire la disposition, le caractére
ou les valeurs fondamentales propres a une personne, un peuple, une culture. Autrement dit, 1a maniére d’étre sociale
des individus.

42



elle seule n’est peut-étre pas suffisante. En plus d’une relative stabilité, le concept repose tout
autant sur une prévisibilité du climat. Comme le souligne Watsuji dans cette derniére note, le Japon
est brassé par des vents saisonniers trés variables. Cependant, cette variabilité est constante et
prévisible, ce qui, ironiquement, confere au « flido moussonnier » une certaine stabilité. C’est cette
stabilit¢ qui permet & I’humain de se découvrir, de se réaliser — de développer une culture

médialement fagonnée par un milieu.

Jusqu’a maintenant, nous avons vu comment, dans la réalité de fiido, les environnements fagonnent
notre existence, nos relations et notre culture. Le concept de double négation de Watsuji révele
I’oscillation entre I’étre naturel et I’étre culturel, et souligne I’interdépendance entre ces deux
dimensions. Nous avons exploré comment le climat de la mousson influence les dynamiques
culturelles et sociales, créant des liens étroits et une conscience collective. A travers cette analyse,
nous avons pu constater I’importance de la médiance structurante dans la formation des cultures.
Dans la section suivante, nous allons approfondir notre réflexion en examinant comment ces
principes se manifestent dans des contextes de crises environnementales. Nous analyserons
I’impact des bouleversements climatiques sur les structures culturelles et sociales, en nous
appuyant sur la pensée de Watsuji pour mieux comprendre les défis contemporains auxquels

I’humanité est confrontée.

2.4 Réévaluer le concept du fiido a la lumiére de la crise climatique

La période pendant laquelle Watsuji a vécu et pensé précede celle du développement et de la
prospérité économique japonaise sans précédent de la fin du vingtieéme siecle. Watsuji est décédé
en 1960, a un moment ou les effets du gaz carbonique et du réchauffement de la planete étaient
encore peu présents, voire absents des recherches scientifiques. Rien n’indique, a notre
connaissance, qu’il ait entrevu la possibilité d’une crise climatique, ou de changements climatiques
anormalement extrémes sur les milieux. Watsuji semble plutdt avoir cru a une relative stabilité du
climat, dont les changements s’étalent sur de trés longues périodes. Cependant, nous pensons que
la notion de fiido, bien qu’élaborée dans un contexte de stabilité climatique, reste pertinente pour
repenser la situation actuelle. L’état du climat — stable ou instable — influence notre existence,
nos relations et nos identités culturelles. La notion de fiido est avant tout basée sur la médiance du

climat lui-méme. L’instabilité du climat révele que le fiido peut nous étre utile, en nous montrant

43



qu’il y a bien plus en jeu que le simple changement climatique : la nature, la culture humaine, et

nos rapports avec elles.

Traditionnellement, nous étions habitués a un climat stable et a des conditions météorologiques
prévisibles. Cependant, en raison du changement climatique induit par I’humain, nous connaissons
aujourd’hui des phénoménes météorologiques extrémes plus fréquents et plus graves, une hausse
des températures et une fonte des calottes glaciaires. Ces changements ont créé une nouvelle réalité
qui s’écarte considérablement des normes précédentes. Le philosophe Glen Albrecht a exploré les
implications du lien entre notre bien-étre et la stabilité de nos environnements. Il a proposé le terme
«solastalgie » pour décrire la détresse psychologique causée par la défiguration de nos
environnements. La solastalgie se définit comme « la douleur ou la détresse causée par une absence
continue de consolation et par le sentiment de désolation provoqué par 1’état actuel de son

environnement proche et de son territoire » (Albrecht, 2020, p. 76). 1l ajoute que c’est :

I’expérience existentielle d’un changement environnemental négatif, ressenti comme
une agression contre notre sentiment d’appartenance a un lieu. Il s’agit typiquement
d’un trouble chronique, lié¢ a 1’érosion graduelle de 1’identité créée par le sentiment
d’appartenir a un lieu aimé. Il s’agit d’un sentiment de détresse ou de désolation
psychologique né de la transformation indésirable dudit lieu. (Albrecht, 2020, p. 76.)

Bien que ce mal s’apparente a la nostalgie, Albrecht précise qu’il différe en ce que « la solastalgie
est le mal du pays éprouvé alors que vous vivez toujours chez vous dans votre environnement

habituel » (Albrecht, 2020, p. 76).

Albrecht n’utilise pas le concept de fiido*®, mais ses idées s’en rapprochent, lorsqu’il parle de lieux,
de communautés, d’environnements et de Terre. Bien qu’il se concentre sur ’aspect psychologique,
ces bouleversements touchent le cceur méme de notre existence. Un lieu défiguré et devenu
pratiquement invivable cause une détresse psychologique profonde, mais aussi une détresse sur le

plan de la « découverte de soi et du collectif » dans nos milieux. Albrecht donne 1’exemple des

46 A noter qu’a notre connaissance, Albrecht ne connait pas la notion de fiido. Du moins, il n’y fait pas référence ou
méme allusion dans les différents textes que nous avons lus sur la solastalgie.

44



ravages causés par le développement minier de la Hunter Valley (2020)*7. Ce bouleversement de
I’environnement mine les choix existentiels de la population de la Hunter Valley, que ce soit pour
le passé (comme le choix de lieu d’habitation), le présent (décider de rester dans la région ou de
déménager pour chercher un environnement plus sain) ou le futur (planifier ou non d’avoir une
famille). Ces choix de vie, supposément pour notre bien-étre, se retournent contre nous et mettent

en péril notre bien-étre, voire notre survie.

Plusieurs commentateurs d’Albrecht voient la solastalgie comme une « nouvelle émotion » causée
par les changements climatiques (Ostrander, 2022). Cependant, nous constatons que la solastalgie
met surtout I’accent sur I’émotion ressentie face a ces changements qui affectent notre espace de
vie et la maniére dont nous percevons notre existence dans ses dimensions temporelles (passé,
présent et futur). Une vallée fertile, devenue aride en raison du climat extréme, déroute le flux de
la médiance. L’environnement devenu malsain nous pousse a faire des choix « anormaux »,
motivés par des changements environnementaux rapides et radicaux auxquels il est difficile de
s’adapter. Dans le cas du fido de la Hunter Valley, Albrecht explique que la transformation
engendrée par la mine ne perturbait pas seulement le paysage, mais également la cohésion sociale,
engendrant ainsi de I’anomie*® (2020, p. 98). Les habitants de la vallée témoignent que I’impact de

la mine a ciel ouvert sur les communautés ¢€tait évident. La pression pour vendre leur propriéte,

47 L’étude de Glen Albrecht sur la solastalgie dans la Hunter Valley, Australie, s’est concentrée sur les impacts
psychologiques du changement environnemental sur les individus qui sont restés connectés a leur environnement
familial. L’objectif principal était de donner un sens plus profond a la détresse induite par 1’environnement. Cette
étude a notamment observé les effets de la sécheresse persistante en Nouvelle-Galles du Sud (NSW) rurale et de
I’exploitation miniére a ciel ouvert a grande échelle dans la Upper Hunter Valley de NSW. Dans ces deux contextes,
les personnes exposées au changement environnemental ont vécu une affectivité négative exacerbée par un sentiment
d’impuissance ou de manque de contrdle sur le processus de changement en cours. Les méthodes utilisées incluaient
des recherches qualitatives (entretiens et groupes de discussion) et quantitatives (enquétes communautaires) sur
I’expérience vécue de la sécheresse et de I’exploitation miniére. Les résultats de cette étude ont permis d’explorer les
applications potentielles du concept de solastalgie pour comprendre 1’impact psychologique de 1’augmentation de
I’incidence du changement environnemental dans le monde.

48 Albrecht nous rappelle que « I’anomie est un terme inventé par le sociologue francais Emile Durkheim en

1893 pour désigner une situation sociale marquée par la perte des valeurs (morales, religieuses, civiques...) et par un
sentiment d’aliénation. » (2020, p. 98)

45



exercée sur de nombreux individus, changeait la structure sociale de régions entiéres (Albrecht,

2020, p. 99).#

Dans son livre Tout peut changer : Capitalisme et changement climatique, Naomi Klein décrit la
notion de « nouvel anormal » climatique. Ce terme fait référence a 1’état actuel de notre planéte, ou
les effets du changement climatique deviennent la norme plutdt que 1’exception. Klein mentionne
la solastalgie d’Albrecht en soulignant que la crise climatique crée un environnement anormal, peu
importe ou I’on vit (Klein, 2015, p. 221-222).5° Cette nouvelle anormalité s’accompagne d’une
perte de sens a nos vies. Qui plus est, a I’enjeu de la préservation des écosystémes s’ajoute celui
de la préservation des cultures. La culture, comme la nature, a une valeur. La perte d’une culture

est tout autant catastrophique pour I’humanité.

Des chercheurs des universités de Lund et du Queensland affirment que ce n’est pas seulement
I’environnement et 1’économie qui sont menacés par un climat extréme, mais aussi les cultures et
les traditions. Ils soulignent 1’insuffisance des connaissances sur la facon dont les changements
climatiques érodent les connaissances locales et le patrimoine culturel (Université de Lund, 2021).
IIs concluent que I’héritage culturel est principalement per¢u comme ayant une valeur matérielle,
bien que des preuves montrent que cette perte se produit déja. Cela montre que la culture posséde

une valeur intrinseque.

Jusqu’ici, dans ce deuxieme chapitre, nous avons s€paré nature et culture afin de nous permettre
d’analyser le concept de double négation. Rappelons-nous cependant que dans Fiido, I’analyse de
Watsuji montre que I’étre humain est a la fois un étre naturel et culturel. Le fido est un espace ou
la culture, les valeurs, les coutumes et les normes sociales prennent forme. Cette complexité montre
que nous sommes des créatures biologiques soumises aux lois de la nature et des étres culturels
capables de créer des significations, des valeurs et des normes sociales. Le concept de double

négation nous a révélé que, bien que nous nous percevions initialement comme séparés de la nature

411 semble qu’il y ait équivoque sur la pression exercée pour vendre leur propriété (c’est-a-dire que la détresse, dans
ce cas-ci, n’est pas liée au changement). Néanmoins, la mine a ciel ouvert a somme toute défiguré le milieu de la
Hunter Valley.

50 A noter que c’est dans la version originale anglaise que Klein utilise I’expression « new abnormal » dans sa
référence a Albrecht (This Changes Everything : Capitalism Vs. Climate, p. 165).

46



et de la culture, notre existence est profondément enracinée dans notre environnement naturel et

culturel. Dans un contexte de crise climatique, cela nous offre une perspective intéressante.

Le concept de solastalgie d’ Albrecht pourrait &tre enrichi par le cadre conceptuel de Watsuji, qui
offre une compréhension plus holistique de I’impact de la crise climatique sur 1’étre humain en tant
qu’entité naturelle et culturelle. Le dialogue entre ces pensées pourrait contribuer a une nouvelle
éthique environnementale qui puisse tenir compte des dimensions matérielles et émotionnelles de
notre relation avec la Terre. Les concepts de solastalgie et de nouvel anormal, mis en relation avec
le concept de fido, révélent plusieurs points de convergence. Watsuji et Albrecht soulignent
I’importance de la relation profonde entre I’individu et son milieu. Pour Watsuji, cette relation est
décrite comme une médiance, tandis qu’Albrecht la voit comme une source de bien-&tre mental et
spirituel. Méme si les concepts de médiance et de solastalgie ont été pensés de maniére
indépendante par leurs créateurs, les deux philosophes reconnaissent 1’interdépendance entre les

étres humains et leur milieu.

En outre, la notion de charges médiales chez Watsuji peut étre vue comme analogue a la notion de
responsabilité éthique dans le contexte de la solastalgie. Les deux concepts suggerent que I’impact
humain sur le milieu a des implications morales, que ce soit en matiere de responsabilité pour des
dommages environnementaux ou du devoir de prendre soin de nous-mémes, des autres et de notre
milieu. L’idée de Watsuji selon lequel les étres humains sont a la fois des entités naturelles et
culturelles pourrait offrir un cadre nuancé pour comprendre la détresse décrite par la solastalgie.
La destruction de 1’environnement n’est pas seulement une perte de ressources naturelles, mais
aussi une rupture des liens culturels et sociaux. La solastalgie met en évidence la dimension
émotionnelle de notre relation avec I’environnement, souvent négligée dans les discussions sur la
durabilité ou la conservation. Cela fait écho aux observations de Watsuji sur la maniére dont le

fiido influence notre comportement pratique et notre identité culturelle et émotionnelle.

Cependant, le cadre conceptuel du fliido met en lumiére quelques autres aspects qui nous offre
matiere a réflexion. D’abord, rappelons-nous que selon Berque, McCarthy, et Janz, dans une réalité
du fido, nous sommes en médiance constante avec notre milieu. Reconnaitre cette interdépendance
naturelle et culturelle remet en question une vision anthropocentrique qui place I’humain au-dessus

de la nature. En tant qu’humains a la fois naturels et culturels, les humains ont des charges médiales

47



ou des obligations envers eux-mémes et leur milieu. Certes, la crise climatique est le résultat d’une
myriade de causes. Néanmoins, nous pouvons aussi la voir comme un symptome de I’échec a
respecter ces charges médiales, en négligeant les impacts de nos actions non seulement sur le plan

environnemental, mais aussi sur les plans humain et culturel.

L’approche relationnelle de Watsuji implique que notre éthique doit tenir compte non seulement
de nos relations avec d’autres humains, mais aussi avec la nature. Cela exige une réflexion profonde
sur la maniére dont nos actions et nos systémes sociaux affectent le milieu. Appliquer le concept
de double négation a la crise climatique implique d’abord de reconnaitre notre distinction d’avec
la nature (au sens usuel), puis d’accepter notre interdépendance avec elle. Les nombreux réflexions
et discours sur la crise climatique nous montrent que cette crise n’est pas seulement un probléme
scientifique ou technologique ; elle est aussi un probléme culturel et éthique. En d’autres mots, la
crise climatique est un probléme multidisciplinaire. La notion de flido pourrait nous aider a explorer
comment différentes cultures, influencées par leurs environnements naturels respectifs, peuvent
offrir des solutions variées et contextuellement appropriées a la crise climatique. Le fiido n’est pas
une simple toile de fond, mais un facteur actif qui forme notre identité, nos relations et notre éthique.
Nous sommes a la fois influencés par notre fido et en mesure de I’influencer en retour, créant une

dynamique interactive entre I’individu et son environnement.

La crise climatique met en lumiére de nombreuses implications pour divers aspects, y compris les
phénomeénes météorologiques et les écosystemes. Comme nous 1’avons démontré au cours de ce
chapitre, elle englobe aussi une dimension culturelle. Reprenant la réalité du fido, nous voyons
que I’étre humain existe, se découvre et se réalise au sein d’environnements naturels et sociaux.
Les changements climatiques perturbent la stabilité et la prévisibilité de ces environnements. Ces
changements extrémes nous forcent a remettre en question nos choix de sociétés, créent ou
exacerbent I’instabilité géopolitique, et nous obligent a faire des compromis politiques difficiles.
Le climat actuel nous oblige a faire face a une profonde incertitude quant au futur. Cette situation
se complexifie davantage lorsque nous considérons les grands environnements urbains
contemporains, car nous constatons tout d’abord que, dans 1’optique du fiido, ceux-ci peuvent étre
considérés comme des milieux particuliers. Nous constatons également que ces milieux sont aux
premiceres lignes dans le contexte actuel d’un climat en crise — autant face aux conséquences des

bouleversements environnementaux extrémes qu’aux solutions envisagées en réponse a cette crise.

48



CHAPITRE 111
APPROFONDISSEMENT ET APPLICATIONS CONTEMPORAINES DU FUDO

Dans ce dernier chapitre, nous souhaitons centrer notre discussion sur [’adaptation aux
changements climatiques dans les grands centres urbains en nous appuyant sur le concept de fiido.
A ce stade de notre réflexion, 1’optique watsujienne met de I’avant I’interdépendance profonde
entre la culture humaine et son milieu. Nous souhaitons maintenant examiner comment cette
relation influence les réponses a la crise climatique, en particulier dans les milieux fortement
urbanisés. Cette approche permet non seulement d’élargir la compréhension des stratégies
d’adaptation, mais aussi d’approfondir I’enquéte philosophique entamée par Watsuji sur la maniere
dont les cultures évoluent avec leur climat. Dans un premier temps, nous examinons comment le
concept de fiido peut étre adapté aux vastes environnements urbains modernes. Dans la seconde
partie du chapitre, nous examinons comment intégrer des approches inspirées par la nature dans
divers milieux urbains, en étudiant des exemples concrets d’adaptation et de résilience. Nous
abordons ensuite les défis conceptuels et pratiques associés a la mise en ceuvre de ces stratégies
d’adaptation. Enfin, a la derniére section, nous analysons la transformation de 1’espace des grandes

villes a travers le prisme du fido.

3.1 Application du concept de fiido

Avant de poursuivre, réexaminons brievement la notion de milieu selon Watsuji. Carter la résume

bien :

By climate Watsuji means to include not only weather patterns of a region but the
natural geographic setting of a people plus the social environment of family,
community, society, lifestyle, and even the technological apparatus that supports
community survival and interaction. Flido or climate is the entire interconnected
network of influences that together create an entire people’s attitudes (or their ways of
going about in the world) and that represents geographic and climatic influences on
human society and human interaction with climatic necessities, together with the
human transformation of geographic aspects of the environment. (1996, p. 5)

49



En gardant cela a Desprit, il est raisonnable de dire qu’un nombre considérable de personnes sur
cette planéte ne connaitront que la mégalopole,®! ou a tout le moins un milieu fortement urbanisé,
comme cet «entire interconnected network of influences» qu’est le milieu en tant
qu’environnement structurel. En effet, plus de la moiti¢ de la population mondiale vit aujourd’hui
dans des zones urbaines de plus en plus denses. Bien qu’il s’agisse d’un phénoméne assez récent
dans I’histoire de I’humanité, ['urbanisation massive apporte une tout autre dimension a I’existence
humaine. Cette transition a certainement transformé notre facon de vivre, de travailler, de nous

déplacer et de batir des réseaux (Ritchie et Roser, 2018).

Dans Fiido, Watsuji distingue trois types de milieux : la mousson, le désert et la prairie (Watsuji,
1935/2011, chapitre 2). Watsuji ajoute plus tard les fido « Américain » et les « Steppes » (Sevilla,
2014, p. 95) dans Rinrigaku.>* Watsuji utilise également la notion de médiance pour décrire
I’interaction avec ces milieux, laquelle, comme il le dit, structure « I’étre » de 1’étre humain. Cela
implique que ces fiido distincts, d’ou émergent nos modes de vie, cultures, langages, pensées, etc.,
conférent une teinte distincte a ces choses. Par exemple, avec le fiido du désert, Watsuji veut étudier
les « sociétés du désert ». Cela permet de comprendre « I’essence du désert » et ainsi la structure
de I’existence des gens du désert (Watsuji, 1935/2011, chapitre 2, partie 2). Watsuji parle parfois
de « tempéraments » distincts de sociétés issues de milieux distincts. Autrement dit, il veut faire un
lien entre ce qui constitue un contraste entre les milieux et ce qui constitue un contraste entre les

cultures.

Ainsi, la conceptualisation d’une mégalopole comme un flido nous semble une idée profondément
intéressante. Watsuji souligne que « I’humain existe dans sa relation a la nature, il se voit dans la
nature » (1935/2011, p. 90). Le fiido réfere a I’interaction dynamique entre un milieu et la manicre
dont ce milieu influence et est influencé par la culture, le comportement et la mentalité des
personnes qui y vivent. Ici, « nature », au sens watsujien, peut aussi &tre un milieu urbain vaste et
prédominant. Pour beaucoup d’entre nous, la majeure partie de notre existence se vit au sein d’une

mégalopole. L aspect le plus frappant est le contraste entre « environnement urbain » et « naturel ».

5! 'Nous retenons ici la définition commune de mégalopole, soit une trés grande agglomération urbaine densément
peuplée.

52 A noter que cette partie du Rinrigaku (volumes 2 et 3) n’a pas encore été traduite.

50



Les mégalopoles, avec leurs structures monumentales, leurs routes encombrées et leur densité de
population, offrent un contraste frappant avec les environnements naturels. On peut se demander
alors comment cet environnement fagonné par 1’humain influence la mentalit¢ et les

comportements de ses habitants.>

La notion de fiido met en lumiére le climat artificiel omniprésent des mégalopoles. Dans de
nombreuses mégalopoles, les batiments climatisés, le béton omniprésent et la pollution créent un
«climat » distinct qui differe considérablement de la région environnante. Comment ce climat
modifi¢ affecte-t-il les résidents ? De plus, une mégalopole est, généralement, une cosmopolis,
c’est-a-dire un véritable melting-pot culturel. Les différentes traditions, mentalités et modes de vie
se heurtent et se mélangent, créant un milieu culturel unique.>* Comment cela se refléte-t-il dans la
mentalité, 1’art et la vie quotidienne des habitants ? Ceci est particulierement pertinent lorsqu’on
considére les défis du changement climatique et comment une mégalopole peut s’adapter ou
résister a ces changements. Finalement, tout comme Watsuji insiste sur ’interdépendance entre
I’humain et son milieu, on peut réfléchir a la maniére dont les résidents d’une mégalopole

dépendent de leur environnement urbain pour leur subsistance, leur bien-étre et leur identitg.

Les mégalopoles sont des entités complexes qui incarnent la rencontre entre la nature et ’humanité
a une vaste échelle. En utilisant la mégalopole comme exemple, nous pouvons ainsi explorer les
nuances du concept de flido de maniére approfondie et contextualisée. L’exemple de la mégalopole
permet d’ancrer la philosophie de Watsuji dans des réalités tangibles et actuelles, rendant la

discussion a la fois accessible et pertinente pour un public contemporain, surtout si nous gardons a

53 Nous ne voulons pas dire ici qu’il est impossible pour les habitants des mégalopoles d’exister dans des milieux
autres. Nous cherchons a reprendre la notion de Watsuji que « ’humain existe dans sa relation a la nature, il se voit
dans la nature ». (1935/2011, p. 90) (ici, « nature », au sens de Watsuji, peut aussi étre un environnement urbain vaste
et prédominant). Or, pour beaucoup d’entre nous, la majeure partie de notre existence, autant temporelle que spatiale,
se vit au sein d’une mégalopole. Toutefois, dans un fiido de grand centre urbain, il y a certes un déséquilibre marqué
par une forte activité humaine, mais la dimension naturelle — végétation, climat, animaux — reste néanmoins
présente.

54 Et un écosystéme unique — pensons particuliérement aux parcs et animaux typiquement « urbains », comme les
pigeons et les écureuils.

51



esprit la notion de charges médiales. >> Rappelons-nous les propos du philosophe sur les charges

médiales et les maniéres d’étre :

En tant que corps social d’un certain lieu, notre étre individuel-social spécifie déja la
facon d’exister des individus qui en relévent et, ce faisant, leur donne une certaine
humeur. [...] ainsi, notre existence est médialement réglée en configurations d’une
abondance infinie [...] nous ne sommes pas seulement chargés d’un passé€, nous
sommes aussi chargés d’un milieu. (1935/2011, p. 56 - 57)

Dans une réalité du fiido, les phénomeénes d’environnement urbain, d’un point de vue watsujien,

font également partie de cette « abondance ».

Dans Fiido, pour Watsuji, les villes et leur architecture distincte font partie du fiido, en tant
qu’objets de médiance au méme titre, par exemple, qu’un fleuve. Cependant, si nous sortons de
Fiido et considérons Rinrigaku, nous constatons que, bien que Watsuji ne dise pas explicitement
que la ville est un fido, cela semble implicite dans sa pensée. Watsuji utilise la communauté
urbaine comme support — comme espace médial — permettant I’émergence d’un réseau

d’interrelations humaines. Comme il 1’écrit lui-méme :

On the other hand, from the vantage point of a much more intuitive vision, we refer to
a scene peculiar to a crossroads in a megalopolis. Here roads simply cross, but countless
numbers of walkers, bicycles, cars, and streetcars come and go, like a stream of water.
The stream is given birth to by the activities of countless numbers of people who are
going to various places for some purpose and become entangled in this complex way
[...] these movements, in their various ways, give expression to the dynamic structure
of human relations. (1937/1996, p. 184 - 185)

L’utilisation des termes cosmopolis et mégalopolis chez Watsuji nous offre une conceptualisation
intéressante. > Dans le contexte d’une cosmopolis, qui fait référence a une ville mondiale ou
universelle ou différentes cultures et différents peuples coexistent, Watsuji semble aborder le
concept de flido en examinant comment la cosmopolis dans son ensemble posseéde un climat

distinct et stable ou une essence sous-jacente. Ce terme, cosmopolis, sous-entend une grande

55 Rappelons-nous la définition au sens double de charges médiales : « imprégné » et « devoir ».

6 Watsuji analyse la notion de « cosmos-polis » au chapitre 8. Le philosophe utilise les notions de « megalopolis »,
de « cosmos-polis » et de « cosmopolitans », nous le croyons, dans leur sens usuel (Wastuji, 1937/1996, p. 148 et
p. 184)

52



communauté pluriculturelle, alors que mégalopolis nous renvoie une image d’un immense espace
urbain trés dense. Dans cette optique, I’entrelacement de ces deux dimensions nous donnerait alors
un flido de grand centre urbain. Ce « milieu urbain » ou « flido urbain » englobe les caractéristiques
culturelles, sociales et environnementales collectives qui fagonnent les interactions entre les divers

individus et groupes au sein de cet espace cosmopolite.

L’une des images les plus saillantes de ’activité humaine est certes ce fiido urbain, et, suivant la
notion du fiido analysée jusqu’ici, nous pouvons alors considérer la mégalopole comme un milieu
particulier. Tour a tour, les individus en communautés influencent le paysage urbain, autant
structurel que naturel, et ce paysage influence les individus. De plus, malgré leurs différences, les
mégalopoles ont la médiance en commun. Par exemple, Toronto et Tokyo sont deux fiido fort
différents, mais le Toronto Island Park et le parc Hibiya sont, considérant le flidosei, similaires du
fait qu’ils permettent le méme genre d’interactions — un pique-nique, une s€ance d’exercices
physiques en groupe, ou simplement observer le feuillage d’automne des érables ou les cerisiers
du printemps. En somme, bien que des cultures différentes puissent ressortir de ces milieux,
I’émergence de ces moments structurels de 1’existence humaine se fait grace au fiidosei. Autrement
dit, le milieu urbain, dans une réalité du fiido, nait de la coexistence de différents contextes culturels,
valeurs et normes. Ce flido ne serait pas seulement influencé par les cultures individuelles, mais
émergerait également des interactions et des interdépendances entre ces cultures. L’interaction et
I’influence réciproque de personnes issues de milieux différents font émerger un climat ou un
caractere nouveau et distinct, qui définit le fiido urbain. Ce contraste existe bien sir entre différents
milieux, et donc entre différents fido urbains, mais c’est le contraste du fiidosei entre une
mégalopole et une petite localité rurale ou méme des villes de moyenne envergure qui est saillant.>’
En outre, le milieu urbain conserve la composante climatique de la médiance, 1’été étant beaucoup
plus chaud et humide a Bangkok qu’a Londres (quoique les changements climatiques changent la
donne). L’hiver, par exemple, est une expérience tout autre, que I’on vive a Moscou ou a Los
Angeles, tout comme la mousson, que I’on vive dans la région métropolitaine de New Delhi ou

dans le delta du fleuve Yangtze. Les grandes villes coticres de 1’ Atlantique ou du Pacifique ont une

57 En termes de passage d’un environnement & 1’autre, nous pouvons cependant faire cette méme distinction entre
deux flido urbains, par exemple Tokyo et Los Angeles.

53



expérience des saisons fort différente selon I’océan a proximité. Non seulement les villes héritent
de toutes leurs caractéristiques climatiques telles que Watsuji les concevait, mais elles ont des
charges médiales distinctes de celles qui caractérisent des zones plus rurales. Par exemple, la
fraicheur vive d’un soir d’été est vécue fort différemment advenant que 1’on se retrouve dans un
chalet en bois rond avec le son des criquets, ou sur le balcon d’un appartement avec le bruit constant

des voitures.>®

Pour Watsuji, le fido touche tous les aspects de I’existence. Toutes les activités que le philosophe
nous décrit, autant nos interactions avec la nature (au sens watsujien) qu’avec les autres, peuvent
étre concentrées dans un milieu unique — le fiido urbain. Pour une grande partie des habitants de
grands centres urbains, les moments structurels, les choix existentiels émergent de leur milieu
urbain. Par exemple, certains des habitants de Los Angeles, méme s’ils « visitent » le désert, n’en
font pas « I’expérience totale ». L’influence du désert, selon I’idée de Watsuji, n’aura pas ou trés
,. , . \ .
peu d’influence sur I’existence de cette personne comparativement, par exemple, a un habitant du

désert de Mojave.

L’expérience totale du désert implique une immersion compléte dans les conditions climatiques,
géographiques et culturelles de ce milieu particulier. Un habitant du désert de Mojave vit tous les
jours avec les extrémes de température, la rareté de 1’eau, et les vastes étendues arides. Ces
conditions faconnent non seulement leurs pratiques de subsistance, telles que 1’agriculture adaptée
aun environnement aride ou la gestion prudente des ressources en eau, mais aussi leur culture, leur
mentalité et leurs relations sociales. Par exemple, la nécessité de s’adapter & un environnement
difficile et souvent hostile influence profondément les modes de construction, les techniques de

survie, et les rituels culturels dans le désert de Mojave. (Mohave Desert. s.d.)

En revanche, les habitants de Los Angeles, bien que géographiquement proches du désert de
Mojave, vivent dans un milieu fortement urbanisé et modifi¢ par I’humain. Leur quotidien est
marqué par la présence constante de structures artificielles telles que des batiments climatisés, des

routes encombrées, et une infrastructure urbaine complexe. Les aménagements urbains filtrent et

58 La chaleur plus intense des zones urbaines est due, entre autres, a tout ce bitume, a la pollution et a la rareté des
arbres.

54



atténuent les éléments naturels du désert, comme la chaleur intense ou les paysages arides. Les
palmiers, le smog, et I’odeur de bitume constituent les aspects sensoriels dominants du fiido de Los
Angeles, influengant ainsi les perceptions et les comportements des habitants. La nature, dans ce
contexte, est souvent pergue a travers des intermédiaires artificiels, tels que les parcs urbains ou les
escapades occasionnelles dans les zones naturelles environnantes, plutét que comme une force

omniprésente et structurante de I’existence quotidienne.

Le principe est similaire pour les aspects de nos interactions avec les autres. Pour la plupart des
habitants d’un fiido urbain, toutes leurs interactions, toutes leurs activités se voient concentrées
presque exclusivement dans ce type de milieu. La notion de flido nous permet de voir comment les
diverses communautés se forment a I’intérieur de ce milieu, celles-ci émergeant d’une multitude
quasi infinie d’interactions. Ainsi, des quartiers a la fois concrets et abstraits se forment, ayant leur
propre accent, voire leur propre sous-culture. Le Bronx, Brooklyn, Manhattan, par exemple, sont
tous « chargés » de maniéres d’étre face au monde, « chargés» d’une sous-culture. Pour bon
nombre de New-Yorkais, toutes les interactions avec les autres, la famille, la communauté, les

institutions, restent a 1I’intérieur du cadre d’un fido urbain.

Ces vastes milieux urbains montrent une trés grande vulnérabilité aux bouleversements climatiques.
Qu’il s’agisse de la montée des eaux, des vagues de chaleur ou des perturbations climatiques, ces
défis exigent des réponses adaptatives, reflétant une nouvelle interaction avec le flido. Cela exige
certes des réflexions sous les angles d’une pluralité de disciplines pour répondre a ces défis. Dans
un flido urbain, les réactions au changement climatique ne sont pas seulement pratiques ou
techniques ; elles sont également culturelles. Cela est une problématique trés complexe due a une
interdépendance trés marquée de plusieurs facteurs, car I’environnement, la culture, 1’économie et
la société sont profondément interconnectés. Un changement dans 1’un de ces domaines peut avoir
des répercussions dans d’autres domaines, ce qui illustre la relation dialectique au cceur du concept
de fido. Les mégalopoles représentent souvent le summum de la modernité et du progrés humain.
En examinant comment ces bastions de la modernité interagissent avec leur milieu, on peut

apercevoir un angle nouveau, une perspective féconde pour réfléchir sur la crise climatique.

55



3.2 Le fiido urbain et la crise climatique

En matiere de bouleversements climatiques, la derniére décennie nous a donné un apercu de ce qui
nous attend pour les années a venir. Les chaleurs extrémes récemment observées, particulierement
en Europe et en Asie, ont causé bien plus que des désagréments — ces extrémes sont des dangers
réels pour nos vies. Pour composer avec cette nouvelle réalité, nous devons « nous imaginer vivre
dans les villes de demain, avec le déreglement climatique » (ARTE, 2022). Les concepts clés qui
ressortent dans ces réflexions sont ceux d’« adaptation» et de «résilience ».>” On se demande
comment adapter nos villes afin de les rendre plus résilientes aux bouleversements climatiques
inévitables. Les solutions proposées ont souvent deux dimensions : d’un co6té, la réponse est « plus
d’espaces verts dans nos villes », et de 1’autre, elle est « changeons nos mentalités et nos habitudes ».
On veut des villes avec plus de « verdure », mais un changement s’impose également dans nos

pratiques culturelles®.

Au premier chapitre, nous avons abordé les concepts de lieu et d’espace, concepts cruciaux chez
Watsuji. La transformation de I’espace est tout aussi cruciale pour I’adaptation et la résilience des
flido urbains face a la crise climatique. Si nous considérons, tout d’abord, I’exemple de Medellin
en Colombie, la ville a transformé ses espaces publics pour améliorer la résilience urbaine.
Medellin a mis en place des corridors verts et des parcs publics pour lutter contre la chaleur urbaine
et améliorer la qualité de vie (Jaramillo & Salazar, 2020). Nous pouvons penser a la revitalisation
d’habitats naturels en zones urbaines. La revitalisation du bassin de la riviére Saint-Charles par la
ville de Québec en collaboration avec Canards illimités en est un bon exemple (Ville de Québec,
2024). Ces initiatives peuvent étre vues sous 1’angle du fiido en considérant comment ces espaces

verts redéfinissent les interactions entre les habitants et leur milieu.

Dans I’article « Nature-Based Solutions for Urban Climate Change Adaptation: Linking Science,
Policy, and Practice Communities for Evidence-Based Decision-Making », les auteurs examinent

I’application de solutions « fondées » ou « basées sur la nature » (Nature-based Solutions - NbS) a

39 Nous utilisons adaptation au sens usuel, mais résilience au sens plus précis de résilience urbaine : « urban
resilience is commonly defined as the ability of a system, a community, and a society within a city to resist, absorb,
survive, adapt, and recover from the stresses and shocks to which they are exposed » (Lee & Kim, 2018, p. 2)

0 Habitation, consommation, habitudes de vie, alimentation, etc.

56



I’adaptation aux changements climatiques en milieu urbain. L’accent est mis sur la création d’un
pont entre la recherche scientifique, la formulation de politiques et la mise en ceuvre pratique afin
de relever efficacement les défis environnementaux urbains (Frantzeskaki et al., 2019).5! L’étude
tente de démontrer comment les solutions basées sur la nature peuvent jouer un réle central dans
I’adaptation au changement climatique en milieu urbain en associant les connaissances

scientifiques a I’application pratique et au soutien politique.

Les auteurs de I’article définissent les NbS comme des stratégies de gestion des environnements
urbains qui utilisent les processus naturels pour relever les défis sociétaux, en particulier ceux
exacerbés par le changement climatique. (Frantzeskaki et al., 2019) Ces solutions impliquent
souvent la conservation, la restauration ou la gestion durable des écosystémes, intégrées dans la
planification urbaine afin de fournir des avantages tels que la réduction de la chaleur urbaine, la
gestion des eaux pluviales et ’amélioration de la biodiversité urbaine. Dans ce contexte, le terme
«nature » fait référence aux composantes et aux processus des écosystémes naturels — tels que la
végétation, les plans d’eau et les sols — qui peuvent étre exploités pour créer des environnements
urbains plus sains. Les solutions basées sur la nature utilisent ces éléments pour créer des
infrastructures telles que des toits verts, des parcs urbains, des jardins de pluie et des surfaces
perméables qui fonctionnent en harmonie avec les infrastructures traditionnelles pour atténuer les
problémes environnementaux. L’accent est mis sur les solutions qui non seulement relevent les
défis environnementaux et climatiques, mais contribuent également au bien-étre humain et a la

biodiversité.

Les auteurs de cette étude pensent, comme nous, que les villes :

[...] are at the frontline of global responses to climate change. As key sources of
greenhouse gas emissions and with large populations vulnerable to the impacts and
risks of a changing climate, cities are increasingly required to act to mitigate and adapt
to climate change. Cities capitalize on the fact that urban decision-makers have both

1 En matiére de méthodologie, I’étude utilise une approche globale d’examen et de synthése, en analysant la
littérature existante, les études de cas et les pratiques en cours dans différentes villes du monde. Elle met 1’accent sur
la coproduction de connaissances grace a la collaboration entre les chercheurs, les urbanistes, les décideurs politiques
et les parties prenantes de la communauté. Les auteurs indiquent que ce processus vise a garantir que les solutions
basées sur la nature proposées sont scientifiquement fondées, socialement équitables et pratiquement réalisables.

57



the opportunity and the capacity to implement local and global climate solutions to
climate change impacts and risks. (Frantzeskaki et al., 2019, p. 455)

Les auteurs donnent maints exemples ou la planification urbaine intégre des « espaces verts » qui
peuvent aider a I’adaptation et a la résilience des grands centres urbains a ces nouveaux défis
environnementaux. Un aspect intéressant de leur étude est leur réflexion sur la cohésion sociale.®?
En effet, un exemple d’un ensemble de solutions basées sur la nature a pour objectif de « renforcer
la cohésion »%* a Londres (Frantzeskaki et al., 2019, p. 459). Une route, autrefois trés fréquentée,
a été fermée aux voitures et recouverte d’un revétement perméable. Comme ils 1’expliquent, « rain
is also intercepted from the rooftops of this social housing building in storage boxes and the
overflow is then further captured in rain gardens or wild flowers, herbs and insect-friendly plants.

More bee-friendly plants can be seen on the roof of the bicycle shelter. » (2019, p. 459)

Un autre exemple cité par les auteurs est celui de Melbourne et de son programme de Urban Forest

Fund (Frantzeskaki ef al., 2019, p. 461). Les responsables de ce programme croient que :

By considering our city as a wider ecosystem, there is the opportunity to actively foster
connections amongst people, plants, animals and the landscape. This will create the
legacy of a resilient, balanced, and healthy natural environment with a community that
1s connected to nature and place, is active in protecting and enhancing biodiversity, and
enjoys the associated benefits to health and wellbeing. (Melbourne’s Urban Forest
Fund, s.d.)

Nous retrouvons encore ici ces concepts d’adaptation et de résilience au sein d’un écosystéme
urbain. Toujours dans I’optique du fiido, ces mesures pratiques peuvent étre considérées comme
des adaptations culturelles a 1’évolution des conditions environnementales. Dans notre exploration
des chapitres précédents, nous avons compris que le fiido souligne 1’inséparabilité de la culture

humaine et le milieu. Pour Watsuji, 1’adaptation est aussi un élément cl¢ de sa philosophie du fido.

62 Voir la partie sur Albrecht au chapitre 2 de ce mémoire. En effet, les auteurs croient que « clarifying the health and
social cohesion impacts of nature-based solutions as well as their interaction with environmental effects will support
more thorough impact assessment and generate the evidence base to support innovative governance and financing
models » (2019, p. 459)

63 En anglais : build cohesion.

58



Rappelons-nous les concepts de médiance et de charges médiales du fido (Watsuji, 1935/2011,

p. 44). Comme Watsuji I’explique :

Les moyens divers qui sont ainsi trouvés, tels que vétements, braseros, charbonneries,
maisons, visites aux fleurs de cerisier, lieux renommés pour leurs fleurs, digues, canaux
de drainage, structures anti-vent des maisons, ce sont a I’origine des choses que nous
avons produites nous-mémes et de par notre propre liberté. (1935/2011, p. 45)

Ces moyens divers mettent en lumiére deux aspects de 1’intérét plus fort : dans une réalité du fido,
nos actions visent non seulement un objectif esthétique et culturel, mais elles nous apparaissent
aussi comme une stratégie d’adaptation a notre climat (au sens usuel). L’accent mis par les auteurs
sur les solutions basées sur la nature va dans le méme sens en préconisant 1’intégration d’éléments
naturels dans les milieux urbains, non seulement pour leur valeur esthétique, mais aussi en tant

qu’éléments fonctionnels des stratégies d’adaptation au climat.

Le fido met aussi en lumiére I’importance des pratiques spécifiques des communautés par rapport
a leur milieu. Les auteurs de 1’étude NbS expliquent comment I’engagement des communautés
dans la planification et la mise en ceuvre des NbS peut conduire a des stratégies d’adaptation plus
efficaces et culturellement pertinentes.®* Bien entendu, a I’époque de Watsuji, le climat n’était pas
en crise, mais dans cette réflexion sur 1’adaptation et la résilience vis-a-vis d’un environnement
drastiquement changeant, le flido nous offre une perspective nouvelle. Nous constatons que
I’approche NbS permet aux communautés de maintenir leurs identités culturelles tout en s’adaptant
aux changements climatiques, renfor¢ant ainsi I’idée de Watsuji selon laquelle les réponses
culturelles aux conditions environnementales sont essentielles. Vu sous 1’angle du fiido, peut-étre
serait-11 plus fécond de voir les solutions basées sur la nature comme des solutions basées sur le

milieu.

L’étude discute abondamment de I’intégration d’arbres et de plantes dans 1’environnement urbain,
mais n’est pas spécifique sur une ou des especes en particulier. Dans 1’optique du fido, cela est

essentiel. Bien que la discussion sur les cas de Londres et Melbourne ne nous donne pas les sortes

% Les chercheurs de I’étude ne parlent pas explicitement de « culture based solutions », mais y font allusion dans leur
conclusion. Sous 1’optique du fiido, nous réalisons que des solutions basées sur la nature sont par le fait méme des
solutions basées sur la culture.

59



d’arbres ou de plantes, il est certain qu’il s’agit d’espéces que 1’on peut retrouver dans ces milieux
respectifs®, surtout que celles-ci doivent survivre dans leur environnement. Nous pensons aussi
que les types de végétations choisies ont une certaine signification culturelle. L’arbre cerisier ou
« sakura », auquel Watsuji fait allusion, offre un exemple convaincant de la maniére dont les
solutions basées sur la nature peuvent étre intégrées dans les milieux urbains pour améliorer le
bien-étre culturel et environnemental, conformément au concept de fiido. Ce lien montre que les
¢léments naturels ne sont pas seulement des composantes esthétiques, mais aussi fonctionnelles
des paysages urbains qui résonnent profondément avec 1’identité culturelle locale et 1’adaptation a

I’environnement.

En mati¢re de développement durable et de signification culturelle, les sakura ont un poids
symbolique important. IlIs représentent la nature éphémere de la vie, un théme central de
I’esthétique et de la philosophie japonaises (Moriuchi et Basil, 2019).%¢ La pratique du « hanami »,
ou observation des cerisiers en fleurs est un événement culturel qui rassemble les communautés
pour apprécier la beauté¢ éphémere des fleurs, ce qui correspond a I’accent mis par Watsuji sur
I’interaction de la communauté avec son milieu.®’” Cependant, cela ne veut pas dire que les sakura

n’ont pas de role fonctionnel d’adaptation et de résilience.

D’un point de vue environnemental, les sakura, tout comme les arbres et la végétation en général,
contribuent a la biodiversité urbaine et offrent des avantages écologiques tels que 1’amélioration
de la qualité de I’air et la réduction des effets de la chaleur urbaine. Leur large canopée offre de
I’ombre, ce qui contribue a modérer les températures urbaines et a créer des microclimats
susceptibles d’atténuer 1’effet d’ilot de chaleur observé dans de nombreuses villes densément
peuplées. Cette utilisation pratique d’¢léments naturels dans un cadre urbain est un aspect essentiel
des solutions basées sur la nature, qui visent a tirer parti des processus naturels pour relever les
défis environnementaux (Pataki et al, 2021). Tout comme les exemples de Londres et de
Melbourne, I’intégration des arbres de sakura dans la planification urbaine de Tokyo, ou de

Washington DC, est une application concrete de NbS dans des fiido urbains. L’idée est de planter

% Dans le cas de I’ Australie, pensons aux espéces d’arbres tels que les Eucalyptus « Gum tree ».
 Moriuchi et Basil soulignent toutefois que cette pratique culturelle ne se limite pas qu’au Japon. (2019)

67 On pourrait dire sensiblement la méme chose pour les feuilles d’érable en automne en Amérique du Nord.

60



les arbres stratégiquement dans les parcs urbains, le long des berges des rivieres et dans les espaces
publics afin d’améliorer 1’esthétique urbaine, la qualité de I’environnement et de renforcer les liens
culturels®®. La présence de sakura en milieu urbain est un choix délibéré d’aligner le développement
de la ville sur les cycles naturels et saisonniers, favorisant ainsi une interaction durable entre le

paysage urbain et son environnement naturel.

Si nous revenons en Amérique du Nord, une mégalopole comme Los Angeles est aussi un bon
exemple. Confrontée a des sécheresses récurrentes, des vagues de chaleur de plus en plus intenses
et des incendies de forét dévastateurs, Los Angeles est aussi en premicre ligne face a la crise
climatique. Ces défis environnementaux ont conduit la mégalopole a repenser sa relation a 1’eau,
notamment en investissant dans la capture et le stockage des eaux pluviales, la réutilisation de 1’eau
et la désalinisation. L’importance de la voiture dans la culture de Los Angeles rend essentielle la
transition vers des transports plus durables. L’accent est mis sur le développement des transports
en commun, les infrastructures pour les véhicules électriques et la promotion du vélo. En outre,
Los Angeles se tourne (tant bien que mal) vers une urbanisation plus verte, en intégrant la nature
dans la planification urbaine et en mettant ’accent sur la reforestation. L’Etat de Californie a mis
en place des plans spécifiques pour la région de Los Angeles pour s’attaquer aux risques croissants
de chaleur extréme, d’élévation du niveau de la mer et d’incendies de forét. La stratégie souligne
I’importance de construire des infrastructures résilientes, de protéger les ressources naturelles et
d’améliorer les mesures de santé publique. Elle souligne également la nécessité d’une collaboration
régionale et de I’intégration de la résilience climatique a tous les niveaux de gouvernance. %

(California Climate Adaptation Strategy, 2024)

Ces intégrations de solutions basées sur la nature dans les milieux urbains illustrent la maniere dont
les NbS peuvent incarner le fido de Watsuji en associant la signification culturelle et la
fonctionnalité environnementale des éléments naturels au sein du tissu urbain. Le concept de fido,

qui englobe la culture, I’environnement naturel et 1’interdépendance entre les deux, aide a

% Incluant les liens politiques, d’ou la présence de sakura & Washington DC.

6 Cette étude de 1’Etat de Californie comprend des plans propres a la région de Los Angeles pour faire face aux
risques croissants de chaleur extréme, d’élévation du niveau de la mer et d’incendies de forét. La stratégie souligne
I’importance de construire des infrastructures résilientes, de protéger les ressources naturelles et d’améliorer les
mesures de santé publique. Elle souligne également la nécessité d’une collaboration régionale et de I’intégration de la
résilience climatique a tous les niveaux de gouvernance.

61



comprendre comment des interventions physiques peuvent avoir des répercussions culturelles
profondes en renforgant les liens communautaires et en améliorant le bien-étre collectif. Elle met
en ¢vidence la maniére dont 1’'urbanisme peut intégrer 1’identité culturelle a travers la nature, en
favorisant une relation harmonieuse entre les habitants de la ville et leur milieu, ce qui est essentiel
pour le développement urbain durable et 1’adaptation au climat (en crise). Toutefois, bien que cela
soit louable, les résultats de cette approche ne démontrent pas, jusqu’a maintenant, un succes
retentissant. Bien que ce ne soit pas non plus un échec total, la mise en ceuvre n’est pas sans heurts.
La crise demande en effet des changements rapides et drastiques des pratiques culturelles.
Analysons ces problémes et voyons comment le flido peut nous aider a repenser nos approches face

a ces difficultés.

3.3 Fiudo urbains adaptés et résilients

Les stratégies d’adaptation et de résilience des grandes zones urbaines se heurtent souvent a une
série de difficultés qui peuvent nuire a leur efficacité. (Frantzeskaki et al., 2019, p. 463). Dans
I’article Assessing Strategies for Urban Climate Change Adaptation: The Case of Six Metropolitan
Cities in South Korea, des chercheurs sud-coréens fournissent une analyse compléte de la maniere
dont les différentes zones urbaines de Corée du Sud développent et mettent en ceuvre des stratégies

pour faire face aux impacts des changements climatiques (Lee & Kim, 2018).7°

En ce qui concerne les difficultés de réalisation, quelques éléments de cette étude retiennent
particulierement notre attention. Les chercheurs sont bien au fait de la complexité et des problémes,
surtout sociaux et politiques de la mise en place de programmes pour contrer les effets de la crise
climatique : «[...]potential obstacles to adopting climate change adaptation policies were also
identified: difficulties in negotiation and coordination among various stakeholders, political change,
lack of awareness, uncertainty, and complacency.» (Lee & Kim, 2018, p. 5) Pour leur part,
Frantzeskaki et ses collegues reconnaissent que la tache reste colossale : « Mainstreaming and

upscaling nature-based solutions in urban systems will require major investments, both in terms of

0 La méthodologie de recherche comprend une étude de cas comparative de six grandes villes sud-coréennes. Elle
examine les plans d’adaptation au climat de chaque ville, en se concentrant plus particuliérement sur leurs priorités
stratégiques, les actions prévues et les allocations budgétaires. L’étude s’appuie sur des documents officiels du
gouvernement, des rapports de planification et des entretiens avec des responsables municipaux pour recueillir des
données. L’efficacité de ces stratégies est évaluée en fonction de I’étendue de la mise en ceuvre et de I’allocation des
ressources par rapport aux plans initiaux.

62



retrofitting existing structures or establishing entirely new cityscapes. » (Frantzeskaki et al., 2019,
p. 460) Kabisch et ses collégues proposent également une perspective critique sur les limitations
des NbS. Si ces solutions offrent de nombreux avantages, les contraintes financiéres et des
problémes de gouvernance entravent leur mise en ceuvre (Kabisch ef al., 2016). En outre, ces
difficultés soulignent I’importance de la culture et de la communauté dans la mise en ceuvre des

NbS.

Dans I’ensemble, bien que de nombreuses villes progressent vers une plus grande résilience, ces
défis mettent en évidence la complexité de I’adaptation des grandes zones urbaines aux effets de la
crise climatique. Pour s’attaquer a ces problémes, les chercheurs cités plus haut et bon nombre de
spécialistes de ces questions s’accordent sur plusieurs points. Entre autres, les stratégies globales
doivent combiner des ressources financiéres, une meilleure gouvernance, un engagement public
éclairé et des solutions innovantes adaptées aux besoins et aux conditions spécifiques de chaque

zone urbaine.

Ces difficultés restent confinées dans un domaine de formalités et de fonctionnalités, voire de
simples « retours sur investissement ». Analysées sous 1’angle du fiido, les solutions doivent étre
culturellement appropriées et socialement équitables pour étre réellement efficaces. L’idée de flido
offre une perspective philosophique qui pourrait améliorer de maniere significative notre approche
de I’adaptation et de la résilience des villes au changement climatique. Sans ignorer les détails
d’ordre pratique et la fonctionnalité de ces questions pressantes, il serait peut-étre pertinent
d’élargir ce cadre a certaines autres dimensions tout aussi cruciales comme 1’éthique et
I’« écocitoyenneté ». La comparaison entre les différentes mégalopoles peut montrer comment, en
appliquant la notion de fiido, des contextes culturels distincts faconnent les approches de gestion
des risques. La nature des milieux urbains est tres complexe. Ainsi, comment I’intégration des idées
philosophiques de Watsuji dans ’adaptation au milieu urbain pourrait-elle permettre de passer a
des solutions purement techniques, a des pratiques plus conscientes de la culture, plus éthiques et

plus durables ?

En reconnaissant le lien profond entre la culture communautaire et le milieu, les stratégies
d’adaptation pourraient s’enraciner dans les traditions, les pratiques et les connaissances locales.

Cela pourrait renforcer I’engagement de la communauté et le soutien aux mesures d’adaptation, ce

63



qui les rendrait plus efficaces et durables. Par exemple, ’aménagement urbain pourrait intégrer des
pratiques traditionnelles en harmonie avec le climat et les écosystémes locaux, telles que
’utilisation de matériaux locaux ou des pratiques traditionnelles de gestion de I’eau. Le fido met
également en avant les implications éthiques des mesures d’adaptation. Il encourage la réflexion
sur la maniére dont ces mesures affectent les relations humaines, la cohésion de la communauté et
le bien-&tre individuel. Cette perspective peut conduire a des politiques d’adaptation plus équitables
qui garantissent une meilleure protection et un soutien durable des populations vulnérables,

empéchant ainsi les stratégies d’adaptation d’exacerber les inégalités existantes.

L’intégration de jardins communautaires’' et de toits verts met en lumiére ce lien entre culture
communautaire et milieu. Comme le pensent certains experts, les jardins communautaires et les
toits verts sont efficaces pour renforcer la résilience urbaine et promouvoir la cohésion sociale.
(Frantzeskaki et al., 2019; Pataki et al., 2021). Ces jardins offrent non seulement une source de
nourriture locale et saine, mais aussi un lieu de socialisation, de collaboration et d’éducation
environnementale. Ils favorisent un sentiment d’appartenance et de responsabilité partagée envers
I’environnement, tout en renforgant les liens sociaux au sein de la communauté. Ces propositions
peuvent étre vues comme des manifestations concrétes du fiido, ou les interventions

environnementales sont congues pour s’ harmoniser avec les pratiques culturelles et sociales locales.

En effet, les jardins communautaires incarnent le concept de fiido en intégrant les dimensions
naturelles et culturelles dans un espace partagé. Ils créent un milieu ou les conditions climatiques
locales, les pratiques horticoles et les interactions sociales se rencontrent et s’influencent
mutuellement. Ces jardins permettent aux habitants de rétablir un lien direct avec la nature, méme
au sein d’un environnement urbain dense. La médiance, dans ce contexte, se manifeste par
I’interaction dynamique entre les résidents et leur flido urbain. En cultivant ces jardins ensemble,
les habitants modifient activement leur milieu tout en étant influencés par celui-ci, créant ainsi un

réseau d’interdépendances qui renforce la résilience de la communauté.

"I Par jardins communautaires, nous pensons a ces espaces verts partagés ou les membres d’un quartier se regroupent
pour cultiver des plantes, des légumes, des fruits, et des fleurs. Ces produits peuvent ensuite étre vendus dans les
marchés locaux. Montréal, entre autres, met a la disposition de la population plusieurs de ces jardins.

64



En maticre de repenser 1’espace urbain, Amsterdam est aussi un bon exemple de transformation du
milieu pour faire face a la crise. La ville a mis en place un ensemble de mesures pour devenir une
ville «climatiquement neutre » d’ici 2050. Les initiatives comprennent 1’augmentation de la
mobilité électrique, 1’amélioration des infrastructures de transport public, et la promotion de
I’utilisation des vélos. La ville a développé un réseau étendu de pistes cyclables et encourage
activement 1’utilisation des vélos, avec environ 40 % des déplacements effectués a vélo. En outre,
le systéme de transport public est alimenté par de 1’¢électricité « verte », réduisant considérablement
les émissions de carbone. Amsterdam a aussi intégré des taxis écologiques (€lectriques et hybrides)

et favorise les déplacements a pied grace a un aménagement urbain compact et accessible. (Kottari,
2023)

La chaine YouTube Not Just Bikes se concentre sur 1’'urbanisme, la mobilité urbaine durable, et en
particulier sur les infrastructures cyclables et piétonnes, en mettant en avant des exemples
provenant principalement des Pays-Bas, notamment Amsterdam. L’auteur de la chaine, Jason
Slaughter, partage ses expériences et analyses sur ce qui rend les villes néerlandaises > plus
vivables grace a des politiques urbaines bien pensées et une priorisation des transports durables.
Autrement dit, grace a des décennies de planification et de politique urbaine en faveur de ses
habitants. Une sélection de mini-documentaires produits par Slaughter retiennent notre attention,
surtout ceux qui expliquent comment Amsterdam est (re)devenue un espace urbain centré sur
I’humain, et non plus la voiture. Entre autres, Why City Design is Important (and why I hate
Houston) (Slaughter, 2021), Dutch Cities are Better for the Environment (and my sanity) (2022),
Why Amsterdam is Removing 10,000 Parking Spaces (2022) sont une exploration des rues
néerlandaises congues pour étre slires et accessibles, favorisant une communauté plus forte et un
environnement plus sain. La derniére capsule est également une discussion sur 1’impact des
politiques de stationnement gratuit et analyse comment la réduction de I’espace de stationnement

pour les voitures peut améliorer la qualité de vie urbaine.

Les transformations de I’espace aux Pays-Bas, en particulier dans ce cas-ci de 1’espace

« Amsterdamien », incarnent le concept de transformation du fiido urbain pour faire face a la crise

72 Slaughter porte plus d’attention 3 Amsterdam et aux Pays-Bas, mais ne s’y limite pas. Il examine aussi les cas de
grandes agglomérations urbaines en Amérique du Nord et en Asie.

65



par plusieurs aspects. Tout d’abord, par ’adaptation et I’harmonisation : en réaménageant ses
espaces urbains pour favoriser les déplacements non motorisés et en améliorant la qualité de 1’air
et des espaces verts, Amsterdam montre une adaptation active aux besoins de ses habitants tout en
respectant les limites environnementales. Ensuite, 1’accent mis sur la communauté et
I’environnement devient primordial. La création d’espaces publics verdoyants et de quartiers a
haute densité favorise les interactions sociales et la cohésion communautaire, éléments centraux du
fido qui intégrent I’environnement physique et les relations humaines. Deuxieémement, sur le plan
de la durabilité et de la résilience, les initiatives de transport durable et de réduction des €émissions
illustrent une approche résiliente et respectueuse de I’environnement, alignée avec 1’idée de fido
d’une coexistence harmonieuse avec le milieu. Notions que nous avons explorées au chapitre 2 de

ce mémoire.

Les efforts d’ Amsterdam pour transformer son milieu urbain en un espace plus durable et humain
reflétent bien le concept de flido en adaptant les infrastructures pour améliorer la qualité de vie tout
en minimisant I’impact environnemental. Ces transformations, ou « retransformations »”* illustrent
comment une ville moderne peut évoluer pour répondre aux défis climatiques tout en renforgant la
communauté et I’harmonie avec la « nature » (au sens usuel). En mettant en ceuvre des solutions
qui respectent et renforcent les interactions entre les habitants et leur milieu, les urbanistes peuvent
créer des villes plus résilientes et culturellement riches. Le réseau de transport, les jardins
communautaires et les toits verts servent de ponts entre 1I’environnement naturel et la vie urbaine,
offrant des bienfaits écologiques, sociaux et culturels. Entre autres, ces initiatives permettent de
réduire les ilots de chaleur urbains, en améliorant la qualité de I’air et en offrant des espaces de
loisirs et de détente, ces initiatives contribuent a un environnement urbain plus sain et plus agréable

a vivre.

Nous constatons qu’une meilleure compréhension de I’interaction dynamique entre le milieu et la
culture, telle qu’elle est décrite dans Fiido, peut conduire a une planification urbaine plus adaptative
et plus réactive. Les urbanistes peuvent concevoir des espaces urbains flexibles qui peuvent évoluer

en réponse aux conditions climatiques changeantes et aux besoins culturels, plutot que des solutions

3 Nous disons « retransformation », car comme toutes les grandes villes, Amsterdam s’est transformée au cours du
temps, mais la crise climatique a bouleversé le cours « normal » de cette transformation. La crise a certes rendu
nécessaire une retransformation du fiido urbain d’ Amsterdam pour s’adapter a ce « nouvel anormal ».

66



statiques qui peuvent devenir obsolétes au fur et a mesure que les conditions changent. Une
réflexion sous ’optique du fiido suggere également que I’apprentissage des diverses réponses
culturelles aux défis environnementaux peut enrichir les stratégies d’adaptation. Cette perspective
interculturelle peut conduire au partage et a I’adaptation des pratiques de différentes cultures qui
ont fait preuve de résilience face aux changements environnementaux. Toutefois, cette

compréhension exige une analyse interdisciplinaire.

Explorer I’importance de [D’interdisciplinarit¢ dans [’application du concept de fiido peut
certainement enrichir notre analyse. Comme le soulignent Frantzeskaki et ses collaborateurs, les
efforts de collaboration entre les scientifiques de 1’environnement, les urbanistes et les sociologues
sont essentiels pour créer des milieux urbains résilients et culturellement pertinents. (Frantzeskaki
et al., 2019). L’interdisciplinarit¢ permet en effet de combiner des connaissances et des
perspectives diverses pour développer des solutions d’adaptation plus complétes et efficaces. Le
fido, qui intégre les dimensions naturelles, sociales et culturelles, bénéficie grandement de cette
approche. Une collaboration entre disciplines peut aider a mieux comprendre les interactions
complexes entre les éléments physiques et les pratiques culturelles dans les environnements urbains,

facilitant ainsi des interventions plus holistiques et durables.

Finalement, la science et les technologies ont sans aucun doute leur place dans cette réflexion. Bien
que cela demanderait un examen plus approfondi, nous croyons que certaines technologies
innovantes peuvent étre vues comme des solutions basées sur le milieu, dans la mesure ou les
solutions technologiques sont intégrées de manicre a respecter et a renforcer les interactions entre
les habitants et leur milieu. Par exemple, les capteurs intelligents pour la gestion de I’eau peuvent
améliorer la résilience urbaine tout en €tant congus pour s’adapter aux pratiques culturelles locales
de gestion des ressources. En effet, en intégrant des innovations technologiques dans une
perspective de fido, il est possible de développer des solutions d’adaptation a la fois modernes et

culturellement pertinentes.

En somme, il ne s’agit pas simplement de planter plus d’arbres, d’ouvrir plus de pistes cyclables,
et de cultiver plus de jardins communautaires. Les solutions pensées en tant que manifestations
concretes du flido, comme les transformations d’espaces qui sont au diapason contextuel du milieu,

font une différence significative dans les projets urbains d’adaptation et de résilience face a la crise

67



climatique. Ces exemples illustrent comment les interventions environnementales, aidées d’une
optique philosophique comme le fido, peuvent étre congues non seulement pour améliorer la
résilience urbaine face aux changements climatiques, mais aussi pour renforcer les tissus sociaux
et culturels des communautés urbaines. Par cette intégration harmonieuse des ¢léments naturels
dans la vie quotidienne, ces ¢léments de médiance sont des exemples concrets de la maniere dont
les principes philosophiques du fiido peuvent étre appliqués pour créer des environnements urbains

plus durables et plus humains.

Non seulement cette approche correspond mieux a la nature complexe des écosystémes urbains,
mais elle respecte et utilise également les capacités culturelles des communautés locales pour
favoriser la résilience. Vu sous ’ange du fiido, I’accent peut étre mis sur I’inséparabilité des étres
humains et de leur milieu, suggérant que toute approche de I’adaptation urbaine devrait prendre en
compte les dimensions culturelles, sociales et éthiques parallelement aux aspects physiques et
techniques. Cela pourrait conduire a une planification plus intégrée et holistique ou les valeurs
culturelles et les normes communautaires sont considérées comme des éléments a part enticre dans

I’¢laboration des stratégies de résilience climatique.

3.4 Difficultés et perspectives

Nous observons cependant quelques difficultés a la fois conceptuelles et pratiques dans cette
analyse du flido en contexte de crise climatique. Il est paradoxal d’essayer de séparer et d’analyser
la nature et la culture comme des dimensions distinctes lorsque 1’on discute des solutions pour
I’adaptation et la résilience face au climat extréme. Il semble, en effet, que nous devons nous arréter
sur ’une ou I’autre de ces dimensions si nous voulons réfléchir aux impacts de la crise climatique
sur les milieux urbains, et aux solutions que celles-ci peuvent mettre en ceuvre pour parer a la
déstabilisation de ces flido particuliers. Cette séparation est paradoxale du point de vue du concept
de fido, qui nous montre des milieux et des cultures profondément imbriqués et mutuellement
constitutifs, formant une seule réalité. L’idée du flido met en lumiére que la nature et le monde créé
par I’humain — la culture — ne peuvent étre pleinement compris isolément, car ils se faconnent et
se redéfinissent mutuellement en permanence. Ce lien intrinseque suggere que toute stratégie

d’adaptation efficace doit considérer ces deux éléments comme un tout unifié.

68



Pourtant, dans la pratique, notamment dans des domaines tels que I’urbanisme, les sciences de
I’environnement et les politiques publiques, il existe souvent une nécessit¢ méthodologique et
administrative de séparer la nature de la culture. Les études citées plus haut le démontrent
clairement. Cette séparation permet de se concentrer, de mesurer et d’intervenir de manicre
spécialisée — des éléments essentiels de la recherche scientifique et de 1’élaboration des politiques.
Par exemple, les urbanistes peuvent se concentrer sur 1’infrastructure physique pour lutter contre
les inondations sans tenir compte de I’importance culturelle des plans d’eau dans les communautés
locales. Néanmoins, cette séparation, bien qu’utile d’un point de vue pratique, peut conduire a des
solutions qui ne tiennent pas compte des interactions complexes entre les pratiques culturelles et
les conditions d’un milieu. En ne tenant pas compte de cette interaction, les stratégies perdent de
leur efficacité, ou méme deviennent méme nuisibles a long terme, car elles risquent de perturber
les modgeles culturels établis et les mécanismes de résilience de la communauté qui ont évolué en

méme temps que les conditions environnementales spécifiques.

L’initiative REDD+7* en Afrique et en Amérique latine est un exemple concret de stratégies
nuisibles, ou de « maladaptation »”> (Watson, 2022) aux conséquences néfastes. Ces projets, bien
qu’ayant pour but de réduire les émissions de carbone, ont souvent conduit a des conséquences
inattendues pour les communautés locales. (First People WorldWide, 2013) Les projets REDD+
ont parfois provoqué une insécurité alimentaire en restreignant 1’acces des populations locales a
leurs terres agricoles traditionnelles, essentielles pour leur subsistance. Par exemple, en réduisant
la surface disponible pour ’agriculture, ces projets ont forcé les communautés a se déplacer ou a
modifier leurs pratiques agricoles, entrainant des perturbations majeures dans leurs modes de vie

et leurs cultures établies (Watson, 2022).

Pour éviter ou remédier a cette maladaptation, ne pourrait-on pas préconiser une approche plus
intégrative, qui ne se contente pas de reconnaitre I’ interconnexion entre la nature et la culture, mais
qui intégre activement cette compréhension dans la planification et la mise en ceuvre des stratégies

d’adaptation au climat ? Les chercheurs de 1’approche NbS proposent d’encourager la production

74 Réduction des Emissions dues a la Déforestation et a la Dégradation des foréts. (Nations Unies, 2020)

75 Le IPCC définit la maladaptation comme des « actions that may lead to increased risk of adverse climate-related
outcomes, increased vulnerability to climate change, or diminished welfare, now or in the future. » (UNEP, 2019, p.
68.)

69



de connaissance collaborative entre les scientifiques de l’environnement, les urbanistes, les
sociologues et les anthropologues culturels afin de créer des stratégies multidimensionnelles qui
respectent et exploitent la relation symbiotique entre les pratiques environnementales et culturelles.
(Frantzeskaki et al., 2019, p. 416 - 462) Dans la plupart des études qu’ils citent, il semble qu’il y
ait consensus sur la nécessit¢ d’impliquer les communautés locales dans le processus de
planification afin de s’assurer que les stratégies d’adaptation soient culturellement appropriées et

soutenues par ceux qui seront les plus affectés par elles.

Les chercheurs et experts s’entendent généralement sur la nécessité d’élaborer des cadres politiques
adaptables et flexibles qui peuvent étre adaptés a des contextes culturels et environnementaux
spécifiques, permettant des solutions a la fois innovantes et respectueuses des connaissances et des
pratiques traditionnelles. Ces cadres politiques gagneraient certainement a intégrer aussi I’angle
philosophique du fiido. Si la nécessité pratique de séparer nature et culture dans I’adaptation au
changement climatique pose un défi conceptuel et philosophique, en particulier dans le cadre du
fido, I’adoption d’une approche plus holistique et intégrative peut permettre de réconcilier ce
paradoxe. Cette approche peut conduire a des stratégies d’adaptation plus durables et plus sensibles

a la culture.

Nous percevons cependant d’autres difficultés conceptuelles. Nous comprenons que le fido
suggere une profonde interrelation entre le milieu et la culture, ou chacun fagonne profondément
’autre. Est-ce que cela pourrait conduire a une forme de déterminisme culturel, ou les sociétés sont
considérées comme étant tellement fagonnées par leurs conditions environnementales spécifiques
que le changement de ces conditions pourrait miner 1’identit¢ culturelle ? Cela constitue un
paradoxe dans le contexte de la crise climatique, ou I’adaptation nécessite souvent des changements
significatifs, voire drastiques du milieu ou des pratiques culturelles. Le défi consiste a s’adapter
aux nouvelles réalités environnementales sans perdre 1’essence culturelle toujours liée au milieu.
Certaines pratiques culturelles, comme le hanami, vont de pair avec le développement durable
(Moriuchi et Basil, 2019). Cependant, certaines solutions plus drastiques créeraient-elles, au final,

un effet de solastalgie ?

D’une part, ’accent mis par Watsuji sur le caractére unique de chaque fiido suggere que les

solutions locales, spécifiques a la culture, sont idéales pour faire face aux impacts du changement

70



climatique. D’autre part, la nature mondiale de la crise climatique exige souvent des actions
coordonnées qui transcendent les frontieres locales et culturelles. Comment maintenir I’intégrité
des cultures locales tout en mettant en ceuvre des stratégies globales qui peuvent ne pas s’aligner
parfaitement sur les conditions et les pratiques culturelles locales ? Cette tension entre la
normalisation mondiale et la particularisation locale nous apparait comme une question cruciale

dans les efforts d’adaptation et de résilience des fiido urbains face a la crise climatique.

Finalement, nous avons abordé cet aspect au chapitre 2 : le fiildo met en lumiére la constitution
mutuelle des étres humains et de leur milieu, ce qui implique une relation stable. La crise climatique,
cependant, introduit des changements rapides qui peuvent ne pas permettre 1’évolution graduelle
des pratiques culturelles en accord avec les changements environnementaux dont les effets s’étalent
sur de longues périodes. Il y a donc un paradoxe entre la nécessité de changer pour s’adapter et le
désir de préserver les conditions culturelles et environnementales qui définissent 1’identité d’une
communauté. Bref, ces paradoxes soulignent la complexité de 1’application de concepts
philosophiques tels que le fiido a des défis pratiques tels que I’adaptation au changement climatique.
IIs exigent un équilibre délicat entre la préservation des caractéristiques culturelles et
environnementales importantes et les adaptations nécessaires pour assurer la durabilité et la

résilience face a I’évolution des conditions mondiales.

Réfléchir plus longuement sur ces difficultés dépasse toutefois I’objectif de ce mémoire. Nous
n’essayons pas non plus de régler toute la question de la crise du climat. Nous souhaitons cependant
offrir un nouveau cadre de réflexion dans la compréhension de cette crise, et, nous 1’espérons,
susciter de nouvelles discussions et de nouveaux débats. En fin de compte, le fido de Watsuji nous
fait voir une multitude de facettes insoupgonnées dans la notion de climat et nous fournit un cadre
philosophique qui plaide en faveur d’approches intégrées, centrées sur la communauté et fondées
sur 1’éthique pour 1’adaptation au flido urbain. En mettant ’accent sur la constitution mutuelle des
environnements humains et naturels, nous estimons que la perspective du fiido encouragerait le
développement de stratégies durables et sensibles a la culture qui favorisent la résilience des
communautés urbaines. Cette discussion souligne 1I’importance d’incorporer a la fois des données
empiriques et des idées philosophiques pour créer des solutions globales de résilience urbaine face

a la crise du climat.

71



Le concept de fiido est apparu comme un cadre philosophique important pour analyser ces résultats
empiriques. Le flido offre une perspective holistique qui peut enrichir notre approche de
I’adaptation au climat. Nous avons discuté de la maniére dont ce concept s’aligne sur les principes
de la NbS en mettant 1’accent sur I’intégration des ¢éléments naturels dans les environnements
urbains, non seulement pour leur valeur esthétique, mais aussi en tant que composants fonctionnels
des stratégies d’adaptation au climat. A 1’aide d’exemples spécifiques, tels que I’importance
culturelle et environnementale du sakura, des jardins communautaires, et de repenser I’espace
comme dans 1I’exemple d’ Amsterdam, nous avons illustré la fagon dont la nature et la culture sont
profondément imbriquées. Ces exemples soulignent la pertinence nou seulement conceptuelle,
mais aussi pratique d’une réflexion sous 1’optique du fiido, en montrant comment des éléments
naturels culturellement significatifs peuvent renforcer la résilience urbaine tout en préservant

I’identité culturelle.

Cette approche holistique peut favoriser une résilience plus durable et plus intégrée, respectant les
spécificités locales tout en répondant aux défis globaux du changement climatique. Pensons a la
dialectique du fiido a Los Angeles, abordée au début de la troisieme section de ce chapitre. Celle-
ci entraine une réflexion sur 1’équilibre entre le réve américain, I’individualisme et la nécessité
impérative d’une action collective face a une crise mondiale. Les exemples ¢tudiés de grandes
villes montrent que le cadre philosophique du fiido peut étre pertinent pour renforcer nos réflexions
sur I’adaptation et la résilience, et au final la mise en place de stratégies sensées et efficaces pour

faire face a la crise climatique.

Bien que le fido ne puisse a lui seul résoudre 1’ensemble des problémes posés par la crise
climatique, il nous offre un angle nouveau pour réfléchir aux solutions, en mettant 1’accent sur
I’intégration culturelle et environnementale dans la planification urbaine. En renforgant le lien
conceptuel entre le fido et la mégalopole, nous avons pu mieux comprendre les enjeux spécifiques
auxquels ces vastes environnements urbains sont confrontés. Le fldo nous a permis de saisir la
complexité des interactions entre les citadins et leur milieu. Cette perspective nous aide a concevoir
des solutions plus adaptées et soutenables, qui respectent a la fois les particularités culturelles et
les impératifs écologiques des mégalopoles. Alors que nous arrivons au terme de ce mémoire, il
est essentiel de considérer comment cette compréhension enrichie peut guider des actions concretes

et inspirer de nouvelles approches pour relever les défis climatiques contemporains.

72



CONCLUSION

Notre exploration du concept de fiido, tout au long de ce mémoire, en a révélé le potentiel de
signification, s’agissant d’aborder et de repenser la crise climatique contemporaine. A travers notre
analyse, nous avons démontré que le flido offre une cadre philosophique unique qui dépasse la
dichotomie traditionnelle entre nature et culture. Cette perspective nous permet de concevoir la
crise climatique non pas comme un simple phénoméne environnemental, mais comme une
perturbation profonde de nos milieux de vie dans leur totalité. Les concepts de médiance et de
double négation nous ont fourni des outils conceptuels pour comprendre la complexité des
interactions entre I’humain et son milieu. L’application de ces idées aux défis d’adaptation et de
résilience des milieux urbains a mis en lumiére la nécessité d’approches holistiques intégrant les
dimensions culturelles, sociales et écologiques. Notre étude souligne ainsi I’importance cruciale
d’une perspective interdisciplinaire dans la recherche de solutions durables face aux

bouleversements climatiques.

Au premier chapitre, nous avons présenté le concept de fiido, qui englobe a la fois des éléments
naturels et culturels. Watsuji distingue le fiido de I’environnement naturel en soulignant que le
milieu humain inclut des aspects climatiques, géographiques, mais aussi culturels et sociaux. La
médiance est introduite comme le lien vivant et réciproque entre les étres humains et leur milieu.
Nous avons ensuite exploré cette notion de médiance en détail. Pour ce faire, nous avons analysé
I’exemple du froid pour illustrer comment le milieu influence et est influencé par les pratiques
humaines. La médiance est un processus dynamique d’interaction ou I’humain et I’environnement
se faconnent mutuellement. Cette relation est essentielle pour comprendre 1’existence humaine

dans son contexte environnemental et climatique.

Nous avons poursuivi notre exploration du fido en discutant de la complexité de la spatialité selon
Watsuji, en montrant comment différents types d’espaces forment des milieux distincts. La
médiance est liée aux charges médiales, qui sont des taches ou des roles que les individus assument
en réponse a leur environnement immeédiat, soulignant I’importance des interactions culturelles et
climatiques dans la formation de 1’existence humaine. Pour terminer le chapitre, nous avons

examiné I’importance de 1’espace watsujien dans le contexte de la crise climatique. Nous avons

73



proposé que la crise climatique soit comprise comme une crise des milieux, mettant en évidence la
nécessité de respecter et de comprendre les milieux pour renouer avec une relation harmonieuse.
Nous avons postulé qu’en fin de compte, d’un point de vue philosophique, la crise climatique
résulterait d’une incompréhension de la mutualité entre I’humain et I’environnement. Le fiido peut

ainsi nous offrir un nouvel angle dans nos réflexions sur la crise climatique.

Au chapitre 2, nous avons analysé le concept de double négation chez Watsuji, qui réconcilie
I’individualité et la sociabilit¢ de 1’étre humain. La double négation permet de comprendre
comment les individus se construisent et comprennent leur relation au monde. Nous avons ensuite
vu I’importance des relations sociales et culturelles dans la construction de I’espace. Watsuji
affirme que les relations sociales constituent 1’éthique et que I’humain est a la fois un étre individuel
et social. Les lieux sont des constructions sociales et culturelles fagonnées par le comportement et
les interactions humaines. L’ humain est un étre fondamentalement relationnel, et cette relation est

essentielle pour comprendre les bouleversements climatiques.

Par la suite, nous avons introduit le concept de solastalgie d’Albrecht pour décrire la détresse
psychologique causée par la dégradation du milieu. La solastalgie est li¢e a la médiance de Watsuji,
montrant que les bouleversements climatiques affectent 1’étre humain dans son intégralité, pas
seulement au niveau psychologique, mais aussi existentiel. Nous avons finalement exploré I’idée
d’un nouvel anormal engendré par la crise climatique et la nécessité d’adaptation. La médiance de
Watsuji offre une perspective sur les pratiques humaines qui peuvent évoluer pour s’adapter aux
nouvelles réalités climatiques, soulignant I’importance de reconfigurer nos milieux de vie de

manieére durable et résiliente.

Le troisieme et dernier chapitre a exploré I’application du concept de fido de Watsuji dans le
contexte de I’adaptation et de la résilience des fiido urbains face aux bouleversements climatiques.
En examinant des études de cas contemporaines, nous avons mis en lumicre des stratégies
d’adaptation, en particulier sur des stratégies de (re)transformation de 1’espace urbain. D’une part,
nous avons examing des stratégies basées sur la nature (NbS), de I’autre une stratégie plus globale
d’adaptation de I’espace urbain de grandes villes. Nous avons vu comment ces approches peuvent
bénéficier d’une compréhension philosophique plus profonde des interactions entre culture et

milieu. Le concept de flido, avec son insistance sur I’interdépendance et la coévolution de la nature

74



et de la culture, offre une perspective unique qui pourrait enrichir les stratégies d’adaptation urbaine.
En reconnaissant le role central des pratiques culturelles et des valeurs communautaires, le fido
permet de développer des solutions qui ne sont pas seulement techniques, mais aussi éthiquement

et socialement pertinentes.

Cependant, I’analyse critique a révélé des obstacles significatifs, notamment le manque de
financement, les structures de gouvernance fragmentées, et les inégalités sociales. Le concept de
fido peut aider a surmonter ces défis en proposant une vision plus intégrative et en encourageant
la collaboration entre les divers acteurs impliqués dans 1’adaptation climatique. Pour aller plus loin,
un ¢largissement des études de cas est essentiel. 11 s’agirait d’intégrer des exemples de différentes
régions du monde pour une perspective plus globale, car certaines stratégies peuvent carrément

causer plus de dommages et inhiber les efforts d’adaptation et de résilience.

Certes, favoriser ’interdisciplinarité est tout aussi primordial — impliquer des experts de différents
domaines enrichirait les stratégies d’adaptation. Ensuite, comme discuté précédemment, il faut
renforcer encore davantage 1’engagement communautaire afin de s’assurer que les solutions
proposées sont culturellement pertinentes et soutenues par les communautés locales. Finalement,
n’oublions pas la technologie et la science. Intégrer les nouvelles technologies semble en effet
primordial. Toutefois, il s’agirait d’utiliser les innovations technologiques pour améliorer les
infrastructures urbaines tout en respectant les principes du fido. En fin de compte, la philosophie
joue bien un réle primordial — en combinant données empiriques et réflexion philosophique, nous
pouvons développer des solutions globales et nuancées, essentielles pour la survie et le bien-étre

des générations futures.

Notre analyse a démontré que le concept de fiido offre un cadre philosophique fécond pour repenser
la crise climatique et nos stratégies d’adaptation, en particulier dans les grands milieux urbains. Ce
concept nous porte a revoir la notion de transformation de I’espace en unifiant les dimensions
naturelles et culturelles de I’existence humaine, transcendant les approches traditionnelles qui
séparent nature et culture. La médiance, élément central du fido, illustre I’interaction dynamique
et réciproque entre I’humain et son environnement. Cette perspective nous permet de comprendre

la crise climatique non pas comme un simple phénomene météorologique, mais comme une

75



perturbation profonde de nos milieux de vie, affectant nos relations sociales, culturelles et notre

bien-étre psychologique, comme 1’illustre le concept de solastalgie d’ Albrecht.

L’application du fiido a I’adaptation et a la résilience des grandes agglomérations urbaines révele
son potentiel pour développer des solutions holistiques. En prenant en compte les liens étroits entre
les pratiques culturelles, les valeurs partagées et I’environnement naturel, la notion de « fiido » nous
oriente vers des approches d’adaptation qui sont a la fois réalisables sur le plan technique, mais
également conforme aux principes €thiques et sociaux. Cette approche philosophique souligne la
nécessité d’une collaboration interdisciplinaire pour relever les défis climatiques contemporains.
En intégrant la perspective de diverses disciplines — des sciences environnementales a 'urbanisme,
en passant par la sociologie et la psychologie — nous pouvons développer des solutions plus
complétes et nuancées. Le flido nous rappelle que la résilience urbaine ne peut étre atteinte sans

une compréhension profonde des relations complexes entre les étres humains et leur milieu.

En fin de compte, la perspective du flido nous invite a repenser fondamentalement notre relation
avec la nature et nos espaces de vie. Elle suggére que pour surmonter la crise climatique, nous
devons non seulement adopter des solutions techniques, mais aussi transformer nos relations
culturelles et sociales avec notre milieu. Cette approche intégrée et relationnelle offre une voie
prometteuse pour construire un avenir plus résilient et harmonieux, ou I’humain et la nature

pourraient coexister de maniere durable et épanouissante.

76



BIBLIOGRAPHIE

Albrecht, G. (2020). Les émotions de la terre : des nouveaux mots pour un nouveau monde.
(C. Smith, trad.). Les Liens qui libérent.

ARTE (2022, 27 juillet). Ville sous canicule [Vidéo]. https://youtu.be/SECQcQQ5cdI

Bellini, E. (2024, 8 janvier). New solar tree design offers improved module cooling, lower
shading losses. PV Magazine. https://pv-magazine-usa.com/2024/01/08/new-solar-tree-
design-offers-improved-module-cooling-lower-shading-losses/

Berque, A. (2004). Ce qui fonde 1’éthique environnementale. Diogene, 207, 3-14. https://doi-
org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/10.3917/di0.207.0003

Carter, R. E. (2013). Chapter four: Watsuji Tetsurd (1889—1960). Dans The Kyoto School : an
introduction (pp. 125 - 152). State University of New York Press.

Carter, R. E. (2019). Japanese ethics. In The Oxford Handbook of Japanese Philosophy, ed. Bret
W. Davis (2019).

Carter, R., & McCarthy, E. (2019). Watsuji Tetsurd, The Stanford Encyclopedia of Philosophy
(Winter 2019 Edition), Edward N. Zalta (ed.),
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/watsuji-tetsuro

Cities and climate change. (s. d.). United Nations Environment Programme.
https://www.unep.org/explore-topics/resource-efficiency/what-we-do/cities/cities-and-
climate-change

Couteau, P. (2010). Le concept de milieu de Watsuji. Dans Philosophes Japonais
Contemporains. Presses de I’Université de Montréal.
https://doi.org/10.4000/books.pum.20080.

77



Digital-Desert. (s.d. ) Mojave Desert. https://mojavedesert.net/

Etat de la Californie (2024). California Climate Adaptation Strategy — Los Angeles.
https://climateresilience.ca.gov/regions/los-angeles.html

First People WorldWide (2013, 17 juin). Does UN REDD+ help or hurt indigenous peoples?
Cultural Survival. https://www.culturalsurvival.org/news/does-un-redd-help-or-hurt-
indigenous-peoples

Frantzeskaki, N., McPhearson, T., Marcus, J. C., Kendal, D., Bulkeley, H., Dumitru, A., Walsh
C., Noble K., van Wyk E., Ordoéinez, C., Oke C. et Laszl6 Pintér (2019). Nature-based
solutions for urban climate change adaptation: linking science, policy, and practice
communities for evidence-based decision-making. BioScience, 69(6), 455—-466.
https://doi.org/10.1093/biosci/biz042

Heidegger, M., & Martineau, E. (1985). Etre et temps (10éme éd). Authentica. (Publication
originale en 1927)

Heidegger, M. (1962). Being and time. (J. Macquarrie & E. S. Robinson, Trans.) ([1st English
ed.], Ser. Library of philosophy and theology). SCM Press. (Publication originale en
1927)

Hoffman, A. J. (2019, 30 septembre). Climate change and our emerging cultural shift. Behavioral
Scientist. https://behavioralscientist.org/climate-change-and-our-emerging-cultural-shift/

Hoffman, A. (2015). How culture shapes the climate change debate. Stanford University Press.
https://doi.org/10.1515/9780804795050

Intergovernmental Panel on Climate Change (IPCC). (2022, 4 avril). IPCC press conference for
climate change 2022: mitigation of climate change. [Video]
https://www.youtube.com/watch?v=STFoSxqFQXU

78



Janz, B. (2011). Watsuji Tetsurd, Fiido, and climate change. Journal of Global Ethics, 7(2), 173—
184.

Johnson, D. W. (2019). Watsuji on Nature : Japanese philosophy in the Wake of Heidegger (Ser.
Northwestern university studies in phenomenology and existential philosophy).
Northwestern University Press.

Kabisch, N., Frantzeskaki, N., Pauleit, S., Naumann, S., Davis, M., Artmann, M., Haase, D.,
Knapp, S., Korn, H., Stadler, J., Zaunberger, K., et Bonn, A. (2016). Nature-based
solutions to climate change mitigation and adaptation in urban areas: perspectives on

indicators, knowledge gaps, barriers, and opportunities for action. Ecology and Society,
21(2):39. http://dx.doi.org/10.5751/ES-08373-210239

Klein, N., (2015). Tout peut changer : capitalisme et changement climatique. (Boulanger G., &
Calvé N. trads.) Lux.

Kottari, M. (2023). Amsterdam’s pathway to climate neutrality: creating an enabling
Environment. Dans The Palgrave Encyclopedia of Urban and Regional Futures (pp. 27-
34). Cham: Springer International Publishing.

Lee J-S, Kim JW. (2018) Assessing Strategies for urban climate change adaptation: The case of
six metropolitan cities in South Korea. Sustainability. 10(6):2065.
https://doi.org/10.3390/su10062065

Mayeda, G. (2006). Time, space, and ethics in the thought of Martin Heidegger, Watsuji Tetsuro,
and Kuki Shuzo (1°' ed.). Routledge (Version numérique).
https://doi.org/10.4324/9780203959831

McCarthy, E. (2010). Ethics embodied: Rethinking selfhood through continental, japanese, and
feminist philosophies. Lexington Books.

McCarthy, E. (2020). Watsuji Tetsurd: The mutuality of climate and culture and an ethics of
betweenness. Dans The Oxford handbook of Japanese philosophy, 503-522.

79



McCright, A. M., Marquart-Pyatt, S. T., Shwom, R. L., Brechin, S. R., & Allen, S. (2016).
Ideology, capitalism, and climate: explaining public views about climate change in the
United States. Energy Research & Social Science, 21, 180—189.

Milman, O., Witherspoon, A., Liu, R., & Chang, A. (2021, 14 novembre). The climate disaster is
here. The Guardian. https://www.theguardian.com/environment/ng-
interactive/2021/oct/14/climate-change-happening-now-stats-graphs-maps-cop26

Moriuchi, E. et Basil, M. (2019). The Sustainability of ohanami cherry blossom festivals as a
cultural icon. Sustainability. 11(6) :1820. http://dx.doi.org/10.3390/sul1061820.

Nations Unies (2020). UN-REDD Programme. United Nations collaborative programme on
reducing rmissions from deforestation and forest degradation in developing countries.
https://forest-finance.un.org/content/un-redd-programme

Ostrander, M. (2022, 23 juillet). The era of climate change has created a new emotion. The
Atlantic. https://www.theatlantic.com/science/archive/2022/07/climate-change-damage-
displacement-solastalgia/670614/

Pataki, D., Alberti, M., Cadenasso, M., Felson, A., McDonnell, M., Pincetl, S., Pouyat, R., Setéla,
H. et Whitlow, T. (2021). The benefits and limits of urban tree planting for environmental
and human health. Frontiers in Ecology and Evolution. 9. 603757.
https://doi.org/10.3389/fevo.2021.603757.

Pauwels, M. & Bottollier-Depois, A. (2021, 2 novembre). Conférence sur le climat : les
dirigeants du monde exhortés a « sauver I’humanité ». Le Devoir.
https://www.ledevoir.com/monde/644292/cop26-conference-climat-les-dirigeants-du-
monde-exhortes-a-sauver-1-humanite

Redding, P. (2020). Georg Wilhelm Friedrich Hegel. The Stanford Encyclopedia of Philosophy
(Winter 2020 Edition). Edward N. Zalta (ed.).
https://plato.stanford.edu/archives/win2020/entries/hegel/.

80



Rubinato, M., Nichols, A., Peng, Y., Zhang, J-m., Lashford C., Cai, Y-p. Lin, P-z. et Tait, S.
(2019). Urban and river flooding: Comparison of flood risk management approaches in
the UK and China and an assessment of future knowledge needs. Water Science and
Engineering, 12(4). 274-283. https://doi.org/10.1016/j.wse.2019.12.004

Sevilla, A. L. (2014). Concretizing an ethics of emptiness: The succeeding volumes of Watsuji
Tetsurd’s Ethics. Asian Philosophy, 24(1), 82—101.
https://doi.org/10.1080/09552367.2013.871830

Slaughter J. (producteur et réalisateur). (2021, 19 juillet). Why city design is important (and why [
hate Houston). [vidéo]. Not Just Bikes. YouTube.
https://www.youtube.com/watch?v=uxykI30fS54

Slaughter J. (producteur et réalisateur). (2022, 7 février). Dutch cities are better for the
environment (and my sanity). [vidéo]. Not Just Bikes. YouTube.
https://www.youtube.com/watch?v=cO6txCZpbsQ

Slaughter J. (producteur et réalisateur). (2022, 12 décembre). Why Amsterdam is removing 10,000
parking spaces. [vidéo]. Not Just Bikes. YouTube.
https://www.youtube.com/watch?v=mXLqrMljdfU

UNEP (2019). Frontiers 2018/19 Emerging issues of environmental concern. United Nations
Environment Programme, Nairobi.
https://wedocs.unep.org/bitstream/handle/20.500.11822/27545/Frontiers1819 ch5.pdf

Université de Lund (2021, 8 septembre). How climate change is affecting cultural heritage.
Phys.org. https://phys.org/news/2021-09-climate-affecting-cultural-heritage.html

Ville de Melbourne. (s. d.). Melbourne’s urban forest fund. City of Melbourne.
https://www.melbourne.vic.gov.au/community/greening-the-city/urban-forest-
fund/Pages/urban-forest-fund.aspx

81



Watson, S. K. (2022, 19 mars). Why some climate change adaptations just make things worse.
Popular Science. https://www.popsci.com/environment/climate-change-maladaptation/

Watsuji, T. (1961). Climate and culture : a philosophical study. (Bownas, G., Trad.) Hokuseido
Press. (Publication originale en 1935)

Watsuji, T. (1996). Watsuji Tetsuro's Rinrigaku. (S. Yamamoto & R. E. Carter, Trad.) (Ser. Suny
series in modern japanese philosophy). State University of New York Press. (Publication
originale en 1937)

Watsuji, T., Berque, A., Couteau, P., & Kuroda, A. (2011). Fido : le milieu humain (Ser.
Collection « Réseau Asie »). CNRS éditions. (Publication originale en 1935)

Zhou M., & Zheng, X. (2022, 7 décembre). Shenzhen sees bright spot in BIPV. China Daily.
https://www.chinadaily.com.cn/a/202212/07/WS638fe71ca31057c47eba3040.html

82



