
UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À MONTRÉAL 

LE FÛDO DE WATSUJI TETSURÔ ET LA CRISE CLIMATIQUE 

MÉMOIRE 

PRÉSENTÉ 

COMME EXIGENCE PARTIELLE 

DE LA MAÎTRISE EN PHILOSOPHIE 

PAR 

CARL TREMBLAY-SLATER 

SEPTEMBRE 2025 



 
 
 
 

UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À MONTRÉAL 
Service des bibliothèques 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Avertissement 
 
 
 
 
La diffusion de ce mémoire se fait dans le respect des droits de son auteur, qui a signé 
le formulaire Autorisation de reproduire et de diffuser un travail de recherche de cycles 
supérieurs (SDU-522 – Rév.12-2023).  Cette autorisation stipule que «conformément à 
l’article 11 du Règlement no 8 des études de cycles supérieurs, [l’auteur] concède à 
l’Université du Québec à Montréal une licence non exclusive d’utilisation et de 
publication de la totalité ou d’une partie importante de [son] travail de recherche pour 
des fins pédagogiques et non commerciales.  Plus précisément, [l’auteur] autorise 
l’Université du Québec à Montréal à reproduire, diffuser, prêter, distribuer ou vendre des 
copies de [son] travail de recherche à des fins non commerciales sur quelque support 
que ce soit, y compris l’Internet.  Cette licence et cette autorisation n’entraînent pas une 
renonciation de [la] part [de l’auteur] à [ses] droits moraux ni à [ses] droits de propriété 
intellectuelle.  Sauf entente contraire, [l’auteur] conserve la liberté de diffuser et de 
commercialiser ou non ce travail dont [il] possède un exemplaire.» 
 
 
 
 
 



ii 

REMERCIEMENTS 

Tout d’abord, je tiens à exprimer ma gratitude envers mes directeurs de recherche, Dominique 

Leydet et Paul Dumouchel, pour avoir consacré leur temps à la relecture, à la révision et à la 

révision encore de nombreuses versions de ce mémoire. Leur présence constante a grandement 

contribué à l’amélioration de la qualité de ce travail. Sans leur soutien et leur patience, ce mémoire 

n’aurait jamais vu le jour. 

Je remercie mon épouse Kyoko, ma famille et mes amis, en particulier Linda, Carl, Alex et Serge, 

qui m’ont constamment poussé à continuer ma maîtrise, qui a duré beaucoup plus longtemps que 

prévu. Sans votre soutien, j’aurais sans doute abandonné. 

Je tiens aussi à dire merci à Sandrine Roux et Mathieu Marion et aux gens du département de 

philosophie de l’UQAM. Et finalement, merci à mes collègues de travail, en particulier Jocelyn, 

qui s’est courageusement porté volontaire pour lire mon mémoire et me donner avis et conseils. 

 



iii 

TABLE DES MATIÈRES 

REMERCIEMENTS ........................................................................................................................ ii 

RÉSUMÉ ......................................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ..................................................................................................................................... v 

INTRODUCTION ............................................................................................................................ 1 

CHAPITRE I FÛDO — LE MILIEU HUMAIN ............................................................................. 6 

1.1 Le « milieu » de Watsuji ........................................................................................................... 6 

1.2 Le milieu — « nature » et « médiance » ................................................................................. 11 

1.3 Le milieu, un espace « médialement chargé » à la fois abstrait et concret ............................. 15 

1.4 Le milieu, un « espace » en crise ............................................................................................ 20 

CHAPITRE II FÛDO — ESPACE RELATIONNEL ................................................................... 26 

2.1 L’humain relationnel et la « double négation » chez Watsuji ................................................. 26 

2.2 Nature et culture à travers la double négation ........................................................................ 32 

2.3 Interactions humaines dans les régions particulières de mousson .......................................... 38 

2.4 Réévaluer le concept du fûdo à la lumière de la crise climatique .......................................... 43 

CHAPITRE III APPROFONDISSEMENT ET APPLICATIONS CONTEMPORAINES DU 

FÛDO ............................................................................................................................................. 49 

3.1 Application du concept de fûdo .............................................................................................. 49 

3.2 Le fûdo urbain et la crise climatique ...................................................................................... 56 

3.3 Fûdo urbains adaptés et résilients ........................................................................................... 62 

3.4 Difficultés et perspectives ....................................................................................................... 68 

CONCLUSION .............................................................................................................................. 73 

BIBLIOGRAPHIE ......................................................................................................................... 77 
  



 

iv 

RÉSUMÉ 

Ce mémoire analyse les enjeux de la crise climatique sous un angle philosophique, celui du concept 

de « fûdo », développé par le penseur japonais Watsuji Tetsurô. Vu l’urgence de comprendre cette 

crise, nous soulignons l’importance d’inclure des réflexions philosophiques dans une approche 

interdisciplinaire, qui associe le concept de fûdo à des analyses scientifiques, économiques et 

politiques. 

Notre étude s’articule autour de la question suivante : comment le concept de fûdo peut-il offrir 

une nouvelle compréhension de la notion de crise climatique et des défis existentiels qu’elle 

engendre ? Pour ce faire, nous nous appuyons principalement sur l’analyse approfondie de 

l’ouvrage phare de Watsuji, intitulé « Fûdo : le milieu humain », et traduit par Augustin Berque. 

L’analyse révèle que le concept de fûdo offre un cadre philosophique fertile pour réévaluer la crise 

climatique et nos stratégies d’adaptation, en particulier dans les grands milieux urbains. Nous 

soutenons que le concept de fûdo nous invite à reconsidérer la transformation de l’espace urbain 

en unifiant les dimensions naturelles et culturelles de l’existence humaine, transcendant ainsi les 

approches traditionnelles qui séparent nature et culture. Cette perspective novatrice ouvre de 

nouvelles voies pour développer des stratégies d’adaptation plus holistiques et culturellement 

ancrées face aux défis climatiques contemporains. 

Mots clés : Fûdo, crise climatique, philosophie environnementale, adaptation urbaine, Watsuji 

Tetsurô. 

 

 



v 

ABSTRACT 

This M.A. thesis analyzes the issues at stake in the climate crisis from a philosophical perspective, 

that of the concept of “fûdo”, developed by the Japanese thinker Watsuji Tetsurô. Given the 

urgency of understanding this crisis, we emphasize the importance of including philosophical 

reflections in an interdisciplinary approach, which combines the concept of fûdo with scientific, 

economic and political analyses. 

Our study revolves around the following question: how can the concept of fûdo offer a new 

understanding of the notion of climate crisis and the existential challenges it entails? To do so, we 

rely primarily on an in-depth analysis of Watsuji's seminal work “Fûdo : le milieu humain”, 

translated by Augustin Berque. 

The analysis reveals that the concept of fûdo offers a fertile philosophical framework for 

reassessing the climate crisis and our adaptation strategies, particularly in large urban environments. 

We argue that the concept of fûdo invites us to reconsider the transformation of urban space by 

unifying the natural and cultural dimensions of human existence, thus transcending traditional 

approaches that separate nature and culture. This innovative perspective opens up new avenues for 

developing more holistic, culturally-rooted adaptation strategies in the face of contemporary 

climate challenges. 

Keywords: Fûdo, climate crisis, environmental philosophy, urban adaptation, Watsuji Tetsurô. 

 

 



1 

INTRODUCTION 

Lorsque nous parlons de climat, nous évoquons généralement les conditions météorologiques et 

leurs variations dans une région donnée, incluant les températures, les précipitations, l’humidité, 

la pression atmosphérique et les vents. Le climat influence de nombreux aspects de la vie humaine, 

animale et végétale. À l’échelle mondiale, le climat décrit les interactions complexes entre 

l’atmosphère, les océans, les terres et les glaciers. De manière figurée, la notion de climat décrit 

l’atmosphère générale d’un lieu ou d’une situation, comme le « climat politique » qui reflète les 

tendances et l’ambiance dans un contexte politique donné. Le climat est un sujet d’analyse, de 

débat et de préoccupation constante. Il influence nos humeurs, motive nos actions et façonne notre 

existence. Le climat est généralement considéré comme une entité externe sur laquelle nous 

n’avons souvent pas de contrôle. Qu’il soit météorologique, politique ou social, le climat semble 

souvent une réalité subie et inévitable. Ces différentes acceptions du terme montrent que le concept 

de climat englobe des aspects scientifiques, environnementaux, socio-économiques et culturels. 

Le climat est devenu un enjeu central dans les discours socio-économiques et politiques 

contemporains. Les récentes conférences sur le climat (COP) et la publication du dernier rapport 

du GIEC en 2022 ont mis en évidence la nécessité d’agir rapidement pour faire face aux effets 

dévastateurs du réchauffement climatique. António Guterres, Secrétaire général des Nations Unies, 

a déclaré que l’humanité était engagée dans une voie catastrophique, nécessitant des actions 

immédiates et radicales (Milman et al., 2021). Cette rhétorique marque un changement significatif 

dans notre perception de la situation environnementale : nous sommes passés d’une réalité de 

« changements climatiques » à celle d’une véritable « crise climatique ». Cette évolution 

terminologique reflète non seulement l’aggravation de la situation environnementale, mais aussi 

une transformation profonde de notre compréhension des liens entre l’humanité et son 

environnement. Elle souligne l’importance cruciale de repenser notre relation avec le climat et 

l’environnement dans un cadre plus large, englobant des dimensions scientifiques, sociales, 

culturelles, et philosophiques. 

Certes, la crise climatique soulève des défis socioculturels inédits, nécessitant une compréhension 

plus profonde de ses impacts et de ses interrelations avec l’humanité. Cependant, si les débats sur 



 

2 

cette crise ont souvent émergé des domaines des sciences environnementales et politiques, une 

pluralité de perspectives et de disciplines s’y sont jointes afin de saisir toute la complexité de ce 

phénomène. La perspective philosophique entre certainement en ligne de compte dans ces débats 

et réflexions. C’est dans ce contexte que se pose la question centrale de notre étude : comment le 

concept philosophique de « fûdo » du philosophe japonais Watsuji Tetsurô peut-il offrir une 

nouvelle compréhension de la notion de « crise climatique » et des défis que cette crise existentielle 

engendre ? 

Notre objectif n’est pas de prendre position dans les débats suscités par cette crise, mais d’enrichir 

ceux-ci en nous appuyant sur la pensée de Watsuji. Ce concept de fûdo (風土), ou « milieu 

humain », développé par Watsuji, offre un cadre conceptuel unifiant les dimensions naturelles et 

culturelles de l’existence humaine. Contrairement aux approches traditionnelles qui séparent nature 

et culture, le fûdo les intègre en une seule réalité. Ce concept transcende les frontières disciplinaires, 

fusionnant géographie, philosophie et sociologie pour analyser la relation complexe entre l’être 

humain et son environnement. 

Watsuji conçoit le fûdo comme une structure qui façonne notre existence, nos relations et notre 

culture. Il englobe non seulement les éléments climatiques et géographiques, mais aussi les aspects 

culturels comme l’architecture, les modes de vie et les systèmes politiques. (Watsuji, 1935/2011 ; 

Watsuji, 1937/1996) La notion de « médiance », centrale dans la pensée du philosophe, décrit 

l’interaction réciproque entre les humains et leur milieu, illustrant comment nous sommes à la fois 

influencés par et influençons notre environnement. Cette conception du fûdo nous offre une 

perspective innovante pour comprendre la crise climatique contemporaine et ses implications 

socioculturelles. Elle nous permet d’envisager les défis environnementaux actuels non pas comme 

des problèmes isolés, mais comme des phénomènes intimement liés à notre façon d’être au monde 

et d’interagir avec notre milieu. 

Ce mémoire propose donc d’explorer la crise climatique contemporaine à travers le prisme 

philosophique du concept de fûdo de Watsuji. L’objectif est d’approfondir notre compréhension 

de la crise climatique en la replaçant dans le contexte philosophique du fûdo. Cette approche offre 

une perspective novatrice et holistique pour appréhender notre relation avec l’environnement, 

particulièrement dans le contexte des grands milieux urbains. Ainsi, notre étude se structure en 



 

3 

trois temps. Premièrement, nous proposons une analyse approfondie du concept de fûdo comme 

« milieu humain », intégrant les dimensions naturelles et culturelles de notre existence. Ensuite, 

nous proposons une exploration de l’espace relationnel et de la « double négation » selon Watsuji, 

mettant en lumière les interactions complexes entre l’individu, la société et l’environnement. 

Finalement, nous tentons d’appliquer ces concepts philosophiques aux défis d’adaptation et de 

résilience des mégalopoles face à la crise climatique. En explorant ces conceptions, nous visons à 

enrichir le débat contemporain et à favoriser, nous l’espérons, des solutions plus intégratives, 

capables de prendre en compte la complexité des enjeux environnementaux et socioculturels. 

L’analyse de notre sujet d’étude sera donc réalisée en trois chapitres. Le premier chapitre aborde 

le fûdo comme « milieu », ce qui nous permettra de déterminer les grandes lignes du concept. Nous 

explorons comment Watsuji définit le milieu comme un ensemble d’éléments naturels et culturels 

qui structurent notre existence. Le fûdo inclut non seulement des aspects climatiques et 

géographiques, mais aussi des éléments humains tels que l’architecture, les modes de vie et les 

systèmes politiques. La notion de « médiance » chez Watsuji, qui décrit le lien réciproque entre les 

humains et leur milieu, est également fondamentale pour comprendre cette interaction complexe. 

Nous analysons comment la médiance est illustrée à travers des exemples concrets comme le 

phénomène du froid, avec lequel Watsuji montre que les adaptations humaines aux conditions 

climatiques façonnent et sont façonnées par notre perception de l’environnement. 

Dans le deuxième chapitre, nous approfondissons la conception de Watsuji de l’espace relationnel 

et son concept de « double négation ». Watsuji voit l’humain comme un être fondamentalement 

relationnel, existant en interaction mutuelle avec son milieu. La double négation décrit comment 

l’individu émerge en niant le collectif, et comment le collectif émerge en niant l’individu, 

soulignant l’oscillation continue entre ces pôles. Cette dynamique est essentielle pour comprendre 

la relation entre nature et culture. Watsuji montre que l’être humain existe dans un contexte social 

et environnemental, où l’individualité et la sociabilité sont en constante interaction. Par exemple, 

dans les régions de mousson, les conditions climatiques extrêmes influencent les pratiques 

agricoles, les structures sociales et les systèmes de croyances, illustrant comment la médiance crée 

des cultures spécifiques. 



 

4 

Nous introduisons également le concept de « solastalgie » de Glen Albrecht, qui décrit la détresse 

psychologique causée par la défiguration de nos environnements. La solastalgie met en évidence 

l’impact émotionnel des changements environnementaux, soulignant que la destruction de 

l’environnement n’affecte pas seulement les ressources naturelles, mais aussi nos liens culturels et 

sociaux. En reliant ce concept à celui du fûdo, nous pouvons mieux comprendre comment les 

bouleversements climatiques perturbent non seulement les écosystèmes, mais aussi les structures 

culturelles et sociales. Le cadre conceptuel de Watsuji enrichit notre compréhension de la 

solastalgie en soulignant l’interdépendance entre l’être humain et son milieu, et en montrant que 

notre identité et notre bien-être sont profondément ancrés dans ce milieu. 

Dans le troisième chapitre, nous appliquons le concept de fûdo à la nécessité d’adaptation et de 

résilience des grandes agglomérations urbaines face aux bouleversements climatiques. Nous 

examinons comment la profonde interdépendance entre la culture humaine et le milieu influence 

les réponses à la crise climatique, en particulier dans les environnements fortement urbanisés. Nous 

analysons comment les mégalopoles modernes, avec leurs environnements artificiels et denses, 

évoquent l’idée d’un fûdo distinct — d’un fûdo spécifiquement urbain. Ces milieux urbains 

influencent la mentalité et les comportements de leurs habitants de manière similaire aux milieux 

décrits par Watsuji. En mettant en lumière les concepts d’adaptation et de résilience des grandes 

villes face à la crise climatique, nous examinons comment les « solutions basées sur la nature »1 et 

la transformation de l’espace urbain dans un but d’adaptation et de résilience peuvent être analysées 

dans l’optique du fûdo.  

Nous abordons d’abord l’application du concept de fûdo dans les grands milieux urbains, 

soulignant que les grandes agglomérations urbaines, en particulier les mégalopoles, représentent 

des réseaux complexes d’influences naturelles et culturelles. Nous explorons comment les fûdo 

urbains, avec leur densité de population et leur infrastructure, doivent s’adapter aux 

bouleversements climatiques en intégrant des éléments naturels et en transformant drastiquement 

l’espace urbain. Nous discutons des exemples de solutions basées sur la nature (NbS) mises en 

œuvre pour améliorer la résilience urbaine, comme les toits verts, les jardins communautaires, les 

corridors verts et les systèmes de gestion des eaux pluviales. Ensuite, nous examinons les solutions 

 
1 En anglais : Nature-based Solutions. (Frantzeskaki et al., 2019) 



 

5 

pratiques et culturelles nécessaires pour rendre les mégalopoles résilientes. Nous mettons en avant 

des études de cas particuliers de solutions basées sur la nature et les efforts de transformation (et 

re-transformation) de l’espace urbain. Nous évoquons, entre autres, les cas de Londres, Los 

Angeles, Tokyo, et de la métamorphose quasi complète du fûdo urbain d’Amsterdam. Nous 

analysons comment ces initiatives, dans l’optique du fûdo, nous apportent un nouvel angle 

philosophique fécond dans les réflexions multidisciplinaires sur la crise climatique. 

Nous explorons également les défis conceptuels et pratiques liés à la mise en œuvre de ces 

stratégies d’adaptation. Par ailleurs, nous discutons des difficultés conceptuelles et des paradoxes 

que ces stratégies peuvent poser, notamment la tension entre la nécessité de s’adapter aux nouvelles 

réalités environnementales sans perdre l’essence culturelle liée au milieu, et le paradoxe entre la 

normalisation mondiale des solutions et la contextualisation locale nécessaire pour leur efficacité. 

Enfin, nous analysons les stratégies d’adaptation et de résilience des grandes zones urbaines en 

utilisant les idées philosophiques de Watsuji, en soulignant l’importance d’une approche 

intégrative qui combine les dimensions culturelles, sociales et environnementales. Nous montrons 

comment les stratégies d’adaptation doivent être culturellement appropriées et socialement 

équitables pour être réellement efficaces. 

En utilisant la théorie du fûdo, notre objectif est d’élargir la discussion sur la crise climatique, en 

allant au-delà des perspectives uniquement axées sur les données et la politique. Notre objectif est 

de montrer comment cette perspective philosophique peut informer des solutions plus intégratives, 

prenant en compte la complexité des enjeux environnementaux, sociaux et culturels. Nous 

proposons ceci : l’adaptation et la résilience des grands milieux urbains vont bien au-delà de 

l’aménagement de plus « d’espaces verts ». L’intégration de l’optique philosophique de « milieux 

humains » pour repenser et retransformer les milieux urbains est non seulement pertinente, mais 

utile et bénéfique pour les réflexions et la mise en place de solutions durables. 

 



6 

CHAPITRE I 

FÛDO — LE MILIEU HUMAIN  

Dans ce premier chapitre, nous nous penchons d’abord sur la manière dont Watsuji conçoit le fûdo 

et sur sa traduction. Nous analysons la manière dont le philosophe définit ce concept en montrant 

que la traduction initiale par « climat » ne saisit pas sa richesse conceptuelle. Nous démontrons que 

la traduction proposée par Augustin Berque — « milieu » — est nettement plus adéquate. Ensuite, 

nous explorons plus profondément les concepts de « nature » et de « médiance », en montrant 

comment celle-ci émerge concrètement sous forme de phénomènes tels que le froid. Nous 

continuons par l’analyse du concept de milieu en tant qu’espace à la fois abstrait et tangible, 

« médialement chargé ». Pour terminer, nous contextualisons le fûdo face aux défis actuels de la 

crise climatique. Nous explorons ainsi comment le concept de milieu peut éclairer les enjeux 

contemporains liés aux bouleversements des écosystèmes.   

1.1 Le « milieu » de Watsuji 

Chez Watsuji, « l’environnement » revêt une signification bien particulière. À première vue, 

« environnement » et « fûdo » semblent synonymes, mais Watsuji propose une conception distincte. 

Laissons tout d’abord le soin à ce dernier de nous éclairer sur son objectif philosophique et sur 

l’essence du fûdo. D’entrée de jeu dans Fûdo, il nous dit ceci : « ce que vise ce livre, c’est à élucider 

la médiance en tant que moment structurel de l’existence humaine. »2 (Watsuji, 1935/2011, p. 35) 

En ce qui concerne le concept de fûdo et son intérêt philosophique, il affirme ceci : 

Ce que j’appelle ici milieu (風土, fûdo) est un terme général comprenant, pour une 

certaine région, le climat, les météores3, la nature des roches et des sols, le relief, le 

paysage, etc. Autrefois, cela s’appelait aussi suido (水土). Derrière ces notions se 

cachent d’anciennes visions de la nature qui prennent celle-ci comme environnement 

humain, en termes de terre, eau, feu, vent. Mais il y a de bonnes raisons pour examiner 

cela en tant que « milieu » plutôt que de le problématiser en tant que « nature ». 

(Watsuji, 1935/2011, p. 39) 

 
2 Brièvement, la « médiance » est le lien vivant et réciproque entre les êtres humains et leur environnement. Ce n’est 

pas simplement une toile de fond passive, mais un élément actif dans la formation des sociétés et des individus. 

(Watsuji, 1935/2011, chapitre 1, section 1) Nous reviendrons sur la notion de médiance plus loin.   

3 Dans le sens de phénomènes de la météo, et non d’astéroïdes qui s’écrasent sur terre.  



 

7 

Watsuji nous présente ici plusieurs éléments concrets, surtout naturels, mais le fûdo n’est pas 

constitué que d’éléments naturels. En effet, le concept de fûdo, traduit par « milieu », comprend 

certains aspects de l’environnement physique, sans toutefois s’y limiter. Il englobe également la 

météorologie, des conditions climatiques telles que l’humidité, la chaleur, le froid, les 

précipitations, mais aussi des aspects culturels aussi divers que les types vestimentaires, les 

méthodes d’agriculture, les styles architecturaux, de même que les activités sociales et même 

récréatives comme la culture culinaire ! (Carter, 2013, chapitre 4) On ne peut pas, par conséquent, 

limiter la pensée de Watsuji aux phénomènes naturels. Watsuji indique d’ailleurs que les 

phénomènes du milieu sont différents de l’objet des sciences de la nature et que « l’environnement 

naturel » n’est pas le milieu (Watsuji, 1935/2011, p. 45). En somme, bien que le fûdo de Watsuji 

soit composé de plusieurs éléments considérés comme « naturels », en particulier les phénomènes 

climatiques et météorologiques, la géographie et les paysages, au sens large, d’une région donnée, 

Watsuji ne voit pas le milieu, le fûdo, tout à fait comme nous voyons la nature ; plus encore, si l’on 

prend en compte que le fûdo intègre des éléments strictement « humains », comme les types 

d’architectures, les infrastructures et même les systèmes politiques (Watsuji, 1935/2011, p. 45 – 

47). 

Watsuji propose cette idée d’espace composé d’un nombre quasi infini d’éléments qui nous 

entourent et qui « structurent » notre existence. Dans sa définition du fûdo, il continue d’ailleurs en 

affirmant ceci : 

Tous, nous habitons une certaine contrée. Par suite, que nous le voulions ou non, 

l’environnement naturel de cette contrée nous « entoure ». Voilà qui ne fait pas de doute 

pour le sens commun. De là vient le fait qu’on examine habituellement cet 

environnement naturel en tant que phénomènes de la nature de diverses sortes, et qu’on 

s’interroge aussi sur l’influence que ceux-ci exercent sur « nous ». Tantôt sur nous en 

tant qu’objets de la biologie ou de la physiologie, tantôt sur nous en tant qu’agissant 

effectivement, comme dans la formation d’un État. (Watsuji, 1935/2011, p. 39) 

Autrement dit, le fûdo exerce une influence directe sur toutes les facettes de l’existence humaine, 

des gestes les plus anodins, mais nécessaires à notre survie comme le choix vestimentaire4, à 

 
4 Ici, nous ne parlons pas de choix de style, mais bien de choix de type. C’est-à-dire qu’en hiver à -20 C, le choix 

vestimentaire raisonnable serait un manteau d’hiver plutôt qu’un t-shirt. Que ce soit un Canada Goose ou un North 

Face, le principe reste le même. 



 

8 

d’autres qui influenceront toute notre existence, comme le choix d’une carrière. Cette influence se 

manifeste, aussi, sur des facettes plus collectives qu’individuelles, comme la formation d’un État. 

Nos rapports, qu’il s’agisse de ceux que nous entretenons avec la nature ou avec nos semblables, 

émergent de cet espace. Ces actes, ces interactions, ou ces rapports sont ce que Watsuji appelle le 

« fûdosei (風土性) » traduit comme « médiance ». Pour l’instant, retenons que, selon la logique de 

Watsuji, notre réalité émerge du fûdo, qui est un espace caractérisé par les éléments décrits ci-

dessus (voir la première citation de Watsuji plus haut). 

Traduire des textes philosophiques, peu importe la langue, représente toujours une tâche 

extrêmement ardue. Fûdo n’y fait pas exception, et d’ailleurs, Augustin Berque souligne les 

difficultés liées à la traduction de cet ouvrage (Berque, 2011, p. 14 - 15). Si on le traduit 

littéralement, le terme japonais fûdo 風土 signifie air et terre.5 Malheureusement, Watsuji n’est pas 

d’emblée explicite sur la signification plus large de fûdo. Il faut la reconstituer au fur et à mesure 

de la lecture de son ouvrage. Johnson la résume comme suit : 

This concept is built upon an ordinary Japanese word whose usage and history is 

connected to texts, practices, and ways of thinking that link self with place, and nature 

with culture, and whose constituent sinographs extend the semantic range and depth of 

these associations. (Johnson, 2019, p. 3) 

Si nous pensons à « ways of thinking », « place », « nature » et « culture », nous pourrions être 

tentés de considérer le fûdo comme des « coutumes régionales ».6 D’ailleurs, comme Johnson 

l’explique plus loin : 

The association of the sinograph compound 風土 with human culture appears to be an 

ancient one in the East Asian cultural sphere. In Japan this term appears explicitly with 

these connotations in the early tenth century, when we find the first known reference 

to the fudoki 風土記 […] Translated literally, fudoki means “records of wind and land.” 

But the character for wind (fū 風 ) in this term also stands metaphorically for 

“customs.”  Hence fudoki is more exactly rendered “records of lands and their 

customs.” (Johnson, 2019, p. 18) 

 
5 En anglais wind and land, donc plutôt le vent et la terre, ce qui est le sens de ces deux kanjis. 

6 Cela inclut aussi les coutumes locales et nationales. 



 

9 

Cependant, nous ne pouvons pas nous arrêter à « coutumes régionales ». En fait, à la lecture de 

Fûdo, on s’aperçoit que Watsuji s’appuie sur ce contexte et ces connotations pour exprimer la 

manière dont la nature et la subjectivité sont ontologiquement imbriquées, ou entrelacées, plutôt 

qu’extérieures l’une à l’autre (Jonhson, 2019, p. 3). 

En anglais, fûdo a été traduit par « climate ». (Bownas, 1935/1961) D’ailleurs, le titre de la version 

anglaise du livre est A climate : a philosophical study (Bownas, 1935/1961) 7 . Peut-on alors 

s’entendre sur l’équivalent français de « climat » ? Là encore, comme l’explique Berque, cette 

traduction est très problématique. Comme Berque le remarque : « force est en effet de dire que 

cette traduction passe totalement à côté du dessein de l’ouvrage, n’en laissant que le côté 

déterministe8 qui n’a rien que de banal. » (Berque, 2011, p. 15) Comme il le souligne : « voilà un 

livre écrit par un philosophe, et qui tourne autour d’un concept : fudosei (風土性 – traduit en 

français par “médiance”), lequel est énoncé et défini dès la première phrase du préambule. »9 

(Berque, 2011, p. 15) Ce même passage est traduit en anglais comme suit : « My purpose in this 

study is to clarify the function of climate as a factor within the structure of human existence. » 

(Watsuji, 1935/1961, préface) Nous voyons en effet l’ambiguïté avec l’expression « the function 

of climate ». Cela semble vouloir indiquer que seuls les phénomènes météorologiques y jouent un 

rôle.  

Ainsi, pour Berque, la difficulté principale de traduire le terme fûdo se résume comme suit :  

[…]pour un seul et même mot, chacune des deux versions adopte trois traductions 

différentes10. En outre, climate ou Klima traduisant par ailleurs fûdo dans ces mêmes 

versions, il y a interférence entre les deux termes fûdo et fûdosei ; alors qu’en japonais, 

ceux-ci ne sont pas moins distincts que le sont par exemple en français histoire et 

historicité, ou espace et spatialité. Watsuji dérivant aussi de fûdo, outre fûdosei, 

l’adjectif fûdoteki (relatif au fûdo), l’adverbe fûdotekini (de manière relative au fûdo), 

 
7 À noter qu’une autre version de 1971 a pour titre Climate and culture : a philosophical study. Nous référons à la 

version de 1961. L’important est de retenir le terme « climate ». 

8 Ici, Berque fait allusion au déterminisme géographique, une erreur méthodologique que Watsuji a parfois été 

accusé de commettre. Berque explique et clarifie le malentendu dans la préface. 

9 Berque fait allusion à la citation de Watsuji au tout début de cette section : « Ce que vise ce livre… » 

10 Berque fait ici référence aux versions anglaise et allemande. 



 

10 

ainsi que fûdoron (fudo-logie) et fudogaku (science ou étude du fûdo), on imagine la 

répercussion de tels flottements dans les deux traductions. » (Berque, 2011, p. 16) 

Traduire fûdo en français par « climat », comme le terme anglais « climate », nous semble en effet 

problématique. Premièrement, climat est fortement associé au « temps qu’il fait », à la météo, à la 

température. Deuxièmement, le terme de climat exclut plusieurs notions essentielles pour Watsuji, 

notamment fûdosei. Autrement dit, climat est trop exclusif (ou pas assez inclusif), car il n’inclut 

pas tous les éléments de cet espace concret qui agit comme support pour la médiance. Berque 

justifie donc le terme « milieu » en affirmant que pour saisir le propos de Fûdo, et donc pouvoir le 

traduire, « il faut d’abord voir […] que ce livre a été rédigé en réaction à la lecture d’Être et temps. » 

(2011, p. 19) Comme il le souligne, cette référence à Heidegger :  

[…] n’est pas qu’un renvoi emblématique, serait-ce pour vérification ou éventuel 

approfondissement ; c’est sous-entendre en fait une lecture nécessaire au préalable pour 

comprendre l’armature théorique présentée dans le premier chapitre ; car celle-ci, sous 

des dehors simplistes — sortir dans l’air froid, tout le monde connait ça… —, est en 

réalité une broderie d’allusions aux concepts heideggeriens (ici, par exemple, à l’être-

au-dehors-de-soi. Ausser-sich-sein), lesquels chez Heidegger sont pesamment détaillés 

(thèse de doctorat oblige), mais ne projettent qu’une ombre furtive dans le texte de 

Watsuji. (Berque, 2011, p. 19) 

Il conclut ainsi : « c’est effectivement comme géographe que j’ai choisi naguère de rendre le 

japonais fûdo par le français milieu » (Berque, 2011, p. 20). Nous pensons également que « milieu », 

contrairement à la traduction anglaise de « climate », rend mieux justice à fûdo. Pour l’instant, 

retenons l’adoption du terme français « milieu » pour traduire et saisir adéquatement l’essence de 

fûdo, car, outre ce que nous venons d’énumérer, le mot lui-même renferme l’idée de « paysages », 

de « régions » et de « climat ». Toutefois, le concept de milieu renferme un autre concept — la 

médiance — central pour comprendre la pensée de Watsuji. La médiance décrit la relation 

réciproque entre l’individu et son milieu. L’humain n’est pas un être isolé, il est toujours en relation 

avec son environnement et est influencé par celui-ci. À son tour, l’humain influence également son 

environnement. Cela, Watsuji tente de le démontrer avec de multiples exemples d’environnements 

marqués par des fûdo bien spécifiques. D’emblée dans Fûdo, un de ces exemples est le froid.  



 

11 

1.2 Le milieu — « nature » et « médiance » 

Pour illustrer le concept de médiance, Watsuji tente de nous faire voir que c’est avec l’expérience 

des phénomènes climatiques que nous nous « découvrons » nous-mêmes par des « expériences 

intentionnelles » : 

Avant de ressentir le froid comment connaîtrions-nous l’être indépendant d’une chose 

telle que l’air froid ? Voilà qui est impossible. C’est en éprouvant le froid que nous 

découvrons l’air froid. En outre, penser que cet air froid viendrait du dehors å notre 

contact n’est que se méprendre sur les relations intentionnelles. Par nature, une relation 

intentionnelle ne s’établit pas tout d’un coup du seul fait qu’un objet vient à nous 

toucher de l’extérieur. Pour autant que l’on examine la conscience individuelle, le sujet 

comporte à l’intérieur de lui-même une structure intentionnelle. En tant que sujet, il est 

déjà « tourné vers quelque chose ». Cette « impression » de « sentir le froid » n’est pas 

un « point » à partir duquel s’établirait une relation tournée vers l’air froid ; elle est déjà 

elle-même relationnelle en tant que « sentir quelque chose ». C’est dans cette relation 

que se découvre le froid. Ainsi l’intentionnalité, en tant que cette structure relationnelle, 

n’est autre qu’une structure du sujet en prise avec le froid. « Nous sentons le froid », 

c’est d’abord une telle expérience intentionnelle. » (Watsuji, 1935/2011, p. 40 - 41) 

Il explique que le froid n’est pas seulement une condition extérieure qui affecte l’individu, mais 

qu’il y a une relation interactive entre l’individu et le froid. Par exemple, dans un climat froid, les 

gens développent des coutumes, des vêtements, des architectures, etc., pour se protéger du froid. 

Mais ces adaptations ne sont pas seulement des réactions passives au froid ; elles façonnent 

également la manière dont les gens perçoivent et interagissent avec leur environnement. À travers 

cet exemple, Watsuji démontre que la médiance est un processus dynamique, où l’individu et 

l’environnement sont en constante interaction. Cela souligne l’importance du contexte culturel et 

environnemental dans la compréhension de l’existence humaine. 

Pour Watsuji, le fûdosei est cet entrelacement du soi, de certains éléments naturels et des choses 

que nous créons, habitons et avec lesquelles nous interagissons. Nous devons voir le fûdo comme 

l’ensemble des interactions et des relations qui se produisent dans un lieu ou dans un espace. Et, 

comme le mentionne Watsuji, nos activités, les choses que nous créons, que nous produisons, sont 

influencées par les phénomènes du milieu : 

Les moyens divers qui sont ainsi trouvés, tels que vêtements, braseros, charbonneries, 

maisons, visites aux fleurs de cerisier, lieux renommés pour leurs fleurs, digues, canaux 



 

12 

de drainage, structures anti-vent des maisons, ce sont à l’origine des choses que nous 

avons produites nous-mêmes et de par notre propre liberté. (Watsuji, 1935/2011, p. 45) 

À cela, il ajoute : « nous ne les avons pas produites sans qu’elles eussent trait aux divers 

phénomènes du milieu, tels que le froid, les grandes chaleurs ou l’humidité. » (Watsuji, 1935/2011, 

p. 45) Gardant à l’esprit le froid comme un élément de médiance, c’est le froid qui nous motive à 

agir non seulement pour nous-mêmes, face à cet élément, mais aussi avec les autres : 

Quand nous sentons du froid, nous contractons notre corps, nous nous couvrons, nous 

nous rapprochons du brasier. Non, un intérêt plus fort encore nous fait plutôt vêtir les 

enfants, pousser les vieillards près du feu. Ou encore, nous travaillons pour pouvoir 

acheter des vêtements ou du charbon de bois. Les charbonniers font du charbon dans 

la forêt, les tissages fabriquent du tissu. C’est dire que l’« avoir-trait » au froid nous 

engage individuellement et socialement dans toutes sortes de moyens de parer au froid. 

(Watsuji, 1935/2011, p. 44) 

Cependant, la médiance, pour Watsuji, ne s’arrête pas qu’aux éléments climatiques. Celle-ci peut 

aussi concerner les choses que nous produisons — habitations, parcs, objets technologiques, 

comme des ordinateurs ou des barrages hydro-électriques. Ces objets de médiance constituent ce 

qui permet d’établir le lien de « l’entre-nous » ou de « l’entre-deux » (en japonais : aidagara 間柄) 

(Couteau, 2010) dans nos rapports. L’objet de médiance peut être à la fois très simple et local, 

comme une salle à manger pour un dîner entre convives (voire simplement la table elle-même !), 

ou plus global ou régional, comme le caractère « désertique » ou « moussonique » d’une région11. 

Néanmoins, dans Fûdo, Watsuji entend surtout expliquer la médiance à l’aide de phénomènes 

naturels. 

Si le vocabulaire de Watsuji met beaucoup l’accent sur les phénomènes naturels, il faut apporter la 

clarification suivante : Mayeda nous explique que Watsuji refuse consciemment d’utiliser le terme 

« nature » (shizen 自然) « because of the tendency to consider the natural world as a world of 

natural "objects" separate from humans whose relationship to human existence is established as the 

relationship between two independently existing entities—human subjects and natural 

phenomena. » (Mayeda, 2006, p. 39) En effet, si nous reprenons le passage de Fûdo cité plus haut 

 
11 Watsuji discute longuement des fûdo du désert et de la mousson et de leurs « sociétés » distinctes. (Watsuji, 

1935/2011, chapitre 2) Nous explorerons cela plus en profondeur au chapitre suivant. 



 

13 

à la page 7 du présent chapitre (Watsuji, 1935/2011, p. 39), Watsuji cherche à nous montrer que la 

nature n’est pas simplement un environnement physique que les humains peuvent manipuler et 

contrôler, mais plutôt une entité complexe et dynamique qui est intimement liée à l’existence 

humaine. 

Watsuji soutient que la nature est un produit de l’expérience humaine et que les humains sont à 

leur tour façonnés par la nature. Comme Jonhson l’explique, l’idée générale qui émerge est que la 

nature « is lived through and experienced, or what Watsuji calls fûdosei (rather than, e.g., nature 

as it is objectified as an entity called “the natural environment”), belongs to the very structure of 

subjectivity. » (Johnson, 2019, p. 49) Johnson explicite davantage cette remarque en disant ceci : 

Hence he views experience— rather than the “objective” entities of the third-person 

standpoint— as the ontological foundation of reality. The implications of this stance 

are immense: it enables us to take at face value our ordinary experience of encountering 

qualities in nature such as beauty, or majesty, or sublimity; we can, in short, understand 

these properties as belonging to nature rather than to us. The concept of fūdo offers in 

this way the prospects for a partial reenchantment of nature, and so the possibility of 

finding ourselves at home in the world once again. (Johnson, 2019, p. 49) 

Qu’est-ce que cela signifie exactement ? Reprenons le passage de Fûdo dans lequel Watsuji explore 

le phénomène du froid (voir page 10 du présent chapitre). Nous voyons ici l’influence de « l’être-

au-dehors-de-soi » heideggerien. Cependant, ce que Watsuji voulait nous faire voir est cette 

relation fondamentale entre les phénomènes naturels/climatiques et l’humain avant la séparation 

entre les deux. Comme Mayeda le souligne, pour Watsuji, nous n’avons pas connaissance au 

préalable de l’existence indépendante du froid, pour ensuite avoir froid. Au contraire, la sensation 

de froid et la découverte du froid sont une seule et même chose. Nous découvrons le froid dans le 

cadre de la « relation intentionnelle » qui existe déjà dans la sensation de froid. Cette structure 

intentionnelle est contenue dans notre conscience en tant qu’extension de la conscience vers le 

froid (Mayeda, 2006, p. 40). Mayeda résume le propos de Watsuji ainsi : 

[he] points out that we can only see the phenomenological interpretation as subjective 

if we consider the intentional object to be a mental entity. In fact, this is not what the 

cold is. Rather, it is an objective cold—the cold of the air. As Watsuji points out, it is 

not simply the "cold" in an abstract sense that we feel. Rather, it is the "coldness of the 

air" which is felt. In this way, we understand what Heidegger means when he claims 

that Dasein is characterised by its existence, conceived of as "being outside of itself." 



 

14 

In feeling coldness, we are already outside ourselves in a relationship to coldness of 

the air. (Mayeda, 2006, p. 40) 

Ainsi, nous constatons que, selon Watsuji, la « nature » au sens commun n’est pas qu’une réalité 

objective que l’on peut observer et mesurer, mais aussi, et surtout, une expérience subjective 

influencée par des facteurs culturels et historiques. Les êtres humains sont façonnés par leurs 

interactions avec l’environnement naturel, et la manière dont ils perçoivent et expérimentent la 

nature est le reflet de leur contexte culturel.12 Watsuji pensait également que la nature n’était pas 

seulement un environnement physique, mais une expression des émotions et des relations humaines. 

Il voyait la nature comme un reflet de la conscience humaine et pensait qu’elle était imprégnée des 

émotions, des désirs et de l’expérience humaine13, comme McCarthy le souligne : 

In Fūdo, Watsuji insists that the betweenness that permeates our being- in- the- world 

encompasses both human beings (ningen) and living nature as well as the world of 

things. While it is true that in later work on ethics, Watsuji focuses more on the 

relatedness among human beings, it remains the case that in his ethics, “the individual 

must be conceived as being situated in a spatial field of relatedness or betweenness not 

only to human society, but also to a surrounding climate . . . of living nature as the 

ultimate extension of embodied subjective space in which man dwells.” (McCarthy, 

2020, p. 507) 

Et si nous creusons cette question un peu plus en profondeur, nous nous apercevons que, pour 

Watsuji, la relation entre l’humain et la nature n’est pas une relation de domination ou de contrôle, 

mais plutôt un échange « mutuel » dans lequel chacun influence l’autre (McCarthy, 2020 ; 

McCarthy, 2010, ch. 3). Nous comprenons alors que, selon Watsuji, l’humain est indissociable de 

son environnement naturel et que cet environnement exerce une influence profonde sur la culture, 

la société et l’éthique humaines (Carter, 1996, p. 336). Cela signifie également reconnaître notre 

interconnexion, notre interdépendance, voire notre entrelacement avec le monde naturel. Cela 

semble en effet nous indiquer que Watsuji voit une interdépendance et une inséparabilité non 

seulement entre environnement et existence humaine, mais aussi entre nature et culture. En somme, 

le fûdo est l’interaction complexe entre la nature et la culture qui façonne les expériences vécues 

par les individus et les communautés dans une région géographique donnée. Nous pouvons 

 
12 Repensons à la citation de Watsuji à la section précédente de ce chapitre :  « Tous, nous habitons une certaine 

contrée[…] » (Watsuji, 1935/2011, p. 39). 

13 Cela est plus présent dans Rinrigaku (Watsuji, 1937/1996). 



 

15 

constater que le concept de milieu met en évidence la relation d’interdépendance, d’entrelacement, 

et de co-création entre la nature et la culture, et la manière dont elles façonnent et sont façonnées 

par les activités et les expériences humaines dans une région donnée au fil du temps. 

Cependant, le milieu n’est pas un concept fixe ou statique — celui-ci évolue et change 

constamment au fil du temps, et ce, sur une très longue période. En tant que telle, la relation entre 

la nature et la culture n’est pas prédéterminée, mais elle se forme et se transforme par les actions 

humaines. C’est ainsi, pourrait-on dire, que les styles alimentaires, vestimentaires, d’habitations, 

nos mœurs, sont façonnés de cette manière selon la région spécifique dans laquelle ils existent, 

c’est-à-dire qu’ils sont « médialement chargés ».  

1.3 Le milieu, un espace « médialement chargé » à la fois abstrait et concret 

Dans son livre Watsuji on Nature, Johnson se plonge dans la compréhension complexe de la 

spatialité selon Watsuji. Johnson explique que la perspective de Watsuji postule l’existence de 

multiples dimensions au sein de l’expérience spatiale, organisées dans une hiérarchie qui émerge 

de l’expérience fondamentale de l’espace intersubjectif. Watsuji affirme que la compréhension 

ultérieure d’autres dimensions spatiales découle de leur examen depuis le point de vue individuel. 

Johnson décrit ensuite en détail plus d’une forme distincte de spatialités dérivées des concepts de 

Watsuji. (Johnson, 2019, ch. 6) 

La première forme, appelée espace environnemental, découle de l’espace entre les individus, 

similaire à la spatialité existentielle de Heidegger enracinée dans les contextes liés aux outils. 

Watsuji soutient que la signification pratique se révèle en se concentrant sur les outils et 

l’équipement, qui sont accessibles aux individus. Cette forme spatiale fondamentale est 

essentiellement l’espace de l’aidagara, l’interconnexion des individus et de leurs outils. Ensuite 

vient une forme qui émerge lorsque la perspective d’un individu se sépare de ses engagements 

pratiques, permettant une observation détachée des objets — c’est l’espace perspectif des positions 

fixes. Dans cette dimension, des objets dépourvus d’attributs semblables à des outils occupent un 

espace centré autour de l’ego ou du « Je ». Cet espace personnel est structuré selon le point de vue 

de l’ego, définissant ainsi ses positions par rapport à lui. (Johnson, 2019, p. 125 - 126) 



 

16 

Pour Watsuji, l’espace est significatif en ce qui a trait à la notion de médiance. Johnson souligne 

que cet espace abstrait, dépourvu d’associations terrestres, est saisi par un sujet épistémologique 

détaché et désincarné. En somme, l’exposé de Johnson sur les concepts spatiaux de Watsuji révèle 

une hiérarchie complexe de dimensions au sein de l’être-au-monde. À partir de l’espace 

intersubjectif fondamental, diverses formes de spatialité se déploient, offrant chacune des 

perspectives distinctes sur la relation entre les individus, les outils et l’environnement. (Johnson, 

2019, p. 126 - 127) De cette analyse de Johnson nous retenons ceci : pour Watsuji, ces espaces 

forment des milieux distincts à la fois abstraits et concrets, caractérisés par des climats particuliers. 

Comme nous l’avons mentionné, dans Fûdo, Watsuji distingue trois types de milieux (Watsuji, 

1935/2011, chapitre 2)14. Rappelons-nous que la médiance est l’interaction avec ces choses qui 

nous entourent, lesquelles structurent « l’être » de l’être humain. Cela implique que ces fûdo 

distincts, d’où émergent nos modes de vies, cultures, langages, pensée, etc., confèrent une teinte 

distincte à ces choses. Par exemple, avec le fûdo du désert, Watsuji veut étudier les « sociétés du 

désert ». Cela nous permet de comprendre « l’essence du désert » et ainsi la structure de l’existence 

des gens du désert (Watsuji, 1935/2011, chapitre 2, partie 2). Watsuji parle parfois de 

« tempéraments » distincts de sociétés issues de milieux distincts. Autrement dit, Watsuji veut 

établir un lien entre ce qui constitue un contraste entre les milieux et ce qui constitue un contraste 

entre les cultures.1516 

Ainsi, dans Fûdo, Watsuji explique qu’« en tant que corps social d’un certain lieu, notre être 

individuel-social spécifie déjà la façon d’exister des individus qui en relèvent et, ce faisant, leur 

donne une certaine humeur. » (1935/2011, p. 56) Plus loin, il stipule qu’« ainsi, notre existence est 

médialement réglée en configurations d’une abondance infinie ». Ici, Watsuji parle d’une 

abondance de « charges médiales », de « certaines manières d’être ». Plus loin encore, il affirme 

« nous ne sommes pas seulement chargés d’un passé, nous sommes aussi chargés d’un milieu. » 

 
14 Plus tard, dans Rinrigaku, Watsuji ajoute les fûdo « Américain » et les « Steppes » (Sevilla, 2014, p. 95). À noter 

que cette partie du Rinrigaku (volumes 2 et 3) n’a pas encore été traduite. 

15 Nous comprenons ici pourquoi, en anglais, Fûdo a été traduit par Climate and Culture — a philosophical study 

(Bownas, 1961) et que cela, stipulé à la note 9, a pu créer un certain malentendu. Cependant, Watsuji parle ici 

d’altérité et de différence. 

16 Watsuji explique la distinction des milieux avec l’exemple de l’homme d’un milieu luxuriant « Blue Mountain » 

versus un milieu de montagnes arides (1935/2011, p. 88 - 90). 



 

17 

(1935/2011, p. 57) Dans ce passage, Watsuji lie ces phénomènes de médiance principalement avec 

les phénomènes climatiques (de milieux distincts) qui nous entourent — « l’impression d’un jour 

de pluie de la mousson, de douceur qu’apportent les pluies de printemps, de pureté vive d’un matin 

d’été, épouvantable d’un jour de tempête. » (1935/2011, p. 57) Les charges médiales sont ce qui 

motive « l’intérêt plus fort », les choix, et nos façons de « parer » au froid/chaud/humidité. (Watsuji, 

1935/2011, p. 44) Par exemple, le désert et tout ce que ces milieux arides comportent « chargent » 

les objets de médiance de façon à structurer notre existence : je ne fais pas que me vêtir pour parer 

au soleil brûlant, mon existence en entier (autant mes rapports avec la nature que mon rapport avec 

les autres) est structurée en relation avec le milieu désertique. 

Notons toutefois un double sens de charge médiale. D’un côté, cela signifie, comme nous venons 

de le voir, être « empreint » ou « imprégné » d’un sentiment qui motive nos actions. De l’autre, 

« charge » nous indique un sens d’« imposition », ou de « fardeau ». D’ailleurs, en anglais, 

« charges médiales » est traduit par « climatic burdens or impositions » (Bownas 1961, p. 15). Nous 

croyons cependant que fardeau ou imposition ne saisissent pas tout à fait ce deuxième sens. Afin 

de rester dans le cadre watsujien, nous optons plutôt pour « devoir » ou « obligations ». Bien que 

dans Fûdo, Watsuji ne soit pas explicite sur la signification de charges médiales autre qu’au sens 

d’intérêts plus forts motivés par le climat, il définit plus précisément ce deuxième sens éthique dans 

Rinrigaku. Ethics in Japan (Watsuji, 1937/1996).17 En somme, les charges médiales sont des tâches 

ou des rôles que les individus assument en réponse à leur environnement immédiat. Elles sont 

essentielles à la survie et au bien-être de la communauté. Par exemple, dans une société agricole, 

ces charges pourraient inclure des rôles spécifiques liés à la plantation, à la récolte et à la gestion 

des ressources naturelles. 

La médiance renvoie donc à la « relationnalité », à la manière dont les individus sont en relation 

avec les autres et avec le milieu. L’une des idées centrales chez Watsuji est que les êtres humains 

ne peuvent être compris isolément, mais seulement en relation avec les autres et avec le milieu. En 

 
17 Les charges médiales explorées à travers Rinrigaku montrent comment les responsabilités individuelles sont aussi 

profondément enracinées dans l’interaction avec la communauté. Ces charges médiales soulignent l’importance de 

l’éthique collective et de la solidarité pour maintenir l’harmonie sociale et environnementale. En assumant ces 

charges, les individus contribuent à la continuité et à l’évolution de leur culture et de leur société. (Watsuji, 

1937/1996, chapitre 3). 



 

18 

fait, nous constatons que cette relationnalité est ce qui définit véritablement l’existence humaine. 

Comme l’interprètent plusieurs commentateurs, contrairement à l’individualisme de la pensée 

occidentale, la médiance de Watsuji souligne l’importance des relations interpersonnelles et du 

contexte culturel et environnemental dans lequel nous vivons. L’idée de médiance est également 

liée à la conception qu’a Watsuji de la moralité, ou plus précisément de l’éthique.18 Pour lui, 

l’éthique n’est pas seulement une question d’actions individuelles, mais aussi de la manière dont 

nos actions s’inscrivent dans un réseau de relations. De plus, et cela est au cœur de sa philosophie, 

le climat et l’environnement géographique jouent un rôle crucial dans la formation de la culture et 

de l’individualité, et influencent donc les relations interpersonnelles. Ainsi, la médiance chez 

Watsuji met l’accent sur la relationnalité et l’interconnexion entre les individus, la culture, et 

l’environnement, en offrant une perspective distincte de la philosophie occidentale sur l’existence 

et la moralité. 

Revenons maintenant à Fûdo — le milieu humain. Nous pouvons laisser Berque et Couteau nous 

donner une idée encore plus précise de l’intention derrière la notion de fûdo. Comme Berque 

l’explique, cette œuvre de Watsuji a été conçue en réponse à Être et Temps de Heidegger. À l’accent 

mis sur la temporalité par ce dernier, Watsuji répond en mettant l’accent sur la spatialité (Berque, 

2011, p. 12). Ainsi, « l’existence n’est pas seulement structurée par le temps, elle l’est tout autant 

par l’espace. Elle n’est pas seulement chargée d’une histoire, elle l’est aussi d’un milieu. Le milieu, 

c’est ce qui incarne l’histoire, et en dehors de cette concrète incarnation, l’être n’est qu’une 

abstraction. » (Berque, 2011, p. 13) Comme Berque en fait la remarque, pour Watsuji, la question 

des milieux « porte sur ce qui fonde et tisse concrètement les sociétés humaines, sur la Terre. » 

(Berque, 2011, p. 12) Plus loin, il nous éclaire un peu plus sur l’intention du philosophe japonais : 

C’est d’abord que l’intention théorique de Watsuji, qui défiait l’ontologie 

heideggerienne, a été largement éclipsée par son illustration concrète en des exemples 

de milieux divers, particulièrement le Japon, ici classé dans les milieux de mousson. 

[…] ce qui ressort de cette comparaison est l’unicité absolue de l’exception nipponne. 

Fûdo y contribuait en montrant que cette originalité s’enracine dans la nature elle-

même. D’où la faveur que connut le livre, au détriment de ses thèses principales qui 

 
18 Cela est beaucoup plus étoffé dans Rinrigaku. (Watsuji, 1937/1996) 



 

19 

sont d’ordre ontologique, et d’une portée qui a échappé à la majorité de ses 

commentateurs. (Berque, 2011, p. 13.) 

Pour sa part, Couteau souligne que la philosophie de Watsuji « traite avant tout de la relation au 

fondement de l’existence. Pour lui, l’être humain n’est pas un individu isolé, mais un être en 

relation, existant en interaction mutuelle avec un milieu. » (Couteau, 2010, p. 200) Autrement dit, 

nous pouvons voir le fûdo comme l’ensemble des interactions et des relations qui se produisent 

dans un lieu ou dans un espace abstrait et concret. 

Nous comprenons qu’au cœur de la théorie du fûdo de Watsuji se trouve la relation entre l’individu 

et son milieu. Pour Watsuji, « l’être-dans-le-monde » se comprend, s’explique à partir du milieu. 

Tout comme pour Heidegger19, l’individu doit être conscient de sa place dans la société, mais, pour 

le philosophe japonais, il doit s’efforcer de vivre en harmonie avec son environnement, crucial à 

l’expérience subjective. Ce rapport harmonieux ne doit pas être confondu avec le message 

environnementaliste de protection, ou de sauvegarde de l’environnement. Certes, ces choses font 

partie de l’existence humaine au sein des différents milieux, mais il faut plutôt le voir comme une 

« réponse créative » (Mayeda, 2006, p. 48 - 49) d’une manière de vivre des individus selon leur 

milieu distinctif. Malgré les différences entre les deux théories, nous pouvons constater qu’elles 

ont des points communs. Heidegger et Watsuji soulignent tous deux l’importance de 

« l’authenticité » et de la « relation de l’être ».  

Il y a toutefois une autre nuance à souligner entre les deux philosophes sur la réalisation de soi. 

Alors que pour Heidegger, ce rapport (focalisé sur le temps) se maintient au soi envers soi, pour 

Watsuji, ce rapport se situe du soi au monde. Autrement dit, Watsuji conceptualise le rapport temps 

et espace du soi par rapport au monde (où il resitue le rôle de l’espace). Le fûdo est cet espace qui 

 
19 Comme nous le suggère Heidegger, l’une des approches philosophiques les plus importantes de la réalisation de 

soi est le concept de « l’être authentique ». Dans Être et temps, Heidegger affirme que le mode d’être unique du 

Dasein est caractérisé par son « être-dans-le-monde » (ou « l’être-au-monde ») (1927/1985, 12 : 62) et son « être-

vers-la-mort » (1927/1985, 51 – 53 : 202 - 207). Autrement dit, la réalisation de soi est le processus qui consiste à 

prendre conscience de sa propre finitude et du soi authentique, et à vivre en accord avec ce soi. Pour ce faire, 

l’individu doit affronter le dilemme existentiel de son existence, c’est-à-dire que les individus doivent réaliser qu’ils 

sont responsables de la création de leur propre sens à la vie. Grâce à ce processus, l’individu peut atteindre un 

sentiment de liberté et d’authenticité qui lui permet de vivre une vie pleine de sens, épanouie. La réalisation de soi 

implique donc de prendre conscience de son véritable moi et d’atteindre son plein potentiel. En fin de compte, la 

réalisation de soi est un phénomène subjectif qui exige des individus qu’ils se confrontent à leurs propres dilemmes 

existentiels et qu’ils découvrent leur soi authentique. 



 

20 

structure l’existence humaine, mais cette existence implique certainement de trouver un sens à sa 

vie, d’atteindre son plein potentiel, et de découvrir son soi authentique. Sous l’optique watsujienne, 

cela n’est possible que grâce à l’entrelacement omniprésent qui existe entre l’individu et son milieu. 

En outre, nous croyons que les deux théories s’accordent sur le fait que l’individu doit s’efforcer 

d’être conscient de sa place dans le monde et d’accepter sa finitude afin d’obtenir une existence 

pleine de sens. Cependant, elles sont fondamentalement différentes dans leur vision de l’existence 

en matière de spatialité et de temporalité.20  

Dans l’ensemble, Heidegger soutient que le mode d’être unique du Dasein, caractérisé par sa 

conscience de soi et la compréhension de sa propre finitude, s’avère crucial pour la réalisation de 

soi. En guise de contraste, alors que Heidegger soutient que l’individu doit s’efforcer de créer une 

existence significative, Watsuji semble vouloir nous montrer que l’individu doit s’efforcer de vivre 

en harmonie avec son milieu21 afin de créer cette existence significative. La nuance est que selon 

l’optique watsujienne, c’est cette harmonie qui donne sens à notre existence et que vivre en 

« accord » avec son milieu nous permet d’être authentique. Malgré ces différences, les deux 

théories mettent l’accent sur la réalisation de soi et sur l’importance d’accepter sa finitude afin de 

donner un sens à son existence.  

1.4 Le milieu, un « espace » en crise 

Carter souligne l’importance de comprendre l’espace watsujien non seulement comme un concept 

physique ou géométrique, mais aussi comme une construction culturelle et sociale qui reflète les 

valeurs et les croyances d’une société (Carter, 1996, p. 336 - 338). Nous avons pu voir que 

conceptuellement, le fûdo comporte à la fois une dimension abstraite et concrète. Il est abstrait au 

sens où il englobe des notions telles que celles d’espace ou de lieu existentiel. Pour ce qui est de 

son aspect concret, ce dernier réside dans les éléments naturels, climatiques, et matériels de nos 

 
20 Bien que la critique prédominante du philosophe japonais à l’endroit de Heidegger porte clairement sur la 

spatialité, il ne dit pas, toutefois, que Heidegger ignore complètement cette notion. Comme Watsuji le souligne dans 

son préambule : « Certes, chez Heidegger non plus, la spatialité n’est pas complètement absente. La “nature vivante” 

du romantisme allemand semble y être ressuscitée dans l’attention portée à l’espace concret dans l’existence de 

l’homme. Toutefois, celui-ci est presque éclipsé par l’éclairage puissant qui est porté sur la temporalité. Là j’ai vu la 

limite du travail de Heidegger. Une temporalité à quoi ne répond pas la spatialité n’est pas encore la vraie 

temporalité. » (1935/2011, p. 36). Cependant, approfondir ce contraste entre les deux philosophes dépasserait 

l’objectif de ce premier chapitre.  

21 Rappelons-nous cette nuance avec entre autres l’analyse de McCarthy (2020). 



 

21 

environnements. En outre, le fûdo renferme à la fois un aspect temporel et spatial, mais Watsuji, 

sans nier la temporalité, souhaite démontrer l’importance particulière de la spatialité dans 

l’existence humaine. Finalement, surtout dans Rinrigaku, il a souligné l’importance de l’éthique 

dans notre relation à l’espace. Il affirme que nous avons la responsabilité de créer et d’entretenir 

des espaces qui reflètent nos valeurs et favorisent l’épanouissement humain. Il estime que la façon 

dont nous façonnons l’espace reflète notre caractère moral et notre relation aux autres (Carter, 1996, 

p. 5). 

Nous comprenons alors que l’espace watsujien se décline en paysages à la fois climatiques et 

culturels, lesquels nous entourent et nous influencent (et sur lesquels nous exerçons, à notre tour, 

une influence) : pensons aux exemples du désert, de la mousson, de la prairie. Il concerne non 

seulement ce genre de lieux, mais aussi des lieux plus « locaux », comme une vallée, la plage, une 

ville, un quartier. Autrement dit, pour Watsuji, les phénomènes de milieu (tels que le froid, les 

grandes chaleurs ou l’humidité) sont ce qui permet à l’humain de se « découvrir lui-même » au sein 

de ces milieux (Watsuji, 1935/2011, p. 44-45). L’être humain se découvre, ou comme nous l’avons 

abordé, se réalise lui-même à l’aide de « moments structurels » (Watsuji, 1935/2011, préambule et 

ch. 1, partie I)22 au sein des interactions avec tout ce qui l’entoure. Selon Berque, Watsuji reprend 

l’idée de Hegel de la « puissance de mouvoir » (2011, p.15), notamment en relation avec les 

moments structurels de l’existence humaine. Pour Hegel, la puissance de mouvoir représente la 

dynamique interne qui pousse l’Esprit (Geist) à se réaliser dans le monde (Redding, 2020)23. Cette 

idée est essentielle dans la philosophie hégélienne de l’histoire et de la dialectique, où chaque étape 

est une réalisation partielle qui prépare le terrain pour la suivante. 

Nous pensons que Watsuji utilise ce concept pour parler des façons dont les individus sont façonnés 

par, mais aussi façonnent, leur fûdo. Pour Watsuji, chaque moment structurel de l’existence 

humaine est à la fois une condition et une expression de la puissance de mouvoir dans le contexte 

du fûdo. Cela signifie que les individus ne sont pas des entités isolées, mais sont toujours en relation 

 
22 En anglais : « structure of human existence. » (Bownas, 1961). Berque n’est pas explicite sur la définition de 

« moment », se concentrant sur plutôt sur fudôsei, qui semble englober « moment ». Il serait néanmoins utile d’élargir 

quelque peu la signification de moment structurel. Berque fait allusion à Hegel en disant : « alors que dans le 

vocabulaire philosophique japonais, ce terme a rendu l’allemand Moment, fréquent par exemple chez Hegel, et qui 

dérive de la mécanique le sens de : puissance de mouvoir. » (2011, p. 15) 

23 En référence à La Phénoménologie de l’Esprit. 



 

22 

avec leur environnement, qu’il soit naturel, social ou culturel. La puissance de mouvoir, dans ce 

sens, est la force qui anime cette relation dialectique entre l’individu et son fûdo, poussant chacun 

vers une réalisation continuelle de soi et de son milieu. Dans ce processus, les « moments » 

structurels sont des étapes où l’interaction entre l’individu et son fûdo prend une forme particulière, 

que ce soit dans la manière de vivre, de penser ou d’agir. Ces moments sont à la fois le produit et 

le producteur de la puissance de mouvoir, formant un cycle continu de transformation mutuelle. 

Ainsi, Watsuji reprend et adapte l’idée hégélienne de la puissance de mouvoir pour enrichir sa 

propre conception du fûdo et de l’existence humaine, offrant une vision intégrée de l’individu en 

relation avec son monde. 

Le principal élément sur lequel porte l’analyse de Watsuji dans Fûdo et qu’il approfondit davantage 

dans Rinrigaku est le lien intime entre l’espace et l’existence humaine (Couteau, 2010). Pour 

Watsuji, l’espace n’est pas un concept objectif et universel, mais plutôt un concept subjectif et 

culturellement spécifique. Selon lui, les différentes cultures ont des conceptions différentes de 

l’espace, qui sont façonnées par leur histoire, leurs traditions et leur vision du monde. D’ailleurs, 

dans Fûdo et Rinrigaku, il compare et contraste les espaces ouverts et vastes des sociétés 

« occidentales » aux espaces plus fermés et intimes des sociétés « orientales » (Sevilla, 2014 ; 

Watsuji, 1935/2011 ; Watsuji, 1937/1996)24. 

Il nous semble en effet que pour Watsuji, surtout en rapport avec les moments structurels, les 

humains ne sont pas seulement des observateurs passifs de l’espace, mais qu’ils en sont aussi des 

« créateurs » et des « façonneurs » actifs. À la lecture de Fûdo et Rinrigaku, nous constatons que 

selon le philosophe japonais, l’espace reflète les relations entre les personnes et entre les personnes 

et leur milieu. Cependant, comme nous l’avons souligné, ce n’est pas que Watsuji néglige, voire 

nie le rôle de la temporalité dans l’existence humaine. En fait, dans Fûdo, Watsuji fait souvent 

allusion au rôle du temps dans la formation de notre expérience de l’espace — l’existence humaine 

est caractérisée par le spatial et le temporel : 

[L]'espace et le temps sont saisis dans leur aspect originaire, et il est en outre clairement 

montré qu’ils sont indissociables. Tenter d’appréhender la structure de l’existence 

humaine en tant que temporalité seulement, c’est tomber dans l’erreur de ne chercher 

 
24 En particulier dans les chapitres 2 et 3 de Fûdo. 



 

23 

l’existence humaine qu’au fond de la conscience individuelle qui n’en est qu’un aspect. 

Si l’on saisit d’abord le caractère duel de l’existence humaine en tant qu’essence de 

l’humain, il deviendra tout de suite clair que l’on doit découvrir la spatialité 

simultanément et corrélativement à la temporalité. (Watsuji, 1935/2011, p. 49) 

Ce passage nous révèle plusieurs choses. Tout d’abord, l’espace et le temps sont saisis dans leur 

aspect originaire. Watsuji commence par souligner que l’espace et le temps doivent être compris 

dans leur essence la plus profonde, leur forme la plus pure ou originelle. Ce n’est pas une simple 

conceptualisation, mais une appréhension de leur réalité la plus fondamentale. Deuxièmement, ils 

sont indissociables. En effet, l’espace et le temps, selon Watsuji, ne peuvent être séparés l’un de 

l’autre. Ils sont intrinsèquement liés et fonctionnent ensemble pour donner un sens à notre 

existence.25 Le philosophe souligne l’importance de comprendre l’existence humaine à la fois dans 

ses dimensions spatiales et temporelles. Il considère l’existence humaine comme ayant un caractère 

« duel » : elle est à la fois influencée par l’espace et le temps. Autrement dit, nous pourrions 

interpréter ce passage comme une affirmation de l’importance de considérer à la fois les influences 

spatiales (l’environnement, le lieu, le contexte) et temporelles (histoire, évolution, changement) sur 

l’être humain. 

Nous situant dans le contexte présent de crise climatique, nous croyons que cette perspective du 

fûdo offre une approche holistique pour comprendre comment l’humain est influencé par son 

milieu et influence celui-ci à travers le temps et l’espace. Lorsque nous parlons de « crise » ou 

« d’urgence » climatique, nous avons établi que cela faisait référence aux changements significatifs 

qui se produisent à l’échelle des écosystèmes en raison des activités humaines telles que la 

combustion de combustibles fossiles et la déforestation. Le consensus est que ces activités ont 

entraîné une augmentation des émissions de gaz à effet de serre, une hausse des températures et 

une augmentation de la fréquence des phénomènes météorologiques extrêmes, ce qui provoque des 

répercussions importantes sur les sociétés humaines et le monde naturel, et, au bout du compte, sur 

les milieux. Ainsi, dans l’optique watsujienne, peut-on penser qu’au final, la crise climatique est le 

résultat d’une incompréhension du monde et de cette réalité de fûdo ? Autrement dit, comme le 

 
25 Également, Watsuji critique Heidegger, et probablement d’autres philosophies qui mettent trop l’accent sur le 

temps (ou la temporalité), comme la principale composante de l’existence humaine. Il soutient que se concentrer 

uniquement sur la temporalité est une approche limitée, car elle ne considère l’existence humaine que d’un point de 

vue individualiste et introspectif. 



 

24 

disait McCarthy, est-ce une incompréhension de la « mutualité » entre l’humain et 

l’environnement ?26 (McCarthy, 2020)  

Certes, il semble que le fûdo nous montre l’importance de comprendre et de « respecter 

l’environnement » dans lequel nous vivons et de reconnaître notre responsabilité à son égard. La 

crise climatique met en évidence la nécessité urgente de renouer avec cette compréhension. 

Toutefois, bien qu’il soit impératif de prendre des mesures pour réduire notre impact sur les milieux, 

et de modifier nos perspectives et nos comportements en faveur d’une relation plus durable et 

harmonieuse avec le monde naturel, nous croyons qu’il est tout aussi impératif de repenser la crise 

afin de donner force et sens à ces gestes. En effet, nous croyons qu’appréhender notre monde sous 

l’angle du fûdo nous permettrait de repenser la crise sous un nouveau jour et, nous l’espérons, de 

mieux comprendre notre monde aux prises avec une crise qui met en péril son existence. 

Dans son article intitulé « Watsuji Tetsuro, Fudo, and climate change », Bruce Janz pose une 

question fort intéressante : « given that climate change is the change of milieus, and given that 

milieus are necessary for differentiated human cultural development, what happens to cultures and 

to thought if all climates undergo radical and sudden change? » (2011, p. 177) La question, comme 

Janz l’explique, peut paraître étrange. En effet, pour la plupart des gens, la question la plus urgente 

est « whether climate change will destroy all human life, or render it unrecognizable by changing 

our patterns of habitation and travel irrevocably. » (Janz, 2011, p. 177) Néanmoins, ces questions 

et notre exploration du fûdo jusqu’ici nous indiquent que la notion de « climat » dans l’expression 

« crise climatique » ne se limite pas aux phénomènes météorologiques. 

Ce chapitre a permis de clarifier la signification du concept de fûdo en démontrant que la traduction 

par « milieu » est non seulement plus précise, mais aussi plus pertinente que l’interprétation initiale 

de « climat ». Nous avons également exploré les notions de médiance et de nature, lesquelles 

illustrent l’interaction dynamique entre l’humain et son milieu. Dans cette optique, nous constatons 

que la notion de « climat » dans « crise climatique » a une portée beaucoup plus grande que ce que 

nous entendons généralement par « climat ». Si le terme « crise climatique » met principalement 

l’accent sur l’aspect environnemental au sens de nature et d’écosystèmes de la question, nous 

 
26 McCarthy utilise le terme « environment », mais nous croyons qu’elle pense à « milieu ». 



 

25 

croyons qu’il est essentiel de reconnaître que ses effets vont bien au-delà du climat lui-même. 

Ceux-ci se font sentir, notamment, sur la santé autant physique que mentale, l’économie, la 

dynamique sociale et géopolitique. À partir de ce constat, nous pourrions nous poser la question 

suivante : devrions-nous repenser la crise climatique comme une crise du fûdo ? Tout comme le 

« climat » watsujien, la réalité d’un climat en crise recèle des notions existentielles de nature, de 

culture, de lieu, d’historicité. Autrement dit, l’idée de « crise climatique » se rapproche de l’idée 

de « crise des milieux. » 

  



 

26 

CHAPITRE II 

FÛDO — ESPACE RELATIONNEL 

Dans le deuxième chapitre, nous examinons l’idée que le fûdo façonne nos relations, que ce soit 

avec la nature ou avec d’autres êtres humains. Nous explorons également le concept selon lequel 

l’existence humaine et la réalisation de soi sont indissociables de la nature et de la culture. Pour ce 

faire, nous examinons un autre concept central chez Watsuji, la « double négation », et la manière 

dont certains penseurs l’ont appliqué au phénomène de la crise écologique. En prolongeant notre 

réflexion de la dernière section du premier chapitre, nous défendons l’idée que les changements 

climatiques pourraient modifier les « moments structurels » de notre existence et nos « choix 

existentiels » (Watsuji, 1935/2011), et ce, dans le contexte de nos relations avec la nature et avec 

autrui. Pour ce faire, nous introduisons le concept de « solastalgie » de Glen Albrecht (2020) et 

discuterons du « nouvel anormal » engendré par la crise climatique (Klein, 2015). Nous tentons 

ainsi d’arrimer les concepts de solastalgie et de fûdo. Alors que la notion de solastalgie nous montre 

que les bouleversements climatiques causent une profonde détresse psychologique, la notion de 

fûdo nous apprend que ces impacts dépassent le psychologique et englobent « l’être » de l’« être 

humain » dans son entièreté et mettent en péril non seulement les milieux, mais également la 

réalisation de soi. 

2.1 L’humain relationnel et la « double négation » chez Watsuji 

Nous avons vu, au premier chapitre, que la notion de fûdo est définie comme un espace qui nous 

permet de ressaisir l’interaction mutuelle entre l’humain et ce qui l’entoure. Cet 

entourage/environnement concerne principalement « la nature » au sens de milieux, c’est-à-dire 

d’un environnement où il y a influence mutuelle entre les divers phénomènes climatiques et 

naturels. À travers cette multitude d’interactions dans un milieu, l’être humain se découvre et se 

réalise grâce aux moments structurels de la médiance27. De ces interactions et influences mutuelles 

dans un milieu émerge la culture : dans une réalité de fûdo, nous constatons que les phénomènes 

 
27 Rappelons-nous le « moment » en tant que puissance de mouvoir de Hegel.  



 

27 

climatiques d’envergure, par exemple, la mousson 28 , englobent ce que Watsuji nomme les 

« charges médiales », desquelles émergent les cultures29. 

Comme discuté au chapitre 1, Watsuji propose une conception unique de l’espace et du lieu, 

enracinée dans la culture et la tradition japonaises. Selon les interprétations explorées au chapitre 

précédent, pour Watsuji, l’espace et le lieu ne sont pas seulement des entités physiques ou 

objectives, mais sont étroitement liés à la subjectivité et à l’expérience humaines. L’une des 

intentions primordiales de Watsuji est de souligner l’importance de comprendre l’existence 

humaine en relation avec le milieu dans lequel elle se situe. Autrement dit, la conception de l’espace 

de Watsuji souligne l’importance de comprendre les dimensions subjectives, culturelles et sociales 

de l’expérience humaine en relation avec le milieu. 

Afin de nous aider à saisir la notion d’espace relationnel, il serait utile d’explorer un peu plus en 

profondeur la conceptualisation de l’être dans son environnement chez le philosophe japonais. Pour 

Watsuji, comme l’explique Couteau, l’humain « ex-siste », c’est-à-dire qu’il se tient « au-dehors, 

et cet au-dehors de lui-même est l’espace de la relation, celle de l’humain à la nature alors appelée 

milieu ou environnement » (2010, p. 200). Comme discuté précédemment, cette idée d’espace 

existentiel est omniprésente dans la philosophie japonaise.30 En outre, Watsuji tente de montrer 

que les lieux ne sont pas statiques ou fixes, mais qu’ils sont façonnés par le contexte culturel et 

historique dans lequel ils existent. Les lieux ne sont pas simplement des emplacements physiques, 

mais sont imprégnés de significations culturelles, sociales et psychologiques qui découlent des 

interactions entre les personnes et leur environnement. 

La conception de l’espace et du lieu de Watsuji souligne l’importance de l’expérience subjective, 

de l’interaction dynamique entre l’humain et son environnement, mais aussi, et cela est 

omniprésent dans Fûdo, du contexte culturel. Selon Watsuji, l’espace n’est pas simplement rempli 

d’une multitude d’entités physiques objectives, mais est, au contraire, intimement lié à la 

subjectivité humaine et à la manière dont les individus font l’expérience du monde. Ainsi, 

 
28 Laquelle englobe une multitude d’autres phénomènes climatiques propres à celle-ci. 

29 Nous nous servons de la mousson comme exemple, mais le principe est similaire pour le désert et la prairie. 

30 Rappelons-nous l’exposé de Johnson sur l’espace watsujien au point 1.3 du chapitre 1 de ce mémoire. 



 

28 

l’expérience subjective de l’espace, façonnée par la perception, les émotions et le contexte culturel 

de l’individu, se ferait à travers le lieu. 31  Cela signifie qu’un lieu particulier peut être vécu 

différemment par différentes personnes, en fonction de leur contexte personnel et culturel. 

Considérant cela, le milieu est constitué de la multitude de lieux au sein d’un espace global. 

Selon Watsuji, le lieu n’est pas seulement un produit de la perception individuelle, mais il est aussi 

façonné par les pratiques sociales et culturelles qui se déroulent dans un espace particulier (Carter, 

2013). En d’autres termes, les lieux ne sont pas simplement des emplacements physiques, mais 

aussi des constructions sociales et culturelles façonnées par le comportement, et les interactions 

entre humains. Par exemple, une église catholique n’est pas juste un espace physique, c’est aussi 

un lieu imprégné de signification et de sens religieux. Les relations sociales, au même titre que les 

relations avec les milieux, revêtent ainsi une importance fondamentale.   

Dans Rinrigaku, Watsuji reprend une notion d’Aristote : « if a human being is, basically speaking, 

a social animal, then social relationships cannot be separated from her. It must be that a human 

being is capable of being an individual and at the same time also a member of a society. » 

(1937/1996, p. 14) Pour Watsuji, les relations sociales constituent l’éthique à proprement parler, et 

l’être humain, pour le philosophe, est à la fois un être individuel et social. En somme, Watsuji voit 

l’humain comme un être fondamentalement en relation, existant en interaction mutuelle avec un 

milieu, structuré par toutes ces interactions (Couteau, 2010, p. 200). Comme l’explique Sevilla, 

Watsuji entend démontrer que l’expérience humaine repose sur les relations, et ces relations sont 

organisées par les « organisations éthiques » (famille, communauté, économie, culture, État), 

lesquelles établissent la dynamique des relations humaines (2014, p. 89). Ces organisations 

reposent sur deux dimensions : le temps (ou l’histoire) et l’espace (fûdo).32 Avec le fûdo, Watsuji 

tente de démontrer que l’expérience humaine est façonnée autant par l’espace que par l’histoire, et 

que cette expérience s’avère d’abord et continuellement relationnelle plutôt qu’individuelle. 

 
31 Nous comprenons cependant qu’il doit y avoir des limites à ces variations individuelles. Il existe un milieu réel, 

extérieur à la subjectivité. 

32 Gardons à l’esprit le contraste Watsuji/Heidegger — Watsuji ne voit pas l’espace comme plus important que le 

temps, mais son concept d’espace fûdo est tout aussi fondamental à l’expérience humaine. 



 

29 

Toutefois, selon Watsuji, notre existence se structure tout d’abord dans nos relations avec nos 

environnements naturels, ensuite avec nos environnements humains, de même qu’avec les divers 

objets qui nous entourent (1937/1996, p. 21). En matière de relations humaines, le philosophe veut 

montrer que l’individu émerge en « niant » le collectif, et que le collectif émerge en « niant » 

l’individu, autrement dit, tant l’individu que le collectif émergent dans un mouvement de « double 

négation » (Watsuji, 1937/1996, p. 22-23). Avec ce concept de double négation, Watsuji veut 

expliquer comment les individus se comprennent et comprennent leur relation au monde. Le 

processus commence par une « négation » et est suivi par une « négation de cette négation ». 

Watsuji ne décrit pas exactement le processus à chaque étape, mais nous pouvons synthétiser cette 

double négation comme un mouvement oscillatoire. 

À la « négation initiale », nous ressentons un pressentiment ou, plus précisément, un sentiment 

« préréflexif » d’unité avec le monde (« nondual oneness »33) qui nous entoure ; à ce stade, il n’y a 

pas de distinction entre soi et le milieu. Ce sentiment préréflexif, selon Watsuji, est une expérience 

primitive et immédiate où l’individu n’a pas encore développé une conscience claire de sa propre 

subjectivité. Il s’agit d’une perception pure et non médiatisée par la réflexion ou la 

conceptualisation. Comme l’explique Carter, cette expérience initiale est une immersion complète 

dans l’environnement, une unité avec celui-ci qui précède toute forme de réflexion consciente. La 

première négation se produit lorsque l’individu prend conscience de sa distinction par rapport à 

l’environnement et aux autres. C’est la négation de cette unité originelle ; l’individu se met à part, 

reconnaissant sa subjectivité unique et ses capacités de réflexion et de choix personnels. Cependant, 

le fait d’être isolé ou séparé du monde ne permet pas de comprendre complètement l’existence 

humaine. Ainsi, la deuxième négation consiste à « nier » la première négation, en reconnaissant 

que les individus ne sont pas des entités isolées, mais qu’ils sont toujours en relation avec les autres 

et le monde. Autrement dit, cette seconde négation conduit à une nouvelle synthèse où l’individu 

s’appréhende comme un être fondamentalement relationnel. (Carter, 2013, p. 135 - 137) 

Nous constatons que l’idée de double négation de Watsuji cherche à réconcilier deux aspects de 

l’existence humaine : l’individualité et la sociabilité. C’est une façon de naviguer dans la tension 

 
33 Carter, 2013, p. 137. Nous utilisons « préréflexif » pour traduire « nondual oneness », expression utilisée par Carter 

et qui réfère à l’état qui précède la distinction entre le soi et le milieu. 



 

30 

entre le soi et l’autre, l’individu et la communauté, sans subordonner l’un à l’autre. Nous croyons 

que le concept fournit un cadre pour comprendre l’interaction entre l’individualité et le relationnel, 

entre le fait de se « tenir à l’écart » ou de se séparer comme individu unique, et celui de faire partie 

d’un ensemble plus vaste, d’une collectivité. Le concept de double négation fait partie intégrante 

de la conception de l’éthique de Watsuji, car il souligne l’équilibre entre l’autonomie individuelle 

et les exigences éthiques qui découlent de notre appartenance à diverses formes de communauté 

(famille, nation, humanité, etc.). Par conséquent, selon Watsuji, la conduite éthique ne peut être 

pleinement comprise sans reconnaître cet équilibre complexe. 

Toutefois, ce mouvement de négation ne s’arrête jamais à l’un ou à l’autre des deux pôles, c’est-à-

dire qu’il oscille continuellement. Ce mouvement est possible grâce aux objets de la médiance. 

Autrement dit, ce qui nous unit et nous sépare n’est pas tant l’espace du fûdo lui-même, mais plutôt 

les objets et lieux qui le composent, dans un espace « aidagara (間柄) ». Cet aidagara, traduit 

comme « entre-deux » (Couteau, 2010)34, est l’espace qui permet aux interactions humaines de se 

produire. Selon Watsuji, cet entre-deux « includes within itself an infinite number of expressions. 

Not only gestures, facial expressions, demeanor, and so forth but also language, custom, ways of 

living, and so on are all expressions of betweenness; and they make up the moments that constitute 

it » (Watsuji, 1937/1996, p. 35). Ainsi, pour Watsuji, comme Carter l’explique, 

We are both individual and social beings, and the space between is where we interact 

with others: it both separates and joins us. This space is a place of interactive potential, 

a space where community happens. As human beings, we are enmeshed in a vast 

network of relationships (2013, p. 135). 

En tant qu’individus, nous ne pouvons pas être séparés des relations sociales, car nous partageons 

une langue commune (ou dans bien des cas, plusieurs langues dans un même milieu), nous 

marchons sur des sentiers communs ou empruntons des routes communes, nous mangeons des 

aliments cultivés et préparés par d’autres en utilisant des outils communs à tous, dans un milieu 

qui nous façonne d’une multitude de façons (Carter, 2013, p. 135). 

 
34 En anglais : « betweeness » (Carter, 1937/1996). 



 

31 

Nous constatons alors que dans l’ensemble, le concept de double négation de Watsuji peut nous 

aider à comprendre comment notre relation avec la nature (au sens usuel) est façonnée par l’idée 

que nous nous faisons de nous-mêmes et de notre place dans le monde. En reconnaissant notre 

profonde interconnexion avec le monde naturel, cela nous donne une nouvelle perspective lorsque 

nous réfléchissons sur nos rapports avec le milieu dans un contexte de phénomènes climatiques de 

plus en plus extrêmes. 

En effet, quelques interprètes de Watsuji ont proposé des réflexions en matière de rapport avec la 

nature afin de considérer ce rapport dans un contexte de crise écologique. La problématique 

principale, comme l’explique Berque, est cette notion de dualité entre l’humain et la « nature »35. 

Il semble parfois que l’on doive choisir entre séparer l’humain de la nature ou effacer toute 

différence entre ceux-ci (Berque, 2004, p. 12 ; McCarthy, 2020, p. 516). Or, la nature et 

l’environnement, du point de vue de la notion de fûdo, ne sont ni extérieurs ni identiques à nous. 

Selon ces interprètes, la conception de la nature proposée par Watsuji est relationnelle à nous dans 

un sens non dichotomique, où l’individualité est toujours préservée même si elle est fortement 

influencée par le milieu. Bien que Watsuji n’élabore pas la notion de double négation entre les 

humains et la nature aussi clairement qu’il élabore celle entre l’individu et le social, selon ces 

commentateurs, cette double négation avec la nature peut être conceptualisée. Dans son livre Ethics 

Embodied, McCarthy explique que, dans l’optique de la pensée de Watsuji et de la crise écologique, 

nous devons maintenir et encourager les relations ou les connexions avec la nature, comme les 

relations entre êtres humains du point de vue watsujien, c’est-à-dire d’un point de vue « non 

dualiste » ou non dichotomique (2010, p. 14 – 15). 

Comme nous l’avons vu, selon Watsuji, l’être humain existe dans un contexte social et 

environnemental, et ce contexte définit qui nous sommes et comment nous nous appréhendons. 

Notre sens du soi se construit à travers ce processus de double négation, dans lequel nous nions 

notre individualité afin de participer aux relations sociales, et nous nions nos relations sociales afin 

d’être nous-mêmes. En d’autres termes, nous sommes à la fois des individus et des êtres sociaux, 

et nous existons dans un contexte écologique plus large. La double négation de Watsuji met en 

lumière, à tout le moins, des implications importantes sur la manière dont nous nous situons face 

 
35 Ici au sens du climat et des écosystèmes naturels. 



 

32 

au monde naturel en tant qu’êtres humains. De cette analyse de Berque et McCarthy, nous retenons 

ceci : si nous nous considérons comme profondément liés à la nature, nous sommes plus 

susceptibles d’apprécier et de respecter le monde naturel. Nous sommes aussi plus enclins à nous 

considérer comme des gardiens de l’environnement, responsables de sa protection et de sa 

préservation pour les générations futures. En revanche, si nous nous considérons comme 

complètement séparés de la nature, nous sommes plus susceptibles de l’exploiter à nos propres fins, 

sans tenir compte des conséquences à long terme de nos actions. Nous sommes également plus 

enclins à considérer la nature comme une chose à conquérir ou à dominer, plutôt que comme un 

écosystème vivant dont nous faisons partie. 

Nous tenterons d’approfondir cette réflexion, qui nous semble fort intéressante, dans les sections 

qui suivent, en tentant d’extrapoler l’idée de double négation pour examiner l’humain en relation 

non seulement avec la nature, mais aussi en relation avec la culture. Bien que nature et culture ne 

soient pas des contraires dans l’optique de Watsuji, ils représentent deux dimensions 

interconnectées de l’existence humaine. Lorsque nous tentons de réfléchir sur ces deux dimensions, 

il n’y a jamais vraiment d’assise sur laquelle s’arrêter pour résoudre un problème. Face à la crise 

climatique, il semble impossible de se concentrer uniquement sur une seule dimension, car cela 

nous ferait perdre de vue l’ensemble du problème. En même temps, il est difficile d’ignorer l’une 

ou l’autre des dimensions si nous voulons trouver des solutions efficaces. La notion de fûdo incarne 

cette oscillation entre nature et culture, ce qui engendre une certaine incertitude. Cette incertitude 

est cependant cruciale pour Watsuji, car elle reflète son approche non-dualiste. Examinons alors 

de plus près ce rapport milieu/culture que le philosophe japonais met en lumière dans Fûdo.  

2.2 Nature et culture à travers la double négation 

Au premier chapitre, nous avons abordé des exemples concrets de divers milieux et la réalisation 

de l’être humain au sein de ces milieux. Berque souligne, entre autres, que c’est là l’une des 

intentions théoriques fondamentales chez Watsuji : montrer que l’originalité d’une culture 

s’enracine dans le milieu lui-même (Berque, 2011, p.13). Nous avons vu que dans Fûdo, Watsuji 

analyse trois milieux distincts, mettant particulièrement l’accent sur le milieu de la mousson 

(Watsuji, 1935/2011, ch. 2, partie 1). De fait, la conceptualisation que fait le philosophe des 

milieux du désert et de la prairie sert à mettre en lumière le caractère unique du milieu de mousson. 



 

33 

Comme Berque et la plupart des commentateurs actuels le pensent, la conceptualisation 

watsujienne de la mousson va bien au-delà de la simple description du climat qui imprègne ces 

parties du monde. En effet, nous voyons deux aspects fondamentaux de la pensée de Watsuji : la 

concrétisation de l’espace et une théorisation sur l’émergence des cultures. Nous croyons alors que 

le concept de double négation a des implications non seulement pour les relations interpersonnelles, 

mais aussi pour comprendre la relation de l’humain avec la nature et la culture. L’humain se 

découvre non seulement comme un être naturel, mais aussi comme un être culturel.  

Examinons la double négation, tout d’abord sous l’angle de la relation avec la nature. Watsuji n’est 

pas explicite, mais nous croyons que dans les première et deuxième parties de Fûdo, il essaie de 

démontrer ce qui suit. Dans un état de « non-dual oneness » ou « préréflexif », l’humain peut se 

découvrir comme faisant partie intégrante du monde naturel, sans aucune séparation. La « première 

négation » se produit lorsque l’humain se distingue de la nature. Cela nous semble apparent lorsque 

Watsuji se réfère à Heidegger par l’utilisation de la technologie, de l’agriculture ou de tout autre 

moyen qui nous différencie des autres animaux et des phénomènes naturels (Watsuji, 1935/2011, 

p. 55 - 56). La « deuxième négation » se produit lorsque nous comprenons que nous ne sommes 

pas isolés de la nature, même avec nos capacités et nos technologies uniques. Tout au long de Fûdo, 

Watsuji nous semble très explicite sur ce point : nous dépendons de la nature pour notre subsistance, 

notre bien-être, notre survie, et, en fin de compte, pour la compréhension, la découverte et la 

réalisation de soi. Nous voyons alors que la deuxième négation conduit à une compréhension 

synthétisée où les humains se considèrent à la fois comme distincts et interconnectés avec le monde 

naturel. Le principe est similaire avec la dimension culturelle. 

Au départ, on peut exister dans un milieu culturel sans trop penser à ses influences. La première 

négation se produit lorsque l’individu prend conscience de lui-même comme une entité 

indépendante, capable de pensée rationnelle et de choix personnels, se distinguant ainsi de la 

culture collective. Cependant, s’isoler totalement de la culture revient à ignorer les conditions 

mêmes qui façonnent, comme nous l’avons vu avec Carter, le langage, les valeurs et les normes 

sociales (1993). La deuxième négation, quant à elle, consiste à reconnaître que le Soi est 

profondément influencé et façonné par son milieu culturel. Cela signifie comprendre que nos 

pensées, nos valeurs et nos comportements sont indissociablement liés à la culture qui nous entoure. 



 

34 

En d’autres termes, il s’agit de réaliser que notre identité individuelle ne peut être pleinement 

comprise qu’en tenant compte de notre contexte culturel. 

Ainsi, pour reformuler les propos de Berque et McCarthy dans la partie précédente, dans les deux 

relations — avec la nature et la culture — le concept de double négation de Watsuji sert à critiquer 

une vision unilatérale qui soit identifie complètement l’individu avec la nature, soit les sépare 

complètement. Il en va de même pour la culture. Les humains se découvrent à la fois comme des 

êtres naturels et culturels ; ils sont des produits de la nature et de la culture, même s’ils ont la 

capacité d’influencer les deux. Qui plus est, se comprendre comme un individu à la fois naturel et 

culturel a également des implications éthiques. Dans le cas de la nature, cela implique notre 

responsabilité de maintenir une relation harmonieuse avec le milieu. En ce qui concerne la culture, 

cela souligne la nécessité d’un engagement éthique envers la collectivité, les traditions et les 

normes sociales qui nous façonnent, tout en laissant une place à l’action et à la critique 

individuelles.36 

Que ce soit dans Fûdo ou dans Rinrigaku, Watsuji ne donne pas sa propre définition précise ou 

explicite de la culture. Toutefois, nous pouvons voir qu’il l’aborde comme un phénomène 

dynamique et collectif qui naît de la « multitude d’interactions » entre les êtres humains et leur 

environnement naturel (Couteau, 2010). Dans Fûdo, Watsuji se concentre en particulier sur 

l’interaction entre la culture et le milieu, mais plus tard dans Rinrigaku, nous voyons qu’il s’attarde 

également à explorer la relation entre la culture et le milieu, en s’attachant plus particulièrement 

cette fois à la manière dont cette relation influence le caractère, les valeurs et les sensibilités 

éthiques d’une société donnée. Autrement dit, selon quelques commentateurs, Watsuji considère 

la culture comme un phénomène complexe et multiforme qui émerge de l’interaction dynamique 

entre les humains et leur environnement naturel. D’ailleurs, les différents commentateurs de 

Watsuji semblent converger sur ce en quoi consiste la culture selon le philosophe : l’expression 

collective d’expériences, de valeurs, de traditions et de structures sociales partagées dans un 

 
36 Cette vision synthétisée est cohérente avec l’éthique philosophique générale de Watsuji, laquelle cherche souvent à 

équilibrer des forces ou des concepts apparemment opposés. La double négation fournit un cadre permettant de 

comprendre la complexité et le caractère nuancé de ces relations. 



 

35 

contexte géographique et climatique spécifique (Berque, 2011 ; Carter, 2013 ; Janz, 2011 ; Johnson, 

2019). 

Nous constatons alors que la conception de la culture de Watsuji est profondément ancrée dans la 

notion de fûdo. Considérant que le fûdo représente l’environnement naturel, y compris le paysage 

physique, le climat et les caractéristiques géographiques, ces éléments façonnent le caractère et les 

valeurs d’une culture particulière. Nous comprenons que pour Watsuji, la culture n’est pas une 

entité statique ou isolée, mais plutôt le produit d’interactions entre les individus et leur 

environnement, en constante évolution, réagissant et s’adaptant aux changements de 

l’environnement naturel (Carter, 2013, Couteau, 2010 ;).37 Dans l’ensemble, la conceptualisation 

de la culture par Watsuji s’articule autour de l’idée de fûdo, soulignant le lien indissociable entre 

les humains et leur environnement naturel, et cela est démontré dans l’analyse qu’il fait des milieux 

particuliers. Nous y percevons la nature dynamique et communautaire de la culture, ainsi que son 

influence sur l’éthique individuelle et collective. 

Dans Fûdo, Watsuji présente l’exemple du climat de la mousson pour discuter de la façon dont la 

culture humaine est façonnée par les conditions naturelles (1935/2011, ch. 2, partie 1). S’agissant, 

pour Watsuji, d’élucider la manière dont une condition naturelle spécifique peut influencer non 

seulement les aspects pratiques de la vie humaine, tels que l’agriculture et l’architecture, mais aussi 

les dimensions symboliques, éthiques et culturelles, ce type de milieu offre aux yeux du philosophe 

un exemple parfait. D’emblée, dans son analyse, Watsuji reprend l’idée commune de mousson, 

laquelle représente un type de milieu spécifique qui se caractérise par un schéma saisonnier distinct 

de précipitations et de direction des vents (Watsuji, 1935/2011, ch. 2, partie 1). Dans les régions 

où règne un climat de mousson, il y a une alternance de saisons humides et sèches, avec de fortes 

précipitations pendant la saison humide et des conditions relativement sèches pendant la saison 

sèche. Cependant, l’une des caractéristiques principales que retient Watsuji est la suivante : 

La mousson est un vent saisonnier. Cependant, c’est plus particulièrement un vent 

saisonnier d’été, un vent qui souffle d’un océan tropical vers le continent. La 

particularité du milieu des régions de mousson, c’est donc d’allier chaleur et humidité. 

 
37Il semble que ces interactions, ou plutôt les modes d’interactions revêtent une certaine permanence. Rappelons-

nous l’exemple de « sentir le froid ». Ce « sentir » est omniprésent, permanent, toujours actif. 



 

36 

Cela, nous allons le saisir en tant que manière d’exister de l’humain, chose que les 

hygromètres n’indiquent pas (Watsuji, 1935/2011, p. 62. Italiques de Watsuji). 

En effet, la mousson présente à la fois des opportunités et des défis pour les communautés qui 

vivent dans ces régions. D’une part, les fortes pluies sont vitales pour l’agriculture et peuvent 

symboliser l’abondance et la vie. D’autre part, ces mêmes pluies peuvent être destructrices, 

entraînant des inondations et d’autres catastrophes naturelles. De même, la saison sèche a ses 

propres avantages et inconvénients. Ce que Watsuji essaie de nous démontrer c’est que le climat 

de mousson entraîne des réactions humaines particulières qui ne sont pas seulement pratiques, mais 

aussi culturelles.38 Par exemple, les communautés peuvent développer des pratiques agricoles 

spécifiques, des systèmes de gestion de l’eau et des structures de construction pour s’adapter aux 

conditions environnementales. Watsuji nous explique que ces adaptations pratiques 

s’accompagnent souvent de formes culturelles — rituels, mythes, normes sociales — qui reflètent 

le double aspect de la mousson, à la fois vivifiante et destructrice. 

En effet, nous constatons que pour Watsuji, l’interaction avec le climat de la mousson ne se limite 

pas à une simple adaptation ; elle informe également la vision du monde, les considérations 

éthiques et les pratiques sociales de la communauté. Par exemple, l’imprévisibilité et la dualité de 

la mousson peuvent se refléter dans les croyances religieuses d’une culture, où les divinités ou les 

esprits incarnent à la fois des aspects bienveillants et courroucés (Watsuji, 1935/2011, p. 71 - 72). 

La mousson peut de la même façon influencer l’éthique sociale, en créant un sentiment accru 

d’interdépendance et de coopération au sein de la communauté pour faire face aux défis posés par 

l’environnement naturel. Ainsi, la mousson sert d’exemple frappant pour illustrer sa thèse plus 

large selon laquelle la culture humaine n’est pas une construction arbitraire, mais est profondément 

enracinée et façonnée par le fûdo dans lequel elle émerge. L’exemple de la mousson montre 

comment la nature influence l’existence humaine d’une manière profondément liée à la culture, à 

l’éthique et à la vie communautaire, offrant ainsi une compréhension nuancée de l’interaction entre 

l’humain et l’environnement. 

 
38 Et bien sûr éthiques. Rappelons-nous la notion de « charges médiales » explicitée au premier chapitre de ce 

mémoire. 



 

37 

La chaleur et l’humidité, caractérisant le milieu de mousson, représentent une manière d’exister de 

l’humain. Autrement dit, « l’espace médial » caractérisé par la combinaison chaleur et humidité 

comporte des charges médiales. Rappelons-nous que le concept de médiance sert à décrire la 

relation structurante entre les êtres humains et leur environnement, incluant aussi bien la nature 

que la culture et les autres personnes. Le terme médiance saisit l’idée que nous sommes toujours 

en relation avec quelque chose ou quelqu’un d’autre. Nous ne sommes jamais complètement 

autonomes ou indépendants. Pour Watsuji, cela explique les aspects éthiques de l’existence 

humaine, en soulignant que nos actions ont des conséquences non seulement pour nous-mêmes, 

mais aussi pour notre milieu et les autres personnes. Autrement dit, nous sommes « médialement 

chargés ». 

Nous avons postulé que les charges médiales sont ce qui motive « l’intérêt plus fort », les choix, et 

nos façons de « parer » au froid/chaud/humidité, le « type de salutation » que nous échangeons entre 

nous — bref, notre « manière d’exister » (Watsuji, 1935/2011, p. 56 - 57). Par exemple, le désert 

et tout ce que celui-ci comporte (particulièrement le climat et l’environnement arides) « chargent » 

les objets de médiance de façon à structurer notre existence, en particulier nos choix et nos actions : 

je ne fais pas que me vêtir pour parer au soleil brûlant, mon existence en entier (autant mes rapports 

avec la nature que mon rapport avec les autres) est structurée en relation avec l’environnement 

désertique. Toutefois, pour Watsuji, la médiance ne se limite pas qu’aux phénomènes naturels et 

climatiques. Dans Rinrigaku, Watsuji va plus loin : la médiance vise à expliquer les responsabilités 

éthiques et les obligations qui en découlent (Watsuji, 1937/1996). 

D’où le double sens de « charges ». En effet, puisque pour Watsuji, nous sommes en relation 

constante avec d’autres personnes et notre milieu, nous avons des « charges » ou des « devoirs » 

envers eux. Ces charges médiales peuvent varier en fonction des différentes relations que nous 

entretenons — que ce soit envers nos amis, notre famille, notre communauté ou même envers le 

milieu. Dans ce cadre, les charges médiales servent de fondement à la compréhension éthique de 

Watsuji. Parce que nous sommes inséparables de notre réseau de relations, nous avons des 

obligations morales envers ce réseau. Ce n’est pas seulement une question de choix individuel, 

mais une nécessité imposée par la structure même de notre existence. Dans une réalité du fûdo, il 

nous semble que les différences et similitudes culturelles se manifestent par les différences et 

similitudes de charges médiales. 



 

38 

La double négation de Watsuji nous aide à comprendre la complexité de nos relations avec la nature 

et la culture. En nous voyant à la fois comme des êtres distincts et interconnectés avec notre 

environnement naturel et culturel, nous sommes appelés à maintenir une relation harmonieuse avec 

l’environnement et à nous engager éthiquement envers notre collectivité. Cette vision synthétisée 

reflète l’éthique générale de Watsuji, qui cherche à équilibrer des forces apparemment opposées. 

Ainsi, que ce soit dans notre éthique interpersonnelle ou dans notre relation à la nature et à la 

culture, la double négation offre un cadre permettant de saisir la nuance et la profondeur de ces 

relations. Pour illustrer cette interaction complexe entre nature et culture à travers le concept de 

double négation, examinons maintenant l’exemple concret du climat de la mousson et son influence 

sur les dynamiques culturelles. 

2.3 Interactions humaines dans les régions particulières de mousson 

À la lecture de cette description élaborée du milieu particulier de la mousson, nous constatons très 

tôt que pour Watsuji, ce climat a un impact profond sur la culture humaine et l’organisation sociale. 

Le rythme et l’intensité de ce milieu façonnent la psyché collective et le comportement des 

individus vivant dans ces régions. La nature cyclique de la mousson, avec ses périodes d’abondance 

et de pénurie, influence la façon dont les gens interagissent avec leur environnement, planifient 

leurs activités agricoles et développent leurs systèmes sociaux et économiques. Watsuji met 

l’accent sur la mousson et les peuples indien, chinois et japonais39, mais il s’efforce néanmoins de 

mettre en lumière la nature « structurante » des différents milieux en établissant un contraste entre 

les milieux de mousson et de désert. Carter le souligne très bien en disant ceci : 

In the case of Japan, there is a fusion of heat and humidity which, while difficult to 

tolerate, is also “nature’s gift” to humans, for it brings about lush growth and an 

abundance of plant life. There is no need to struggle against nature, for there is little 

that one can do to offset the heat or the high humidity, or to diminish the monsoon rains 

of the rainy season or the power of typhoon winds. In any case, the rains, heat, and 

humidity bring life to Japan in abundance such that resignation rather than resistance 

is the correct response. In desert climates, one must resist the external heat and dryness 

in order to survive. But in Japan, one is more likely to be submissive, receptive, and 

passive rather than to actively resist the irresistible which returns again and again, year 

after year. (Carter, 2013, p. 130) 

 
39 Il décrit, entre autres, le caractère « typhonique » du Japon (Watsuji 1935/2011, ch. 3, partie 2). 



 

39 

Watsuji décrit comment les habitants des pays de mousson « résistent plus faiblement » à la nature 

que les habitants du froid, et ce, en dépit du fait que les premiers requièrent « deux fois plus de 

force » pour se « protéger de l’humidité de la mousson » (Watsuji, 1935/2011, p. 62). Comme pour 

le froid, Watsuji décrit comment nous parons à cette chaleur humide, ou comme il le dit lui-même, 

comment nous nous « protégeons » de celle-ci. Cette intention de protection, Watsuji ne la décrit 

pas comme résultant d’une résistance, mais d’un certain abandon, d’une acceptation passive, voire 

d’une soumission autant aux « bienfaits » qu’à la « tyrannie » de la nature. Comme il le souligne, 

« la relation entre l’homme et le monde n’est pas d’opposition, mais de réception. Elle est à 

l’inverse dans le désert. » (Watsuji, 1935/2011, p. 62) 

Afin de définir ce qu’il conceptualise comme la « structure humaine de réception et de soumission », 

Watsuji donne comme exemple certaines caractéristiques culturelles qu’il associe à l’Inde, tels 

qu’un « relâchement de la volonté », un « débordement des passions », et un « manque de sentiment 

de l’histoire » (Watsuji, 1935/2011, p. 70). Pour illustrer ces caractéristiques, il contraste la culture 

indienne avec celle des Grecs. Citant une œuvre de Ernest Binfield Havell40 , il affirme que 

« [l’]humain dans la culture indienne se manifeste paraît-il, historiquement et socialement, à partir 

d’une source linguistique et raciale commune avec les Grecs ; cependant, ses caractères sont 

totalement différents. » (1935/2011, p. 70)41 Watsuji continue en affirmant : 

Dans les archipels de l’Europe méridionale, quand « l’humain » grec apparut en tant 

qu’humain « grec », c’était déjà l’humain de la polis. La poésie épique qui porte le nom 

d’Homère décrit les dieux comme les humains en termes de polis. En revanche, quand 

l’humain indien apparaît en tant qu’humain indien, c’est un humain qui déteste les 

obligations de la vie en polis, et qui aime l’indépendance que procurent l’agriculture et 

l’organisation communautaire du village. Il méprise l’art de commercer, dont l’humain 

grec fait l’un de ses points forts. (1935/2011, p. 70. Italiques de Watsuji) 

Ce qui nous intéresse ici c’est de comprendre ce que Watsuji cherchait à illustrer à travers la 

médiance structurante de la mousson. Watsuji visait à montrer comment les différences culturelles 

sont profondément influencées par leurs milieux respectifs, en mettant l’accent sur les différences 

 
40 Havell, E. B. (1918). The History of Aryan Rule in India, from the Earliest Times to the Death of Akbar. 

41 Bien que Watsuji parle de la « culture indienne » de manière générale, nous croyons qu’il reconnaît implicitement 

qu’il y a de multiples sous-cultures au sein de l’Inde. Son analyse vise à identifier des traits culturels dominants 

influencés par le climat et l’environnement de la région. 



 

40 

climatiques. Bownas, dans son analyse, suggère que toute investigation sur la culture japonaise 

doit ultimement remonter à l’étude de sa nature. Il affirme que : « [a]ll these observations are so 

many expressions of the author's attempt to reach a full appreciation of differences in culture by 

reducing them to differences of climate or nature. » (Bownas, 1961, p. 214) 

Cependant, nous croyons que Bownas adopte une perspective trop réductionniste. Il est indéniable 

que dans le cadre de la réalité du fûdo, analyser la culture japonaise (et autres cultures) implique 

inévitablement une analyse du climat42 dans lequel elle se développe. Toutefois, ce climat n’est 

que le point de départ fondamental de cette étude, et non le point final d’une réduction simpliste. 

Pour Watsuji, le climat de la mousson favorise un sentiment unique d’interconnexion et 

d’interdépendance entre les individus d’une même communauté (Watsuji, 1935/2011, ch. 2, 

partie 1). L’imprévisibilité de la mousson et la dépendance de l’agriculture à l’égard des 

précipitations créent une vulnérabilité commune nécessitant coopération et soutien mutuel. Cela 

conduit à la formation de liens sociaux étroits et d’une conscience collective profondément 

enracinée dans les rythmes de la nature. En outre, Watsuji montre que la mousson influence les 

sensibilités esthétiques et les expressions artistiques d’une culture. Il reprend la nature cyclique de 

la mousson, avec ses périodes contrastées de croissance et de déclin, pour montrer que cela se 

reflète dans diverses formes d’art, de littérature et de rituels. L’influence de la mousson est visible 

dans les représentations symboliques de l’eau, de la pluie et des changements saisonniers dans les 

formes d’art traditionnelles des régions de mousson (Watsuji, 1935/2011, Chapitres 2 et 3). 

Nous comprenons alors que la portée conceptuelle du fûdo de « mousson » chez Watsuji dépasse 

le climat au sens usuel, dépasse le « vent saisonnier », et qu’il considère qu’il n’y a pas qu’une 

seule « culture moussonnière ». Il nous semble qu’aux yeux de Watsuji, la mousson englobe 

plusieurs autres milieux qui à la fois façonnent et sont façonnés par les humains qui les habitent. 

Cet intérêt plus fort, ou cette charge médiale d’interconnexion et d’interdépendance caractéristique 

des milieux de mousson met en lumière l’aspect fondamental de cet espace qui permet la réalisation 

individuelle et collective des « organisations éthiques » 43  propres aux milieux de mousson. 

 
42 Ici, on s’en tient au sens de climat et non de milieu.  

43 Comme l’explique Sevilla, Watsuji voulait démontrer que l’expérience humaine repose fondamentalement sur les 

relations, et ces relations sont organisées par ce qu’il appelle les « organisations éthiques » (famille, communauté, 

économie, culture, État), lesquelles établissent la dynamique des relations humaines (2014, p. 89). 



 

41 

Cependant, pour Watsuji, l’émergence des organisations éthiques ne s’arrête pas qu’aux 

interactions avec le climat. 

En effet, selon le philosophe japonais, la culture n’est pas simplement le produit d’actions 

individuelles, mais un phénomène collectif qui naît d’expériences, de traditions et de valeurs 

partagées (Carter, 2013). La conceptualisation de la culture par Watsuji met donc l’accent tout 

autant sur les aspects sociaux et communautaires de l’existence humaine. Cela, il tente de le 

démontrer plus particulièrement dans Rinrigaku. Dans cet ouvrage, Watsuji poursuit son projet 

philosophique et se penche alors sur la manière dont l’environnement naturel affecte les sensibilités 

morales et la formation des valeurs éthiques au sein d’une culture (Carter, 1937/1996, Introduction). 

Pour Watsuji, il est essentiel de comprendre la relation entre la culture et le milieu pour saisir les 

particularités des différentes sociétés et favoriser la compréhension interculturelle.  

Toujours dans Rinrigaku, Watsuji poursuit sa réflexion et montre l’importance de comprendre les 

facteurs culturels et environnementaux qui façonnent non seulement le comportement, mais les 

pensées et l’éthique de l’humain (Watsuji, 1937/1996). En effet, les analyses de Watsuji sur la 

culture et le climat ont également touché aux dimensions éthiques de la vie humaine, à la différence 

qu’il met cette fois l’accent sur l’interdépendance entre les individus et leur contexte culturel. 

Regardons d’abord ce passage : 

The locus of ethical problems lies not in the consciousness of the isolated individual, 

but precisely in the in-betweenness of person and person. Because of this, ethics is the 

study of ningen. Unless we regard ethics as dealing with matters arising between person 

and person, we cannot authentically solve such problems as the distinguishing of good 

from evil deeds, obligation, responsibility, virtue, and so forth. We are able to clarify 

this by having recourse to the concept of "ethics" such as we are now proposing. 

(Watsuji, 1937/1996, p.10) 

Puis, celui-ci : 

It is because "fellowship" is nothing but a manner of interaction through which people 

have definite connections with each other. Hence, rin signifies nakama (in general) and, 



 

42 

at the same time, a specific form of practical interconnection among human beings. 

(Watsuji, 1937/1996, p.11)44 

En effet, dans la première partie de Rinrigaku, Watsuji affirme que « the essential feature of life » 

consiste dans le fait que les personnes adoptent une façon de se comporter les unes envers les autres, 

et cette façon, ou attitude inclut en elle-même le comportement de base des êtres humains, c’est-à-

dire leur éthos (1937/1996, p. 17) 45. Si nous suivons cette idée, cet éthos structure et maintient une 

certaine cohésion sociale. 

Toutefois, que ce soit dans Fûdo ou Rinrigaku, Watsuji n’aborde pas la notion d’impacts ou des 

conséquences sur la cohésion sociale ou même sur le fûdo causés par un bouleversement climatique 

des milieux. Certes, il nous parle de climats extrêmes, en particulier celui de la mousson, et encore 

plus particulièrement du climat japonais, caractérisé par les typhons (Watsuji, 1935/2011, chapitre 

3, partie 2). De toute évidence, ce n’est pas dans un contexte de bouleversement climatique. Au 

contraire, ces climats existent dans un contexte de stabilité et de prévisibilité sur une très longue 

période. 

Comme nous en avons longuement discuté au chapitre 1, la réalité du fûdo repose sur l’historicité 

et la spatialité. Ce passage de Watsuji nous aide à résumer cette pensée : 

L’existence de l’être humain est d’une structure particulière, historico-médiale. Cette 

particularité se révèle à l’évidence dans les types médiaux qui sont dus à la délimitation 

des milieux. Comme ces milieux sont par nature des milieux historiques, les types de 

milieux sont en même temps des types d’histoires. J’ai appelé « moussonnière » la 

manière d’exister des gens dans les régions de mousson (Watsuji, 1935/2011, p. 190 – 

191. Italiques de Watsuji). 

Il nous semble alors que la « manière d’exister » caractéristique d’un fûdo particulier reposerait sur 

une certaine stabilité et longévité du climat. Toutefois, dans ce contexte, cette notion de stabilité à 

 
44 ningen (人間) est traduit par « être(s) humain(s) ». Séparés, 人 signifie « personne », et 間 « espace ». Quant à 

nakama (仲間), cela signifie « compagnon », « partenaire ». Ici, Watsuji le saisit comme « fraternité » (fellowship). 

rin 倫 a une double signification de « éthique » et « compagnon/fraternité ».  

45 Nous supposons que Watsuji emploie « éthos » selon la définition usuelle, c’est-à-dire la disposition, le caractère 

ou les valeurs fondamentales propres à une personne, un peuple, une culture. Autrement dit, la manière d’être sociale 

des individus. 



 

43 

elle seule n’est peut-être pas suffisante. En plus d’une relative stabilité, le concept repose tout 

autant sur une prévisibilité du climat. Comme le souligne Watsuji dans cette dernière note, le Japon 

est brassé par des vents saisonniers très variables. Cependant, cette variabilité est constante et 

prévisible, ce qui, ironiquement, confère au « fûdo moussonnier » une certaine stabilité. C’est cette 

stabilité qui permet à l’humain de se découvrir, de se réaliser — de développer une culture 

médialement façonnée par un milieu. 

Jusqu’à maintenant, nous avons vu comment, dans la réalité de fûdo, les environnements façonnent 

notre existence, nos relations et notre culture. Le concept de double négation de Watsuji révèle 

l’oscillation entre l’être naturel et l’être culturel, et souligne l’interdépendance entre ces deux 

dimensions. Nous avons exploré comment le climat de la mousson influence les dynamiques 

culturelles et sociales, créant des liens étroits et une conscience collective. À travers cette analyse, 

nous avons pu constater l’importance de la médiance structurante dans la formation des cultures. 

Dans la section suivante, nous allons approfondir notre réflexion en examinant comment ces 

principes se manifestent dans des contextes de crises environnementales. Nous analyserons 

l’impact des bouleversements climatiques sur les structures culturelles et sociales, en nous 

appuyant sur la pensée de Watsuji pour mieux comprendre les défis contemporains auxquels 

l’humanité est confrontée.  

2.4 Réévaluer le concept du fûdo à la lumière de la crise climatique 

La période pendant laquelle Watsuji a vécu et pensé précède celle du développement et de la 

prospérité économique japonaise sans précédent de la fin du vingtième siècle. Watsuji est décédé 

en 1960, à un moment où les effets du gaz carbonique et du réchauffement de la planète étaient 

encore peu présents, voire absents des recherches scientifiques. Rien n’indique, à notre 

connaissance, qu’il ait entrevu la possibilité d’une crise climatique, ou de changements climatiques 

anormalement extrêmes sur les milieux. Watsuji semble plutôt avoir cru à une relative stabilité du 

climat, dont les changements s’étalent sur de très longues périodes. Cependant, nous pensons que 

la notion de fûdo, bien qu’élaborée dans un contexte de stabilité climatique, reste pertinente pour 

repenser la situation actuelle. L’état du climat — stable ou instable — influence notre existence, 

nos relations et nos identités culturelles. La notion de fûdo est avant tout basée sur la médiance du 

climat lui-même. L’instabilité du climat révèle que le fûdo peut nous être utile, en nous montrant 



 

44 

qu’il y a bien plus en jeu que le simple changement climatique : la nature, la culture humaine, et 

nos rapports avec elles. 

Traditionnellement, nous étions habitués à un climat stable et à des conditions météorologiques 

prévisibles. Cependant, en raison du changement climatique induit par l’humain, nous connaissons 

aujourd’hui des phénomènes météorologiques extrêmes plus fréquents et plus graves, une hausse 

des températures et une fonte des calottes glaciaires. Ces changements ont créé une nouvelle réalité 

qui s’écarte considérablement des normes précédentes. Le philosophe Glen Albrecht a exploré les 

implications du lien entre notre bien-être et la stabilité de nos environnements. Il a proposé le terme 

« solastalgie » pour décrire la détresse psychologique causée par la défiguration de nos 

environnements. La solastalgie se définit comme « la douleur ou la détresse causée par une absence 

continue de consolation et par le sentiment de désolation provoqué par l’état actuel de son 

environnement proche et de son territoire » (Albrecht, 2020, p. 76). Il ajoute que c’est :  

l’expérience existentielle d’un changement environnemental négatif, ressenti comme 

une agression contre notre sentiment d’appartenance à un lieu. Il s’agit typiquement 

d’un trouble chronique, lié à l’érosion graduelle de l’identité créée par le sentiment 

d’appartenir à un lieu aimé. Il s’agit d’un sentiment de détresse ou de désolation 

psychologique né de la transformation indésirable dudit lieu. (Albrecht, 2020, p. 76.) 

Bien que ce mal s’apparente à la nostalgie, Albrecht précise qu’il diffère en ce que « la solastalgie 

est le mal du pays éprouvé alors que vous vivez toujours chez vous dans votre environnement 

habituel » (Albrecht, 2020, p. 76). 

Albrecht n’utilise pas le concept de fûdo46, mais ses idées s’en rapprochent, lorsqu’il parle de lieux, 

de communautés, d’environnements et de Terre. Bien qu’il se concentre sur l’aspect psychologique, 

ces bouleversements touchent le cœur même de notre existence. Un lieu défiguré et devenu 

pratiquement invivable cause une détresse psychologique profonde, mais aussi une détresse sur le 

plan de la « découverte de soi et du collectif » dans nos milieux. Albrecht donne l’exemple des 

 
46 À noter qu’à notre connaissance, Albrecht ne connaît pas la notion de fûdo. Du moins, il n’y fait pas référence ou 

même allusion dans les différents textes que nous avons lus sur la solastalgie. 



 

45 

ravages causés par le développement minier de la Hunter Valley (2020)47. Ce bouleversement de 

l’environnement mine les choix existentiels de la population de la Hunter Valley, que ce soit pour 

le passé (comme le choix de lieu d’habitation), le présent (décider de rester dans la région ou de 

déménager pour chercher un environnement plus sain) ou le futur (planifier ou non d’avoir une 

famille). Ces choix de vie, supposément pour notre bien-être, se retournent contre nous et mettent 

en péril notre bien-être, voire notre survie. 

Plusieurs commentateurs d’Albrecht voient la solastalgie comme une « nouvelle émotion » causée 

par les changements climatiques (Ostrander, 2022). Cependant, nous constatons que la solastalgie 

met surtout l’accent sur l’émotion ressentie face à ces changements qui affectent notre espace de 

vie et la manière dont nous percevons notre existence dans ses dimensions temporelles (passé, 

présent et futur). Une vallée fertile, devenue aride en raison du climat extrême, déroute le flux de 

la médiance. L’environnement devenu malsain nous pousse à faire des choix « anormaux », 

motivés par des changements environnementaux rapides et radicaux auxquels il est difficile de 

s’adapter. Dans le cas du fûdo de la Hunter Valley, Albrecht explique que la transformation 

engendrée par la mine ne perturbait pas seulement le paysage, mais également la cohésion sociale, 

engendrant ainsi de l’anomie48 (2020, p. 98). Les habitants de la vallée témoignent que l’impact de 

la mine à ciel ouvert sur les communautés était évident. La pression pour vendre leur propriété, 

 
47 L’étude de Glen Albrecht sur la solastalgie dans la Hunter Valley, Australie, s’est concentrée sur les impacts 

psychologiques du changement environnemental sur les individus qui sont restés connectés à leur environnement 

familial. L’objectif principal était de donner un sens plus profond à la détresse induite par l’environnement. Cette 

étude a notamment observé les effets de la sécheresse persistante en Nouvelle-Galles du Sud (NSW) rurale et de 

l’exploitation minière à ciel ouvert à grande échelle dans la Upper Hunter Valley de NSW. Dans ces deux contextes, 

les personnes exposées au changement environnemental ont vécu une affectivité négative exacerbée par un sentiment 

d’impuissance ou de manque de contrôle sur le processus de changement en cours. Les méthodes utilisées incluaient 

des recherches qualitatives (entretiens et groupes de discussion) et quantitatives (enquêtes communautaires) sur 

l’expérience vécue de la sécheresse et de l’exploitation minière. Les résultats de cette étude ont permis d’explorer les 

applications potentielles du concept de solastalgie pour comprendre l’impact psychologique de l’augmentation de 

l’incidence du changement environnemental dans le monde. 

48 Albrecht nous rappelle que « I’anomie est un terme inventé par le sociologue français Émile Durkheim en 

1893 pour désigner une situation sociale marquée par la perte des valeurs (morales, religieuses, civiques…) et par un 

sentiment d’aliénation. » (2020, p. 98) 



 

46 

exercée sur de nombreux individus, changeait la structure sociale de régions entières (Albrecht, 

2020, p. 99).49 

Dans son livre Tout peut changer : Capitalisme et changement climatique, Naomi Klein décrit la 

notion de « nouvel anormal » climatique. Ce terme fait référence à l’état actuel de notre planète, où 

les effets du changement climatique deviennent la norme plutôt que l’exception. Klein mentionne 

la solastalgie d’Albrecht en soulignant que la crise climatique crée un environnement anormal, peu 

importe où l’on vit (Klein, 2015, p. 221-222).50 Cette nouvelle anormalité s’accompagne d’une 

perte de sens à nos vies. Qui plus est, à l’enjeu de la préservation des écosystèmes s’ajoute celui 

de la préservation des cultures. La culture, comme la nature, a une valeur. La perte d’une culture 

est tout autant catastrophique pour l’humanité. 

Des chercheurs des universités de Lund et du Queensland affirment que ce n’est pas seulement 

l’environnement et l’économie qui sont menacés par un climat extrême, mais aussi les cultures et 

les traditions. Ils soulignent l’insuffisance des connaissances sur la façon dont les changements 

climatiques érodent les connaissances locales et le patrimoine culturel (Université de Lund, 2021). 

Ils concluent que l’héritage culturel est principalement perçu comme ayant une valeur matérielle, 

bien que des preuves montrent que cette perte se produit déjà. Cela montre que la culture possède 

une valeur intrinsèque. 

Jusqu’ici, dans ce deuxième chapitre, nous avons séparé nature et culture afin de nous permettre 

d’analyser le concept de double négation. Rappelons-nous cependant que dans Fûdo, l’analyse de 

Watsuji montre que l’être humain est à la fois un être naturel et culturel. Le fûdo est un espace où 

la culture, les valeurs, les coutumes et les normes sociales prennent forme. Cette complexité montre 

que nous sommes des créatures biologiques soumises aux lois de la nature et des êtres culturels 

capables de créer des significations, des valeurs et des normes sociales. Le concept de double 

négation nous a révélé que, bien que nous nous percevions initialement comme séparés de la nature 

 
49 Il semble qu’il y ait équivoque sur la pression exercée pour vendre leur propriété (c’est-à-dire que la détresse, dans 

ce cas-ci, n’est pas liée au changement). Néanmoins, la mine à ciel ouvert a somme toute défiguré le milieu de la 

Hunter Valley. 

50 À noter que c’est dans la version originale anglaise que Klein utilise l’expression « new abnormal » dans sa 

référence à Albrecht (This Changes Everything : Capitalism Vs. Climate, p. 165). 



 

47 

et de la culture, notre existence est profondément enracinée dans notre environnement naturel et 

culturel. Dans un contexte de crise climatique, cela nous offre une perspective intéressante. 

Le concept de solastalgie d’Albrecht pourrait être enrichi par le cadre conceptuel de Watsuji, qui 

offre une compréhension plus holistique de l’impact de la crise climatique sur l’être humain en tant 

qu’entité naturelle et culturelle. Le dialogue entre ces pensées pourrait contribuer à une nouvelle 

éthique environnementale qui puisse tenir compte des dimensions matérielles et émotionnelles de 

notre relation avec la Terre. Les concepts de solastalgie et de nouvel anormal, mis en relation avec 

le concept de fûdo, révèlent plusieurs points de convergence. Watsuji et Albrecht soulignent 

l’importance de la relation profonde entre l’individu et son milieu. Pour Watsuji, cette relation est 

décrite comme une médiance, tandis qu’Albrecht la voit comme une source de bien-être mental et 

spirituel. Même si les concepts de médiance et de solastalgie ont été pensés de manière 

indépendante par leurs créateurs, les deux philosophes reconnaissent l’interdépendance entre les 

êtres humains et leur milieu. 

En outre, la notion de charges médiales chez Watsuji peut être vue comme analogue à la notion de 

responsabilité éthique dans le contexte de la solastalgie. Les deux concepts suggèrent que l’impact 

humain sur le milieu a des implications morales, que ce soit en matière de responsabilité pour des 

dommages environnementaux ou du devoir de prendre soin de nous-mêmes, des autres et de notre 

milieu. L’idée de Watsuji selon lequel les êtres humains sont à la fois des entités naturelles et 

culturelles pourrait offrir un cadre nuancé pour comprendre la détresse décrite par la solastalgie. 

La destruction de l’environnement n’est pas seulement une perte de ressources naturelles, mais 

aussi une rupture des liens culturels et sociaux. La solastalgie met en évidence la dimension 

émotionnelle de notre relation avec l’environnement, souvent négligée dans les discussions sur la 

durabilité ou la conservation. Cela fait écho aux observations de Watsuji sur la manière dont le 

fûdo influence notre comportement pratique et notre identité culturelle et émotionnelle. 

Cependant, le cadre conceptuel du fûdo met en lumière quelques autres aspects qui nous offre 

matière à réflexion. D’abord, rappelons-nous que selon Berque, McCarthy, et Janz, dans une réalité 

du fûdo, nous sommes en médiance constante avec notre milieu. Reconnaître cette interdépendance 

naturelle et culturelle remet en question une vision anthropocentrique qui place l’humain au-dessus 

de la nature. En tant qu’humains à la fois naturels et culturels, les humains ont des charges médiales 



 

48 

ou des obligations envers eux-mêmes et leur milieu. Certes, la crise climatique est le résultat d’une 

myriade de causes. Néanmoins, nous pouvons aussi la voir comme un symptôme de l’échec à 

respecter ces charges médiales, en négligeant les impacts de nos actions non seulement sur le plan 

environnemental, mais aussi sur les plans humain et culturel. 

L’approche relationnelle de Watsuji implique que notre éthique doit tenir compte non seulement 

de nos relations avec d’autres humains, mais aussi avec la nature. Cela exige une réflexion profonde 

sur la manière dont nos actions et nos systèmes sociaux affectent le milieu. Appliquer le concept 

de double négation à la crise climatique implique d’abord de reconnaître notre distinction d’avec 

la nature (au sens usuel), puis d’accepter notre interdépendance avec elle. Les nombreux réflexions 

et discours sur la crise climatique nous montrent que cette crise n’est pas seulement un problème 

scientifique ou technologique ; elle est aussi un problème culturel et éthique. En d’autres mots, la 

crise climatique est un problème multidisciplinaire. La notion de fûdo pourrait nous aider à explorer 

comment différentes cultures, influencées par leurs environnements naturels respectifs, peuvent 

offrir des solutions variées et contextuellement appropriées à la crise climatique. Le fûdo n’est pas 

une simple toile de fond, mais un facteur actif qui forme notre identité, nos relations et notre éthique. 

Nous sommes à la fois influencés par notre fûdo et en mesure de l’influencer en retour, créant une 

dynamique interactive entre l’individu et son environnement. 

La crise climatique met en lumière de nombreuses implications pour divers aspects, y compris les 

phénomènes météorologiques et les écosystèmes. Comme nous l’avons démontré au cours de ce 

chapitre, elle englobe aussi une dimension culturelle. Reprenant la réalité du fûdo, nous voyons 

que l’être humain existe, se découvre et se réalise au sein d’environnements naturels et sociaux. 

Les changements climatiques perturbent la stabilité et la prévisibilité de ces environnements. Ces 

changements extrêmes nous forcent à remettre en question nos choix de sociétés, créent ou 

exacerbent l’instabilité géopolitique, et nous obligent à faire des compromis politiques difficiles. 

Le climat actuel nous oblige à faire face à une profonde incertitude quant au futur. Cette situation 

se complexifie davantage lorsque nous considérons les grands environnements urbains 

contemporains, car nous constatons tout d’abord que, dans l’optique du fûdo, ceux-ci peuvent être 

considérés comme des milieux particuliers. Nous constatons également que ces milieux sont aux 

premières lignes dans le contexte actuel d’un climat en crise — autant face aux conséquences des 

bouleversements environnementaux extrêmes qu’aux solutions envisagées en réponse à cette crise. 



 

49 

 

CHAPITRE III 

APPROFONDISSEMENT ET APPLICATIONS CONTEMPORAINES DU FÛDO 

Dans ce dernier chapitre, nous souhaitons centrer notre discussion sur l’adaptation aux 

changements climatiques dans les grands centres urbains en nous appuyant sur le concept de fûdo. 

À ce stade de notre réflexion, l’optique watsujienne met de l’avant l’interdépendance profonde 

entre la culture humaine et son milieu. Nous souhaitons maintenant examiner comment cette 

relation influence les réponses à la crise climatique, en particulier dans les milieux fortement 

urbanisés. Cette approche permet non seulement d’élargir la compréhension des stratégies 

d’adaptation, mais aussi d’approfondir l’enquête philosophique entamée par Watsuji sur la manière 

dont les cultures évoluent avec leur climat. Dans un premier temps, nous examinons comment le 

concept de fûdo peut être adapté aux vastes environnements urbains modernes. Dans la seconde 

partie du chapitre, nous examinons comment intégrer des approches inspirées par la nature dans 

divers milieux urbains, en étudiant des exemples concrets d’adaptation et de résilience. Nous 

abordons ensuite les défis conceptuels et pratiques associés à la mise en œuvre de ces stratégies 

d’adaptation. Enfin, à la dernière section, nous analysons la transformation de l’espace des grandes 

villes à travers le prisme du fûdo. 

3.1 Application du concept de fûdo 

Avant de poursuivre, réexaminons brièvement la notion de milieu selon Watsuji. Carter la résume 

bien : 

By climate Watsuji means to include not only weather patterns of a region but the 

natural geographic setting of a people plus the social environment of family, 

community, society, lifestyle, and even the technological apparatus that supports 

community survival and interaction. Fûdo or climate is the entire interconnected 

network of influences that together create an entire people’s attitudes (or their ways of 

going about in the world) and that represents geographic and climatic influences on 

human society and human interaction with climatic necessities, together with the 

human transformation of geographic aspects of the environment. (1996, p. 5) 



 

50 

En gardant cela à l’esprit, il est raisonnable de dire qu’un nombre considérable de personnes sur 

cette planète ne connaîtront que la mégalopole,51 ou à tout le moins un milieu fortement urbanisé, 

comme cet « entire interconnected network of influences » qu’est le milieu en tant 

qu’environnement structurel. En effet, plus de la moitié de la population mondiale vit aujourd’hui 

dans des zones urbaines de plus en plus denses. Bien qu’il s’agisse d’un phénomène assez récent 

dans l’histoire de l’humanité, l’urbanisation massive apporte une tout autre dimension à l’existence 

humaine. Cette transition a certainement transformé notre façon de vivre, de travailler, de nous 

déplacer et de bâtir des réseaux (Ritchie et Roser, 2018). 

Dans Fûdo, Watsuji distingue trois types de milieux : la mousson, le désert et la prairie (Watsuji, 

1935/2011, chapitre 2). Watsuji ajoute plus tard les fûdo « Américain » et les « Steppes » (Sevilla, 

2014, p. 95) dans Rinrigaku.52  Watsuji utilise également la notion de médiance pour décrire 

l’interaction avec ces milieux, laquelle, comme il le dit, structure « l’être » de l’être humain. Cela 

implique que ces fûdo distincts, d’où émergent nos modes de vie, cultures, langages, pensées, etc., 

confèrent une teinte distincte à ces choses. Par exemple, avec le fûdo du désert, Watsuji veut étudier 

les « sociétés du désert ». Cela permet de comprendre « l’essence du désert » et ainsi la structure 

de l’existence des gens du désert (Watsuji, 1935/2011, chapitre 2, partie 2). Watsuji parle parfois 

de « tempéraments » distincts de sociétés issues de milieux distincts. Autrement dit, il veut faire un 

lien entre ce qui constitue un contraste entre les milieux et ce qui constitue un contraste entre les 

cultures. 

Ainsi, la conceptualisation d’une mégalopole comme un fûdo nous semble une idée profondément 

intéressante. Watsuji souligne que « l’humain existe dans sa relation à la nature, il se voit dans la 

nature » (1935/2011, p. 90). Le fûdo réfère à l’interaction dynamique entre un milieu et la manière 

dont ce milieu influence et est influencé par la culture, le comportement et la mentalité des 

personnes qui y vivent. Ici, « nature », au sens watsujien, peut aussi être un milieu urbain vaste et 

prédominant. Pour beaucoup d’entre nous, la majeure partie de notre existence se vit au sein d’une 

mégalopole. L’aspect le plus frappant est le contraste entre « environnement urbain » et « naturel ». 

 
51 Nous retenons ici la définition commune de mégalopole, soit une très grande agglomération urbaine densément 

peuplée.   

52 À noter que cette partie du Rinrigaku (volumes 2 et 3) n’a pas encore été traduite. 



 

51 

Les mégalopoles, avec leurs structures monumentales, leurs routes encombrées et leur densité de 

population, offrent un contraste frappant avec les environnements naturels. On peut se demander 

alors comment cet environnement façonné par l’humain influence la mentalité et les 

comportements de ses habitants.53 

La notion de fûdo met en lumière le climat artificiel omniprésent des mégalopoles. Dans de 

nombreuses mégalopoles, les bâtiments climatisés, le béton omniprésent et la pollution créent un 

« climat » distinct qui diffère considérablement de la région environnante. Comment ce climat 

modifié affecte-t-il les résidents ? De plus, une mégalopole est, généralement, une cosmopolis, 

c’est-à-dire un véritable melting-pot culturel. Les différentes traditions, mentalités et modes de vie 

se heurtent et se mélangent, créant un milieu culturel unique.54 Comment cela se reflète-t-il dans la 

mentalité, l’art et la vie quotidienne des habitants ? Ceci est particulièrement pertinent lorsqu’on 

considère les défis du changement climatique et comment une mégalopole peut s’adapter ou 

résister à ces changements. Finalement, tout comme Watsuji insiste sur l’interdépendance entre 

l’humain et son milieu, on peut réfléchir à la manière dont les résidents d’une mégalopole 

dépendent de leur environnement urbain pour leur subsistance, leur bien-être et leur identité. 

Les mégalopoles sont des entités complexes qui incarnent la rencontre entre la nature et l’humanité 

à une vaste échelle. En utilisant la mégalopole comme exemple, nous pouvons ainsi explorer les 

nuances du concept de fûdo de manière approfondie et contextualisée. L’exemple de la mégalopole 

permet d’ancrer la philosophie de Watsuji dans des réalités tangibles et actuelles, rendant la 

discussion à la fois accessible et pertinente pour un public contemporain, surtout si nous gardons à 

 
53 Nous ne voulons pas dire ici qu’il est impossible pour les habitants des mégalopoles d’exister dans des milieux 

autres. Nous cherchons à reprendre la notion de Watsuji que « l’humain existe dans sa relation à la nature, il se voit 

dans la nature ». (1935/2011, p. 90) (ici, « nature », au sens de Watsuji, peut aussi être un environnement urbain vaste 

et prédominant). Or, pour beaucoup d’entre nous, la majeure partie de notre existence, autant temporelle que spatiale, 

se vit au sein d’une mégalopole. Toutefois, dans un fûdo de grand centre urbain, il y a certes un déséquilibre marqué 

par une forte activité humaine, mais la dimension naturelle — végétation, climat, animaux — reste néanmoins 

présente.  

54 Et un écosystème unique — pensons particulièrement aux parcs et animaux typiquement « urbains », comme les 

pigeons et les écureuils. 



 

52 

l’esprit la notion de charges médiales. 55 Rappelons-nous les propos du philosophe sur les charges 

médiales et les manières d’être : 

En tant que corps social d’un certain lieu, notre être individuel-social spécifie déjà la 

façon d’exister des individus qui en relèvent et, ce faisant, leur donne une certaine 

humeur. […] ainsi, notre existence est médialement réglée en configurations d’une 

abondance infinie […] nous ne sommes pas seulement chargés d’un passé, nous 

sommes aussi chargés d’un milieu. (1935/2011, p. 56 - 57) 

Dans une réalité du fûdo, les phénomènes d’environnement urbain, d’un point de vue watsujien, 

font également partie de cette « abondance ». 

Dans Fûdo, pour Watsuji, les villes et leur architecture distincte font partie du fûdo, en tant 

qu’objets de médiance au même titre, par exemple, qu’un fleuve. Cependant, si nous sortons de 

Fûdo et considérons Rinrigaku, nous constatons que, bien que Watsuji ne dise pas explicitement 

que la ville est un fûdo, cela semble implicite dans sa pensée. Watsuji utilise la communauté 

urbaine comme support — comme espace médial — permettant l’émergence d’un réseau 

d’interrelations humaines. Comme il l’écrit lui-même : 

On the other hand, from the vantage point of a much more intuitive vision, we refer to 

a scene peculiar to a crossroads in a megalopolis. Here roads simply cross, but countless 

numbers of walkers, bicycles, cars, and streetcars come and go, like a stream of water. 

The stream is given birth to by the activities of countless numbers of people who are 

going to various places for some purpose and become entangled in this complex way 

[…] these movements, in their various ways, give expression to the dynamic structure 

of human relations. (1937/1996, p. 184 - 185) 

L’utilisation des termes cosmopolis et mégalopolis chez Watsuji nous offre une conceptualisation 

intéressante. 56 Dans le contexte d’une cosmopolis, qui fait référence à une ville mondiale ou 

universelle où différentes cultures et différents peuples coexistent, Watsuji semble aborder le 

concept de fûdo en examinant comment la cosmopolis dans son ensemble possède un climat 

distinct et stable ou une essence sous-jacente. Ce terme, cosmopolis, sous-entend une grande 

 
55 Rappelons-nous la définition au sens double de charges médiales : « imprégné » et « devoir ». 

56 Watsuji analyse la notion de « cosmos-polis » au chapitre 8. Le philosophe utilise les notions de « megalopolis », 

de « cosmos-polis » et de « cosmopolitans », nous le croyons, dans leur sens usuel (Wastuji, 1937/1996, p. 148 et 

p. 184) 



 

53 

communauté pluriculturelle, alors que mégalopolis nous renvoie une image d’un immense espace 

urbain très dense. Dans cette optique, l’entrelacement de ces deux dimensions nous donnerait alors 

un fûdo de grand centre urbain. Ce « milieu urbain » ou « fûdo urbain » englobe les caractéristiques 

culturelles, sociales et environnementales collectives qui façonnent les interactions entre les divers 

individus et groupes au sein de cet espace cosmopolite. 

L’une des images les plus saillantes de l’activité humaine est certes ce fûdo urbain, et, suivant la 

notion du fûdo analysée jusqu’ici, nous pouvons alors considérer la mégalopole comme un milieu 

particulier. Tour à tour, les individus en communautés influencent le paysage urbain, autant 

structurel que naturel, et ce paysage influence les individus. De plus, malgré leurs différences, les 

mégalopoles ont la médiance en commun. Par exemple, Toronto et Tokyo sont deux fûdo fort 

différents, mais le Toronto Island Park et le parc Hibiya sont, considérant le fûdosei, similaires du 

fait qu’ils permettent le même genre d’interactions — un pique-nique, une séance d’exercices 

physiques en groupe, ou simplement observer le feuillage d’automne des érables ou les cerisiers 

du printemps. En somme, bien que des cultures différentes puissent ressortir de ces milieux, 

l’émergence de ces moments structurels de l’existence humaine se fait grâce au fûdosei. Autrement 

dit, le milieu urbain, dans une réalité du fûdo, naît de la coexistence de différents contextes culturels, 

valeurs et normes. Ce fûdo ne serait pas seulement influencé par les cultures individuelles, mais 

émergerait également des interactions et des interdépendances entre ces cultures. L’interaction et 

l’influence réciproque de personnes issues de milieux différents font émerger un climat ou un 

caractère nouveau et distinct, qui définit le fûdo urbain. Ce contraste existe bien sûr entre différents 

milieux, et donc entre différents fûdo urbains, mais c’est le contraste du fûdosei entre une 

mégalopole et une petite localité rurale ou même des villes de moyenne envergure qui est saillant.57 

En outre, le milieu urbain conserve la composante climatique de la médiance, l’été étant beaucoup 

plus chaud et humide à Bangkok qu’à Londres (quoique les changements climatiques changent la 

donne). L’hiver, par exemple, est une expérience tout autre, que l’on vive à Moscou ou à Los 

Angeles, tout comme la mousson, que l’on vive dans la région métropolitaine de New Delhi ou 

dans le delta du fleuve Yangtze. Les grandes villes côtières de l’Atlantique ou du Pacifique ont une 

 
57 En termes de passage d’un environnement à l’autre, nous pouvons cependant faire cette même distinction entre 

deux fûdo urbains, par exemple Tokyo et Los Angeles. 



 

54 

expérience des saisons fort différente selon l’océan à proximité. Non seulement les villes héritent 

de toutes leurs caractéristiques climatiques telles que Watsuji les concevait, mais elles ont des 

charges médiales distinctes de celles qui caractérisent des zones plus rurales. Par exemple, la 

fraîcheur vive d’un soir d’été est vécue fort différemment advenant que l’on se retrouve dans un 

chalet en bois rond avec le son des criquets, ou sur le balcon d’un appartement avec le bruit constant 

des voitures.58 

Pour Watsuji, le fûdo touche tous les aspects de l’existence. Toutes les activités que le philosophe 

nous décrit, autant nos interactions avec la nature (au sens watsujien) qu’avec les autres, peuvent 

être concentrées dans un milieu unique — le fûdo urbain. Pour une grande partie des habitants de 

grands centres urbains, les moments structurels, les choix existentiels émergent de leur milieu 

urbain. Par exemple, certains des habitants de Los Angeles, même s’ils « visitent » le désert, n’en 

font pas « l’expérience totale ». L’influence du désert, selon l’idée de Watsuji, n’aura pas ou très 

peu d’influence sur l’existence de cette personne comparativement, par exemple, à un habitant du 

désert de Mojave. 

L’expérience totale du désert implique une immersion complète dans les conditions climatiques, 

géographiques et culturelles de ce milieu particulier. Un habitant du désert de Mojave vit tous les 

jours avec les extrêmes de température, la rareté de l’eau, et les vastes étendues arides. Ces 

conditions façonnent non seulement leurs pratiques de subsistance, telles que l’agriculture adaptée 

à un environnement aride ou la gestion prudente des ressources en eau, mais aussi leur culture, leur 

mentalité et leurs relations sociales. Par exemple, la nécessité de s’adapter à un environnement 

difficile et souvent hostile influence profondément les modes de construction, les techniques de 

survie, et les rituels culturels dans le désert de Mojave. (Mohave Desert. s.d.) 

En revanche, les habitants de Los Angeles, bien que géographiquement proches du désert de 

Mojave, vivent dans un milieu fortement urbanisé et modifié par l’humain. Leur quotidien est 

marqué par la présence constante de structures artificielles telles que des bâtiments climatisés, des 

routes encombrées, et une infrastructure urbaine complexe. Les aménagements urbains filtrent et 

 
58 La chaleur plus intense des zones urbaines est due, entre autres, à tout ce bitume, à la pollution et à la rareté des 

arbres. 



 

55 

atténuent les éléments naturels du désert, comme la chaleur intense ou les paysages arides. Les 

palmiers, le smog, et l’odeur de bitume constituent les aspects sensoriels dominants du fûdo de Los 

Angeles, influençant ainsi les perceptions et les comportements des habitants. La nature, dans ce 

contexte, est souvent perçue à travers des intermédiaires artificiels, tels que les parcs urbains ou les 

escapades occasionnelles dans les zones naturelles environnantes, plutôt que comme une force 

omniprésente et structurante de l’existence quotidienne. 

Le principe est similaire pour les aspects de nos interactions avec les autres. Pour la plupart des 

habitants d’un fûdo urbain, toutes leurs interactions, toutes leurs activités se voient concentrées 

presque exclusivement dans ce type de milieu. La notion de fûdo nous permet de voir comment les 

diverses communautés se forment à l’intérieur de ce milieu, celles-ci émergeant d’une multitude 

quasi infinie d’interactions. Ainsi, des quartiers à la fois concrets et abstraits se forment, ayant leur 

propre accent, voire leur propre sous-culture. Le Bronx, Brooklyn, Manhattan, par exemple, sont 

tous « chargés » de manières d’être face au monde, « chargés » d’une sous-culture. Pour bon 

nombre de New-Yorkais, toutes les interactions avec les autres, la famille, la communauté, les 

institutions, restent à l’intérieur du cadre d’un fûdo urbain. 

Ces vastes milieux urbains montrent une très grande vulnérabilité aux bouleversements climatiques. 

Qu’il s’agisse de la montée des eaux, des vagues de chaleur ou des perturbations climatiques, ces 

défis exigent des réponses adaptatives, reflétant une nouvelle interaction avec le fûdo. Cela exige 

certes des réflexions sous les angles d’une pluralité de disciplines pour répondre à ces défis. Dans 

un fûdo urbain, les réactions au changement climatique ne sont pas seulement pratiques ou 

techniques ; elles sont également culturelles. Cela est une problématique très complexe due à une 

interdépendance très marquée de plusieurs facteurs, car l’environnement, la culture, l’économie et 

la société sont profondément interconnectés. Un changement dans l’un de ces domaines peut avoir 

des répercussions dans d’autres domaines, ce qui illustre la relation dialectique au cœur du concept 

de fûdo. Les mégalopoles représentent souvent le summum de la modernité et du progrès humain. 

En examinant comment ces bastions de la modernité interagissent avec leur milieu, on peut 

apercevoir un angle nouveau, une perspective féconde pour réfléchir sur la crise climatique. 



 

56 

3.2 Le fûdo urbain et la crise climatique 

En matière de bouleversements climatiques, la dernière décennie nous a donné un aperçu de ce qui 

nous attend pour les années à venir. Les chaleurs extrêmes récemment observées, particulièrement 

en Europe et en Asie, ont causé bien plus que des désagréments — ces extrêmes sont des dangers 

réels pour nos vies. Pour composer avec cette nouvelle réalité, nous devons « nous imaginer vivre 

dans les villes de demain, avec le dérèglement climatique » (ARTE, 2022). Les concepts clés qui 

ressortent dans ces réflexions sont ceux d’« adaptation » et de « résilience ».59 On se demande 

comment adapter nos villes afin de les rendre plus résilientes aux bouleversements climatiques 

inévitables. Les solutions proposées ont souvent deux dimensions : d’un côté, la réponse est « plus 

d’espaces verts dans nos villes », et de l’autre, elle est « changeons nos mentalités et nos habitudes ». 

On veut des villes avec plus de « verdure », mais un changement s’impose également dans nos 

pratiques culturelles60. 

Au premier chapitre, nous avons abordé les concepts de lieu et d’espace, concepts cruciaux chez 

Watsuji. La transformation de l’espace est tout aussi cruciale pour l’adaptation et la résilience des 

fûdo urbains face à la crise climatique. Si nous considérons, tout d’abord, l’exemple de Medellín 

en Colombie, la ville a transformé ses espaces publics pour améliorer la résilience urbaine. 

Medellín a mis en place des corridors verts et des parcs publics pour lutter contre la chaleur urbaine 

et améliorer la qualité de vie (Jaramillo & Salazar, 2020). Nous pouvons penser à la revitalisation 

d’habitats naturels en zones urbaines. La revitalisation du bassin de la rivière Saint-Charles par la 

ville de Québec en collaboration avec Canards illimités en est un bon exemple (Ville de Québec, 

2024). Ces initiatives peuvent être vues sous l’angle du fûdo en considérant comment ces espaces 

verts redéfinissent les interactions entre les habitants et leur milieu. 

Dans l’article « Nature-Based Solutions for Urban Climate Change Adaptation: Linking Science, 

Policy, and Practice Communities for Evidence-Based Decision-Making », les auteurs examinent 

l’application de solutions « fondées » ou « basées sur la nature » (Nature-based Solutions - NbS) à 

 
59 Nous utilisons adaptation au sens usuel, mais résilience au sens plus précis de résilience urbaine : « urban 

resilience is commonly defined as the ability of a system, a community, and a society within a city to resist, absorb, 

survive, adapt, and recover from the stresses and shocks to which they are exposed » (Lee & Kim, 2018, p. 2) 

60 Habitation, consommation, habitudes de vie, alimentation, etc. 



 

57 

l’adaptation aux changements climatiques en milieu urbain. L’accent est mis sur la création d’un 

pont entre la recherche scientifique, la formulation de politiques et la mise en œuvre pratique afin 

de relever efficacement les défis environnementaux urbains (Frantzeskaki et al., 2019).61 L’étude 

tente de démontrer comment les solutions basées sur la nature peuvent jouer un rôle central dans 

l’adaptation au changement climatique en milieu urbain en associant les connaissances 

scientifiques à l’application pratique et au soutien politique. 

Les auteurs de l’article définissent les NbS comme des stratégies de gestion des environnements 

urbains qui utilisent les processus naturels pour relever les défis sociétaux, en particulier ceux 

exacerbés par le changement climatique. (Frantzeskaki et al., 2019) Ces solutions impliquent 

souvent la conservation, la restauration ou la gestion durable des écosystèmes, intégrées dans la 

planification urbaine afin de fournir des avantages tels que la réduction de la chaleur urbaine, la 

gestion des eaux pluviales et l’amélioration de la biodiversité urbaine. Dans ce contexte, le terme 

« nature » fait référence aux composantes et aux processus des écosystèmes naturels — tels que la 

végétation, les plans d’eau et les sols — qui peuvent être exploités pour créer des environnements 

urbains plus sains. Les solutions basées sur la nature utilisent ces éléments pour créer des 

infrastructures telles que des toits verts, des parcs urbains, des jardins de pluie et des surfaces 

perméables qui fonctionnent en harmonie avec les infrastructures traditionnelles pour atténuer les 

problèmes environnementaux. L’accent est mis sur les solutions qui non seulement relèvent les 

défis environnementaux et climatiques, mais contribuent également au bien-être humain et à la 

biodiversité. 

Les auteurs de cette étude pensent, comme nous, que les villes : 

[…] are at the frontline of global responses to climate change. As key sources of 

greenhouse gas emissions and with large populations vulnerable to the impacts and 

risks of a changing climate, cities are increasingly required to act to mitigate and adapt 

to climate change. Cities capitalize on the fact that urban decision-makers have both 

 
61 En matière de méthodologie, l’étude utilise une approche globale d’examen et de synthèse, en analysant la 

littérature existante, les études de cas et les pratiques en cours dans différentes villes du monde. Elle met l’accent sur 

la coproduction de connaissances grâce à la collaboration entre les chercheurs, les urbanistes, les décideurs politiques 

et les parties prenantes de la communauté. Les auteurs indiquent que ce processus vise à garantir que les solutions 

basées sur la nature proposées sont scientifiquement fondées, socialement équitables et pratiquement réalisables. 



 

58 

the opportunity and the capacity to implement local and global climate solutions to 

climate change impacts and risks. (Frantzeskaki et al., 2019, p. 455) 

Les auteurs donnent maints exemples où la planification urbaine intègre des « espaces verts » qui 

peuvent aider à l’adaptation et à la résilience des grands centres urbains à ces nouveaux défis 

environnementaux. Un aspect intéressant de leur étude est leur réflexion sur la cohésion sociale.62 

En effet, un exemple d’un ensemble de solutions basées sur la nature a pour objectif de « renforcer 

la cohésion »63 à Londres (Frantzeskaki et al., 2019, p. 459). Une route, autrefois très fréquentée, 

a été fermée aux voitures et recouverte d’un revêtement perméable. Comme ils l’expliquent, « rain 

is also intercepted from the rooftops of this social housing building in storage boxes and the 

overflow is then further captured in rain gardens or wild flowers, herbs and insect-friendly plants. 

More bee-friendly plants can be seen on the roof of the bicycle shelter. » (2019, p. 459) 

Un autre exemple cité par les auteurs est celui de Melbourne et de son programme de Urban Forest 

Fund (Frantzeskaki et al., 2019, p. 461). Les responsables de ce programme croient que : 

By considering our city as a wider ecosystem, there is the opportunity to actively foster 

connections amongst people, plants, animals and the landscape. This will create the 

legacy of a resilient, balanced, and healthy natural environment with a community that 

is connected to nature and place, is active in protecting and enhancing biodiversity, and 

enjoys the associated benefits to health and wellbeing. (Melbourne’s Urban Forest 

Fund, s.d.) 

Nous retrouvons encore ici ces concepts d’adaptation et de résilience au sein d’un écosystème 

urbain. Toujours dans l’optique du fûdo, ces mesures pratiques peuvent être considérées comme 

des adaptations culturelles à l’évolution des conditions environnementales. Dans notre exploration 

des chapitres précédents, nous avons compris que le fûdo souligne l’inséparabilité de la culture 

humaine et le milieu. Pour Watsuji, l’adaptation est aussi un élément clé de sa philosophie du fûdo. 

 
62 Voir la partie sur Albrecht au chapitre 2 de ce mémoire. En effet, les auteurs croient que « clarifying the health and 

social cohesion impacts of nature-based solutions as well as their interaction with environmental effects will support 

more thorough impact assessment and generate the evidence base to support innovative governance and financing 

models » (2019, p. 459) 

63 En anglais : build cohesion. 



 

59 

Rappelons-nous les concepts de médiance et de charges médiales du fûdo (Watsuji, 1935/2011, 

p. 44). Comme Watsuji l’explique : 

Les moyens divers qui sont ainsi trouvés, tels que vêtements, braseros, charbonneries, 

maisons, visites aux fleurs de cerisier, lieux renommés pour leurs fleurs, digues, canaux 

de drainage, structures anti-vent des maisons, ce sont à l’origine des choses que nous 

avons produites nous-mêmes et de par notre propre liberté. (1935/2011, p. 45) 

Ces moyens divers mettent en lumière deux aspects de l’intérêt plus fort : dans une réalité du fûdo, 

nos actions visent non seulement un objectif esthétique et culturel, mais elles nous apparaissent 

aussi comme une stratégie d’adaptation à notre climat (au sens usuel). L’accent mis par les auteurs 

sur les solutions basées sur la nature va dans le même sens en préconisant l’intégration d’éléments 

naturels dans les milieux urbains, non seulement pour leur valeur esthétique, mais aussi en tant 

qu’éléments fonctionnels des stratégies d’adaptation au climat.  

Le fûdo met aussi en lumière l’importance des pratiques spécifiques des communautés par rapport 

à leur milieu. Les auteurs de l’étude NbS expliquent comment l’engagement des communautés 

dans la planification et la mise en œuvre des NbS peut conduire à des stratégies d’adaptation plus 

efficaces et culturellement pertinentes.64 Bien entendu, à l’époque de Watsuji, le climat n’était pas 

en crise, mais dans cette réflexion sur l’adaptation et la résilience vis-à-vis d’un environnement 

drastiquement changeant, le fûdo nous offre une perspective nouvelle. Nous constatons que 

l’approche NbS permet aux communautés de maintenir leurs identités culturelles tout en s’adaptant 

aux changements climatiques, renforçant ainsi l’idée de Watsuji selon laquelle les réponses 

culturelles aux conditions environnementales sont essentielles. Vu sous l’angle du fûdo, peut-être 

serait-il plus fécond de voir les solutions basées sur la nature comme des solutions basées sur le 

milieu. 

L’étude discute abondamment de l’intégration d’arbres et de plantes dans l’environnement urbain, 

mais n’est pas spécifique sur une ou des espèces en particulier. Dans l’optique du fûdo, cela est 

essentiel. Bien que la discussion sur les cas de Londres et Melbourne ne nous donne pas les sortes 

 
64 Les chercheurs de l’étude ne parlent pas explicitement de « culture based solutions », mais y font allusion dans leur 

conclusion. Sous l’optique du fûdo, nous réalisons que des solutions basées sur la nature sont par le fait même des 

solutions basées sur la culture.   



 

60 

d’arbres ou de plantes, il est certain qu’il s’agit d’espèces que l’on peut retrouver dans ces milieux 

respectifs65, surtout que celles-ci doivent survivre dans leur environnement. Nous pensons aussi 

que les types de végétations choisies ont une certaine signification culturelle. L’arbre cerisier ou 

« sakura », auquel Watsuji fait allusion, offre un exemple convaincant de la manière dont les 

solutions basées sur la nature peuvent être intégrées dans les milieux urbains pour améliorer le 

bien-être culturel et environnemental, conformément au concept de fûdo. Ce lien montre que les 

éléments naturels ne sont pas seulement des composantes esthétiques, mais aussi fonctionnelles 

des paysages urbains qui résonnent profondément avec l’identité culturelle locale et l’adaptation à 

l’environnement. 

En matière de développement durable et de signification culturelle, les sakura ont un poids 

symbolique important. Ils représentent la nature éphémère de la vie, un thème central de 

l’esthétique et de la philosophie japonaises (Moriuchi et Basil, 2019).66 La pratique du « hanami », 

ou observation des cerisiers en fleurs est un événement culturel qui rassemble les communautés 

pour apprécier la beauté éphémère des fleurs, ce qui correspond à l’accent mis par Watsuji sur 

l’interaction de la communauté avec son milieu.67 Cependant, cela ne veut pas dire que les sakura 

n’ont pas de rôle fonctionnel d’adaptation et de résilience. 

D’un point de vue environnemental, les sakura, tout comme les arbres et la végétation en général, 

contribuent à la biodiversité urbaine et offrent des avantages écologiques tels que l’amélioration 

de la qualité de l’air et la réduction des effets de la chaleur urbaine. Leur large canopée offre de 

l’ombre, ce qui contribue à modérer les températures urbaines et à créer des microclimats 

susceptibles d’atténuer l’effet d’îlot de chaleur observé dans de nombreuses villes densément 

peuplées. Cette utilisation pratique d’éléments naturels dans un cadre urbain est un aspect essentiel 

des solutions basées sur la nature, qui visent à tirer parti des processus naturels pour relever les 

défis environnementaux (Pataki et al., 2021). Tout comme les exemples de Londres et de 

Melbourne, l’intégration des arbres de sakura dans la planification urbaine de Tokyo, ou de 

Washington DC, est une application concrète de NbS dans des fûdo urbains. L’idée est de planter 

 
65 Dans le cas de l’Australie, pensons aux espèces d’arbres tels que les Eucalyptus « Gum tree ». 

66 Moriuchi et Basil soulignent toutefois que cette pratique culturelle ne se limite pas qu’au Japon. (2019) 

67 On pourrait dire sensiblement la même chose pour les feuilles d’érable en automne en Amérique du Nord. 



 

61 

les arbres stratégiquement dans les parcs urbains, le long des berges des rivières et dans les espaces 

publics afin d’améliorer l’esthétique urbaine, la qualité de l’environnement et de renforcer les liens 

culturels68. La présence de sakura en milieu urbain est un choix délibéré d’aligner le développement 

de la ville sur les cycles naturels et saisonniers, favorisant ainsi une interaction durable entre le 

paysage urbain et son environnement naturel. 

Si nous revenons en Amérique du Nord, une mégalopole comme Los Angeles est aussi un bon 

exemple. Confrontée à des sécheresses récurrentes, des vagues de chaleur de plus en plus intenses 

et des incendies de forêt dévastateurs, Los Angeles est aussi en première ligne face à la crise 

climatique. Ces défis environnementaux ont conduit la mégalopole à repenser sa relation à l’eau, 

notamment en investissant dans la capture et le stockage des eaux pluviales, la réutilisation de l’eau 

et la désalinisation. L’importance de la voiture dans la culture de Los Angeles rend essentielle la 

transition vers des transports plus durables. L’accent est mis sur le développement des transports 

en commun, les infrastructures pour les véhicules électriques et la promotion du vélo. En outre, 

Los Angeles se tourne (tant bien que mal) vers une urbanisation plus verte, en intégrant la nature 

dans la planification urbaine et en mettant l’accent sur la reforestation. L’État de Californie a mis 

en place des plans spécifiques pour la région de Los Angeles pour s’attaquer aux risques croissants 

de chaleur extrême, d’élévation du niveau de la mer et d’incendies de forêt. La stratégie souligne 

l’importance de construire des infrastructures résilientes, de protéger les ressources naturelles et 

d’améliorer les mesures de santé publique. Elle souligne également la nécessité d’une collaboration 

régionale et de l’intégration de la résilience climatique à tous les niveaux de gouvernance. 69 

(California Climate Adaptation Strategy, 2024) 

Ces intégrations de solutions basées sur la nature dans les milieux urbains illustrent la manière dont 

les NbS peuvent incarner le fûdo de Watsuji en associant la signification culturelle et la 

fonctionnalité environnementale des éléments naturels au sein du tissu urbain. Le concept de fûdo, 

qui englobe la culture, l’environnement naturel et l’interdépendance entre les deux, aide à 

 
68 Incluant les liens politiques, d’où la présence de sakura à Washington DC. 

69 Cette étude de l’État de Californie comprend des plans propres à la région de Los Angeles pour faire face aux 

risques croissants de chaleur extrême, d’élévation du niveau de la mer et d’incendies de forêt. La stratégie souligne 

l’importance de construire des infrastructures résilientes, de protéger les ressources naturelles et d’améliorer les 

mesures de santé publique. Elle souligne également la nécessité d’une collaboration régionale et de l’intégration de la 

résilience climatique à tous les niveaux de gouvernance. 



 

62 

comprendre comment des interventions physiques peuvent avoir des répercussions culturelles 

profondes en renforçant les liens communautaires et en améliorant le bien-être collectif. Elle met 

en évidence la manière dont l’urbanisme peut intégrer l’identité culturelle à travers la nature, en 

favorisant une relation harmonieuse entre les habitants de la ville et leur milieu, ce qui est essentiel 

pour le développement urbain durable et l’adaptation au climat (en crise). Toutefois, bien que cela 

soit louable, les résultats de cette approche ne démontrent pas, jusqu’à maintenant, un succès 

retentissant. Bien que ce ne soit pas non plus un échec total, la mise en œuvre n’est pas sans heurts. 

La crise demande en effet des changements rapides et drastiques des pratiques culturelles. 

Analysons ces problèmes et voyons comment le fûdo peut nous aider à repenser nos approches face 

à ces difficultés.  

3.3 Fûdo urbains adaptés et résilients 

Les stratégies d’adaptation et de résilience des grandes zones urbaines se heurtent souvent à une 

série de difficultés qui peuvent nuire à leur efficacité. (Frantzeskaki et al., 2019, p. 463). Dans 

l’article Assessing Strategies for Urban Climate Change Adaptation: The Case of Six Metropolitan 

Cities in South Korea, des chercheurs sud-coréens fournissent une analyse complète de la manière 

dont les différentes zones urbaines de Corée du Sud développent et mettent en œuvre des stratégies 

pour faire face aux impacts des changements climatiques (Lee & Kim, 2018).70  

En ce qui concerne les difficultés de réalisation, quelques éléments de cette étude retiennent 

particulièrement notre attention. Les chercheurs sont bien au fait de la complexité et des problèmes, 

surtout sociaux et politiques de la mise en place de programmes pour contrer les effets de la crise 

climatique : « […]potential obstacles to adopting climate change adaptation policies were also 

identified: difficulties in negotiation and coordination among various stakeholders, political change, 

lack of awareness, uncertainty, and complacency. » (Lee & Kim, 2018, p. 5) Pour leur part, 

Frantzeskaki et ses collègues reconnaissent que la tâche reste colossale : « Mainstreaming and 

upscaling nature-based solutions in urban systems will require major investments, both in terms of 

 
70 La méthodologie de recherche comprend une étude de cas comparative de six grandes villes sud-coréennes. Elle 

examine les plans d’adaptation au climat de chaque ville, en se concentrant plus particulièrement sur leurs priorités 

stratégiques, les actions prévues et les allocations budgétaires. L’étude s’appuie sur des documents officiels du 

gouvernement, des rapports de planification et des entretiens avec des responsables municipaux pour recueillir des 

données. L’efficacité de ces stratégies est évaluée en fonction de l’étendue de la mise en œuvre et de l’allocation des 

ressources par rapport aux plans initiaux. 



 

63 

retrofitting existing structures or establishing entirely new cityscapes. » (Frantzeskaki et al., 2019, 

p. 460) Kabisch et ses collègues proposent également une perspective critique sur les limitations 

des NbS. Si ces solutions offrent de nombreux avantages, les contraintes financières et des 

problèmes de gouvernance entravent leur mise en œuvre (Kabisch et al., 2016). En outre, ces 

difficultés soulignent l’importance de la culture et de la communauté dans la mise en œuvre des 

NbS. 

Dans l’ensemble, bien que de nombreuses villes progressent vers une plus grande résilience, ces 

défis mettent en évidence la complexité de l’adaptation des grandes zones urbaines aux effets de la 

crise climatique. Pour s’attaquer à ces problèmes, les chercheurs cités plus haut et bon nombre de 

spécialistes de ces questions s’accordent sur plusieurs points. Entre autres, les stratégies globales 

doivent combiner des ressources financières, une meilleure gouvernance, un engagement public 

éclairé et des solutions innovantes adaptées aux besoins et aux conditions spécifiques de chaque 

zone urbaine. 

Ces difficultés restent confinées dans un domaine de formalités et de fonctionnalités, voire de 

simples « retours sur investissement ». Analysées sous l’angle du fûdo, les solutions doivent être 

culturellement appropriées et socialement équitables pour être réellement efficaces. L’idée de fûdo 

offre une perspective philosophique qui pourrait améliorer de manière significative notre approche 

de l’adaptation et de la résilience des villes au changement climatique. Sans ignorer les détails 

d’ordre pratique et la fonctionnalité de ces questions pressantes, il serait peut-être pertinent 

d’élargir ce cadre à certaines autres dimensions tout aussi cruciales comme l’éthique et 

l’« écocitoyenneté ». La comparaison entre les différentes mégalopoles peut montrer comment, en 

appliquant la notion de fûdo, des contextes culturels distincts façonnent les approches de gestion 

des risques. La nature des milieux urbains est très complexe. Ainsi, comment l’intégration des idées 

philosophiques de Watsuji dans l’adaptation au milieu urbain pourrait-elle permettre de passer à 

des solutions purement techniques, à des pratiques plus conscientes de la culture, plus éthiques et 

plus durables ?  

En reconnaissant le lien profond entre la culture communautaire et le milieu, les stratégies 

d’adaptation pourraient s’enraciner dans les traditions, les pratiques et les connaissances locales. 

Cela pourrait renforcer l’engagement de la communauté et le soutien aux mesures d’adaptation, ce 



 

64 

qui les rendrait plus efficaces et durables. Par exemple, l’aménagement urbain pourrait intégrer des 

pratiques traditionnelles en harmonie avec le climat et les écosystèmes locaux, telles que 

l’utilisation de matériaux locaux ou des pratiques traditionnelles de gestion de l’eau. Le fûdo met 

également en avant les implications éthiques des mesures d’adaptation. Il encourage la réflexion 

sur la manière dont ces mesures affectent les relations humaines, la cohésion de la communauté et 

le bien-être individuel. Cette perspective peut conduire à des politiques d’adaptation plus équitables 

qui garantissent une meilleure protection et un soutien durable des populations vulnérables, 

empêchant ainsi les stratégies d’adaptation d’exacerber les inégalités existantes. 

L’intégration de jardins communautaires71 et de toits verts met en lumière ce lien entre culture 

communautaire et milieu. Comme le pensent certains experts, les jardins communautaires et les 

toits verts sont efficaces pour renforcer la résilience urbaine et promouvoir la cohésion sociale. 

(Frantzeskaki et al., 2019; Pataki et al., 2021). Ces jardins offrent non seulement une source de 

nourriture locale et saine, mais aussi un lieu de socialisation, de collaboration et d’éducation 

environnementale. Ils favorisent un sentiment d’appartenance et de responsabilité partagée envers 

l’environnement, tout en renforçant les liens sociaux au sein de la communauté. Ces propositions 

peuvent être vues comme des manifestations concrètes du fûdo, où les interventions 

environnementales sont conçues pour s’harmoniser avec les pratiques culturelles et sociales locales.  

En effet, les jardins communautaires incarnent le concept de fûdo en intégrant les dimensions 

naturelles et culturelles dans un espace partagé. Ils créent un milieu où les conditions climatiques 

locales, les pratiques horticoles et les interactions sociales se rencontrent et s’influencent 

mutuellement. Ces jardins permettent aux habitants de rétablir un lien direct avec la nature, même 

au sein d’un environnement urbain dense. La médiance, dans ce contexte, se manifeste par 

l’interaction dynamique entre les résidents et leur fûdo urbain. En cultivant ces jardins ensemble, 

les habitants modifient activement leur milieu tout en étant influencés par celui-ci, créant ainsi un 

réseau d’interdépendances qui renforce la résilience de la communauté. 

 
71 Par jardins communautaires, nous pensons à ces espaces verts partagés où les membres d’un quartier se regroupent 

pour cultiver des plantes, des légumes, des fruits, et des fleurs. Ces produits peuvent ensuite être vendus dans les 

marchés locaux. Montréal, entre autres, met à la disposition de la population plusieurs de ces jardins.  



 

65 

En matière de repenser l’espace urbain, Amsterdam est aussi un bon exemple de transformation du 

milieu pour faire face à la crise. La ville a mis en place un ensemble de mesures pour devenir une 

ville « climatiquement neutre » d’ici 2050. Les initiatives comprennent l’augmentation de la 

mobilité électrique, l’amélioration des infrastructures de transport public, et la promotion de 

l’utilisation des vélos. La ville a développé un réseau étendu de pistes cyclables et encourage 

activement l’utilisation des vélos, avec environ 40 % des déplacements effectués à vélo. En outre, 

le système de transport public est alimenté par de l’électricité « verte », réduisant considérablement 

les émissions de carbone. Amsterdam a aussi intégré des taxis écologiques (électriques et hybrides) 

et favorise les déplacements à pied grâce à un aménagement urbain compact et accessible. (Kottari, 

2023) 

La chaîne YouTube Not Just Bikes se concentre sur l’urbanisme, la mobilité urbaine durable, et en 

particulier sur les infrastructures cyclables et piétonnes, en mettant en avant des exemples 

provenant principalement des Pays-Bas, notamment Amsterdam. L’auteur de la chaîne, Jason 

Slaughter, partage ses expériences et analyses sur ce qui rend les villes néerlandaises 72  plus 

vivables grâce à des politiques urbaines bien pensées et une priorisation des transports durables. 

Autrement dit, grâce à des décennies de planification et de politique urbaine en faveur de ses 

habitants. Une sélection de mini-documentaires produits par Slaughter retiennent notre attention, 

surtout ceux qui expliquent comment Amsterdam est (re)devenue un espace urbain centré sur 

l’humain, et non plus la voiture. Entre autres, Why City Design is Important (and why I hate 

Houston) (Slaughter, 2021), Dutch Cities are Better for the Environment (and my sanity) (2022), 

Why Amsterdam is Removing 10,000 Parking Spaces (2022) sont une exploration des rues 

néerlandaises conçues pour être sûres et accessibles, favorisant une communauté plus forte et un 

environnement plus sain. La dernière capsule est également une discussion sur l’impact des 

politiques de stationnement gratuit et analyse comment la réduction de l’espace de stationnement 

pour les voitures peut améliorer la qualité de vie urbaine. 

Les transformations de l’espace aux Pays-Bas, en particulier dans ce cas-ci de l’espace 

« Amsterdamien », incarnent le concept de transformation du fûdo urbain pour faire face à la crise 

 
72 Slaughter porte plus d’attention à Amsterdam et aux Pays-Bas, mais ne s’y limite pas. Il examine aussi les cas de 

grandes agglomérations urbaines en Amérique du Nord et en Asie.    



 

66 

par plusieurs aspects. Tout d’abord, par l’adaptation et l’harmonisation : en réaménageant ses 

espaces urbains pour favoriser les déplacements non motorisés et en améliorant la qualité de l’air 

et des espaces verts, Amsterdam montre une adaptation active aux besoins de ses habitants tout en 

respectant les limites environnementales. Ensuite, l’accent mis sur la communauté et 

l’environnement devient primordial. La création d’espaces publics verdoyants et de quartiers à 

haute densité favorise les interactions sociales et la cohésion communautaire, éléments centraux du 

fûdo qui intègrent l’environnement physique et les relations humaines. Deuxièmement, sur le plan 

de la durabilité et de la résilience, les initiatives de transport durable et de réduction des émissions 

illustrent une approche résiliente et respectueuse de l’environnement, alignée avec l’idée de fûdo 

d’une coexistence harmonieuse avec le milieu. Notions que nous avons explorées au chapitre 2 de 

ce mémoire. 

Les efforts d’Amsterdam pour transformer son milieu urbain en un espace plus durable et humain 

reflètent bien le concept de fûdo en adaptant les infrastructures pour améliorer la qualité de vie tout 

en minimisant l’impact environnemental. Ces transformations, ou « retransformations »73 illustrent 

comment une ville moderne peut évoluer pour répondre aux défis climatiques tout en renforçant la 

communauté et l’harmonie avec la « nature » (au sens usuel). En mettant en œuvre des solutions 

qui respectent et renforcent les interactions entre les habitants et leur milieu, les urbanistes peuvent 

créer des villes plus résilientes et culturellement riches. Le réseau de transport, les jardins 

communautaires et les toits verts servent de ponts entre l’environnement naturel et la vie urbaine, 

offrant des bienfaits écologiques, sociaux et culturels. Entre autres, ces initiatives permettent de 

réduire les îlots de chaleur urbains, en améliorant la qualité de l’air et en offrant des espaces de 

loisirs et de détente, ces initiatives contribuent à un environnement urbain plus sain et plus agréable 

à vivre. 

Nous constatons qu’une meilleure compréhension de l’interaction dynamique entre le milieu et la 

culture, telle qu’elle est décrite dans Fûdo, peut conduire à une planification urbaine plus adaptative 

et plus réactive. Les urbanistes peuvent concevoir des espaces urbains flexibles qui peuvent évoluer 

en réponse aux conditions climatiques changeantes et aux besoins culturels, plutôt que des solutions 

 
73 Nous disons « retransformation », car comme toutes les grandes villes, Amsterdam s’est transformée au cours du 

temps, mais la crise climatique a bouleversé le cours « normal » de cette transformation. La crise a certes rendu 

nécessaire une retransformation du fûdo urbain d’Amsterdam pour s’adapter à ce « nouvel anormal ».  



 

67 

statiques qui peuvent devenir obsolètes au fur et à mesure que les conditions changent. Une 

réflexion sous l’optique du fûdo suggère également que l’apprentissage des diverses réponses 

culturelles aux défis environnementaux peut enrichir les stratégies d’adaptation. Cette perspective 

interculturelle peut conduire au partage et à l’adaptation des pratiques de différentes cultures qui 

ont fait preuve de résilience face aux changements environnementaux. Toutefois, cette 

compréhension exige une analyse interdisciplinaire. 

Explorer l’importance de l’interdisciplinarité dans l’application du concept de fûdo peut 

certainement enrichir notre analyse. Comme le soulignent Frantzeskaki et ses collaborateurs, les 

efforts de collaboration entre les scientifiques de l’environnement, les urbanistes et les sociologues 

sont essentiels pour créer des milieux urbains résilients et culturellement pertinents. (Frantzeskaki 

et al., 2019). L’interdisciplinarité permet en effet de combiner des connaissances et des 

perspectives diverses pour développer des solutions d’adaptation plus complètes et efficaces. Le 

fûdo, qui intègre les dimensions naturelles, sociales et culturelles, bénéficie grandement de cette 

approche. Une collaboration entre disciplines peut aider à mieux comprendre les interactions 

complexes entre les éléments physiques et les pratiques culturelles dans les environnements urbains, 

facilitant ainsi des interventions plus holistiques et durables. 

Finalement, la science et les technologies ont sans aucun doute leur place dans cette réflexion. Bien 

que cela demanderait un examen plus approfondi, nous croyons que certaines technologies 

innovantes peuvent être vues comme des solutions basées sur le milieu, dans la mesure où les 

solutions technologiques sont intégrées de manière à respecter et à renforcer les interactions entre 

les habitants et leur milieu. Par exemple, les capteurs intelligents pour la gestion de l’eau peuvent 

améliorer la résilience urbaine tout en étant conçus pour s’adapter aux pratiques culturelles locales 

de gestion des ressources. En effet, en intégrant des innovations technologiques dans une 

perspective de fûdo, il est possible de développer des solutions d’adaptation à la fois modernes et 

culturellement pertinentes. 

En somme, il ne s’agit pas simplement de planter plus d’arbres, d’ouvrir plus de pistes cyclables, 

et de cultiver plus de jardins communautaires. Les solutions pensées en tant que manifestations 

concrètes du fûdo, comme les transformations d’espaces qui sont au diapason contextuel du milieu, 

font une différence significative dans les projets urbains d’adaptation et de résilience face à la crise 



 

68 

climatique. Ces exemples illustrent comment les interventions environnementales, aidées d’une 

optique philosophique comme le fûdo, peuvent être conçues non seulement pour améliorer la 

résilience urbaine face aux changements climatiques, mais aussi pour renforcer les tissus sociaux 

et culturels des communautés urbaines. Par cette intégration harmonieuse des éléments naturels 

dans la vie quotidienne, ces éléments de médiance sont des exemples concrets de la manière dont 

les principes philosophiques du fûdo peuvent être appliqués pour créer des environnements urbains 

plus durables et plus humains. 

Non seulement cette approche correspond mieux à la nature complexe des écosystèmes urbains, 

mais elle respecte et utilise également les capacités culturelles des communautés locales pour 

favoriser la résilience. Vu sous l’ange du fûdo, l’accent peut être mis sur l’inséparabilité des êtres 

humains et de leur milieu, suggérant que toute approche de l’adaptation urbaine devrait prendre en 

compte les dimensions culturelles, sociales et éthiques parallèlement aux aspects physiques et 

techniques. Cela pourrait conduire à une planification plus intégrée et holistique où les valeurs 

culturelles et les normes communautaires sont considérées comme des éléments à part entière dans 

l’élaboration des stratégies de résilience climatique. 

3.4 Difficultés et perspectives 

Nous observons cependant quelques difficultés à la fois conceptuelles et pratiques dans cette 

analyse du fûdo en contexte de crise climatique. Il est paradoxal d’essayer de séparer et d’analyser 

la nature et la culture comme des dimensions distinctes lorsque l’on discute des solutions pour 

l’adaptation et la résilience face au climat extrême. Il semble, en effet, que nous devons nous arrêter 

sur l’une ou l’autre de ces dimensions si nous voulons réfléchir aux impacts de la crise climatique 

sur les milieux urbains, et aux solutions que celles-ci peuvent mettre en œuvre pour parer à la 

déstabilisation de ces fûdo particuliers. Cette séparation est paradoxale du point de vue du concept 

de fûdo, qui nous montre des milieux et des cultures profondément imbriqués et mutuellement 

constitutifs, formant une seule réalité. L’idée du fûdo met en lumière que la nature et le monde créé 

par l’humain — la culture — ne peuvent être pleinement compris isolément, car ils se façonnent et 

se redéfinissent mutuellement en permanence. Ce lien intrinsèque suggère que toute stratégie 

d’adaptation efficace doit considérer ces deux éléments comme un tout unifié. 



 

69 

Pourtant, dans la pratique, notamment dans des domaines tels que l’urbanisme, les sciences de 

l’environnement et les politiques publiques, il existe souvent une nécessité méthodologique et 

administrative de séparer la nature de la culture. Les études citées plus haut le démontrent 

clairement. Cette séparation permet de se concentrer, de mesurer et d’intervenir de manière 

spécialisée — des éléments essentiels de la recherche scientifique et de l’élaboration des politiques. 

Par exemple, les urbanistes peuvent se concentrer sur l’infrastructure physique pour lutter contre 

les inondations sans tenir compte de l’importance culturelle des plans d’eau dans les communautés 

locales. Néanmoins, cette séparation, bien qu’utile d’un point de vue pratique, peut conduire à des 

solutions qui ne tiennent pas compte des interactions complexes entre les pratiques culturelles et 

les conditions d’un milieu. En ne tenant pas compte de cette interaction, les stratégies perdent de 

leur efficacité, ou même deviennent même nuisibles à long terme, car elles risquent de perturber 

les modèles culturels établis et les mécanismes de résilience de la communauté qui ont évolué en 

même temps que les conditions environnementales spécifiques. 

L’initiative REDD+74 en Afrique et en Amérique latine est un exemple concret de stratégies 

nuisibles, ou de « maladaptation »75 (Watson, 2022) aux conséquences néfastes. Ces projets, bien 

qu’ayant pour but de réduire les émissions de carbone, ont souvent conduit à des conséquences 

inattendues pour les communautés locales. (First People WorldWide, 2013) Les projets REDD+ 

ont parfois provoqué une insécurité alimentaire en restreignant l’accès des populations locales à 

leurs terres agricoles traditionnelles, essentielles pour leur subsistance. Par exemple, en réduisant 

la surface disponible pour l’agriculture, ces projets ont forcé les communautés à se déplacer ou à 

modifier leurs pratiques agricoles, entraînant des perturbations majeures dans leurs modes de vie 

et leurs cultures établies (Watson, 2022). 

Pour éviter ou remédier à cette maladaptation, ne pourrait-on pas préconiser une approche plus 

intégrative, qui ne se contente pas de reconnaître l’interconnexion entre la nature et la culture, mais 

qui intègre activement cette compréhension dans la planification et la mise en œuvre des stratégies 

d’adaptation au climat ? Les chercheurs de l’approche NbS proposent d’encourager la production 

 
74 Réduction des Émissions dues à la Déforestation et à la Dégradation des forêts. (Nations Unies, 2020) 

75 Le IPCC définit la maladaptation comme des « actions that may lead to increased risk of adverse climate-related 

outcomes, increased vulnerability to climate change, or diminished welfare, now or in the future. » (UNEP, 2019, p. 

68.) 



 

70 

de connaissance collaborative entre les scientifiques de l’environnement, les urbanistes, les 

sociologues et les anthropologues culturels afin de créer des stratégies multidimensionnelles qui 

respectent et exploitent la relation symbiotique entre les pratiques environnementales et culturelles. 

(Frantzeskaki et al., 2019, p. 416 - 462) Dans la plupart des études qu’ils citent, il semble qu’il y 

ait consensus sur la nécessité d’impliquer les communautés locales dans le processus de 

planification afin de s’assurer que les stratégies d’adaptation soient culturellement appropriées et 

soutenues par ceux qui seront les plus affectés par elles. 

Les chercheurs et experts s’entendent généralement sur la nécessité d’élaborer des cadres politiques 

adaptables et flexibles qui peuvent être adaptés à des contextes culturels et environnementaux 

spécifiques, permettant des solutions à la fois innovantes et respectueuses des connaissances et des 

pratiques traditionnelles. Ces cadres politiques gagneraient certainement à intégrer aussi l’angle 

philosophique du fûdo. Si la nécessité pratique de séparer nature et culture dans l’adaptation au 

changement climatique pose un défi conceptuel et philosophique, en particulier dans le cadre du 

fûdo, l’adoption d’une approche plus holistique et intégrative peut permettre de réconcilier ce 

paradoxe. Cette approche peut conduire à des stratégies d’adaptation plus durables et plus sensibles 

à la culture. 

Nous percevons cependant d’autres difficultés conceptuelles. Nous comprenons que le fûdo 

suggère une profonde interrelation entre le milieu et la culture, où chacun façonne profondément 

l’autre. Est-ce que cela pourrait conduire à une forme de déterminisme culturel, où les sociétés sont 

considérées comme étant tellement façonnées par leurs conditions environnementales spécifiques 

que le changement de ces conditions pourrait miner l’identité culturelle ? Cela constitue un 

paradoxe dans le contexte de la crise climatique, où l’adaptation nécessite souvent des changements 

significatifs, voire drastiques du milieu ou des pratiques culturelles. Le défi consiste à s’adapter 

aux nouvelles réalités environnementales sans perdre l’essence culturelle toujours liée au milieu. 

Certaines pratiques culturelles, comme le hanami, vont de pair avec le développement durable 

(Moriuchi et Basil, 2019). Cependant, certaines solutions plus drastiques créeraient-elles, au final, 

un effet de solastalgie ? 

D’une part, l’accent mis par Watsuji sur le caractère unique de chaque fûdo suggère que les 

solutions locales, spécifiques à la culture, sont idéales pour faire face aux impacts du changement 



 

71 

climatique. D’autre part, la nature mondiale de la crise climatique exige souvent des actions 

coordonnées qui transcendent les frontières locales et culturelles. Comment maintenir l’intégrité 

des cultures locales tout en mettant en œuvre des stratégies globales qui peuvent ne pas s’aligner 

parfaitement sur les conditions et les pratiques culturelles locales ? Cette tension entre la 

normalisation mondiale et la particularisation locale nous apparaît comme une question cruciale 

dans les efforts d’adaptation et de résilience des fûdo urbains face à la crise climatique. 

Finalement, nous avons abordé cet aspect au chapitre 2 : le fûdo met en lumière la constitution 

mutuelle des êtres humains et de leur milieu, ce qui implique une relation stable. La crise climatique, 

cependant, introduit des changements rapides qui peuvent ne pas permettre l’évolution graduelle 

des pratiques culturelles en accord avec les changements environnementaux dont les effets s’étalent 

sur de longues périodes. Il y a donc un paradoxe entre la nécessité de changer pour s’adapter et le 

désir de préserver les conditions culturelles et environnementales qui définissent l’identité d’une 

communauté. Bref, ces paradoxes soulignent la complexité de l’application de concepts 

philosophiques tels que le fûdo à des défis pratiques tels que l’adaptation au changement climatique. 

Ils exigent un équilibre délicat entre la préservation des caractéristiques culturelles et 

environnementales importantes et les adaptations nécessaires pour assurer la durabilité et la 

résilience face à l’évolution des conditions mondiales. 

Réfléchir plus longuement sur ces difficultés dépasse toutefois l’objectif de ce mémoire. Nous 

n’essayons pas non plus de régler toute la question de la crise du climat. Nous souhaitons cependant 

offrir un nouveau cadre de réflexion dans la compréhension de cette crise, et, nous l’espérons, 

susciter de nouvelles discussions et de nouveaux débats. En fin de compte, le fûdo de Watsuji nous 

fait voir une multitude de facettes insoupçonnées dans la notion de climat et nous fournit un cadre 

philosophique qui plaide en faveur d’approches intégrées, centrées sur la communauté et fondées 

sur l’éthique pour l’adaptation au fûdo urbain. En mettant l’accent sur la constitution mutuelle des 

environnements humains et naturels, nous estimons que la perspective du fûdo encouragerait le 

développement de stratégies durables et sensibles à la culture qui favorisent la résilience des 

communautés urbaines. Cette discussion souligne l’importance d’incorporer à la fois des données 

empiriques et des idées philosophiques pour créer des solutions globales de résilience urbaine face 

à la crise du climat. 



 

72 

Le concept de fûdo est apparu comme un cadre philosophique important pour analyser ces résultats 

empiriques. Le fûdo offre une perspective holistique qui peut enrichir notre approche de 

l’adaptation au climat. Nous avons discuté de la manière dont ce concept s’aligne sur les principes 

de la NbS en mettant l’accent sur l’intégration des éléments naturels dans les environnements 

urbains, non seulement pour leur valeur esthétique, mais aussi en tant que composants fonctionnels 

des stratégies d’adaptation au climat. À l’aide d’exemples spécifiques, tels que l’importance 

culturelle et environnementale du sakura, des jardins communautaires, et de repenser l’espace 

comme dans l’exemple d’Amsterdam, nous avons illustré la façon dont la nature et la culture sont 

profondément imbriquées. Ces exemples soulignent la pertinence nou seulement conceptuelle, 

mais aussi pratique d’une réflexion sous l’optique du fûdo, en montrant comment des éléments 

naturels culturellement significatifs peuvent renforcer la résilience urbaine tout en préservant 

l’identité culturelle. 

Cette approche holistique peut favoriser une résilience plus durable et plus intégrée, respectant les 

spécificités locales tout en répondant aux défis globaux du changement climatique. Pensons à la 

dialectique du fûdo à Los Angeles, abordée au début de la troisième section de ce chapitre. Celle-

ci entraîne une réflexion sur l’équilibre entre le rêve américain, l’individualisme et la nécessité 

impérative d’une action collective face à une crise mondiale. Les exemples étudiés de grandes 

villes montrent que le cadre philosophique du fûdo peut être pertinent pour renforcer nos réflexions 

sur l’adaptation et la résilience, et au final la mise en place de stratégies sensées et efficaces pour 

faire face à la crise climatique. 

Bien que le fûdo ne puisse à lui seul résoudre l’ensemble des problèmes posés par la crise 

climatique, il nous offre un angle nouveau pour réfléchir aux solutions, en mettant l’accent sur 

l’intégration culturelle et environnementale dans la planification urbaine. En renforçant le lien 

conceptuel entre le fûdo et la mégalopole, nous avons pu mieux comprendre les enjeux spécifiques 

auxquels ces vastes environnements urbains sont confrontés. Le fûdo nous a permis de saisir la 

complexité des interactions entre les citadins et leur milieu. Cette perspective nous aide à concevoir 

des solutions plus adaptées et soutenables, qui respectent à la fois les particularités culturelles et 

les impératifs écologiques des mégalopoles. Alors que nous arrivons au terme de ce mémoire, il 

est essentiel de considérer comment cette compréhension enrichie peut guider des actions concrètes 

et inspirer de nouvelles approches pour relever les défis climatiques contemporains.  



 

73 

CONCLUSION 

Notre exploration du concept de fûdo, tout au long de ce mémoire, en a révélé le potentiel de 

signification, s’agissant d’aborder et de repenser la crise climatique contemporaine. À travers notre 

analyse, nous avons démontré que le fûdo offre une cadre philosophique unique qui dépasse la 

dichotomie traditionnelle entre nature et culture. Cette perspective nous permet de concevoir la 

crise climatique non pas comme un simple phénomène environnemental, mais comme une 

perturbation profonde de nos milieux de vie dans leur totalité. Les concepts de médiance et de 

double négation nous ont fourni des outils conceptuels pour comprendre la complexité des 

interactions entre l’humain et son milieu. L’application de ces idées aux défis d’adaptation et de 

résilience des milieux urbains a mis en lumière la nécessité d’approches holistiques intégrant les 

dimensions culturelles, sociales et écologiques. Notre étude souligne ainsi l’importance cruciale 

d’une perspective interdisciplinaire dans la recherche de solutions durables face aux 

bouleversements climatiques. 

Au premier chapitre, nous avons présenté le concept de fûdo, qui englobe à la fois des éléments 

naturels et culturels. Watsuji distingue le fûdo de l’environnement naturel en soulignant que le 

milieu humain inclut des aspects climatiques, géographiques, mais aussi culturels et sociaux. La 

médiance est introduite comme le lien vivant et réciproque entre les êtres humains et leur milieu. 

Nous avons ensuite exploré cette notion de médiance en détail. Pour ce faire, nous avons analysé 

l’exemple du froid pour illustrer comment le milieu influence et est influencé par les pratiques 

humaines. La médiance est un processus dynamique d’interaction où l’humain et l’environnement 

se façonnent mutuellement. Cette relation est essentielle pour comprendre l’existence humaine 

dans son contexte environnemental et climatique. 

Nous avons poursuivi notre exploration du fûdo en discutant de la complexité de la spatialité selon 

Watsuji, en montrant comment différents types d’espaces forment des milieux distincts. La 

médiance est liée aux charges médiales, qui sont des tâches ou des rôles que les individus assument 

en réponse à leur environnement immédiat, soulignant l’importance des interactions culturelles et 

climatiques dans la formation de l’existence humaine. Pour terminer le chapitre, nous avons 

examiné l’importance de l’espace watsujien dans le contexte de la crise climatique. Nous avons 



 

74 

proposé que la crise climatique soit comprise comme une crise des milieux, mettant en évidence la 

nécessité de respecter et de comprendre les milieux pour renouer avec une relation harmonieuse. 

Nous avons postulé qu’en fin de compte, d’un point de vue philosophique, la crise climatique 

résulterait d’une incompréhension de la mutualité entre l’humain et l’environnement. Le fûdo peut 

ainsi nous offrir un nouvel angle dans nos réflexions sur la crise climatique. 

Au chapitre 2, nous avons analysé le concept de double négation chez Watsuji, qui réconcilie 

l’individualité et la sociabilité de l’être humain. La double négation permet de comprendre 

comment les individus se construisent et comprennent leur relation au monde. Nous avons ensuite 

vu l’importance des relations sociales et culturelles dans la construction de l’espace. Watsuji 

affirme que les relations sociales constituent l’éthique et que l’humain est à la fois un être individuel 

et social. Les lieux sont des constructions sociales et culturelles façonnées par le comportement et 

les interactions humaines. L’humain est un être fondamentalement relationnel, et cette relation est 

essentielle pour comprendre les bouleversements climatiques. 

Par la suite, nous avons introduit le concept de solastalgie d’Albrecht pour décrire la détresse 

psychologique causée par la dégradation du milieu. La solastalgie est liée à la médiance de Watsuji, 

montrant que les bouleversements climatiques affectent l’être humain dans son intégralité, pas 

seulement au niveau psychologique, mais aussi existentiel. Nous avons finalement exploré l’idée 

d’un nouvel anormal engendré par la crise climatique et la nécessité d’adaptation. La médiance de 

Watsuji offre une perspective sur les pratiques humaines qui peuvent évoluer pour s’adapter aux 

nouvelles réalités climatiques, soulignant l’importance de reconfigurer nos milieux de vie de 

manière durable et résiliente. 

Le troisième et dernier chapitre a exploré l’application du concept de fûdo de Watsuji dans le 

contexte de l’adaptation et de la résilience des fûdo urbains face aux bouleversements climatiques. 

En examinant des études de cas contemporaines, nous avons mis en lumière des stratégies 

d’adaptation, en particulier sur des stratégies de (re)transformation de l’espace urbain. D’une part, 

nous avons examiné des stratégies basées sur la nature (NbS), de l’autre une stratégie plus globale 

d’adaptation de l’espace urbain de grandes villes. Nous avons vu comment ces approches peuvent 

bénéficier d’une compréhension philosophique plus profonde des interactions entre culture et 

milieu. Le concept de fûdo, avec son insistance sur l’interdépendance et la coévolution de la nature 



 

75 

et de la culture, offre une perspective unique qui pourrait enrichir les stratégies d’adaptation urbaine. 

En reconnaissant le rôle central des pratiques culturelles et des valeurs communautaires, le fûdo 

permet de développer des solutions qui ne sont pas seulement techniques, mais aussi éthiquement 

et socialement pertinentes. 

Cependant, l’analyse critique a révélé des obstacles significatifs, notamment le manque de 

financement, les structures de gouvernance fragmentées, et les inégalités sociales. Le concept de 

fûdo peut aider à surmonter ces défis en proposant une vision plus intégrative et en encourageant 

la collaboration entre les divers acteurs impliqués dans l’adaptation climatique. Pour aller plus loin, 

un élargissement des études de cas est essentiel. Il s’agirait d’intégrer des exemples de différentes 

régions du monde pour une perspective plus globale, car certaines stratégies peuvent carrément 

causer plus de dommages et inhiber les efforts d’adaptation et de résilience. 

Certes, favoriser l’interdisciplinarité est tout aussi primordial — impliquer des experts de différents 

domaines enrichirait les stratégies d’adaptation. Ensuite, comme discuté précédemment, il faut 

renforcer encore davantage l’engagement communautaire afin de s’assurer que les solutions 

proposées sont culturellement pertinentes et soutenues par les communautés locales. Finalement, 

n’oublions pas la technologie et la science. Intégrer les nouvelles technologies semble en effet 

primordial. Toutefois, il s’agirait d’utiliser les innovations technologiques pour améliorer les 

infrastructures urbaines tout en respectant les principes du fûdo. En fin de compte, la philosophie 

joue bien un rôle primordial — en combinant données empiriques et réflexion philosophique, nous 

pouvons développer des solutions globales et nuancées, essentielles pour la survie et le bien-être 

des générations futures.  

Notre analyse a démontré que le concept de fûdo offre un cadre philosophique fécond pour repenser 

la crise climatique et nos stratégies d’adaptation, en particulier dans les grands milieux urbains. Ce 

concept nous porte à revoir la notion de transformation de l’espace en unifiant les dimensions 

naturelles et culturelles de l’existence humaine, transcendant les approches traditionnelles qui 

séparent nature et culture. La médiance, élément central du fûdo, illustre l’interaction dynamique 

et réciproque entre l’humain et son environnement. Cette perspective nous permet de comprendre 

la crise climatique non pas comme un simple phénomène météorologique, mais comme une 



 

76 

perturbation profonde de nos milieux de vie, affectant nos relations sociales, culturelles et notre 

bien-être psychologique, comme l’illustre le concept de solastalgie d’Albrecht. 

L’application du fûdo à l’adaptation et à la résilience des grandes agglomérations urbaines révèle 

son potentiel pour développer des solutions holistiques. En prenant en compte les liens étroits entre 

les pratiques culturelles, les valeurs partagées et l’environnement naturel, la notion de « fûdo » nous 

oriente vers des approches d’adaptation qui sont à la fois réalisables sur le plan technique, mais 

également conforme aux principes éthiques et sociaux. Cette approche philosophique souligne la 

nécessité d’une collaboration interdisciplinaire pour relever les défis climatiques contemporains. 

En intégrant la perspective de diverses disciplines — des sciences environnementales à l’urbanisme, 

en passant par la sociologie et la psychologie — nous pouvons développer des solutions plus 

complètes et nuancées. Le fûdo nous rappelle que la résilience urbaine ne peut être atteinte sans 

une compréhension profonde des relations complexes entre les êtres humains et leur milieu. 

En fin de compte, la perspective du fûdo nous invite à repenser fondamentalement notre relation 

avec la nature et nos espaces de vie. Elle suggère que pour surmonter la crise climatique, nous 

devons non seulement adopter des solutions techniques, mais aussi transformer nos relations 

culturelles et sociales avec notre milieu. Cette approche intégrée et relationnelle offre une voie 

prometteuse pour construire un avenir plus résilient et harmonieux, où l’humain et la nature 

pourraient coexister de manière durable et épanouissante. 

 

 



77 

BIBLIOGRAPHIE 

Albrecht, G. (2020). Les émotions de la terre : des nouveaux mots pour un nouveau monde. 

(C. Smith, trad.). Les Liens qui libèrent. 

 

ARTE (2022, 27 juillet). Ville sous canicule [Vidéo]. https://youtu.be/8ECQcQQ5cdI 

 

Bellini, E. (2024, 8 janvier). New solar tree design offers improved module cooling, lower 

shading losses. PV Magazine. https://pv-magazine-usa.com/2024/01/08/new-solar-tree-

design-offers-improved-module-cooling-lower-shading-losses/ 

 

Berque, A. (2004). Ce qui fonde l’éthique environnementale. Diogène, 207, 3-14. https://doi-

org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/10.3917/dio.207.0003 

 

Carter, R. E. (2013). Chapter four: Watsuji Tetsurō (1889–1960). Dans The Kyoto School : an 

introduction (pp. 125 - 152). State University of New York Press. 

 

Carter, R. E. (2019). Japanese ethics. In The Oxford Handbook of Japanese Philosophy, ed. Bret 

W. Davis (2019). 

 

Carter, R., & McCarthy, E. (2019). Watsuji Tetsurō, The Stanford Encyclopedia of Philosophy 

(Winter 2019 Edition), Edward N. Zalta (ed.), 

https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/watsuji-tetsuro 

 

Cities and climate change. (s. d.). United Nations Environment Programme. 

https://www.unep.org/explore-topics/resource-efficiency/what-we-do/cities/cities-and-

climate-change 

 

Couteau, P. (2010). Le concept de milieu de Watsuji. Dans Philosophes Japonais 

Contemporains. Presses de l’Université de Montréal. 

https://doi.org/10.4000/books.pum.20080. 



 

78 

Digital-Desert. (s.d. ) Mojave Desert. https://mojavedesert.net/ 

 

État de la Californie (2024). California Climate Adaptation Strategy — Los Angeles. 

https://climateresilience.ca.gov/regions/los-angeles.html 

 

First People WorldWide (2013, 17 juin). Does UN REDD+ help or hurt indigenous peoples? 

Cultural Survival. https://www.culturalsurvival.org/news/does-un-redd-help-or-hurt-

indigenous-peoples 

 

Frantzeskaki, N., McPhearson, T., Marcus, J. C., Kendal, D., Bulkeley, H., Dumitru, A., Walsh 

C., Noble K., van Wyk E., Ordóñez, C., Oke C. et László Pintér (2019). Nature-based 

solutions for urban climate change adaptation: linking science, policy, and practice 

communities for evidence-based decision-making. BioScience, 69(6), 455–466. 

https://doi.org/10.1093/biosci/biz042 

 

Heidegger, M., & Martineau, E. (1985). Être et temps (10ème éd). Authentica. (Publication 

originale en 1927) 

 

Heidegger, M. (1962). Being and time. (J. Macquarrie & E. S. Robinson, Trans.) ([1st English 

ed.], Ser. Library of philosophy and theology). SCM Press. (Publication originale en 

1927) 

 

Hoffman, A. J. (2019, 30 septembre). Climate change and our emerging cultural shift. Behavioral 

Scientist. https://behavioralscientist.org/climate-change-and-our-emerging-cultural-shift/ 

 

Hoffman, A. (2015). How culture shapes the climate change debate. Stanford University Press. 

https://doi.org/10.1515/9780804795050  

 

Intergovernmental Panel on Climate Change (IPCC). (2022, 4 avril). IPCC press conference for 

climate change 2022: mitigation of climate change. [Video] 

https://www.youtube.com/watch?v=STFoSxqFQXU 

 



 

79 

Janz, B. (2011). Watsuji Tetsurō, Fūdo, and climate change. Journal of Global Ethics, 7(2), 173–

184. 

 

Johnson, D. W. (2019). Watsuji on Nature : Japanese philosophy in the Wake of Heidegger (Ser. 

Northwestern university studies in phenomenology and existential philosophy). 

Northwestern University Press. 

 

Kabisch, N., Frantzeskaki, N., Pauleit, S., Naumann, S., Davis, M., Artmann, M., Haase, D., 

Knapp, S., Korn, H., Stadler, J., Zaunberger, K., et Bonn, A. (2016). Nature-based 

solutions to climate change mitigation and adaptation in urban areas: perspectives on 

indicators, knowledge gaps, barriers, and opportunities for action. Ecology and Society, 

21(2):39. http://dx.doi.org/10.5751/ES-08373-210239 

 

Klein, N., (2015). Tout peut changer : capitalisme et changement climatique. (Boulanger G., & 

Calvé N. trads.) Lux. 

 

Kottari, M. (2023). Amsterdam’s pathway to climate neutrality: creating an enabling 

Environment. Dans The Palgrave Encyclopedia of Urban and Regional Futures (pp. 27-

34). Cham: Springer International Publishing. 

 

Lee J-S, Kim JW. (2018) Assessing Strategies for urban climate change adaptation: The case of 

six metropolitan cities in South Korea. Sustainability. 10(6):2065. 

https://doi.org/10.3390/su10062065 

 

Mayeda, G. (2006). Time, space, and ethics in the thought of Martin Heidegger, Watsuji Tetsuro, 

and Kuki Shuzo (1st ed.). Routledge (Version numérique). 

https://doi.org/10.4324/9780203959831 

 

McCarthy, E. (2010). Ethics embodied: Rethinking selfhood through continental, japanese, and 

feminist philosophies. Lexington Books. 

 

McCarthy, E. (2020). Watsuji Tetsurō: The mutuality of climate and culture and an ethics of 

betweenness. Dans The Oxford handbook of Japanese philosophy, 503-522. 



 

80 

McCright, A. M., Marquart-Pyatt, S. T., Shwom, R. L., Brechin, S. R., & Allen, S. (2016). 

Ideology, capitalism, and climate: explaining public views about climate change in the 

United States. Energy Research & Social Science, 21, 180–189. 

 

Milman, O., Witherspoon, A., Liu, R., & Chang, A. (2021, 14 novembre). The climate disaster is 

here. The Guardian. https://www.theguardian.com/environment/ng-

interactive/2021/oct/14/climate-change-happening-now-stats-graphs-maps-cop26 

 

Moriuchi, E. et Basil, M. (2019). The Sustainability of ohanami cherry blossom festivals as a 

cultural icon. Sustainability. 11(6) :1820. http://dx.doi.org/10.3390/su11061820. 

 

Nations Unies (2020). UN-REDD Programme. United Nations collaborative programme on 

reducing rmissions from deforestation and forest degradation in developing countries. 

https://forest-finance.un.org/content/un-redd-programme 

 

Ostrander, M. (2022, 23 juillet). The era of climate change has created a new emotion. The 

Atlantic. https://www.theatlantic.com/science/archive/2022/07/climate-change-damage-

displacement-solastalgia/670614/ 

 

Pataki, D., Alberti, M., Cadenasso, M., Felson, A., McDonnell, M., Pincetl, S., Pouyat, R., Setälä, 

H. et Whitlow, T. (2021). The benefits and limits of urban tree planting for environmental 

and human health. Frontiers in Ecology and Evolution. 9. 603757. 

https://doi.org/10.3389/fevo.2021.603757. 

 

Pauwels, M. & Bottollier-Depois, A. (2021, 2 novembre). Conférence sur le climat : les 

dirigeants du monde exhortés à « sauver l’humanité ». Le Devoir. 

https://www.ledevoir.com/monde/644292/cop26-conference-climat-les-dirigeants-du-

monde-exhortes-a-sauver-l-humanite 

 

Redding, P. (2020). Georg Wilhelm Friedrich Hegel. The Stanford Encyclopedia of Philosophy 

(Winter 2020 Edition). Edward N. Zalta (ed.). 

https://plato.stanford.edu/archives/win2020/entries/hegel/. 

 



 

81 

Rubinato, M., Nichols, A., Peng, Y., Zhang, J-m., Lashford C., Cai, Y-p. Lin, P-z. et Tait, S. 

(2019). Urban and river flooding: Comparison of flood risk management approaches in 

the UK and China and an assessment of future knowledge needs. Water Science and 

Engineering, 12(4). 274-283. https://doi.org/10.1016/j.wse.2019.12.004 

 

Sevilla, A. L. (2014). Concretizing an ethics of emptiness: The succeeding volumes of Watsuji 

Tetsurō’s Ethics. Asian Philosophy, 24(1), 82–101. 

https://doi.org/10.1080/09552367.2013.871830 

 

Slaughter J. (producteur et réalisateur). (2021, 19 juillet). Why city design is important (and why I 

hate Houston). [vidéo]. Not Just Bikes. YouTube. 

https://www.youtube.com/watch?v=uxykI30fS54 

 

Slaughter J. (producteur et réalisateur). (2022, 7 février). Dutch cities are better for the 

environment (and my sanity). [vidéo]. Not Just Bikes. YouTube. 

https://www.youtube.com/watch?v=cO6txCZpbsQ 

  

Slaughter J. (producteur et réalisateur). (2022, 12 décembre). Why Amsterdam is removing 10,000 

parking spaces. [vidéo]. Not Just Bikes. YouTube. 

https://www.youtube.com/watch?v=mXLqrMljdfU 

 

UNEP (2019). Frontiers 2018/19 Emerging issues of environmental concern. United Nations 

Environment Programme, Nairobi. 

https://wedocs.unep.org/bitstream/handle/20.500.11822/27545/Frontiers1819_ch5.pdf 

 

Université de Lund (2021, 8 septembre). How climate change is affecting cultural heritage. 

Phys.org. https://phys.org/news/2021-09-climate-affecting-cultural-heritage.html 

 

Ville de Melbourne. (s. d.). Melbourne’s urban forest fund. City of Melbourne. 

https://www.melbourne.vic.gov.au/community/greening-the-city/urban-forest-

fund/Pages/urban-forest-fund.aspx 

 



 

82 

Watson, S. K. (2022, 19 mars). Why some climate change adaptations just make things worse. 

Popular Science. https://www.popsci.com/environment/climate-change-maladaptation/ 

 

Watsuji, T. (1961). Climate and culture : a philosophical study. (Bownas, G., Trad.) Hokuseido 

Press. (Publication originale en 1935) 

 

Watsuji, T. (1996). Watsuji Tetsurō's Rinrigaku. (S. Yamamoto & R. E. Carter, Trad.) (Ser. Suny 

series in modern japanese philosophy). State University of New York Press. (Publication 

originale en 1937) 

 

Watsuji, T., Berque, A., Couteau, P., & Kuroda, A. (2011). Fūdo : le milieu humain (Ser. 

Collection « Réseau Asie »). CNRS éditions. (Publication originale en 1935) 

 

Zhou M., & Zheng, X. (2022, 7 décembre). Shenzhen sees bright spot in BIPV. China Daily. 

https://www.chinadaily.com.cn/a/202212/07/WS638fe71ca31057c47eba3040.html 

 

 

 


