
UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À MONTRÉAL 

ENJEUX ET QUESTIONS IDENTITAIRES CHEZ DES ARTISTES 

MINORISÉ.ES DANS LE QUÉBEC CONTEMPORAIN 

MÉMOIRE 

PRÉSENTÉ 

COMME EXIGENCE PARTIELLE 

DE LA MAÎTRISE EN COMMUNICATION 

PAR 

KATIA MARCOVECCHIO-BRIAND 

OCTOBRE 2025



 
 
 
 

UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À MONTRÉAL 
Service des bibliothèques 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Avertissement 
 
 
 
 
La diffusion de ce mémoire se fait dans le respect des droits de son auteur, qui a signé 
le formulaire Autorisation de reproduire et de diffuser un travail de recherche de cycles 
supérieurs (SDU-522 – Rév.12-2023).  Cette autorisation stipule que «conformément à 
l’article 11 du Règlement no 8 des études de cycles supérieurs, [l’auteur] concède à 
l’Université du Québec à Montréal une licence non exclusive d’utilisation et de 
publication de la totalité ou d’une partie importante de [son] travail de recherche pour 
des fins pédagogiques et non commerciales.  Plus précisément, [l’auteur] autorise 
l’Université du Québec à Montréal à reproduire, diffuser, prêter, distribuer ou vendre des 
copies de [son] travail de recherche à des fins non commerciales sur quelque support 
que ce soit, y compris l’Internet.  Cette licence et cette autorisation n’entraînent pas une 
renonciation de [la] part [de l’auteur] à [ses] droits moraux ni à [ses] droits de propriété 
intellectuelle.  Sauf entente contraire, [l’auteur] conserve la liberté de diffuser et de 
commercialiser ou non ce travail dont [il] possède un exemplaire.» 
 
 
 
 
 



 
i 

REMERCIEMENTS 

Je tiens d’abord à remercier mon directeur de recherche, Mouloud Boukala, de m’avoir 

guidée à travers ce processus, et surtout de m’avoir poussée dans les moments les plus 

chancelants de ma démarche. 

Un grand merci à la Chaire de recherche du Canada sur les médias, les handicaps et 

les (auto)représentations (CRCMHA) pour son généreux soutien financier. 

Merci à Catherine Montgomery et Mathilde Barraband en tant que membres du jury, 

pour tout leur travail, leurs conseils et leurs encouragements. 

Merci aux six artistes d’avoir partagé leurs histoires, leur parcours, leurs réflexions et 

de m’avoir fait confiance en participant à cette recherche. 

À mamie et à maman, de m’avoir inculqué l’amour des arts, l’amour des mots. 

To Christopher Curtis, for believing I am a storyteller, and for giving me space to 

explore and grow.  

À l’équipe et les ami.es du Ferlucci, pour l’espace de travail, la chaleur, et les très 

nécessaires cafés quotidiens. 

À tous.tes mes ami.es, ma famille et mes proches, qui sont à la source de tous mes 

accomplissements et mes plus beaux projets. 

  



ii 
 

 TABLE DES MATIÈRES  

REMERCIEMENTS ...................................................................................................... i 
TABLE DES MATIÈRES ............................................................................................ ii 

RÉSUMÉ ...................................................................................................................... iv 
INTRODUCTION ......................................................................................................... 1 

CHAPITRE 1   PROBLÉMATIQUE ........................................................................... 6 
1.1. Politiques culturelles au Québec : retour historique ..................................... 6 
1.2. Politiques liées à la diversité culturelle ......................................................... 9 
1.3. Le racisme dans le milieu des arts ............................................................... 13 
1.4. La race dans le projet nationaliste québécois .............................................. 15 
1.5. Questions de recherche ............................................................................... 18 

CHAPITRE 2   CADRE THÉORIQUE ...................................................................... 21 
2.1 L’identité en sciences humaines .................................................................. 21 
2.2 Processus dynamiques ................................................................................. 23 
2.3 Communication et dialectique ..................................................................... 26 
2.4 Identités individuelles et collectives ........................................................... 29 
2.5 Identité culturelle ........................................................................................ 32 
2.6 Ethnicité ...................................................................................................... 35 
2.7 Race et racisme ........................................................................................... 37 

CHAPITRE 3   MÉTHODOLOGIE ........................................................................... 43 
3.1 Choix méthodologiques .............................................................................. 43 
3.2 Positionnement individuel ........................................................................... 45 
3.3 Entretiens semi-directifs .............................................................................. 46 
3.4 Analyse thématique ..................................................................................... 49 
3.5 Présentation de l’échantillon ....................................................................... 52 
3.6 Considérations éthiques .............................................................................. 55 

CHAPITRE 4   PRÉSENTATION DES RÉSULTATS ............................................. 56 
4.1 Parcours artistique ....................................................................................... 56 
4.1.1 Transmission ............................................................................................... 57 
4.1.2 Contestation ................................................................................................. 58 
4.1.3 Multidisciplinarité ....................................................................................... 59 
4.1.4 Métier rémunéré .......................................................................................... 60 
4.2 Milieu des arts ............................................................................................. 61 
4.2.1 Confrontation .............................................................................................. 61 
4.2.2 Fermeture et exclusion ................................................................................ 63 
4.2.3 Visibilité et représentativité ........................................................................ 65 
4.2.4 Difficultés et inégalités structurelles ........................................................... 69 
4.2.5 Précarité et manque de reconnaissance ....................................................... 72 



iii 
 

4.2.6 Le rôle de l’art ............................................................................................. 73 
4.3 Identité ......................................................................................................... 74 
4.3.1 Les Québécois.es ......................................................................................... 75 
4.3.2 Être Québécois.e ......................................................................................... 78 
4.3.3 Identités multiples ....................................................................................... 80 
4.3.4 Définir l’identité .......................................................................................... 83 

CHAPITRE 5   INTERPRÉTATION DES RÉSULTATS ......................................... 85 
5.1 L’identité comme processus complexe et les multiples identités ............... 86 
5.2 L’identité professionnelle et le lien à la société québécoise ....................... 91 
5.3 Le point de vue de l’acteur.trice .................................................................. 97 
5.3.1 Difficultés et inégalités structurelles ......................................................... 100 
5.3.2 Visibilité et représentativité ...................................................................... 103 

CONCLUSION ......................................................................................................... 108 

ANNEXE A : ARBRE THÉMATIQUE ................................................................... 118 
ANNEXE B : CERTIFICATION ÉTHIQUE ........................................................... 119 

ANNEXE C : FORMULAIRE DE CONSENTEMENT .......................................... 120 
BIBLIOGRAPHIE .................................................................................................... 123 
  



iv 
 

RÉSUMÉ 

Ce mémoire s’intéresse à la construction identitaire de six artistes placé.es dans la 

catégorie de la diversité culturelle au Québec, et vise à comprendre le lien 

d’appartenance de ces artistes à leur milieu professionnel, et à la culture et la société 

québécoise contemporaines. Cette recherche prend son origine dans la controverse de 

2018 entourant le spectacle SLĀV, lancée notamment par l’expression du Collectif 

SLĀV-Résistance. Elle sonde le point de vue de ces six artistes sur le manque de 

représentation et d’inclusion d’artistes noir.es, autochtones et de couleur, tel que 

soulevé par les membres du Collectif. L’étude débute par un retour historique sur 

l’évolution des politiques culturelles au Québec en lien avec la consolidation de 

l’identité québécoise, pour situer la question du racisme dans cet historique. Le cadre 

théorique présente l’objet de l’identité selon une perspective constructiviste, en 

s’attardant précisément à l’identité professionnelle, l’identité culturelle et l’ethnicité, 

ainsi que le racisme comme processus d’exclusion pour appréhender le vécu des artistes 

participant.es. Une méthodologie qualitative met de l’avant la valeur et la pertinence 

scientifique de la subjectivité des récits d’individus placés dans la marge, en référence 

à la notion afroféministe de l’outsider within. L’analyse met en lumière les identités 

riches, multiples et plurielles des personnes participantes, qui ont souvent un lien 

complexe et nuancé à l’identité québécoise, ainsi qu’une perspective critique de leur 

milieu professionnel. Elle révèle que le statut minoritaire des artistes interrogé.es 

favorise vraisemblablement ce point de vue, puisque celui-ci les rend plus sensibles 

aux inégalités structurelles et aux enjeux de visibilité. Une posture revendicatrice qui 

les place parfois en position de conflit dans leur milieu de travail, mais qui naît d’un 

engagement envers la transformation de ce milieu, en affirmant le rôle social et 

politique de l’artiste. 

Mots clés : identité, Québec, artiste, diversité culturelle, inclusion, représentation, 

ethnicité, racisme, appartenance, milieu professionnel 



1 
 

INTRODUCTION 

À l’été 2018, le spectacle SLĀV de Robert Lepage et Betty Bonifassi présenté dans le 

cadre du Festival international de jazz de Montréal fait l’objet d’une controverse 

médiatique à la suite de manifestations devant le Théâtre du Nouveau Monde et la prise 

de parole publique du Collectif SLĀV-Résistance, un « groupe d’artistes visuels, 

d’auteur.e.s, d’universitaires, de journalistes et de travailleurs et acteurs 

communautaires » (Collectif SLAV-Résistance, 2018, p.18). Le groupe dénonce 

l’appropriation culturelle au cœur de la création du spectacle et adresse une liste de 

demandes portant sur les enjeux d’inclusion et de représentation des artistes noir.es, 

autochtones et autres artistes issu.es des communautés de couleur aux institutions 

responsables du financement du spectacle et à la population québécoise. Ce mémoire 

s’intéresse au point de vue d’artistes minorisé.es au Québec qui n’ont pas été 

directement impliqué.es dans cette controverse sur les enjeux soulevés par le Collectif 

SLĀV-Résistance. Il interroge la façon dont ces artistes pensent leur identité et leur 

lien au Québec, en raison du peu de légitimité qui fut accordée à cette perspective 

critique du milieu des arts et de la société québécoise dans l’espace public. 

En effet, la prise de parole contre le spectacle génère de nombreuses réactions dans les 

médias de masse québécois en 2018. Dans la presse francophone écrite, la réaction est 

plutôt homogène et les chroniqueur.ses, qui versent le plus d’encre, s’expriment 

largement en défaveur du message du Collectif et des autres personnes critiquant le 

spectacle de Lepage (Barraband et Duquette, 2022). Ainsi, deux principales postures 

antagonistes ressortent des multiples textes publiés de juin à décembre 2018, chaque 

camp représenté dans le discours analysé par des « nous » distincts qui s’excluent 

mutuellement. D’un côté, des « Québécois descendants de colons français », puis de 

l’autre un groupe aux contours un peu plus vagues, « sociohistoriquement opprimé en 



2 
 

raison de motifs différents de la langue et de l’appartenance nationale » (Lefrançois et 

Éthier, 2019, p.21-22). 

En prenant la controverse médiatique entourant le spectacle SLĀV comme point de 

départ pour notre réflexion, nous examinons la construction des deux camps qui se sont 

opposés d’un point de vue identitaire, précisément sur un axe de division ethnoculturel. 

Que représentent les frontières d’appartenance tracées par ces groupes dans un effort 

de différenciation, et que révèlent-elles du contexte social et culturel québécois 

contemporain ? De plus, nous nous intéressons à l’accès asymétrique de ces camps à 

l’espace public, ou du moins à la représentation médiatique inégale des points de vue 

lors de la controverse. Nous remettons en question un discours public et médiatique qui 

présente les personnes ayant critiqué la production du spectacle SLĀV en tant 

qu’activistes étrangers et anglophones s’opposant à une culture et des sujets nationaux. 

Ce mouvement de contestation fut majoritairement porté par des artistes locaux.ales 

(Howard, 2020).  

Les personnes interrogées n’étant pas membres du Collectif SLĀV-Résistance et 

n’ayant pas directement participé à la controverse, nous cherchons à savoir si la 

séparation entre ces deux camps observée lors de la controverse médiatique de 2018 

représente une dynamique sociale qui dépasse cet événement précis, et si celle-ci 

rejoint l’expérience d’autre artistes qui sont minorisé.es sur une base ethnoculturelle, 

voire racisé.es. Plus concrètement, nous questionnons leur compréhension de leur statut 

minoritaire, représenté par la catégorie de la « diversité culturelle », et leur conception 

de leur positionnement social au Québec en lien avec ce statut. Ensuite, nous nous 

intéressons à l’influence potentielle de cette catégorisation minoritaire sur leur lien à 

leur métier et au milieu des arts québécois, et sur la façon dont ces dernier.ères pensent 

leur identité. Par ce travail de recherche, nous cherchons à approfondir une réflexion 

sur les enjeux d’inclusion et de représentation soulevés non seulement par le Collectif 

SLĀV-Résistance, mais aussi par plusieurs artistes au sein de la communauté artistique 



3 
 

québécoise depuis plusieurs décennies. Ainsi, la controverse de 2018 et plus 

précisément la prise de parole du Collectif sert de point de départ à notre enquête pour 

approfondir une réflexion sur le statut d’artistes noir.es, autochtones, et de couleur au 

Québec. Notre choix d’aborder ces enjeux par l’entremise de l’objet de l’identité vise 

à situer et ancrer cette problématique dans le contexte québécois, en évitant les 

stratégies euphémistes qui nient le rôle du racisme dans ces dynamiques de pouvoir et 

placent cette problématique hors des frontières de la province. 

Pour mener cette recherche, nous nous sommes entretenue avec six artistes classé.es de 

ladite diversité culturelle qui travaillent ou ont travaillé principalement dans le milieu 

du théâtre, le milieu de la scène étant celui concerné par la controverse liée au spectacle 

SLĀV. Ces artistes présentent un parcours riche et une pluralité de titres professionnels, 

mais ont tous.tes une pratique centrée sur le métier de comédien.ne, autant au Québec 

que dans leur pays d’origine pour les personnes ayant le statut d’immigrant.e. Ainsi, 

nous examinons le lien de ces artistes à la culture et à l’identité québécoises. Pour ce 

faire, nous définirons le concept scientifique de l’identité tel que circonscrit en sciences 

humaines, en revendiquant une compréhension constructiviste de la recherche 

scientifique.  

Ce mémoire, structuré en cinq chapitres, constitue les différentes étapes de notre 

recherche. Les deux premiers chapitres présentent les assises théoriques et 

conceptuelles qui ont guidé notre processus ainsi que la perspective scientifique 

adoptée pour définir notre objet de recherche, soit l’identité d’artistes minorisé.es au 

Québec. Notre problématique, élaborée au premier chapitre, situe le développement de 

la catégorie de la « diversité culturelle » employée dans les politiques culturelles du 

gouvernement québécois dans l’historique culturel de la province. Nous commençons 

par rappeler le mandat politique du secteur des arts et de la culture, consolidé lors de la 

Révolution tranquille conjointement au projet nationaliste québécois, pour dessiner 

l’apparition de l’enjeu de la diversité culturelle, un concept qui réfère autant aux 



4 
 

communautés culturelles minoritaires confrontées à des enjeux d’inclusion qu’au 

principe de défense de la culture québécoise francophone minoritaire sur les scènes 

nord-américaine et internationale. Nous examinons ensuite la question du racisme dans 

le milieu des arts ainsi que dans le projet nationaliste québécois, en continuité avec les 

problématiques soulevées par le Collectif SLĀV-Résistance.  

Le deuxième chapitre, le cadre théorique, présente l’objet de l’identité tel que défini en 

sciences humaines selon une perspective constructiviste. Dans le cadre de ce chapitre, 

nous abordons différentes caractéristiques propres à cette vision de l’objet de l’identité 

qui nous permettent de l’employer comme catégorie d’analyse pour examiner les 

descriptions des participant.es de leurs propres identités. Nous présentons aussi les 

concepts de la race et du racisme dans ce chapitre pour circonscrire les enjeux de 

pouvoir en jeu dans les dynamiques sociales qui nous intéressent. Le troisième chapitre, 

le chapitre méthodologique, énonce d’abord notre posture épistémologique, soit le 

constructivisme, en soulignant la nature subjective de la recherche pour justifier la 

pertinence scientifique de celle-ci. Nous détaillons par la suite les méthodes d’enquête 

et d’analyse qualitatives choisies : l’entretien semi-directif, structuré en trois 

thématiques principales, et l’analyse thématique pour comparer ces entretiens et faire 

ressortir les tendances observées. Nous dressons enfin le profil des artistes 

participant.es qui constituent notre échantillon.  

Les deux derniers chapitres décrivent le volet analytique de notre recherche. Le 

quatrième chapitre présente les résultats recueillis à partir de l’analyse thématique des 

entretiens menés avec les artistes participant.es organisés selon les trois thématiques 

principales ayant structuré les entrevues : le parcours artistique, le milieu des arts, et 

l’identité. Nous organisons leur discours en sous-thématiques pour faire ressortir les 

similitudes et parfois les divergences dans le vécu de ces artistes en lien avec leur 

évolution professionnelle, leur expérience du milieu des arts local ou parfois de celui 

de leur pays d’origine, et leur description de leur identité ethnoculturelle. Le cinquième 



5 
 

et dernier chapitre offre une interprétation de ces résultats et des différentes sous-

thématiques révélées par le terrain, en puisant dans les différents travaux et théories 

relevés dans le cadre théorique pour proposer des éléments de réponse à nos questions 

de recherche. Notamment, nous reprenons les bases théoriques établies au deuxième 

chapitre pour décrire le point de vue critique des artistes en lien avec leur milieu 

professionnel et leur expérience personnelle de discrimination ou encore leur 

compréhension des inégalités structurelles présentes au sein de ce milieu. Enfin, la 

conclusion de ce mémoire sert de synthèse, mais aussi à résumer les limites de notre 

recherche en proposant des pistes de réflexion pour des travaux futurs se basant sur des 

thématiques et des objets similaires. 

  



6 
 

CHAPITRE 1 
 
 

PROBLÉMATIQUE 

Ce premier chapitre se concentrera sur le phénomène qui nous intéresse, soit la 

description de ladite diversité culturelle telle que défendue par le Collectif SLĀV-

Résistance, pour contextualiser les enjeux soulevés par le groupe et l’inscrire dans 

l’histoire de la province. Nous distinguerons deux emplois de la notion de diversité 

culturelle, l’un pour décrire les groupes minoritaires sous-représentés, et l’autre pour 

motiver la protection d’une culture québécoise francophone sur la scène internationale 

et dans le paysage nord-américain. Cette distinction paradoxale nous semble 

représentative de la construction des deux camps dessinés lors de la controverse de 

2018, qui sert de point de départ à notre réflexion. 

Ainsi, nous commencerons par un retour historique sur les politiques culturelles au 

Québec à partir de la Révolution tranquille, lorsque se consolida l’identité québécoise, 

puis nous distinguerons clairement ces différents sens donnés au concept de la diversité 

culturelle dans ces politiques. Ensuite, nous introduirons l’enjeu du racisme dans le 

milieu des arts et de la culture, pour enfin lier de façon plus générale la question de la 

race à l’identité québécoise. 

1.1. Politiques culturelles au Québec : retour historique 

La culture et l’identité québécoises se définissent lors de la Révolution tranquille dans 

le cadre d’un projet nationaliste qui cherche à affirmer sa différence dans le paysage 

canadien. Cette époque charnière dans l’histoire du Québec est marquée par la 

modernisation des institutions québécoises en réaction notamment à la domination de 

l’Église et du traditionalisme associé à la culture canadienne-française (Beauchemin, 

2008). Le gouvernement du Québec se distingue alors des autres provinces canadiennes 

dans son engagement envers le développement et la protection de la culture, pour 



7 
 

définir et affirmer la spécificité culturelle québécoise, une minorité francophone dans 

le contexte canadien et nord-américain. Ainsi, l’action culturelle au Québec est motivée 

par un désir d’émancipation et aussi de protection, face à la menace perçue de la culture 

anglo-saxonne, tant états-unienne que canadienne (Lachapelle et Maltais, 2005). 

Considérant la place centrale occupée par la question de la culture dans l’affirmation 

d’une collectivité « québécoise », commençons par effectuer un retour sur l’évolution 

des politiques culturelles au Québec. Ce retour historique nous permettra de 

contextualiser l’enjeu actuel de l’inclusion de la diversité culturelle, et de définir la 

culture majoritaire favorisée par l’intervention de l’État, celle qui vraisemblablement 

fut représentée par l’un des « nous » présents dans le discours médiatique de la 

controverse de 2018. 

Dans son texte « La politique culturelle du Québec : bilan et défis » (2010), Saint-Pierre 

distingue quatre approches pour marquer l’évolution des politiques culturelles au 

Québec. La première, l’approche humaniste, trouverait ses origines à l’époque 

coloniale et s’étendrait jusqu’aux premières décennies du 20e siècle. Cette approche 

serait associée au mécénat, à la philanthropie et généralement à une vision élitiste de la 

culture, au profit de l’identité nationale canadienne-française. À cette époque, le mot 

« culture » réfère à une valeur historique et à la production artistique dans le sens des 

beaux-arts et des lettres, au « culte du beau ». Saint-Pierre associe l’époque de la 

Révolution tranquille à l’approche libérale, où émerge la notion de démocratisation de 

la culture, répandue de façon générale en Occident, qui vise à rendre accessible la 

culture de l’élite à la population. À cette époque se développe le rapport 

interventionniste de l’État envers la culture. Dans les années 70, le besoin de définir 

l’identité nationale québécoise se prolonge, cette fois-ci dans une approche qualifiée 

de « projet de société » qui, sans délaisser l’aspect élitiste, se concentre sur une vision 

plus populaire de la culture, en adoptant un sens plutôt anthropologique qui renvoie 

maintenant aux valeurs, aux symboles, aux idées proprement québécoises. Une logique 

marchande domine ensuite à partir des années 80 dans le cadre d’une approche 



8 
 

néolibérale, donnant naissance au concept des industries culturelles. Les années 90 

voient l’émergence d’une préoccupation pour la diversité culturelle, en réaction à la 

menace de l’uniformisation de la culture engendrée par la mondialisation. Le Québec 

s’engage dans la défense de sa souveraineté culturelle sur la scène internationale, 

notamment à travers sa participation marquée à la Convention sur la protection et la 

promotion de la diversité des expressions culturelles de l’UNESCO, adoptée en 2005. 

Ce traité, en tant que mesure de résistance au libéralisme économique de certains 

accords commerciaux tels que l’ALENA, reconnaît le caractère identitaire et social des 

biens culturels et propose des mesures économiques et législatives pour protéger ces 

caractéristiques (Aubin, 2017). La logique marchande qui prévaut aujourd’hui au sein 

des industries culturelles impose un cadre de rentabilité au contenu artistique, considéré 

comme produit et service au même titre que tout autre bien de consommation. Cette 

lentille capitaliste imposée à la culture et aux arts est attaquée de front par la 

Convention de l’UNESCO, puisque perçue comme une menace pour le travail des 

artistes, et pour la pluralité des identités (Lachapelle et Maltais, 2005).  

Ainsi, l’État québécois continue à ce jour de défendre la culture québécoise et de lutter 

pour assurer sa pérennité, en reconnaissance de son importance pour l’affirmation 

nationale (Saint-Pierre, 2010). L’engagement du gouvernement dans la défense de la 

« diversité culturelle » avec la Convention de l’UNESCO s’inscrit résolument dans 

cette tradition protectionniste d’une culture franco-québécoise minoritaire, cette fois-

ci sur la scène internationale. La question de l’inclusion des communautés minorisées 

tel que défendue par le Collectif SLĀV-Résistance fait cependant référence à la 

reconnaissance de la diversité de cultures cohabitant au sein de la société québécoise. 

Cette problématique est souvent associée aux vagues d’immigration récentes (Ibid., 

2010). Pourtant, cet enjeu concerne aussi les populations autochtones et les 

communautés noires, qui ne sont pas nécessairement issues de l’immigration. La 

prochaine section s’intéressera d’abord à circonscrire les différents sens attribuables à 

la notion de « diversité culturelle ». 



9 
 

1.2. Politiques liées à la diversité culturelle  

Dans leur guide de principes directeurs adressés aux entreprises médiatiques de pays 

démocratiques, Picard et Pickard (2017) définissent l’importance de la diversité en 

société démocratique sous deux angles : celui de la diversité de propriété, puis de la 

diversité de contenu. Selon les auteurs, cette importance accordée à la diversité se base 

sur le principe voulant que des sociétés pluralistes se doivent de représenter 

adéquatement la diversité d’expressions de sa population. Ces derniers soulignent trois 

concepts sous-tendus par ce principe d’action : la diversité, en référence à la propriété 

des médias, la variété, en lien avec les genres de contenu, et le pluralisme, associé à la 

représentation de différents points de vue. Selon Picard et Pickard, la majorité des 

interventions réglementaires en lien avec ce principe s’attardent aux questions de 

propriété et de compétition, mais les influences sociale et culturelle sur le contenu 

médiatique commencent à gagner en importance. Ainsi, les auteurs font référence au 

pluralisme culturel pour nommer l’attention donnée au contenu qui assure la 

représentation de groupes minoritaires en société.  

Gensollen (2012) délimite trois logiques distinctes qui sous-tendent l’action publique 

en matière de défense de la diversité culturelle : les logiques institutionnelle, sociale et 

esthétique. Selon Gensollen, la convention de l’UNESCO s’inscrirait dans la catégorie 

de la logique institutionnelle, qui s’intéresse au contrôle des marchés à l’international 

pour assurer un droit à la diversité des biens et des services culturels, pour emprunter 

au langage commercial. On tente ici de reconnaître l’exception de la culture en tant que 

secteur économique. La logique sociale s’appuierait sur une définition plutôt 

ethnologique de la culture, c’est-à-dire « ce qu’un groupe produit naturellement, et ce 

qui, en retour, produit le groupe et lui permet de fonctionner » (Ibid., 2012, p.184). 

Cette logique s’intéresserait au rôle identitaire de la culture d’un point de vue individuel 

et collectif. Tel qu’établi dans la section précédente, l’intervention de l’État québécois 

dans le milieu des arts et de la culture a historiquement été motivée par sa 



10 
 

reconnaissance des ancrages identitaires de la culture pour le peuple franco-québécois. 

Toutefois, nous nous demandons quelle place est donnée à la diversité d’expressions 

culturelles présentes à l’intérieur du territoire québécois, c’est-à-dire les communautés 

ethnoculturelles qui ne s’identifient pas ou ne sont pas associées à la culture franco-

québécoise majoritaire. 

En comparant les définitions données à cette catégorie de la « diversité culturelle » par 

les différents organismes et institutions qui financent les artistes et la création au 

Québec et à Montréal, on trouve que les artistes autochtones sont systématiquement 

cité.es comme distinct.es des autres communautés minorisées. Pour contextualiser 

l’aide offerte à ces artistes dit.es minoritaires, le Conseil des arts de Montréal (CAM) 

définit la diversité culturelle comme suit : « artistes issu·e·s des minorités ethniques et 

visibles et ayant des pratiques artistiques diverses » (Conseil des arts de Montréal, 

2025). Le Conseil des arts et des lettres du Québec (CALQ) pour sa part la présente 

ainsi : « L’expression ‘Québécois des communautés culturelles’ désigne les personnes 

immigrantes et les personnes issues de l’immigration autre que française et britannique 

qui sont nées au Québec », incluant les « minorités visibles » (Conseil des arts et des 

lettres du Québec, 2025). Le CAM ainsi que le CALQ réfèrent sur leur site web à la 

Loi fédérale sur l’équité en matière d’emploi pour définir l’expression « minorité 

visible », soit : « les personnes, autres que les autochtones, qui ne sont pas de race 

blanche ou qui n’ont pas la peau blanche » (L.C. (1995) ch. 44). La Société des 

entreprises culturelles (SODEC) n’offre pas de définition sur son site web, et n’affiche 

aucun programme de financement destiné exclusivement à ces artistes. Ainsi, ces 

définitions semblent offrir un portrait assez diffus et imprécis des personnes et 

communautés comprises dans cette catégorie minoritaire. Dans un rapport datant de 

2021 et traitant de la présence des artistes autochtones et de la diversité dans le milieu 

théâtral au Québec, le Conseil québécois du théâtre souligne les limites conceptuelles 

des catégories employées pour classes les artistes dit.es minoritaires. Selon le rapport, 

les catégories « minorité ethnique » et « minorité visible » furent difficiles à employer 



11 
 

sans s’appuyer sur l’auto-évaluation des artistes en question, puisqu’il s’agissait d’une 

question de perception. De plus, certain.es artistes pouvaient appartenir aux deux 

catégories simultanément.  

Plusieurs organismes, tant au niveau fédéral que provincial et même municipal, se sont 

penchés sur la question du racisme pour aborder les enjeux d’inclusion des artistes 

issu.es de ces communautés dites minoritaires. Le CAM, dans un mémoire autoréflexif 

publié en 2019, s’attarde concrètement au racisme systémique qui freine l’accès au 

financement pour les personnes racisées, en présentant des postures adoptées par le 

Conseil pour briser ce cycle. Dans leur rapport « Pour un processus d’équité 

culturelle » (2018), l’organisme Diversité artistique Montréal (DAM) recueille les 

témoignages de personnes racisées travaillant dans le milieu culturel et médiatique pour 

aborder les enjeux de racisme systémique et de discrimination auxquels ces dernières 

font face. Selon l’organisme, le manque de représentation des identités plurielles aurait 

des répercussions d’abord sur les travailleur.ses culturel.les racisé.es, puis sur 

l’ensemble de la société dépeinte dans les médias, puisque ces choix de représentation 

façonnent l’imaginaire collectif. Maillé (2007) corrobore ce point de vue, remarquant 

que l’imaginaire québécois échoue à pleinement intégrer la présence de cette diversité 

ethnoculturelle dans son autoreprésentation, malgré les vagues d’immigrations 

importantes dans l’histoire du Québec. Selon l’autrice, les grands récits identitaires 

québécois écartent la question de la race et du racisme, en privilégiant un métarécit 

d’une société québécoise « blanche, homogène, de métissage récent, où la présence 

d’autres groupes culturels est un phénomène récent » (2007, p. 98).  

Bilge (2013) souligne aussi la difficulté d’aborder la question de la race au Québec, les 

dynamiques de pouvoir raciales se trouvant ainsi camouflées dans des débats publics 

tels que celui portant sur les accommodements raisonnables. Cette représentation serait 

attribuable en partie à une rhétorique hégémonique au Québec d’une nation minoritaire 

opprimée qui ressent un malaise manifeste à se percevoir comme oppresseur face aux 



12 
 

communautés racisées et aux peuples autochtones (Ibid., 2013). La relation du Québec 

à la question du colonialisme serait centrale à la marginalisation de la dimension 

autochtone et de la diversité ethnoculturelle, la majorité francophone se percevant 

toujours comme opprimée et historiquement colonisée (Maillé, 2007).  

Dans leur communiqué de presse, le Collectif SLĀV-Résistance (2018) exprime 

l’importance de s’attarder aux conditions qui ont permis l’existence du spectacle dont 

ces dernier.ères demandaient l’annulation. Les cinq premières demandes concernent 

donc les institutions ayant encadré la production du spectacle. En s’adressant à Lorraine 

Pintal et au Théâtre du Nouveau Monde, les membres du Collectif demandent 

l’embauche d’artistes noir.es et l’inclusion de spectacles et de productions développées 

par ces personnes. Le Festival international de jazz de Montréal est appelé à entamer 

un processus de consultation avec ses fondateurs, en plus d’élaborer une politique 

d’équité qui considère spécifiquement l’inclusion d’artistes noir.es, autochtones et de 

couleur. Le premier ministre du Québec et la ministre de la Culture et de la 

communication de l’époque, soit respectivement Philippe Couillard et Marie 

Montpetit, sont ensuite sommés de rectifier les inégalités raciales présentes dans le 

financement public des arts au Québec, et de veiller à l’inclusion de professionnel.les 

noir.es dans les processus d’élaboration de politiques culturelles. Similairement, le 

Collectif demande au Conseil des arts et des lettres du Québec et au Conseil des Arts 

du Canada de dédier des ressources financières au développement des artistes noir.es, 

autochtones et de couleur. Le communiqué rappelle ensuite à la banque TD, en tant que 

commanditaire du Festival de jazz, de respecter son engagement envers la diversité 

dans ses choix de financement.  

Les deux demandes restantes s’adressent d’abord aux médias québécois, qui auraient 

échoué à accorder une tribune égalitaire aux personnes noires lors de la controverse, en 

leur demandant d’embaucher un plus grand nombre de personnes noires, autochtones 

et de couleur. Enfin, le Collectif interpelle la population montréalaise généralement, 



13 
 

pour que le public assume une certaine responsabilité face aux enjeux du racisme et de 

l’appropriation culturelle. La question du racisme systémique est donc ici présentée 

comme un frein à la promotion de la diversité culturelle dans le milieu des arts et de la 

culture québécois.  

1.3.  Le racisme dans le milieu des arts 

Dans son analyse des discours entourant la promotion du spectacle SLĀV ainsi que la 

controverse qui s’est ensuivie, Howard (2020) rappelle le rôle crucial joué par la culture 

et les arts dans la représentation du monde et dans la construction de soi, pour décrire 

le phénomène par lequel l’inclusion des personnes noires à la société canadienne exige 

que leur identité en tant que personne noire soit contenue, restreinte, voire effacée. 

Selon l’auteur, ce processus implique souvent les arts, la performance et la culture 

populaire. Howard s’appuie sur des entrevues avec les créateurs du spectacle et les 

textes de journalistes et chroniqueurs ayant couvert la controverse pour contextualiser 

ce discours dans la présence historique du racisme anti-noir au Québec. L’auteur 

emploie le terme anglais antiblackness pour faire référence à un processus ontologique 

et épistémologique, terme traduit en français par « racisme anti-noir ». Considérant le 

rôle central joué par les arts et précisément le théâtre dans l’affirmation nationale 

québécoise et l’importance du racisme anti-noir dans la constitution de la pensée 

occidentale, Howard affirme que cette forme de racisme se performe dans les arts au 

Québec de façon insidieuse, dans une prétention à l’universalisme qui effacerait et 

nierait la différence. 

Le rapport de consultation réalisé par DAM (2018) insiste sur l’ethnocentrisme de la 

représentation médiatique québécoise, ainsi que des processus de financement. Les 

acteur.trices mis.es de l’avant dans les productions médiatiques tant à la télévision 

qu’au cinéma ou encore sur la scène sont majoritairement blanc.hes et ne reflètent pas 

les identités québécoise et montréalaise plurielles. Le privilège toujours accordé à la 



14 
 

blanchité serait systématiquement nié et camouflé dans l’espace public et dans le 

discours politique, et ce déni favoriserait un statu quo qui freine le progrès et empêche 

la compréhension et la contextualisation des inégalités sociales (Bilge, 2013). Dans son 

article sur le racisme et le nationalisme en Suisse, Lavanchy (2018) emploie le concept 

de la blanchité pour analyser les mécanismes d’inclusion et d’exclusion présents 

notamment dans les pratiques administratives visant à lutter contre la discrimination 

raciale. Selon l’autrice, le fait de nier le rôle de la race dans la construction des 

frontières d’appartenance sert à représenter le groupe majoritaire comme homogène et 

étanche, plaçant l’altérité à l’extérieur de ces limites. Eid (2018) soutient que la 

blanchité, n’étant elle-même pas un marqueur d’appartenance valorisé au sein des 

sociétés occidentales qui se revendiquent « postraciales », – c’est-à-dire s’étant 

affranchies de la race et de la discrimination qui en découle – l’opposition entre groupes 

Blancs et non-Blancs est performée à travers l’ethnicité et la nationalité. Aux États-

Unis et au Canada, la blanchité étant liée à la conscience nationale, le groupe 

majoritaire trouve son unité dans l’opposition aux groupes Autochtones et Noirs, et 

tout groupe issu de l’immigration postcoloniale, que ces groupes soient des figures 

réelles ou imaginées par le groupe dominant. Tel que l’explique Howard (2020), les 

arts ayant joué un rôle important dans la construction de l’identité nationale québécoise, 

il va de soi que les dynamiques raciales fondamentales à ce projet nationaliste soient 

mises en récit et représentées dans les productions artistiques telles que le spectacle 

SLĀV, en plus de se refléter dans le discours médiatique constituant la controverse.  

Dans une perspective analogue à celle de DAM, le rapport « Racisme et discrimination 

systémiques dans les arts » du Conseil des arts de Montréal (2019) reconnaît la nouvelle 

réalité identitaire occasionnée par la transformation du portrait sociodémographique du 

Québec à la suite de vagues successives d’immigration au cours des dernières 

décennies. Selon le rapport, cette réalité se doit d’être prise en compte par les 

institutions culturelles. Le rapport contextualise l’importance de s’attarder aux enjeux 

du racisme et de la discrimination systémiques dans le milieu des arts en soulignant 



15 
 

que le manque de représentativité pose un défi incontournable à l’adhésion d’un public 

diversifié et jeune, dans un contexte d’érosion des publics. Les jeunes générations – 

racisées ou non – seraient attirées par un contenu qui reflète leurs valeurs ainsi que leur 

identité culturelle, et le choix du sujet et du narratif sont des facteurs importants dans 

les choix de consommation de ce segment démographique. À la lumière des deux 

rapports cités ci-haut, qui associent l’enjeu de représentation de la diversité culturelle 

à la question du racisme systémique, il semble important de situer la question de la race 

dans la définition de l’identité québécoise. 

1.4. La race dans le projet nationaliste québécois 

Un aspect qui demeure souvent implicite quant à cette distinction établie entre les 

catégories majoritaire et minoritaire est la question de la race. Dans son texte « How 

French Canadians became White Folks, or doing things with race in Quebec », Scott 

(2016) puise dans les whiteness studies pour décrire la blanchité en tant que phénomène 

instable et performatif, plutôt qu’une réalité naturelle et biologique. Scott situe d’abord 

la question de la race dans les relations entre colons français et anglais au 19e siècle, 

alors que les Canadiens français sont décrits par les Anglais comme une race inférieure 

pour justifier leur assimilation. Selon l’autrice, la Révolution tranquille représente un 

tournant pour le peuple francophone qui s’affranchit enfin de ces catégorisations 

raciales tout en définissant l’identité québécoise. Aujourd’hui, bien que le Québec 

demeure marginalisé dans le contexte nord-américain anglophone, le peuple franco-

québécois bénéficie de tous les privilèges associés à la blanchité.  

Selon Howard (2020), le projet de construction nationale est fondamentalement de 

nature raciale. Pour l’auteur, autant le multiculturalisme canadien que 

l’interculturalisme québécois représentent deux variations d’un même discours sur la 

construction de l’identité nationale qui structure et organise les relations sociales 

racisées. Ce qui différencie le Québec du Canada serait la relation hiérarchique établie 



16 
 

par l’interculturalisme pour faire primer la majorité francophone québécoise blanche. 

Ainsi, l’auteur associe le spectacle SLĀV et les discours défendant son processus de 

création à une particularité universalisante du nationalisme québécois, qui efface la 

différence tout en s’affirmant comme distinct dans le paysage nord-américain. Ceci se 

reflète aussi dans une tendance généralisée à écarter la notion de racisme de l’espace 

public québécois, cette négation souvent instrumentalisée politiquement pour renforcer 

un discours nationaliste (Bilge, 2013). Dans leur analyse de la controverse médiatique 

SLĀV, Barraband et Duquette (2022) soulèvent en effet que ce qui était à l’origine un 

débat médiatique sur l’art et le racisme a finalement été détourné en une controverse 

exclusivement sur l’art. De plus, dans leur propre analyse de discours sur la même 

controverse, Lefrançois et Ethier (2019) remarquent que la position du groupe 

dénonçant l’appropriation culturelle du spectacle ne semble pas avoir réussi à se tailler 

une place significative dans le débat public. 

Dans son texte précédemment cité, Saint-Pierre fait état des défis présentés par une 

transformation de la société québécoise, qui n’est plus celle de la Révolution tranquille 

où culture québécoise rimait avec un nationalisme d’origine canadienne-française : 

« [à] cette époque, les discours politiques, la chanson et la poésie faisaient alors vibrer 

bien des cœurs à l’unisson… » (Saint-Pierre, 2010, p. 308). L’autrice associe ces 

transformations démographiques de la société québécoise à un phénomène récent 

observable au sein d’autres sociétés occidentales, déclenché entre autres par la 

mondialisation et l’intégration de populations immigrantes (Ibid., 2010). Cette logique 

sous-tend que la population québécoise des années 60 et 70 fut homogène d’un point 

de vue ethnique et identitaire. Pourtant, l’existence des communautés noires à Montréal 

et au Québec précède la Révolution tranquille (Mills, 2010; Williams, 1997) et la 

tradition de résistance noire dans laquelle s’inscrirait la contestation du Collectif est 

bien ancrée dans l’histoire de la province (Howard, 2020). En effet, lorsque Saint-

Pierre associe culture québécoise et origine canadienne-française, ce lien ne fait-il pas 

plutôt implicitement référence à la blanchité de cette catégorie ?  



17 
 

Howard évoque d’abord le concept de proximité pour faire un retour historique sur 

l’esclavage au Québec. En effet, les esclaves noirs au Québec, étant donné leur nombre 

limité, étaient contraints de vivre en proximité forcée avec des personnes blanches. Une 

proximité qui entretenait une illusion cruelle de communauté, mais qui en réalité 

refusait toute dignité humaine à la personne noire. En faisant ce retour important sur la 

présence de l’esclavage au Québec, Howard démontre la continuité de cette dynamique 

jusqu’à aujourd’hui. En effet, l’identité nationale et linguistique québécoise se serait 

forgée en comparaison à l’identité noire, en prétextant la similitude tout en dénigrant 

et en effaçant cette dernière. Howard fait référence entre autres à la période de la 

Révolution tranquille et au texte de Pierre Vallières, qui place la race au cœur de la 

révolte du peuple francophone face à son oppression. Vallières reconnaît 

l’appartenance du peuple Québécois francophone à la catégorie de la blanchité, mais 

ce faisant, associe l’identité noire à un symbole de dépossession et de marginalisation, 

et insinue que la classe francophone blanche mérite mieux que le traitement réservé 

aux personnes noires (Scott, 2016). L’expression « speak white » employée par 

Michèle Lalonde dans son poème célèbre ferait d’ailleurs référence à une insulte raciale 

utilisée par les Canadiens anglais pour dénigrer la langue francophone et les Canadiens 

français, reprise par le peuple francophone plusieurs décennies plus tard comme 

symbole de son oppression (Ibid., 2016). L’expression du Collectif SLĀV-Résistance, 

sur laquelle s’appuie notre recherche, remettrait donc en question ce statut historique 

de peuple opprimé qui semble primer dans l’imaginaire collectif, en soulignant la 

dynamique paradoxale qui place simultanément la majorité québécoise blanche et 

francophone dans un rôle d’oppresseur.  

La promotion de la diversité culturelle dans le milieu des arts et de la culture québécois, 

but ultime et à long terme de la prise de parole du Collectif SLĀV-Résistance à l’été 

2018, représente un enjeu de politique culturelle pour une province où prime un 

discours post-racial qui efface la question de la différence et les dynamiques raciales 

(Howard, 2020; Bilge, 2013). Lors de la controverse de 2018, peu de légitimité semble 



18 
 

avoir été accordée à la critique formulée par le Collectif, bien que ces dernier.ères se 

soient présenté.es en tant qu’artistes et travailleur.ses culturel.les, les plaçant sur un 

pied d’égalité avec l’équipe de création du spectacle SLĀV. Dans l’échantillon de 

textes analysés par Lefrançois et Éthier (2019), la plupart des articles présentent une 

position tranchée face aux actions des manifestant.es s’opposant au spectacle. Le 

deuxième groupe identifié par les auteurs, qui se rangerait du côté des revendications 

du Collectif, demeure vaguement défini dans les textes publiés à l’été 2018, présenté 

seulement en termes de ce qui le différencie du premier groupe, le rendant 

implicitement non-Québécois. De surcroît, les auteurs relèvent que le discours 

dominant dans les textes analysés représente les manifestants comme dérangeants ou 

turbulents, soulignant par exemple l’intervention policière nécessaire pour contenir les 

manifestant.es. Ensuite, la notion d’appropriation culturelle telle que définie par le 

Collectif se voit divorcée de son contexte politique et de la notion de domination, et la 

question du racisme est rapidement effacée du débat (Barraband et Duquette, 2022).  

1.5. Questions de recherche 

Lors de la rédaction du projet de mémoire, nous avions prévu d’interroger des membres 

artistes du Collectif SLĀV-Résistance s’étant prononcé.es dans les médias lors de la 

controverse de 2018. N’ayant pas reçu suffisamment de réponses favorables de la part 

de ces membres, nous avons convenu avec notre direction de modifier notre question 

de recherche pour constituer notre échantillon à partir de tout.e artiste catégorisé.e de 

ladite diversité culturelle. Nous conservons ainsi les mêmes interrogations quant aux 

enjeux identitaires dans la communauté des arts et la société québécoises qui opposent 

un groupe majoritaire à des communautés marginalisées, mais ouvrons notre 

échantillon pour abandonner la prise de parole collective précise incarnée par les 

personnes s’étant rassemblé.es et organisé.es à l’été 2018. La prise de parole du 

Collectif nous sert alors d’inspiration, de catalyseur dans le développement de notre 



19 
 

réflexion. Nous décrirons l’échantillon de participant.es retenu.es, ainsi que les 

problèmes rencontrés lors du terrain au troisième chapitre. 

Nous nous intéressons donc aux réflexions exprimées par les membres du Collectif 

SLĀV-Résistance lors de la controverse de 2018 en lien avec le racisme et le manque 

de représentation des artistes dit.es de la diversité culturelle renforcés par une culture 

dominante blanche. Nous recensons les expériences et les points de vue d’artistes 

classé.es dans cette catégorie de la diversité culturelle qui sont aussi engagé.es de 

diverses façons pour l’inclusion et la représentation des artistes minorisé.es dans le 

secteur des arts, de la culture et des médias. Dans le but de sonder le vécu de ces 

personnes en leurs mots, notre question principale de recherche est la suivante : 

Comment les artistes minorisé.es au Québec pensent-ils et elles leurs identités et leur 

évolution professionnelle dans le milieu des arts ? Pour affiner cette dernière et faire 

ressortir des éléments importants à nos objectifs de recherche, nous nous penchons sur 

ces questions secondaires :  

o Comment l’identité québécoise et le sentiment d’appartenance à la société 

québécoise sont-ils vécus par les artistes minorisé.es ? 

o Comment le positionnement social des artistes minorisé.es, soit la conjugaison 

des statuts « artiste » et « minoritaire » influence-t-il leur perception du milieu 

des arts et de la société québécoises ?  

Notre objectif principal de recherche consiste à comprendre et documenter le point de 

vue d’artistes classé.es dans une catégorie minoritaire, concernant le fonctionnement 

de leur milieu professionnel et, par extension, de la société au sein de laquelle ils et 

elles vivent. Ainsi, nous avons élaboré deux objectifs précis pour orienter notre 

recherche :  



20 
 

o Comprendre comment les artistes minorisé.es vivent leurs identités dans le 

contexte du Québec. 

o Comprendre le lien d’artistes minorisé.es à leur profession et au milieu des arts 

québécois. 

Le chapitre suivant nous permettra de présenter le cadre théorique qui guidera les 

éléments de réponse formulés à ces questions.  



21 
 

CHAPITRE 2 
 
 

CADRE THÉORIQUE 

Ce chapitre sert à énoncer et développer les principaux concepts qui constituent les 

bases théoriques qui encadrent notre recherche. Dans le chapitre précédent, nous avons 

défini l’angle identitaire adopté par cette recherche, qui lie les arts au contexte social 

et politique québécois pour traiter des enjeux d’inclusion et de représentation. Les 

prochaines sections détailleront d’abord les caractéristiques principales servant à 

circonscrire l’objet de l’identité dans le cadre des sciences humaines selon une 

perspective constructiviste. Nous décrirons ensuite la tension entre identités collectives 

et individuelles pour comprendre l’interaction entre ces deux niveaux, centrale à nos 

questions de recherche, et pour intégrer une description de l’identité professionnelle à 

notre cadre théorique, forme identitaire qui concerne une des trois thématiques 

abordées dans nos entretiens. Nous introduirons ensuite deux formes identitaires 

collectives qui nous aideront à comprendre le contexte québécois, soit l’identité 

culturelle et l’ethnicité. Enfin, nous aborderons l’évolution de la compréhension 

scientifique des concepts de la race et du racisme pour comprendre les manifestations 

contemporaines de ce processus et mettre en contexte les expériences vécues par les 

personnes participantes. 

2.1 L’identité en sciences humaines 

Il est difficile de cerner conceptuellement l’identité, notion souvent employée en 

sciences humaines, tant en anthropologie, en sociologie, qu’en psychologie ou même 

en géographie, sans qu’une seule définition ne fasse l’unanimité (de Gaulejac, 2002 ; 

Mucchielli, 2021). De plus, la notion d’identité ne fait pas consensus et est souvent 

contestée dans le milieu scientifique (Ibid., 2002). Pour Mucchielli (2021), une 

perspective constructiviste de la science permet de comprendre l’existence de multiples 



22 
 

visions d’un même phénomène. Plutôt que de chercher à isoler une réalité propre à 

l’identité, il faut reconnaître que l’interprétation scientifique de tout phénomène est un 

construit humain. Ainsi, il n’existerait aucune définition objective de l’identité, puisque 

chaque discipline aborde le concept à partir d’un cadre théorique différent. Pour 

remédier à cette confusion définitionnelle, l’auteur s’appuie sur le paradigme de la 

complexité tel que théorisé par Edgar Morin (1977), qui reconnaît l’existence d’une 

pluralité de « réalités » subjectives construites par les acteurs qui sont dues à un 

ensemble de causalités circulaires, plutôt qu’à une seule causalité linéaire tel que 

présenté par le principe positiviste. Selon Mucchielli, il est donc impossible pour une 

seule science humaine de définir l’identité totale d’un acteur. Chaque interprétation 

scientifique demeure un point de vue subjectif.  

Le rejet des définitions essentialistes et culturalistes de l’identité serait selon plusieurs 

auteurs le résultat de changements historiques récents (Hall, 2021a; Vinsonneau, 2002; 

de Gaulejac, 2002). À partir des années 60, on délaisse la vision de l’identité en tant 

qu’acquis et attribut permanent de l’individu ou du groupe (Grandjean et al., 2009). 

Notamment, la mondialisation, de concert avec la modernité et les cycles de migration 

– qu’ils soient volontaires ou non – auraient ébranlé le caractère plutôt établi des 

cultures (Hall, 2021a). De plus, la société moderne occidentale accorde une importance 

accrue à la définition de soi, et incite l’individu à y prendre part de façon active (Qribi, 

2010). Les identités seraient de plus en plus fragmentées et fracturées, construites à 

partir de différents discours, référents, et positions qui s’entrecroisent et s’opposent 

(Hall, 2021a). L’importance marquée accordée à l’individualisme au sein de sociétés 

néolibérales serait responsable d’une certaine fragilisation des individus (Ehrenberg, 

1998). Les marqueurs d’identité dans les sociétés hypermodernes seraient « pluriels, 

hétérogènes et mobiles » (de Gaulejac, 2002, p.179), multipliant les potentielles 

sources d’appartenance de l’individu et les façons de se définir: une complexité 

croissante qui marque les trajectoires individuelles au sein de ces sociétés pluralistes 

(Qribi, 2010). Pour certains, la multiplication des échanges et des contacts facilités par 



23 
 

la modernisation serait une preuve de résistance à une menace d’assimilation et 

mènerait à l’émergence d’identités particularistes (Vinsonneau, 2002).  

Mucchielli (2021) rejette toutefois l’interprétation positiviste de la déstabilisation des 

identités individuelles et collectives qui justifierait l’intérêt croissant pour le 

phénomène au cours des dernières décennies. Selon l’auteur, le phénomène ne 

s’expliquerait pas par la causalité linéaire sous-tendue par cette logique, mais serait 

plutôt le résultat de multiples facteurs complexes. Di Méo (2009) attribue en partie ce 

« tournant identitaire » observé dans les années 60-70 à l’expression et à la 

manifestation des minorités, notamment les communautés afro-américaines aux États-

Unis, contre leur domination politique. Pour sa part, Brubaker (2001) établit une 

différence entre catégorie de pratique et catégorie d’analyse pour souligner que des 

termes tels qu’identité, race, ethnie ou nation ont tous un sens profane dans l’expérience 

sociale quotidienne, en plus d’être employés en recherche. Ces deux emplois 

s’influencent mutuellement selon l’auteur, amplifiant l’ambiguïté du terme et le 

réifiant, ce qui appauvrit son potentiel en tant que catégorie d’analyse. Selon l’auteur, 

il faut donc porter attention à la manière dont on emploie le concept d’identité. 

Nous relèverons d’abord quelques éléments de définition communs à une vision 

constructiviste de l’identité qui seront pertinents à notre recherche, en tenant compte 

ensuite des contextes historique et politique qui caractérisent l’évolution du concept 

d’identité dans l’acception qui s’applique le mieux à notre sujet.  

2.2 Processus dynamiques 

Bien que l’étymologie du terme évoque la permanence ou la stabilité, plusieurs 

théoriciens privilégient le terme « processus identitaire » pour faire référence à la 

nature dynamique de la construction de soi, un travail continu qui n’est jamais 

réellement abouti, plutôt qu’une entité acquise (de Gaulejac, 2002; Grandjean et al., 

2009; Vinsonneau, 2002). Hall (2021a) emploie pour sa part le terme « identification » 



24 
 

pour désigner le processus par lequel se construit l’identité. L’auteur établit une 

distinction entre la définition naturaliste évoquée par le sens commun, soit une 

allégeance à un groupe, à une personne ou même à un idéal, et la définition discursive 

que l’auteur privilégie, soit une construction en constante évolution qui n’est jamais 

définitive puisqu’elle peut être acquise ou perdue, maintenue ou abandonnée. Brubaker 

(2001) préconise aussi l’emploi de ce terme pour éviter les connotations réifiantes qu’il 

associe à celui de l’identité. L’auteur propose le terme « autocompréhension » pour 

rendre compte de la subjectivité située de la conception de soi.  

Ensuite, tout en reconnaissant l’importance de la subjectivité dans la dynamique de 

l’évolution identitaire, plusieurs auteurs reconnaissent la part objective de ce 

processus : les critères juridiques, sociaux ou physiques imposés socialement à 

l’individu (de Gaulejac, 2002), ou encore les multiples référents identitaires de nature 

écologique, matérielle, physique, historique, ou culturelle sur lesquels peuvent 

s’appuyer un chercheur pour décrire un sujet (Mucchielli, 2021). Pour Ricœur (1988), 

deux usages du termes identité, la mêmeté et l’ipséité, représentent cette tension entre 

permanence et changement. En cherchant à identifier ce qui se maintient dans le temps, 

la mêmeté, nous cherchons aussi à identifier le maintien de soi notamment face à 

l’autre, l’ipséité. L’identité narrative servirait de lien entre ces deux types d’identité, 

en référence à la mise en récit que l’individu se fait de son identité personnelle. 

L’identité se constituerait dans une tension constante entre la permanence et le 

changement : les caractéristiques objectives et éléments subjectifs à partir desquels se 

définissent l’individu peuvent être stables, alors que d’autres sont sujets à changement 

(de Gaulejac, 2002). Malgré ce caractère mouvant, l’acteur maintient un sentiment de 

constance, une continuité dans le temps renforcée par la reconnaissance de cette unité 

par les autres (Grandjean et al., 2009).  

Mucchielli (2021) reconnaît les limites de ce qu’il nomme la « statique » des sciences 

humaines, qui attribue trop rapidement un caractère définitif à la formation de l’identité 



25 
 

au terme de divers processus qui influencent et forment l’individu aux premiers stades 

de la vie. L’auteur met en garde contre « l’erreur de l’isolat », c’est-à-dire de percevoir 

l’identité d’un acteur sans considérer le système de relations complexes qui constituent 

et définissent l’acteur et son identité, dans un contexte donné. Pour remédier à ce 

problème, Mucchielli propose le concept de « l’identité-située », qui représente le 

phénomène identitaire comme contextuel, c’est-à-dire qui tient compte des expériences 

et des relations spécifiques en jeu pour l’acteur au moment observé.  

Hill Collins et Bilge (2020) décrivent l’apport de la théorie de l’intersectionnalité à la 

compréhension de la complexité des identités individuelles. Les autrices attribuent à la 

popularité de l’intersectionnalité l’idée aujourd’hui communément admise que 

l’identité individuelle soit formée par multiples facteurs qui interagissent 

simultanément. Certains de ces attributs qui caractérisent l’individu prendraient alors 

le dessus ou gagneraient en importance dépendamment du contexte social. En plus de 

cet aspect contextuel, les identités seraient de nature performative, rappelant le pouvoir 

d’action de l’individu dans la formation de sa définition de soi. Il s’agirait donc, pour 

emprunter à Hall (2021a), d’un positionnement. Selon Hill Collins et Bilge, l’identité 

est un processus constant en devenir, quelque chose que nous faisons plutôt que nous 

possédons. L’intersectionnalité aurait été instrumentale à cette reconceptualisation de 

l’identité en tant que construction sociale au cours des récentes décennies.  

Ainsi, une analyse de l’identité d’un acteur social se doit de comprendre la complexité 

de sa nature subjective et évolutive, mais aussi de tenir compte des contextes 

spécifiques et des relations qui influencent la ou les identités étudiées, en plus de tenir 

compte du pouvoir d’action de la personne. Pour la présente recherche, nous nous 

intéressons à la perception subjective des artistes de leur propres identités 

professionnelle et ethnoculturelle, et de leur évolution dans le contexte du Québec. 

Nous nous intéressons aussi aux potentiels actes de résistance ou de contestation face 

aux relations de pouvoir dans ce processus d’identification pour les acteurs.trices 



26 
 

interrogé.es qui témoignent de cette agentivité de l’individu, qu’il s’agisse d’actes de 

militantisme ou d’implication politique dans leur milieu professionnel, ou simplement 

le rejet ou le refus de s’identifier à un discours dominant. 

2.3 Communication et dialectique 

Le concept de l’identité s’élabore souvent dans une double appartenance entre les 

champs théoriques de la psychologie et de la sociologie, pour décrire tant ses aspects 

individuel et subjectif que social et interactif (Camilleri et al., 1998). La reconnaissance 

du pouvoir d’action de l’individu implique une vision de l’acteur social qui fait des 

choix en employant des stratégies de négociation et s’ancre ainsi fermement dans une 

perspective interactionniste, et donc communicationnelle (Vinsonneau, 2002). Sous 

cette lentille, la tension entre similitude et différence serait centrale à la formation de 

l’identité d’un individu ou d’une collectivité, puisque celle-ci se forgerait dans la 

relation à autrui : l’acteur social se rend semblable à l’Autre tout en s’en différenciant 

(Ibid., 2002; Mucchielli, 2021). En rappelant la nature subjective et processuelle de 

l’identité, Mucchielli (2021) la décrit comme une émergence de sens, un sens perçu par 

différents sujets à propos d’eux-mêmes, et à propos d’autres acteurs.  

Le processus identitaire est donc un phénomène évolutif, mais aussi un système 

complexe qui implique nécessairement plusieurs acteurs à la fois. De Gaulejac (2002) 

décrit l’identité comme une notion foncièrement psychosociale. Bien que l’identité 

renvoie au sentiment d’être de l’individu, l’apport de la société à cette construction 

identitaire est inévitable. L’individu se voit désigné par des attributs objectifs tels que 

l’appartenance à une lignée généalogique ou le statut socioprofessionnel, mais son 

pouvoir d’action le mène à accepter ou refuser ces assignations si elles ne sont pas 

favorables à sa définition de soi. Ainsi, l’individu perçoit la constance de son identité 

à travers le temps, identité qui est grandement influencée par le regard des autres, mais 

aussi par la résistance de l’individu à ces représentations qui lui parviennent de 



27 
 

l’extérieur. Pour Mucchielli (2021), l’identité est « un construit biopsychologique et 

communicationnel-culturel » (p.10), du fait que la transformation constante des 

contextes de référence – de nature biologique, psychologique, temporel, matériel, 

économique, relationnel, normatif, culturel, etc. – qui caractérisent l’individu et forgent 

son identité est propulsée par ces interactions entre différents acteurs et leurs identités 

propres.  

G.H Mead introduit la notion d’identité comme processus social (1934) : le Soi se 

construirait dans la communication entre le Je et une pluralité d’Autrui occupant une 

place significative dans l’entourage de l’individu. Par son travail, le sociologue vise 

une compréhension de la rationalité, caractéristique de l’être humain à une époque où 

prime le déterminisme biologique. Jetant les bases du behaviorisme social, l’œuvre de 

Mead s’intéresse au langage et à la gestuelle au cœur de la communication qui constitue 

l’identité, la conscience de soi. L’auteur décrit la co-construction et l’échange d’univers 

symboliques partagés entre les acteurs sociaux : l’interactionnisme symbolique. Les 

sociologues Berger et Luckmann reprennent cet aspect des travaux de Mead pour leur 

théorie qui s’intéresse aux individus et leurs interactions sociales dans une perspective 

constructiviste. Ces derniers s’attardent notamment à la dialectique entre l’objectivité 

et la subjectivité au cœur de ce processus identitaire (Qribi, 2010). Les auteurs 

considèrent que le sociologue se doit de faire ressortir les mécanismes qui créent 

l’impression d’une réalité objective, en puisant dans le partage de codes et de 

typifications entre les membres d’une collectivité. Ce serait dans ces échanges, et dans 

la création d’une réalité commune que le subjectif deviendrait en apparence objectif. 

La légitimation de cet ordre social construit, produit de l’activité humaine, est un travail 

constant qui se doit d’être renouvelé par les nouvelles générations pour que ces univers 

et langages partagés soient maintenus (Ibid., 2010).  

De Gaulejac (2002) explique la place de la domination dans cette dialectique, qui 

hiérarchise les liens entre différents groupes d’appartenance au sein d’une société. La 



28 
 

différenciation est centrale aux rapports sociaux, et cette logique peut mener à des 

conflits. Lorsqu’un groupe occupe une place dominante face à un autre groupe, des 

modèles contradictoires peuvent être intégrés par l’individu. Pour Berger et Luckmann, 

ces différences posent un défi à l’ordre social (Qribi, 2010). Ces derniers 

problématisent la notion de l’univers symbolique de Mead en y introduisant la question 

du pouvoir. La construction et le partage de différents univers symboliques 

représentent le dernier niveau de légitimation de l’ordre social, travail essentiel à la 

socialisation et au processus identitaire. Lorsque différents groupes ou individus sont 

porteurs d’univers symboliques conflictuels au sein d’une société, celui qui prime sera 

nécessairement celui transmis par le groupe détenant le plus de pouvoir. Ces univers 

symboliques sont donc appelés à se transformer et à évoluer, notamment face à la 

contestation (Ibid., 2010).  

Pour Hall (2021a), les identités se constituent dans le contexte de la représentation, à 

l’intérieur du discours. La différence est centrale au processus de construction de 

l’identité culturelle, qui est en constante transformation, toujours sujette à être 

réinterprétée et traduite dépendamment du positionnement à partir duquel cette 

dernière est exprimée et comprise. En s’appuyant sur l’exemple des communautés afro-

caribéennes, Hall explique que l’expérience de la colonisation aurait eu le pouvoir non 

seulement de définir les populations noires en tant qu’Autre aux yeux de l’Occident, 

mais aurait aussi mené les individus issus de ces communautés à se percevoir eux-

mêmes de la sorte. Hall soutient que l’histoire partagée du colonialisme et de 

l’esclavage aurait paradoxalement permis d’unifier les cultures affectées par cette 

expérience, malgré leurs différences culturelles bien réelles. Dans son texte fondateur 

sur l’intersectionnalité et la politique de l’identité, Crenshaw (2005) précise que les 

limites de la différence érigées par le pouvoir social ne sont pas seulement le résultat 

d’une dynamique de domination. Selon l’autrice, ces différences peuvent aussi être 

source d’émancipation et de revendication.  



29 
 

Maalouf (1998) explore le potentiel conflictuel de cette confrontation à l’Autre dans la 

dynamique identitaire. Le manque de complexité dans la description et la 

compréhension de la différence peut être source de préjugés, et cette opposition binaire 

et simpliste est facilement révélée dans l’emploi du « eux » et du « nous ». Maalouf 

affirme que le potentiel de violence se situe dans la perception d’un acteur social 

comme une menace à sa propre appartenance religieuse, ethnique, ou nationale. Une 

meilleure compréhension de la complexité de l’identité et de la multiplicité des 

appartenances nous libérerait de cette représentation réductrice.  

Nous retenons donc ces principales caractéristiques du processus identitaire pour notre 

recherche, à savoir sa nature évolutive, changeante, symbolique, contextuelle, voire 

performée et toujours construite dans le dialogue ou le conflit avec les autres. Nous 

ajoutons à ces éléments les façons dont le pouvoir agit sur ces dynamiques identitaires, 

pour souligner la nature parfois asymétrique de ces échanges. Les questions du pouvoir 

et de la domination sont importantes à intégrer à ce cadre théorique pour adéquatement 

contextualiser la problématique d’inclusion et de représentation au Québec soulevée 

notamment par le Collectif SLĀV-Résistance.  

2.4 Identités individuelles et collectives 

Nous nous penchons maintenant sur la tension entre identités individuelles et 

collectives, pour comprendre comment ces deux niveaux d’identification peuvent se 

conjuguer pour l’individu, puisque cette recherche s’intéresse à différents niveaux 

d’identification pour les artistes interrogé.es : l’identité professionnelle et l’identité 

ethnoculturelle. L’évolution de la discipline de la sociologie, traversée par cette tension 

entre le pôle individuel analysé par différents courants de la psychologie et un pôle 

collectif étudié par l’économie néoclassique, mène à diverses théorisations fécondes 

comme les socialisations primaire et secondaire de Berger et Luckmann, ou encore 

l’identité sociale virtuelle et l’identité sociale réelle de Goffman (Dubar, 1992). Les 



30 
 

identités individuelles et collectives ne s’opposent pas, elles seraient plutôt co-

constitutives. Le collectif précéderait l’individu, en ce que ce dernier se voit assigner 

une appartenance à une famille, à une communauté, à une classe, ou encore à une 

nation. Ces différents groupes et les éléments qui les composent deviennent alors des 

références à la définition de soi de l’individu pour qu’il affirme son identité culturelle, 

ethnique, ou nationale (de Gaulejac, 2002). Sous une autre formulation, l’identité 

individuelle s’organiserait autour d’une forme identitaire dominante soit 

communautaire ou sociétaire, c’est-à-dire une identité « pour autrui » pour construire 

l’identité « pour soi » (Dubar, 2010).  

Mucchielli (2021) établit trois noyaux identitaires, soit les niveaux culturel, individuel 

et groupal, auxquels sont associés des niveaux d’identification distincts. Le niveau 

culturel ferait référence au sens intériorisé par les individus à travers les principes, les 

représentations, les modèles et les codes partagés au sein d’une société, alors que le 

niveau groupal serait associé à la mentalité des membres d’une unité collective qui 

partagent des buts communs, ainsi que des attitudes, des conduites. Le sentiment 

d’identité collective naîtrait dans l’échange avec les autres et la reconnaissance des 

caractéristiques du noyau groupal au travers de cet échange. Ces différents niveaux 

micro, méso et macro seront applicables aux différents contextes décrits par les 

participant.es à notre recherche.  

La théorie de la double transaction de Dubar sur la socialisation et l’identité 

professionnelle nous permet de réfléchir plus précisément à l’identification des artistes 

interviewé.es dans le contexte de leur travail, et les liens potentiels à établir entre leurs 

autres identités sociales et personnelles. Dubar (1992) reconnaît le pouvoir d’action des 

individus au cours du processus de socialisation professionnelle, soit l’articulation 

entre la cohérence donnée par l’acteur ou l’actrice à son avenir professionnel, la 

transaction biographique, et les interactions que ce ou cette dernière entretient avec les 

autres acteurs et actrices du même champ professionnel, la transaction relationnelle. La 



31 
 

dimension biographique, temporelle et subjective, rappelle le concept de l’identité 

narrative élaborée par Ricœur (1988), voulant que le récit de vie permette de trouver 

une cohésion au vécu. Bien que la transaction biographique évoque un caractère 

profondément individuel, l’influence sociale représentée par la transaction relationnelle 

est indéniable, créant la relation d’interdépendance entre ces deux dimensions. Le 

jugement des pairs, central à ce processus, peut être internalisé pour l’évaluation de ses 

capacités mais aussi contesté ou carrément rejeté. De même, les éléments de trajectoire 

passée peuvent être mis de l’avant ou niés dépendamment de la présentation qu’on veut 

faire de soi (Dubar, 1992). Notamment, il sera pertinent d’analyser comment les artistes 

participant à notre recherche pensent leur inclusion dans la catégorie de la diversité 

culturelle. 

L’interaction avec l’autre n’évolue pas nécessairement dans la symbiose, et peut 

parfois s’effectuer dans un rapport asymétrique, tel que le décrit Goffman (1975) avec 

son concept des stigmates. Le rapport social peut mener à une assignation qui se trouve 

en inadéquation avec l’identité personnelle revendiquée par l’acteur, jusqu’à entacher 

l’individu ou le groupe. Selon Mucchielli (2021), un sentiment d’aliénation culturelle 

naîtrait lorsque les membres d’un groupe auraient du mal à faire valoir leurs 

caractéristiques différentielles culturelles, les voyant submergées par une culture 

dominante. L’individu serait donc influencé d’une part par les éléments prédéterminés 

de son environnement et des structures sociales auxquelles il appartient, mais ne serait 

pas confiné à ces catégories puisque la conscience et l’interprétation de l’individu, qui 

exerce alors son pouvoir d’action, seraient centrales au processus d’identification. 

Camilleri (1998) analyse les différentes stratégies identitaires employés précisément 

par les populations immigrantes face à ces rapports inégalitaires qui peuvent remettre 

en question la valeur d’un sujet, tout en produisant des images péjoratives et 

stéréotypées. 



32 
 

Selon Hill Collins et Bilge (2020), nous devons aux théories de l’intersectionnalité la 

compréhension du pouvoir politique de résistance et d’émancipation qui réside dans 

les identités collectives pour les populations marginalisées. Selon ces théories, les 

contextes sociaux dans lesquels évoluent et sont performées les identités individuelles 

sont constitués eux-mêmes par des relations de pouvoir qui s’entrecroisent. La 

conscience politique collective émergerait lorsque l’individu saisit les parallèles entre 

son expérience individuelle située et l’expérience de la collectivité.  

Dans cette prochaine section, nous nous pencherons sur différentes déclinaisons de 

l’identité collective qui nous permettent de décrire le contexte québécois, et de cerner 

deux concepts qui sont employés dans le langage courant pour réfléchir l’identité 

québécoise : l’identité culturelle et l’ethnicité.  

2.5 Identité culturelle 

La notion de culture en sciences sociales permet de penser la diversité de l’humanité 

en écartant l’apport problématique des termes biologiques et des explications 

naturalisantes associés avec la question raciale, largement discréditée aujourd’hui. La 

culture et l’identité renvoient à la même réalité, et ces concepts ne devraient pas être 

réduits à des conceptions essentialistes : l’identité culturelle ne peut être comprise que 

dans les relations entre différents groupes (Cuche, 2016). Selon Vinsonneau (2002), le 

concept de la culture serait un précurseur à celui de l’identité. L’autrice soulève la 

trajectoire historique interreliée de ces deux notions pour expliquer la perspective 

interactionniste actuelle qui décrit mieux les stratégies employées par les acteurs 

sociaux dans leur construction identitaire et l’impact de cette dynamique dans les 

sociétés culturellement hétérogènes. Ainsi, suivant des trajectoires connexes, les 

concepts de la culture et de l’identité se sont aujourd’hui détachés de la tradition 

culturaliste qui les percevaient comme des entités stables et déterminées, et nous avons 

une meilleure compréhension du rôle actif joué par les divers acteurs sociaux dans la 



33 
 

construction de leur propre identité, et de la culture qui est en constante évolution. 

Selon l’autrice, en délaissant le modèle figé de la culture tel que conçu par le courant 

culturaliste, la culture est considérée comme un produit, mais aussi comme une 

ressource pour les individus dans leur développement identitaire. De plus, 

l’hétérogénéité culturelle est maintenant considérée comme une opportunité 

d’ouverture et d’enrichissement plutôt qu’une menace à la cohérence identitaire.  

Vinsonneau (2002) retrace les origines hiérarchisantes de la culture, édifiée à l’époque 

des Lumières à un statut élitiste qui mènerait à la civilisation, alors que les nations sont 

comprises comme inégales. Au 18e siècle, « culture » et « civilisation » seraient 

homologues, des concepts unitaires employés au singulier pour désigner le progrès 

auquel devrait aspirer la société en s’appuyant sur la raison et les connaissances (Cuche, 

2016). L’universalisme uniformisant des Lumières donne naissance autant à la mission 

civilisatrice de la colonisation qu’à la compréhension du particularisme des cultures en 

Europe au 19e siècle (Vinsonneau, 2002). La notion de culture (Kultur) se développe 

notamment en Allemagne en réponse à cette définition française universaliste de la 

civilisation. L’idée de la culture est formulée par une classe moyenne qui cherche le 

caractère spécifique du peuple allemand, dans un pays marqué par les divisions 

politiques. Ainsi, à partir du 19e siècle, la notion de Kultur servirait à consolider ces 

différences nationales dans une conception particulariste qui s’oppose clairement à la 

définition française et qui se lie intimement au concept de nation. Ce débat entre 

l’Allemagne et la France se prolonge jusqu’au 20e siècle (Cuche, 2016). En parallèle, 

à partir des années trente, l’anthropologie états-unienne se penche sur le lien entre 

l’individu et la culture, pour comprendre l’existence de différences culturelles, 

l’Amérique du Nord et son historique d’immigration étant un contexte beaucoup plus 

propice à l’étude de ces différences. Ce retour historique sur l’évolution de la notion 

de culture souligne l’influence du pouvoir dans la construction des concepts 

scientifiques et, incidemment, de la compréhension populaire de ces concepts.  



34 
 

Hall (2021a) identifie deux façons d’appréhender l’identité culturelle, en s’appuyant 

sur l’exemple des communautés afro-caribéennes. La première considère l’existence 

d’une culture unique qui définit la collectivité et qui rassemble les individus qui 

partagent une histoire et des origines communes. Selon Hall, cette première définition 

fut instrumentale pour les populations héritières de la colonisation qui cherchaient à 

découvrir, voire à déterrer ce qui leur avait été arraché. Ainsi, les auteurs de la négritude 

tels qu’Aimé Césaire participaient à la recherche d’une identité noire essentialiste 

enfouie et perdue. La quête de cette unité s’inscrit donc dans un projet politique de 

résistance et de réappropriation d’une identité et d’une histoire volées. L’auteur tient à 

souligner l’importance de ce processus pour les communautés noires, malgré la nature 

essentialiste de l’identité qu’il implique. Il s’agirait pour ces individus d’une façon de 

trouver une cohérence à cet héritage fragmenté. La politique de l’identité essuie des 

critiques similaires en lien avec la conception réductrice des identités (Hill Collins et 

Bilge, 2020). Hill Collins et Bilge soulignent la force politique de l’essentialisme 

stratégique pour les communautés marginalisées, tel que théorisé par Gayatri Spivak 

(1996). La recherche de points d’intersection malgré les différences internes au groupe 

sert à la mobilisation, pour faire front commun face aux injustices sociales. La 

deuxième compréhension de l’identité culturelle selon Hall tient compte de la 

différence, et du caractère évolutif de l’identité culturelle. Les identités culturelles sont 

bien ancrées dans la réalité matérielle et symbolique du passé, mais sont susceptibles 

d’être influencées par l’histoire, le pouvoir et la culture. Elles sont alors un 

positionnement plutôt qu’une essence. Les identités culturelles sont en fait des points 

d’identification et sont toujours associées à un positionnement politique.  

Nous nous attardons à cette définition de l’identité culturelle pour cerner les 

représentations conflictuelles des camps opposés lors de la controverse en 2018, que 

nous considérons, dans le cadre de cette étude, comme indicative d’un phénomène plus 

large qui dépasserait cet événement unique. Tel que présenté dans notre problématique, 

l’analyse de Lefrançois et Éthier (2019) concernant le discours médiatique produit dans 



35 
 

les mois suivant la contestation du spectacle SLĀV décrit une division relevant 

vraisemblablement de différentes identités ethnoculturelles, bien que ces différences 

puissent avoir été imaginées et construites par les auteur.trices des discours recensés 

pour l’analyse. Nous explorerons dans la prochaine section le concept de l’ethnicité. 

2.6 Ethnicité 

Le concept de l’ethnicité naît aux États-Unis dans les années quarante et sert à identifier 

les populations non anglo-saxonnes au sein de la société. Les premiers emplois de la 

notion du « groupe ethnique » ont une fonction discriminante, ceux étant qualifiés par 

cette étiquette considérés comme membres d’une population à part, distincte de celle 

qui produit l’étiquetage. Cette conception objectiviste fut plus tard remise en question 

par une conception subjectiviste, qui voit dans l’ethnicité une fonction socio-

émotionnelle exprimant l’appartenance et la loyauté à un groupe (Vinsonneau, 2002). 

Jusqu’au milieu des années soixante-dix, l’ethnie représente la forme d’identité 

collective idéale. On l’imagine formatrice d’une communauté définie à partir de 

caractères simples et invariables telles que la langue, le territoire, une culture et des 

origines communes. Cette vision figée de l’identité collective et de la réalité sociale 

s’avère une construction, surtout instrumentalisée à des fins politiques ou idéologiques 

(Di Méo, 2009). Au Québec, la question nationale éclipse celle des relations ethniques 

à partir des années soixante, à cause des transformations sociales et de la montée du 

projet indépendantiste. Les études qui se penchent sur les relations ethniques se 

concentrent majoritairement sur les différences entre les Canadiens français et les 

Canadiens anglais. Les Autochtones sont largement absents de ces analyses 

sociologiques (Juteau et al., 2018).  

Juteau (2015) décrit l’ethnicité selon une approche constructiviste et relationnelle. En 

prenant l’exemple de la francophonie au Québec et au Canada, l’autrice explique la 

fluidité des frontières ethniques. Ces fluctuations sont tributaires de changements dans 



36 
 

les critères d’inclusion et d’exclusion et ont un impact sur le sentiment d’appartenance, 

sur l’identification et sur la construction du Nous collectif. Par exemple, le passage de 

« Canadien-français » à « Québécois » est défini par la transformation de critères 

culturels tels que le mode de vie et la religion. Bien que l’ethnicité fasse référence à 

une façon de se définir qui a vraisemblablement une pertinence sociale, l’autrice tente 

de décrire les acquis d’une perspective scientifique qui s’éloigne de la conception 

essentialiste de cette notion. Selon cette conception décrite par Juteau, l’ethnicité se 

définit par le partage d’ancêtres communs, réels ou imaginés, mais il ne s’agit pas d’un 

fait déterminé, ni transmis héréditairement. Les groupes ethniques se définissent par un 

processus de communalisation, processus né à partir de ce sentiment commun 

d’appartenance qui organise et oriente les comportements de la communauté. En rappel 

à la définition de l’identité comme processus dynamique, l’ethnicité serait une 

production historique comprise dans l’interaction et la transmission : « [o]n ne naît pas 

ethnique, on le devient » (Ibid, 2018, p.27).  

Pour Juteau (2015), qui emprunte à la pensée sociologique de Max Weber, il est 

important de soulever les dynamiques de domination à l’œuvre dans le maintien des 

frontières ethniques, puisque c’est l’honneur ethnique qui servirait de fondement à la 

solidarité sociale du groupe, plutôt qu’une culture commune. Le groupe majoritaire ne 

reconnaissant pas sa propre spécificité, l’ethnicité devient un processus propre à 

l’Autre. Ainsi, on n’ethnicise et n’essentialise que l’Autre, rendant le groupe 

majoritaire synonyme d’universalité. Après la défaite du référendum de 1995 pour la 

souveraineté du Québec, le terme « ethnique » se fait attribuer une connotation 

négative, et la « citoyenneté québécoise » devient la préoccupation du gouvernement, 

pour cerner une formule qui regroupe les citoyen.nes de façon indifférenciée (Ibid, 

2018). 

En présentant une perspective constructiviste de l’ethnicité, nous retenons la question 

du pouvoir qui est omniprésente et inévitable, utile à la compréhension tant du réflexe 



37 
 

protectionniste associé à l’affirmation identitaire du groupe majoritaire francophone 

québécois, que du mouvement de résistance de certaines communautés minorisées. 

Selon Agbobli et Bourassa-Dansereau (2009), le discours identitaire québécois rejoint 

l’identité culturelle telle que théorisée par Ruth Benedict, figure centrale du courant 

culturaliste. Les auteurs soutiennent que l’affirmation identitaire historique du peuple 

québécois s’inscrirait dans la logique des modèles culturels déterminés qui influencent 

la formation des individus composant une société. Le « Nous » québécois, tel que 

représenté dans les médias, est peu défini, sauf lorsque celui-ci s’oppose à un « Autre ». 

Dans le contexte de la pluralisation des sociétés, l’affirmation identitaire québécoise 

semble marquée par un paradoxe: un mythe fondateur d’un peuple qui s’identifie au 

statut de colonisé (Mills, 2010), et qui emprunte à l’imaginaire de la diaspora (Agbobli 

et Bourassa-Dansereau, 2009), en effaçant au passage sa propre ascendance 

colonialiste et rendant invisibles les dynamiques raciales qui marginalisent certaines 

communautés minorisées (Bilge, 2013). Autant le concept de culture que celui de 

l’ethnicité ont historiquement été employés pour définir l’Autre dans sa différence, 

parfois en tant qu’inférieur. Nous nous intéressons à la perspective de l’Autre pour 

comprendre les particularités de leur processus d’identification dans ce contexte social. 

Nous nous intéressons à leur positionnement tel qu’employé par Hall, et à ce que celui-

ci révèle sur l’identité québécoise telle qu’elle est représentée dans les productions 

culturelles qui servent à consolider cette dernière. 

2.7 Race et racisme 

Dans cette dernière section, nous ajoutons un survol du concept de la race, et du racisme 

en tant que processus, pour décrire et contextualiser l’expérience vécue de l’exclusion 

ou de la discrimination, voire de la stigmatisation par certains groupes, tels que les 

artistes minorisé.es ou racisé.es interrogé.es dans le cadre de notre recherche. Un retour 

historique sur l’emploi du concept de race dans un cadre scientifique nous permettra 

de comprendre les manifestations contemporaines du racisme, et son emploi dans la 



38 
 

sphère publique. De plus, nous puisons dans la pensée de certains auteurs clés pour 

réfléchir au rapport entre culture et racisme, une forme de domination particulièrement 

pertinente à la présente recherche. 

Nous revenons d’abord à l’idée de la différenciation, centrale au processus de 

l’identification et même à la compréhension de l’ethnicité : deux concepts qui 

n’impliquent toutefois pas la hiérarchisation, voire l’infériorisation de l’autre. Pour 

Memmi (1994), la mise en relief de la différence représente la première condition 

nécessaire à la formation du racisme. S’ajouterait à cette reconnaissance initiale la 

valorisation de cette différence, puis l’utilisation de cette valorisation au profit de la 

personne dominante qui brandit la démarche raciste. La signification accordée à cette 

différence serait donc l’élément important du processus raciste, lorsqu’il est employé 

pour définir l’inégalité, et ainsi justifier une domination économique et politique. 

Memmi introduit la notion d’hétérophobie, soit le refus d’autrui au nom de la différence 

dans son acception la plus générale, précurseur au racisme, qui serait le refus de l’autre 

en raison de différences biologiques précisément. Ainsi, l’affirmation de soi par la 

différenciation devient autant la tâche du dominant que du dominé, ce dernier 

manifestant sa résistance au mouvement initial d’altérisation initié par le dominant. 

Memmi met toutefois en garde contre les excès de la différenciation, ainsi que la 

négation des traits différentiels dans une tentative de promouvoir une égalité 

universelle de l’humanité.  

Le terme « race » employé pour nommer les groupes opposés par le processus de 

racisation acquiert le sens que nous associons aujourd’hui à l’Allemagne nazie au terme 

d’une approche dite scientifique qui s’appuie sur la biologie pour classer les corps et 

les distinguer dans le but de les prouver inférieurs (Amselle, 2020). La race est 

présentée comme objective, comme fait observable et naturel, puis instrumentalisée 

pour justifier l’asservissement de ces soi-disant groupes raciaux. Cette théorisation 

scientifique développée au 19e siècle, la raciologie, est le fruit de l’impérialisme 



39 
 

colonial qui mènera à la traite atlantique d’esclaves africains et ultimement au génocide 

des juifs1 en Europe (Ibid., 2020). Selon Amselle, cette origine historique commune 

aux différentes formes que prend le racisme contemporain expliquerait sa nature 

universelle, puisque ce dernier transcende les cultures et est susceptible d’être brandi 

par quiconque, même les individus qui en sont victimes. 

Fanon (1956) explique que le racisme devient l’élément le plus visible, le plus 

quotidien d’une structure de hiérarchisation qui traverse les dynamiques sociales. Un 

système si rigoureux et fondamental à l’ensemble culturel qu’il devient inconscient, 

normal. Pour Fanon, le racisme qui s’appuie sur une logique biologique et la 

discrimination basée sur l’étude des traits phénotypiques et génotypiques fait place à 

un racisme culturel. Ces fondements théoriques supposément biologiques, bien 

qu’aujourd’hui délégitimés et réfutés scientifiquement, continuent d’informer les 

manifestations contemporaines du racisme, transformé et renouvelé sous un jour plus 

raffiné. Même si les arguments physiologiques n’ont pas été purgés des dynamiques 

sociales, Fanon soutient qu’on assiste plutôt à la dévalorisation systématisée de cultures 

sous cette forme plus insidieuse de dominance. Ainsi, le régime colonial visant 

l’asservissement des peuples autochtones œuvre à leur déculturation, non pas en 

détruisant ces cultures, mais en les figeant, en les rendant inertes. Pour Lévi-Strauss 

(1987), la diversité des cultures est un phénomène naturel, résultat des échanges et des 

rapports entre différentes sociétés cherchant constamment à s’affirmer et se distinguer 

au contact des autres. Ce dynamisme sain est rarement reconnu comme tel selon 

l’auteur, les formes culturelles se voyant plutôt répudiées lorsqu’elles sont perçues 

comme trop éloignées de la culture à laquelle nous nous identifions. L’auteur décrit 

une tendance vers l’ethnocentrisme, qui informerait une vision stationnaire des cultures 

qui ne sont pas perçues comme analogues à la nôtre, leur développement ne trouvant 

 
 
1 Nous gardons ici l’orthographe employée par l’auteur en ne mettant pas de 
majuscule à juif. 



40 
 

alors aucune signification. Pour Memmi (1994), le racisme a pour fonction de légitimer 

et baliser la dominance. Le racisme est ainsi un outil de l’affirmation de soi, et de 

l’affirmation collective, dans l’abaissement des autres : « une agression motivée, par la 

peur de perdre quelque bien que l’on possède, ou par la peur d’un adversaire à qui l’on 

cherche à arracher quelque bien et qu’il faut dominer pour cela » (p. 115).  

Bien que ses assises biologiques et génétiques aient été réfutés scientifiquement, le 

racisme est un processus omniprésent et bien ancré socialement, un phénomène 

relationnel et dynamique qui puise dans l’impulsion naturelle vers la différenciation, 

une base partagée avec le phénomène de l’identification. Les formes contemporaines 

du racisme qui intéressent la présente recherche sont de nature diffuse, contrairement 

au racisme institutionnel de l’époque ségrégationniste aux États-Unis ou encore celle 

de l’apartheid en Afrique du Sud (Bataille, Mc Andrew et Potvin, 1998). En dépit de 

cette évolution théorique et scientifique, la race est toujours porteuse de sens 

socialement, le processus de racisation lui-même créateur de la race (Garneau et 

Giraudo-Baujeu, 2018). De plus, le paradigme de la société postraciale rend difficile la 

reconnaissance du racisme et des inégalités structurelles et sociales résultantes de ces 

dynamiques de domination (Eid, 2018). Dans ce contexte, l’ethnicité et la nation 

s’avèrent des véhicules identitaires plus appropriés que la blanchité pour distinguer le 

groupe dominant des groupes minorisés. Ainsi, la blanchité devient une catégorie 

performative constitutive de la majorité nationale, symbole d’europénaité et 

d’occidentalité. La blanchité, même si elle n’est pas nommée comme telle, se conjugue 

à la conscience nationale dès la naissance de l’État, pour que cette association perdure 

à ce jour et se renouvelle avec l’immigration postcoloniale (Ibid., 2018).  

Enfin, le « racisme systémique », terme employé notamment par le Collectif SLĀV-

Résistance dans leurs demandes adressées directement au gouvernement, est 

fréquemment sujet à controverse et débats au cours des dernières années dans l’espace 

médiatique et politique québécois (Salamanca Cardona, 2018). Pour Feagin (2023), qui 



41 
 

a contribué à la popularisation du terme, il s’agit d’une réalité fondatrice des États-Unis 

et son historique d’esclavage des Noirs ainsi que l’oppression génocidaire des 

Autochtones et d’autres communautés de couleur. Le terme sert à reconnaître que cette 

oppression demeure enracinée à ce jour dans le développement des institutions 

économiques, politiques, éducatives et sociales étatsuniennes. Selon l’auteur, le 

racisme systémique implique des structures sociales profondes d’oppression raciale, 

mais aussi des structures sociales superficielles. Il faut ainsi reconnaître que le racisme 

contemporain dépasse le racisme individuel, et s’infiltre dans toutes les grandes 

institutions sociales. Le processus raciste serait employé au sein de toute société 

capitaliste comme idéologie et ensemble de pratiques au service du capital. Les 

conditions menant au profit dépendent souvent d’une main-d’œuvre racisée abordable, 

et la croyance en la supériorité raciale combinée avec la catégorisation raciale 

mèneraient à la justification du pouvoir et des privilèges de certains groupes par rapport 

aux autres (Salamanca Cardona, 2018). Ainsi, au Canada et au Québec, des indices de 

ce caractère systémique visant les immigrants et les populations racisées– en référence 

à un comportement qui n’est pas ouvertement raciste mais plutôt le résultat de 

l’interaction entre plusieurs facteurs sociohistoriques – comprendraient entre autres des 

inégalités vécues sur le marché du travail, des disparités de revenus, des difficultés 

d’accès aux espaces de décision politique et aux postes de leadership dans les espaces 

publics, une surveillance policière accrue, etc. (Ibid, 2018).  

En définitive, ce survol du concept de la race et du processus du racisme s’avère 

nécessaire, puisque ce dernier s’explique par sa proximité avec le concept de l’identité, 

en ce qu’il s’agit d’un phénomène social qui s’appuie sur la différenciation, quoique 

dans une logique de domination. Il nous permet d’observer la présence, bien qu’elle 

soit de nature diffuse, du processus de racisation dans la création d’un groupe 

majoritaire au sein de la société québécoise, autour duquel s’organise l’imaginaire 

culturel, et à partir duquel sont créés les groupes minoritaires, représentés entre autres 



42 
 

par les artistes dit.es de la diversité culturelle interrogé.es dans le cadre de cette 

recherche.  

À partir de ces bases théoriques qui nous permettent d’appréhender le processus 

identitaire et les dynamiques relationnelles et sociales pertinentes à notre recherche, 

nous élaborons dans le prochain chapitre une méthodologie tenant compte de la nature 

subjective de la recherche scientifique telle que nous la revendiquons, et les méthodes 

d’enquête qui ont guidé la collecte et l’analyse de données. 



43 
 

CHAPITRE 3 
 
 

MÉTHODOLOGIE 

Dans ce troisième chapitre, nous présenterons et justifierons notre démarche 

méthodologique, qui s’appuie sur une posture épistémologique constructiviste. Ainsi, 

nous mettrons de l’avant la nature subjective de notre propre point de vue en tant que 

chercheuse et présenterons les raisons qui nous motivent à choisir ce sujet de recherche. 

Nous décrirons la méthode d’enquête employée, soit l’entretien semi-directif, et le 

procédé d’analyse choisi, soit l’analyse thématique. Nous expliquerons les contraintes 

rencontrées lors du terrain, ayant mené à la modification de la question de recherche et 

à l’adaptation du recrutement des participant.es. Enfin, nous décrirons l’échantillon de 

participant.es retenu.es pour mener les entretiens.  

3.1 Choix méthodologiques 

Nous entamons ce chapitre méthodologique avec une réflexion sur la subjectivité de la 

chercheuse et du travail de recherche. Mucchielli (2021) tient compte de la subjectivité 

scientifique dans la description et l’analyse de l’identité d’un acteur, qui sera 

interprétée par le chercheur, puis par le lecteur. Différentes significations peuvent donc 

être données à l’identité d’un acteur : par l’acteur lui-même, puis par d’autres acteurs 

externes. Nous trouvons pertinent que cette recherche ainsi que nos choix 

méthodologiques s’inscrivent dans une logique critique et que notre analyse ne 

prétende pas à la neutralité scientifique, pour refléter la critique des biais systémiques 

de la culture et la société québécoises soulevées par les manifestant.es à l’été 2018, que 

nous prenons comme témoins d’une critique déjà présente au sein de la communauté 

artistique. Nous cherchons ainsi à confronter un discours dominant qui aurait été 

privilégié dans la couverture médiatique (Lefrançois et Éthier, 2019) et qui aurait 



44 
 

bénéficié d’une meilleure visibilité et donc d’une plus grande crédibilité que la parole 

des membres du Collectif. Ainsi, nos choix méthodologiques interrogent les biais 

inhérents à la recherche elle-même. Sans supposer que les artistes participant à notre 

recherche ne soient en accord avec le discours et les moyens employés par les membres 

du Collectif SLĀV-Résistance, nous avons orienté nos recherches de participant.es en 

contactant les membres de divers comités engagés pour l’équité, la diversité et 

l’inclusion dans le milieu artistique et culturel, pour que ces artistes aient une posture 

engagée qui nous permette de ne pas trop diverger de notre question de recherche 

initiale.  

Pour guider cette posture critique, nous nous intéressons aux théories féministes, qui 

ont produit de riches expérimentations et réflexions quant aux meilleures façons 

d’intégrer le savoir produit dans les marges à la recherche scientifique (Sprague, 2005). 

Nous retenons spécifiquement l’épistémologie du positionnement, qui s’inscrit dans 

une logique constructiviste et qui considère la subjectivité de la chercheuse en 

interrogeant son propre point de vue. La théorie féministe du positionnement 

s’inscrivant dans une tradition de débats sur la valeur des savoirs opprimés et le 

caractère politique et situé de la construction du savoir (Bracke et Bellacasa, 2013), 

nous y voyons une ressource indispensable à l’inclusion de la parole de personnes 

racisées et artistes engagées au Québec sur le milieu des arts et de la culture québécois 

dans le cadre d’une recherche. La théorie du positionnement reconnaît l’expérience 

vécue de populations marginalisées comme une source de savoir valide, 

potentiellement plus fiable que le savoir traditionnel, et capable d’accroître l’objectivité 

de ce dernier (Ibid., 2013). En outre, le concept de l’outsider within théorisé par Hill 

Collins (1986) nous parait comme un outil de réflexion intéressant pour guider notre 

processus de recherche. Nous appliquons cette théorie autant au point de vue des 

personnes participantes qu’à notre propre posture en tant que chercheuse. D’abord, 

l’outsider within fait référence à la perspective unique des femmes noires, situées à 

l’intersection du racisme et du sexisme et marginalisées autant au sein des mouvements 



45 
 

pour la justice raciale que ceux pour l’égalité des genres. Ce statut marginal leur 

procure un certain avantage au sens épistémologique, leur permettant de percevoir la 

réalité vécue du groupe ou du contexte dans lequel elles évoluent d’un œil plus éclairé. 

Dans un contexte académique, Hill Collins précise que toute personne faisant partie 

d’un groupe leur conférant certains avantages sociaux mais voulant remettre en 

question la pensée dominante peut s’inspirer des expériences des femmes noires et de 

leur statut d’outsider. Nous nous inspirons de cette posture académique décrite par Hill 

Collins pour décrire notre position en tant que chercheuse, et notre approche à la 

recherche.  

3.2 Positionnement individuel 

Nous choisissons de consacrer cette brève section à l’exploration de notre 

positionnement individuel, pour entamer un travail réflexif sur notre propre subjectivité 

en tant que chercheuse. Cet exercice biographique reflète les réflexions développées 

par les participant.es au cours des entretiens et souligne l’influence de nos propres 

appartenances identitaires sur le choix de ce sujet et sur l’analyse des résultats. 

Nous nous intéressons à la question de l’identité québécoise pour ce travail de 

recherche en tant que Québécoise qui ne peut s’identifier à la catégorie « de souche », 

en référence à une ascendance d’ethnicité canadienne-française. Bien que notre langue 

maternelle soit le français, que nous soyons née au Québec, et que nous ne soyons pas 

racisée, trois de nos quatre grands-parents sont issu.es de l’immigration. Nos origines 

italiennes ont souvent été mises de l’avant dans la description de notre profil ethnique 

ou culturel, tant par nous-même que par d’autres : un effort conscient de souligner et 

de célébrer nos traits distinctifs. Notre statut bilingue, acquis au terme d’une éducation 

dans un quartier anglophone de Montréal, nous a toujours permis l’entrée et l’inclusion 

tant dans des milieux anglophones que francophones, sans que notre appartenance à 

l’un ou l’autre de ces groupes ne soit nécessairement complète. Pourtant, les 



46 
 

allégeances nationalistes et culturelles de notre famille maternelle furent bien centrales 

à notre éducation et à la compréhension du pan québécois de notre identité. Vu notre 

inclusion dans des groupes différents de ce groupe francophone, nous finissons par 

remettre en cause cette définition trop limitée de notre identité, et donc à questionner 

un discours hégémonique qui limiterait notre identité à nos racines québécoises, c’est-

à-dire celles qui nous lient à la francophonie et au projet souverainiste consolidé lors 

de la Révolution tranquille. Notre positionnement à l’intersection de ces différentes 

réalités québécoises nous permettrait, tel que l’explique Hill Collins (1986), d’adopter 

le point de vue de l’outsider within. Alors que nous bénéficions des privilèges associés 

à la catégorie majoritaire, nous nous attachons à décrire les limites de cette pensée 

dominante de l’intérieur.  

Ensuite, bien que nous ne puissions pas nous identifier au statut racialisé des artistes 

interrogé.es dans le cadre de cette recherche, nous nous intéressons à leur 

compréhension et leur relation au statut d’artiste, à cause de nos propres expériences 

professionnelles dans le milieu du cinéma québécois, et de notre parcours en tant que 

scénariste et réalisatrice. Certains aspects de cette expérience professionnelle ont été 

source de rapprochement, mais ont surtout permis de comprendre certaines dynamiques 

décrites par les participant.es, qui s’apparentaient à nos propres expériences.  

3.3 Entretiens semi-directifs  

Pour répondre à nos objectifs de recherche, nous privilégions une méthodologie 

qualitative. Nous avons choisi l’entretien semi-directif pour sonder les expériences des 

artistes participant.es en leurs mots, et les inviter à explorer et expliquer leurs 

perspectives. Nous privilégions l’approche évolutive permise par l’entretien semi-

directif, c’est-à-dire que nous avons préparé les thématiques à aborder avec les 

personnes participantes pour encadrer l’entretien sans structurer d’avance la direction 

que prendra le champ d’investigation (Poupart, 2012). Nous avons réalisé une série de 



47 
 

six entretiens individuels avec différents artistes classé.es dans la catégorie de la 

diversité culturelle. Nous avions d’abord prévu un entretien de groupe pour interroger 

les membres du Collectif SLĀV-Résistance, dans le but de refléter leur prise de parole 

collective : une posture qui nous paraissait stratégique, en ce que le front commun 

assumé par le groupe évite qu’une seule personne représentante se fasse porteuse de la 

contestation. Les dynamiques interpersonnelles sont centrales aux entretiens de groupe, 

et la majorité des interactions s’opèrent entre les personnes participantes, le rôle de la 

chercheuse étant d’orienter la discussion en proposant les thématiques (Sprague, 2005). 

Il s’agit d’une façon pour les membres du groupe de trouver les points communs à leurs 

expériences, et de développer un regard critique sur leur propre expérience. Cet aspect 

collaboratif de l’entretien de groupe aurait le potentiel de fournir les bases de la 

construction d’un point de vue alternatif au point de vue hégémonique. De plus, ces 

échanges analytiques propres à l’entretien de groupe représentent une alternative 

intéressante à l’implication de sujets à l’étape de l’interprétation des données (Ibid., 

2005). Nous n’avons finalement pas emprunté cette direction, et avons privilégié des 

entretiens individuels, les participant.es sélectionné.es n’ayant jamais formé de groupe 

similaire au Collectif SLĀV-Résistance pour s’exprimer publiquement. 

L’entrevue est une forme d’interaction sociale, et représente donc un contexte social 

comme un autre où les participant.es sont susceptibles de moduler leur discours pour 

s’adapter à la situation (Sprague, 2005). Les expériences antérieures de chacun.e sont 

susceptibles d’influencer les interactions entre la chercheuse et les personnes 

participantes. Ainsi, les identités jouent un rôle central dans la dynamique de 

l’entretien. Les interactions s’organisent différemment entre personnes qui se 

considèrent similaires, qu’entre personnes qui se considèrent différentes (Ibid., 2005). 

Considérant les différences sociales et culturelles marquées par des dynamiques de 

pouvoir qui opposent les participant.es et la chercheuse dans le contexte de la présente 

recherche, nous avons choisi de mettre de l’avant le point d’identification commun 

potentiel, soit le travail artistique. Cette expérience professionnelle fut mise de l’avant 



48 
 

dans les premiers contacts avec les artistes à l’étape du recrutement, pour justifier notre 

intérêt pour ce sujet. En préparation à ces entretiens, nous avons considéré l’importance 

de nous familiariser avec la pratique artistique de chaque participant.e, la plupart des 

artistes ayant un parcours diversifié marqué par une diversité de titres professionnels. 

Ce travail artistique peut représenter une forme de discours alternatif (Sprague, 2005) 

qui méritait d’être pris en compte dans la préparation des entretiens, surtout puisque la 

première thématique abordée concerne le statut d’artiste de ces personnes. Plusieurs 

des artistes participant.es se sont aussi prononcé.es dans les médias. Ce contenu 

disponible en ligne nous a parfois donné un aperçu du point de vue des participant.es 

et nous a permis de prévoir des questions de relance qui nous paraissaient pertinentes 

en lien avec les thématiques choisies. 

Lors des entretiens, nous avons eu recours à un enregistreur vocal pour nous permettre 

d’effectuer des transcriptions. Ces enregistrements vocaux ont été sauvegardés sur 

l’ordinateur et un disque dur appartenant à la chercheuse le temps de la recherche, et 

seront détruits à la publication du mémoire. Ensuite, la reformulation fut parfois 

employée lors de l’entretien pour confirmer la compréhension des propos des 

personnes participantes et assurer une traduction adéquate de leurs expériences, tel que 

suggéré par Poupart (2012). Par exemple, lorsque certain.es participant.es établissaient 

une différence entre le racisme et la discrimination, nous leur avons demandé de définir 

en leur mots ces concepts, pour clarifier le sens donné par ces individus aux concepts 

que nous employons dans un cadre scientifique, et de noter les divergences de sens s’il 

y a lieu. Sprague (2005) cite quelques méthodes féministes qui visent à créer des liens 

avec les personnes participantes, pour réduire les risques d’objectification de ces 

dernières dans le cadre de la recherche. L’objectif est de trouver des liens de proximité 

avec les personnes participantes, sans effacer les relations de pouvoir présentes non 

seulement dans la relation entre chercheuse et participant.es, mais aussi présentes dans 

les différences entre les statuts sociaux de chacun.es. Entre autres, Sprague décrit la 

possibilité d’employer sa propre biographie comme ressource. L’introspection peut 



49 
 

alors s’avérer un outil intéressant, si l’on fait attention à ne pas basculer dans le 

narcissisme et à occuper trop d’espace dans le contexte de recherche. En ce qui 

concerne spécifiquement les différences raciales et ethniques, Sprague cite Edwards 

(1990) qui recommande la reconnaissance consciente de ces différences et des relations 

de pouvoir qu’elles impliquent. Il faudrait aussi reconnaître les lacunes potentielles de 

la chercheuse dans la compréhension de l’expérience des personnes participantes 

lorsque cette dernière ne partage pas ce vécu. Sprague soutient qu’il faut garder à la 

conscience et analyser les raisons qui motivent un sentiment de proximité et de 

comparaison avec les personnes participantes. Il faut trouver un juste milieu dans ces 

relations d’intimité : trop de rapprochements et de familiarité peuvent soulever des 

enjeux éthiques en éclipsant la relation de pouvoir qui demeure en faveur de la 

chercheuse, et trop peu d’ouverture émotionnelle peut mener à des échanges stériles 

qui omettent la part importante de l’affect dans la collecte de données. 

3.4 Analyse thématique 

Pour analyser les données recueillies, nous avons employé la méthode d’analyse 

thématique telle que décrite par Paillé et Mucchielli (2021). Cette technique nous a 

permis de synthétiser les propos des participant.es par la transposition de leurs 

entretiens en thématiques. Nous avons d’abord procédé à la transcription en verbatim 

des entretiens à partir des enregistrements vocaux, puis à la codification des données 

en arbre thématique. Ce type d’analyse consiste à identifier d’abord les thèmes 

pertinents à nos objectifs de recherche, puis à tracer des liens entre ces thématiques en 

relevant les contradictions, les complémentarités ou encore les récurrences pour étudier 

les tendances observées à l’intérieur du discours individuel de chaque participant.e, 

mais aussi dans la comparaison entre les différentes personnes interviewées. Ce travail 

se matérialise dans un arbre thématique servant à organiser les thèmes principaux et les 

sous-catégories élaborées (Ibid., 2021). Le caractère exploratoire de cette méthode se 

prête bien à notre sujet, considérant la nature située et évolutive de l’objet de recherche, 



50 
 

susceptible d’être interprété et compris de différentes façons par les personnes 

interviewées.  

Nous avons considéré l’utilisation du logiciel d’analyse qualitative NVivo pour 

effectuer notre analyse, mais vu le nombre limité d’entretiens à comparer, nous avons 

préféré travailler à partir des logiciels Word et Excel. Ainsi, nous avons procédé en 

surlignant les passages pertinents dans Word pour identifier les thématiques saillantes, 

puis en organisant ces passages dans Excel pour construire notre arbre thématique. 

Différents auteur.trices relèvent les limites de ce type d’analyse, en lien avec la 

subjectivité de l’interprétation des données imposée par la chercheuse. Il est important 

de confirmer le sens des expériences relatées par les personnes participantes lors de 

l’entretien lui-même, mais il est tout aussi important de conserver cette rigueur à l’étape 

de l’analyse, à travers une lecture minutieuse des verbatim, une synthèse exhaustive et 

possiblement un retour avec les personnes interviewées pour confirmer le sens 

interprété à partir des passages retenus (Poupart, 2012). Blais et Martineau (2006) 

suggèrent entre autres solutions de présenter des résultats préliminaires aux personnes 

participantes pour que celles-ci puissent approuver ou critiquer les catégories établies 

à l’étape du codage. Paillé et Mucchielli (2021), tels que cités dans le texte de Blais et 

Martineau (2006), mettent en garde contre le « piège de la technicisation », qui décrirait 

le risque encouru par la chercheuse de réduire l’analyse à une opération trop linéaire. 

Il faut ainsi trouver un juste milieu entre une lecture trop rigide et technique des 

données recueillies lors des entretiens et une interprétation trop personnelle divorcée 

des faits rapportés. Ensuite, Baribeau (2010) soulève l’importance du non verbal dans 

les entretiens de groupe : les hésitations, les pauses, ou encore lorsque les conversations 

se chevauchent. Selon l’autrice, ces moments peuvent signifier le consensus ou 

indiquer des significations partagées sans être explicitement nommées. 

Sprague (2005) conclut pour sa part qu’il est trop compliqué d’impliquer les personnes 

participantes dans l’analyse des résultats, puisque ceci requiert que les participant.es 



51 
 

aient le temps nécessaire pour entreprendre ce travail supplémentaire, et que ces 

dernier.ères soient en mesure de développer une analyse alternative à celle de la 

chercheuse. On court ainsi le risque de devoir supplanter l’analyse des sujets si jamais 

une divergence d’opinion surgit au cours du processus, ce qui pourrait présenter des 

problèmes éthiques. Il est toutefois important de confirmer le sens donné à certains 

concepts-clés par les participant.es. Les concepts centraux à notre recherche, tels que 

l’identité et l’ethnicité ou encore la culture, sont des termes employés dans le langage 

courant et pourraient donc être compris ou définis par les personnes participantes de 

façon différente que la littérature scientifique recensée dans notre cadre théorique. 

Nous avons donc conclu chaque entretien en demandant aux participant.es de définir 

le concept de l’identité, nous permettant de relever ces différences au besoin, mais 

surtout de relever les aspects saillants de l’identité pour les participant.es, les éléments 

qui leur paraissent le plus important. 

À la lumière des recommandations recensées à partir de divers auteur.trices, nous avons 

inclus une clause au formulaire de consentement pour offrir la possibilité aux 

participant.es de réviser les citations directes de leur propos dans le mémoire. À la 

rédaction des verbatim, nous avons inclus des notes entre parenthèses pour indiquer 

des pauses, des rires, ou encore des gestes lorsque ces indications nous semblaient 

orienter le sens de l’interaction et semblaient importantes à la compréhension des 

propos de l’individu. Nous avons quelques fois réécouté des passages d’enregistrement 

vocal lorsque nous voulions nous assurer du ton employé par la personne. Nous n’avons 

pas offert aux personnes participantes de réviser les résultats ou de suggérer leur propre 

analyse de ces derniers. Nous avons aussi rédigé les quatrième et cinquième chapitres 

de ce mémoire, qui concernent la présentation et l’analyse des résultats, en nous 

référant simultanément aux verbatim complets et à notre arbre thématique. Cette façon 

de procéder nous a permis d’éviter une lecture trop technique qui s’éloigne du contexte 

d’origine et qui impose une continuité avec les thématiques choisies.  



52 
 

3.5 Présentation de l’échantillon 

Nous avons d’abord tenté de contacter quelques membres artistes du Collectif SLĀV-

Résistance qui s’étaient prononcé.es publiquement en 2018. Lorsque ces échanges 

n’ont pas porté fruit, nous avons pris la décision avec notre direction de recherche de 

modifier notre question de recherche pour retirer la mention de la controverse, et pour 

élargir notre échantillon à tout.e artiste minorisé.e en raison de ses origines 

ethnoculturelles et ayant une pratique artistique au Québec. Plus précisément, nous 

nous intéressions aux artistes placé.es dans la catégorie de la diversité culturelle. En 

partant des recommandations des membres de notre jury, nous avons alors effectué 

notre recrutement en envoyant un appel à participant.es à différents organismes ayant 

monté des comités EDI (équité, diversité, inclusion), tel que Diversité artistique 

Montréal et le Conseil québécois du théâtre. De cette façon, nous avions accès à un 

bassin d’artistes correspondant à ce profil. Avec cette approche, nous irions aussi 

nécessairement recruter des personnes ayant une compréhension des enjeux sociaux 

discutés dans le cadre de ces comités, et une volonté d’intervention dans leur milieu. 

Nous avons aussi envoyé une demande au Black Theatre Workshop en lien avec leur 

programme de mentorat aux artistes de théâtre BIPOC, c’est-à-dire les artistes noir.es, 

autochtones, et de couleur. Nous espérions inclure des personnes anglophones à notre 

échantillon, mais n’avons trouvé personne de disponible dans les délais prévus pour la 

tenue des entretiens.  

En cours de recherche, nous avons employé la méthode boule de neige pour recruter 

les dernières personnes participantes. Ainsi, trois artistes ont été recruté.es à travers 

d’autres participant.es. Notre échantillon final est constitué des artistes suivant.es : 

Ligia Borges, Ana Pfeiffer, Isabel Dos Santos, Albert Kwan, MN et AM, les deux 

dernier.ères artistes ayant demandé l’anonymat. Toutes les personnes participantes 

travaillent comme comédien.nes et ont travaillé ou travaillent actuellement dans le 

milieu du théâtre, bien que plusieurs d’entre elles nomment une multitude d’autres 



53 
 

titres professionnels et tous.tes habitent présentement Montréal. Les carrières de 

tous.tes sont bien avancées, les participant.es ayant tous.tes plus de 35 ans. La majorité 

des participant.es décrivent un parcours migratoire, bien que nous reconnaissions la 

spécificité de l’expérience d’Albert Kwan, immigré en bas âge. Plusieurs des artistes 

ont effectué des études supérieures en arts. Enfin, toutes ces personnes se sont 

exprimées en français, bien que ce ne soit pas la langue maternelle de chacun.e, et que 

la majorité est polyglotte. Nous les présenterons individuellement dans les paragraphes 

suivants.  

Ligia Borges a immigré au Québec à partir du Brésil il y a environ 10 ans. L’artiste 

avait une carrière de comédienne dans son pays d’origine, et une compagnie de théâtre, 

La Travessia. Elle est aujourd’hui travailleuse culturelle dans une Maison de la culture 

à Montréal. Elle continue de produire du théâtre avec un collectif de théâtre qu’elle a 

cofondé et de parfois participer à des projets en tant que conteuse, même si elle a 

largement dû abandonner le métier de comédienne depuis son arrivée au Québec. Elle 

détient deux maîtrises en théâtre, la première complétée au Brésil et la seconde en 

France. Elle a entamé un doctorat à l’UQAM. 

Ana Pfeiffer est originaire de Lima au Pérou où elle a travaillé comme comédienne, 

metteuse en scène et professeure de théâtre. Depuis son arrivée au Québec en 2010, 

elle s’est concentrée plutôt sur l’écriture, puisque son accent limitait ses opportunités 

de travail comme actrice. Elle a cofondé la compagnie de théâtre Parrêsia et a complété 

une maîtrise en théâtre à l’UQAM. Elle poursuit présentement un doctorat dans le 

même champ d’études.  

Isabel Dos Santos est portugaise d’origine. Elle entame un diplôme en droit à Lisbonne 

avant de poursuivre une formation à l’École supérieure de théâtre. Elle fonde par la 

suite une compagnie de théâtre, le Théâtre laboratoire de Faro, avec d’autres diplômé.es 

du Conservatoire. Sa carrière professionnelle est déjà bien entamée lorsqu’elle 



54 
 

commence sa maîtrise à l’UQAM dans les années 90, suite à l’obtention d’une bourse 

du ministère de la culture de son pays natal. Au Québec, elle continue de travailler 

comme comédienne au théâtre, au cinéma et à la télévision, bien que sa carrière évolue 

différemment dans ce nouveau milieu professionnel. 

Albert Kwan est d’origine chinoise et né à Madagascar avant d’immigrer au Québec 

avec ses parents à l’âge de deux ans. Il a longtemps habité à Drummondville avec sa 

famille en banlieue de Montréal. L’artiste suit un parcours éclectique, travaillant 

d’abord à la radio et comme animateur dans des clubs le soir, avant de s’intéresser au 

métier d’acteur. Il a complété un programme de réalisation à l’Inis (l’Institut national 

de l’image et du son), en plus d’accumuler les formations en jeu et en interprétation. Il 

travaille aujourd’hui comme réalisateur et comme acteur tant à la télévision, au cinéma 

qu’au théâtre, et a brièvement géré sa propre boîte de production en plus de développer 

des projets en écriture. 

MN a vécu en Afrique et en Europe avant de déménager à Montréal il y a plus d’une 

décennie. Elle change de trajectoire professionnelle au Québec et se réoriente comme 

actrice en obtenant un diplôme du Conservatoire d’art dramatique de Montréal. 

Aujourd’hui, en plus d’être comédienne au cinéma, à la télévision et sur scène, elle 

produit du théâtre et continue de développer des projets d’écriture pour l’écran et pour 

la scène. 

AM a longtemps travaillé en communication et dans le milieu communautaire 

Aujourd’hui, il compte une carrière riche au théâtre, à la télévision et au cinéma en tant 

que comédien. Avec sa compagnie de théâtre, il met de l’avant des projets autochtones, 

et forme de jeunes artistes de ces communautés pour inspirer et former la relève. AM 

est également metteur en scène et auteur. 

 



55 
 

3.6 Considérations éthiques  

Enfin, il est important de brièvement énoncer les considérations éthiques qui ont guidé 

notre processus. En premier lieu, nous avons obtenu une approbation éthique en suivant 

le didactiel en ligne de l’EPTC2. Nous avons obtenu le consentement éclairé, libre et 

continu de chaque participant.e en leur expliquant clairement l’objectif de notre 

recherche et en reconnaissant leur droit de retirer ce consentement à toute étape du 

processus de recherche. Au début des entretiens, nous avons réitéré verbalement le droit 

aux personnes participantes de refuser de répondre à une question, ou de mettre fin à 

l’échange à tout moment, pour créer un espace de discussion le plus sécuritaire 

possible. Nous avons aussi assuré l’anonymat des personnes participantes à l’étape de 

l’analyse, en restreignant l’accès aux verbatim et aux enregistrements vocaux, qui ne 

furent accessibles qu’à la chercheuse, et qui seront détruits une fois la recherche 

complétée.  



56 
 

CHAPITRE 4 
 
 

PRÉSENTATION DES RÉSULTATS 

Cette section présentera une description des résultats tirés de l’analyse thématique des 

six entretiens semi-dirigés menés avec les différent.es artistes classé.es dans la 

catégorie de la diversité culturelle, tel que décrit.es dans le chapitre précédent. Ainsi, 

nous avons opté pour une présentation de nos résultats en deux chapitres : le présent 

chapitre sert de compte-rendu descriptif des constats, et le prochain chapitre sert à 

établir des liens entre ces constats, les éléments saillants, et la littérature de référence. 

Le chapitre sera structuré en fonction des trois thématiques principales employées lors 

de nos entretiens, soit : le parcours artistique, le milieu des arts, puis l’identité, pour 

ensuite décliner les sous-thématiques telles que dégagées lors de l’analyse. 

4.1 Parcours artistique  

Les réponses données aux questions de cette première thématique ont pris la forme de 

récits de vie. Chaque participant.e s’est lancé.e dans une description chronologique de 

son parcours professionnel, pour décrire son choix de métier et son évolution dans ce 

contexte. Nous essayions ici de comprendre la façon dont chaque personne s’identifiait 

professionnellement, comment elle intégrait cet aspect de son vécu à un parcours de 

vie global. La question étant très ouverte pour faciliter l’entrée en matière, les 

personnes participantes ont rapidement et spontanément intégré à leur récit des 

éléments pertinents aux prochaines thématiques. L’objet de l’identité fut notamment 

abordé bien avant la troisième thématique, et la question du racisme a émergé dans 

plusieurs entretiens sans que nous ne l’abordions avec nos questions. Nous avons donc 

retenu pour cette section de l’analyse les éléments du discours qui se rapportaient 

spécifiquement au métier, aux raisons ayant motivé le choix de profession, et à la 



57 
 

description du titre professionnel. Les différentes sous-thématiques que nous avons 

retenues de l’analyse des entretiens pour cette première catégorie sont la transmission, 

en référence à la fonction communicationnelle et d’échange associée avec la vocation 

d’artiste; la contestation, pour décrire les parcours atypiques et parfois contestataires 

des différent.es artistes; la multidisciplinarité, c’est-à-dire la pluralité de titres ou de 

formations accumulées par les personnes interrogées, puis le métier rémunéré pour 

aborder la nature financière du travail des artistes. 

4.1.1 Transmission 

La première rubrique pertinente à faire ressortir est celle de la transmission, qui fut le 

plus présente dans le discours de notre entretien avec AM. Cet artiste nous parle 

d’abord de l’échange, du désir de parler, de raconter. Ce filon traverse son parcours et 

ses différentes expériences de travail dans le milieu des communications. Il introduit 

cette thématique avec une référence à son enfance, à son lien avec les aînés de sa 

communauté qu’il écoutait raconter des histoires. Les liens à la communauté, 

particulièrement aux aînés reviendra souvent par la suite pour ancrer des exemples, des 

anecdotes. L’artiste parle de l’héritage qu’il compte léguer à son tour aux prochaines 

générations, en redonnant aux jeunes artistes autochtones par le biais de formations et 

d’opportunités de travail. Ligia Borges lie son expérience en enseignement aux 

motivations qui l’ont menée à choisir une carrière artistique dans le milieu du théâtre. 

Nous incluons cette association à l’enseignement à un engagement envers la 

transmission, et la communauté.  

Similairement, Isabel Dos Santos nous parle du rôle éducatif du théâtre, qui se révèle 

à elle pendant ses études au Portugal, dans un contexte de révolution politique. Cette 

artiste reconnaît le même rôle communautaire à sa pratique artistique. Enfin, AM ainsi 

que MN expriment le besoin de raconter leurs propres histoires, face à un manque de 

rôles intéressants dans le cas de MN, et pour lutter contre les stéréotypes et les 



58 
 

limitations imposées par une culture ignorante des réalités autochtones pour AM. Ce 

dernier précise aussi le devoir de mémoire, de l’importance de se raconter pour 

préserver le souvenir des réalités de sa communauté.  

4.1.2 Contestation 

Cette prochaine thématique regroupe toutes les références à un cheminement à contre-

courant. D’abord, l’envie de questionner, de confronter l’ordre établi. Pour AM, il est 

en partie question de curiosité, d’une envie d’apprendre en posant des questions, mais 

aussi de creuser les aspects douloureux de son histoire et de celle des peuples 

autochtones dans sa pratique en tant qu’artiste et créateur autochtone. MN, quant à elle, 

se trouve dans une société qui ne semble pas intéressée par son besoin de questionner : 

un enjeu auquel elle se trouve confrontée au Québec spécifiquement, tel qu’elle le 

répète souvent au cours de l’entretien. Ana Pfeiffer, pour sa part, identifie une attirance 

pour l’atypique dans sa pratique artistique, qu’elle lie à son intérêt pour l’enjeu de la 

diversité.  

Ensuite, l’engagement politique est important pour plusieurs des artistes interviewé.es. 

Ligia, en continuation du travail entamé au Brésil avec sa compagnie de théâtre, 

s’identifie comme artiste engagée, qui n’est pas intéressée par le théâtre psychologique 

privilégié au Québec par la majorité des compagnies de théâtre. Dans le même ordre 

d’idées, Ana trouve son compte dans les mouvements sociaux et l’engagement au sein 

de groupes et de comités du milieu qui luttent pour les causes qui lui tiennent à cœur. 

Isabel a fait carrière en politique à Montréal, et poursuit cet engagement à travers sa 

participation à des comités EDI. Albert Kwan précise l’importance quant à lui de 

s’engager dans ce genre de comités, de faire entendre sa voix en tant qu’artiste minorisé 

pour qu’il y ait une meilleure représentation de la diversité dans le milieu artistique. 

Enfin, Albert qualifie d’emblée son parcours artistique comme étant « décalé » pour 

faire référence aux détours qu’il emprunte dans ses ambitions professionnelles en 



59 
 

rejetant les aspirations de sa mère immigrante. Alors que les autres extraits relevés font 

référence à une confrontation avec le milieu artistique et la société québécoise, ce 

passage se concentre à plus petite échelle sur le noyau familial. 

Cette nature contestataire que nous avons retrouvée dans le discours de chaque 

participant.e se traduira à nouveau dans la prochaine section qui porte sur leur 

expérience du milieu des arts. Ainsi, les artistes associent ici l’envie de questionner ou 

de remettre en cause l’ordre établi à leur vision artistique, voire à une nature profonde, 

qui les positionnera ensuite en conflit avec leur milieu. 

4.1.3 Multidisciplinarité 

Les artistes interviewé.es portent plusieurs chapeaux, nomment plusieurs titres en 

décrivant leur profession, et mettent souvent un titre de l’avant dépendamment du 

contexte. L’impératif financier est la raison principale donnée pour cette pluralité de 

titres professionnels. MN explique qu’il s’agit de la réalité économique de tout artiste 

qui veut vivre de l’art. En tant que comédienne, elle se doit de se diversifier, ne pouvant 

vivre seulement du théâtre, par exemple. Adopter le titre de producteur.trice ou de 

réalisateur.trice comme l’ont fait notamment Albert et MN, ou encore de fonder sa 

propre compagnie de théâtre permet aussi à un.e comédien.ne de créer ses propres 

opportunités. Albert raconte le besoin d’accumuler les emplois au début de sa carrière 

pour nourrir sa fille. En décrivant les différents postes qu’il a pu occuper sur un plateau 

de tournage, l’artiste explique aussi qu’il est simplement dans la nature d’un.e artiste 

de toucher à tout. AM décrit son propre parcours comme étant « éclectique » puisque 

sa vie professionnelle l’a mené à prendre divers détours, cumulant les expériences dans 

la sphère artistique, en communication et en milieu communautaire. 

L’influence des aspirations de parents immigrants est aussi mentionnée par MN 

lorsqu’elle explique avoir abandonné sa carrière au profit d’un passage au 

Conservatoire d’arts dramatiques. Elle contextualise ce changement de parcours en 



60 
 

expliquant l’importance accordée par ses parents aux études et aux diplômes pour avoir 

accès à « un bon travail, une sécurité financière ». Isabel est la seule participante à ne 

pas aborder la pluralité de titres professionnels, bien qu’elle raconte elle aussi s’être 

réorientée professionnellement. Elle choisit d’abord une carrière plus « stable » en 

droit, un choix motivé par sa situation socioéconomique et familiale. Ligia et Ana ont 

pour leur part vécu des réorientations de carrière à cause de leur parcours migratoire. 

Ligia ne se reconnaît pas dans l’esthétique privilégiée par le théâtre québécois, et se 

rabat finalement sur le conte, un milieu qu’elle reconnaît comme plus accueillant, plus 

inclusif. Ana se voit forcée de « reconstruire tout » à son arrivée au Québec, se 

concentrant surtout sur la mise en scène bien qu’elle fut interprète et comédienne au 

Pérou.  

4.1.4 Métier rémunéré 

Nous avons ici rassemblé les références au travail créatif et artistique en tant que 

profession, en tant que métier rémunéré. Lorsque MN définit son titre professionnel, 

elle se rabat sur la source principale de son revenu, soit le jeu. Elle explique même le 

malaise vécu par d’autres comédien.nes dans son entourage à s’identifier en tant que 

tel s’il ne s’agit pas de leur source principale de revenu. Ligia met de l’avant son titre 

de travailleuse culturelle, malgré sa pratique artistique et son curriculum vitae de 

comédienne, parce que « c’est du 9 à 5 ». Isabel explique ses débuts de carrière en droit 

influencée par l’avis de ses parents issus de la classe moyenne, puisqu’une carrière 

artistique ne représentait pas un choix viable financièrement. Ana ressent une 

validation de son travail lorsqu’elle reçoit du financement et voit ses projets diffusés 

par les institutions locales. Le fait de travailler devient pour elle une validation de son 

titre professionnel et de son appartenance au milieu artistique. Ainsi, le métier d’artiste 

est déjà associé à une certaine précarité financière, mais se voit légitimé au niveau 

identitaire lorsqu’il permet un revenu convenable et lorsqu’il est reconnu par les 

institutions. Enfin, Albert fait référence aux formations continues qu’il accumule au fil 



61 
 

des ans pour se professionnaliser, pour se permettre de travailler et d’exercer le métier 

de son choix, même lorsque les formations en question sont plus rébarbatives et 

s’éloignent de son champ d’intérêt, voire ne s’accordent pas avec sa nature : « c’était 

tellement plate pour moi le créatif assis avec – c’était tous des comptables ». 

4.2 Milieu des arts 

Notre deuxième thématique porte sur l’expérience du milieu des arts. Nos questions 

portaient sur le milieu des arts québécois spécifiquement, mais certain.es participant.es 

ayant un parcours migratoire ont pu intégrer des comparaisons avec les milieux 

artistiques de leur pays natal. Les réflexions des participant.es sur le milieu artistique 

sont parfois indissociables des commentaires plus généraux sur la société et sur la 

culture québécoises dans leur ensemble. Les sous-thématiques relevées sont la 

confrontation, en référence à la posture de revendication adoptée par plusieurs 

participant.es; la fermeture et l’exclusion, pour décrire le sentiment d’isolement ou 

carrément d’exclusion vécu par les artistes au sein de la communauté artistique 

montréalaise; la visibilité et la représentativité, en parlant du manque de représentation 

adéquate de la diversité culturelle voire une représentation péjorative et stéréotypée 

dans le contenu culturel québécois; les difficultés et inégalités structurelles pour révéler 

les enjeux de pouvoir ou de domination observées par les artistes ou vécues directement 

par ces dernier.ères; la précarité et le manque de reconnaissance pour décrire le manque 

de valorisation du métier d’artiste; puis le rôle de l’art pour détailler les visions que 

chaque artiste entretient de la fonction de l’art en société ou de l’artiste même. 

4.2.1 Confrontation 

Cette première sous-thématique semble rejoindre la catégorie contestataire relevée 

dans la section précédente pour décrire les motivations qui sous-tendent le choix du 

métier d’artiste. Chaque personne participante exprime ici son désir de revendiquer – 

notamment l’égalité sociale – ou simplement de questionner l’ordre établi, qui n’est 



62 
 

pas en adéquation avec la tendance observée dans le milieu artistique québécois, voire 

dans la société québécoise dans son ensemble. MN déplore carrément « le mutisme » 

du milieu des arts québécois, qui lui vaut une réputation d’artiste politisée, qui dérange, 

qui fâche. L’artiste se perçoit plutôt comme « vocale », intéressée au dialogue et à la 

remise en question, mais finit par s’épuiser de cette dynamique conflictuelle qui 

l’éloigne de son travail artistique. Ana apprécie l’esthétique audacieuse, les approches 

expérimentales en théâtre lorsqu’elle arrive à Montréal, mais elle est surprise de 

constater que cette exploration esthétique ne se traduise pas en questionnement sur les 

enjeux liés à la représentation et la diversité culturelle, qui lui paraissent évidents. 

Malgré une évolution observée en ce sens, Ana maintient que ce type de 

questionnement manque toujours de profondeur à l’heure actuelle. Nous observons un 

message commun entre ces artistes, qui perçoivent la remise en question de façon 

constructive, voire comme un trait de caractère, alors qu’elles sont confrontées à un 

milieu professionnel peu réceptif à la réflexivité. Isabel nomme clairement cet enjeu en 

se rappelant les difficultés à son arrivée au Québec dans les années 90 à critiquer le 

milieu dans lequel elle travaillait. Elle explique les tentatives de soulever des enjeux, 

de discuter du « modèle dysfonctionnel », sans que ces tentatives d’échange ne soient 

reçues comme des attaques.  

AM porte un discours un peu plus nuancé par rapport à la critique. L’artiste se désole 

d’une polarisation croissante et dénonce la rectitude politique de toute part, ainsi que 

les débordements vers la censure, qui selon lui ne sont pas sains pour les arts. Ainsi, 

contrairement aux autres artistes citées plus haut, AM perçoit un problème généralisé 

dans le milieu artistique et même la société, une mentalité adoptée par des membres de 

la communauté artistique, parfois des collègues, qui sont inflexibles et freinent le 

dialogue. AM précise qu’il ne s’agit pas seulement de personnes qui occupent des 

postes décisionnels au sein des institutions. Il nomme les controverses SLĀV et Kanata 

en exemple. Il voit le risque d’un tel discours arrêté qui impose des interdits, que la 

même logique lui soit appliquée en tant qu’artiste autochtone, qui ne veut plus être 



63 
 

cantonné à des rôles stéréotypés. AM conçoit ce climat de polarisation comme un cycle, 

une tendance qui se répète dans le temps. Ainsi, AM rappelle plusieurs fois 

l’importance de prioriser le dialogue pour favoriser le vivre ensemble, pour éviter la 

discorde. Bien que les arguments de chacun.e se rejoignent, nous observons que AM 

se démarque par son attention à l’enjeu de la censure, et surtout dans sa vision des 

controverses liées aux spectacles SLĀV et Kanata. Nous retenons un passage à la fin 

de notre entretien, où AM exprime le besoin de transformer la colère et la révolte 

vécues plus tôt dans sa vie, en parlant des pensionnats où il a été envoyé plus jeune, 

pour léguer quelque chose de positif aux générations futures. Ce besoin de 

transformation semble en adéquation avec le discours de l’artiste axé sur le dialogue et 

le vivre-ensemble, et son rejet de la rectitude politique et du climat de polarisation. 

4.2.2 Fermeture et exclusion 

Nous abordons ici les passages où les participant.es décrivent un milieu fermé, qui 

semble réservé à un groupe déjà établi, qui rejette et exclut la nouveauté et la différence. 

AM parle du star-système québécois en référence aux acteur.trices préférées par 

l’industrie, qui décrochent tous.tes les rôles, pour parler du manque d’opportunités 

données à « des nouveaux ». Ana illustre cette chasse gardée en parlant du théâtre 

québécois qu’elle trouve non représentatif de Montréal, sa ville d’accueil : « [c]’était 

comme une bulle de gens pareils qui parlaient pareil ». L’artiste parle ici de ses 

réflexions à son arrivée à Montréal, en 2012, et précise qu’une amélioration graduelle 

s’est observée au cours des années qui ont suivi, au niveau de l’inclusion de la diversité 

ethnique dans le milieu du théâtre québécois. Pour l’artiste, la conséquence naturelle 

de ce repli sur soi serait la perte de publics qui ne se reconnaissent pas sur scène et qui 

ne sont donc pas intéressés à consommer le contenu culturel québécois. Ligia aborde 

la fermeture des metteurs en scène, donc des personnes en position de l’engager en tant 

que comédienne, ainsi que des institutions gouvernementales qui financent les projets. 

Pour sa part, Isabel souligne l’exclusion des comédien.nes qui, comme elle, parlent 



64 
 

avec un accent, en apparence pour préserver un imaginaire collectif « québécois ». Elle 

compare au Portugal, où elle avait observé une plus grande ouverture, une plus grande 

facilité à intégrer les nouveaux arrivants lorsqu’elle y travaillait comme comédienne.  

Isabel comme Ana relatent une expérience similaire vécue à leur arrivée à la maîtrise 

au Québec, où leurs collègues universitaires ne manifestaient aucun intérêt à l’égard de 

leurs références culturelles. Nous rappelons qu’Isabel arrive au Québec au début des 

années 90, alors qu’Ana arrive une vingtaine d’années plus tard en 2010. Ana se sent 

parler dans le vide, se sent incomprise. Isabel ajoute que les autres étudiants en théâtre 

n’expriment aucun intérêt lorsqu’elle réfère à sa formation au Portugal : « [ç]a fait 

partie de la fermeture, de pas comprendre la richesse ». Ainsi, ces deux femmes 

immigrantes constatent cette fermeture à l’Autre, un manque d’intérêt pour ceux et 

celles qui viennent d’ailleurs, mais surtout qui ne correspondent pas à la représentation 

du groupe majoritaire. Ceci mène même à l’exclusion, au sentiment d’isolement de ces 

deux femmes. Ana raconte les difficultés rencontrées alors qu’elle tente de connaître 

les rouages du financement au Québec, qu’aucun.e de ses collègues artistes ne prend le 

temps de lui expliquer. Elle perçoit cette fermeture comme une peur d’entrer en 

compétition pour l’accès aux subventions avec des artistes venu.es d’ailleurs. Isabel se 

sent carrément exclue et rejetée à maintes reprises par ses collègues. Elle nuance ses 

propos pour clarifier qu’il ne s’agit pas nécessairement de racisme, et qu’elle ne 

considère pas la société québécoise comme intrinsèquement raciste, bien que le milieu 

du théâtre et du cinéma soient des groupes fermés qui excluent pour maintenir des 

privilèges. Isabel précise que certains théâtres, notamment le Théâtre d’Aujourd’hui 

l’accueillent et sont plus ouverts aux artistes de l’étranger qui, comme elle, parlent avec 

un accent à son arrivée au Québec. À l’instar d’Ana, elle observe une évolution certaine 

dans l’inclusion des « minorités », donc dans la présence d’artistes dit.es de la diversité 

culturelle tant sur la scène qu’à l’écran. 



65 
 

En ce sens, Ligia, Isabel, et Albert observent un décalage entre la mentalité du public 

et la fermeture expérimentée au sein de ces milieux professionnels. MN mentionne 

aussi ce décalage en parlant du manque de représentativité à l’écran, en relatant la 

lassitude du public qui voit constamment les mêmes visages. MN est autrement absente 

de cette catégorie, puisque l’artiste n’exprime pas directement se sentir exclue, mais 

adresse de front les inégalités structurelles, tel que nous le verrons dans les prochaines 

sous-thématiques. 

4.2.3 Visibilité et représentativité 

Cette prochaine thématique aborde l’enjeu de la visibilité. En plus de l’isolement, voire 

l’exclusion ressentis par les personnes interviewées, ces dernières nous décrivent les 

façons dont elles se sentent exclues des représentations médiatiques et plus 

abstraitement, de l’imaginaire collectif québécois.  

Ligia et Ana estiment qu’une vision coloniale influence la pensée dominante dans le 

milieu culturel au Québec, chose qu’elles constatent dès leur arrivée. Nous remarquons 

que ces participantes emploient les termes « colonial » et « décolonial », ou encore 

« racisme systémique » dans leurs réflexions et pour décrire leurs expériences 

professionnelles. Nous soulignons que ces deux artistes ont toutes deux entamé des 

doctorats en études théâtrales, et donc il est fort possible que l’usage de ces concepts 

scientifiques issus des études culturelles soit intégré à leur pratique et à leur quotidien. 

Ana constate un regard tourné vers l’Europe, un milieu enfermé dans cette vision, au 

détriment des cultures sud-américaines et autochtones, notamment. Pour Ligia, le 

Québec semble s’être affranchi quelque peu de cette influence coloniale lors de la 

Révolution tranquille avec les changements introduits par l’œuvre du dramaturge 

Michel Tremblay entre autres, mais que l’esthétique privilégiée au théâtre québécois 

demeure profondément coloniale, bien que ces biais soient inconscients. L’artiste 

déplore que les projets à pratique décoloniale aient souvent du mal à être soutenus par 



66 
 

les bailleurs de fond québécois, mais que le Canada semble plus enclin à accueillir cette 

approche. Ayant siégé quelques fois sur les jurys de sélection au CALQ, elle constate 

que la division du travail elle-même au Québec est de nature « très européen[e], très 

étatsunien[ne] », ce qui pourrait influencer le regard de ceux et celles qui évaluent les 

projets à financer. Par ceci, Ligia entend qu’elle remarque une très grande 

spécialisation des différents métiers créatifs tels que l’éclairage et les costumes, chose 

qui n’était pas du tout habituelle dans son expérience au Brésil. Les projets respectant 

cette démarche partagent donc une esthétique beaucoup plus recherchée et aboutie 

visuellement qui serait considérée comme plus professionnelle au regard du milieu, 

alors que l’artiste est plutôt encline à évaluer la démarche, la vision artistique et la 

faisabilité des projets. L’artiste souligne à quelques reprises cette esthétique unique 

privilégiée par les productions théâtrales québécoises, alors que sa formation au Brésil 

l’aurait amenée à explorer une multitude d’esthétiques de jeu qui semblent totalement 

inconnues au Québec, témoignant à nouveau d’une fermeture du milieu.  

Les artistes relèvent ainsi la fermeture de l’imaginaire lui-même au sein du milieu 

artistique. Isabel attribue cette fermeture à un repli effectué après le référendum pour 

l’indépendance du Québec en 1995, pour permettre aux « Québécois.es de souche » de 

retrouver un lien avec leurs racines : « et donc le répertoire après le référendum change 

complètement et je vois beaucoup moins d'ouverture, d'intérêt à l'Autre, à intégrer cet 

autre-là que de toute façon, peut-être inconsciemment, on se disait ils ont voté non ». 

Pour Ana, cette absence de l’Autre est flagrante lorsqu’elle constate au cours d’une 

réunion que les artistes immigrants avec lesquels elle collabore ne sont pas connus du 

Conseil des arts et des lettres du Québec. Selon elle, les immigrant.es ne sont pas 

imaginé.es en tant qu’artistes : « pour le milieu québécois, ça existait pas, c'est-à-dire 

les migrants, c’étaient les personnes qui viennent pour l'argent. Ils fuient la guerre, ils 

ne veulent pas faire de théâtre. Probablement leurs enfants, mais pas eux. Mais ils 

savaient pas qu’au Chili, après la dictature de Chili, il y a plein d'artistes qui ont fui la 

dictature. Même chose en Europe de l'Est ». Albert raconte s’être fait refuser le 



67 
 

financement à quelques reprises sous prétexte que ses scénarios mettant en scène des 

personnages racisés et de couleur dépeignaient un univers « qui n’existe pas ».  

Les artistes questionné.es abordent ensuite de front le manque de représentation, en 

référence à la faible présence d’acteur-trices et personnages de la diversité culturelle à 

l’écran ou sur scène. Albert décrie le manque de rôles substantiels décrochés au cours 

de sa carrière, c’est-à-dire des premiers rôles à la télévision ou au cinéma, qui ne sont 

pas relégués à l’arrière-plan et qui se voient attribuer une véritable évolution narrative. 

En audition, Albert constate souvent être le seul acteur de couleur dans une salle 

d’attente remplie d’acteurs blancs. MN ajoute qu’à sa sortie du Conservatoire il y a 

maintenant dix ans, les acteurs et actrices noir.es ne se faisaient pas convoquer en 

audition, puisque ces dernier.ères se faisaient principalement appeler pour des 

troisièmes rôles, ce qui implique une seule réplique ou aucun texte à prononcer. 

L’actrice a observé une évolution timide en ce sens puisque les diffuseurs se sont fait 

imposer de représenter la diversité culturelle de leurs publics. En réalité, les diffuseurs 

ne se font imposer aucun quota quant à la représentation de la diversité, mais le Conseil 

de la radiodiffusion et des télécommunications canadiennes (CRTC) a émis en 2005 un 

rapport décrivant les obligations de représentation de ces diffuseurs en lien avec la 

représentation de la diversité culturelle à la télévision. Ainsi, le CRTC exige plutôt des 

plans d’action et des rapports annuels de la part des diffuseurs (CRTC, 2008). Ces 

exigences ne tiennent donc pas compte du traitement de ces enjeux par le milieu du 

théâtre et ces mesures étaient en place plusieurs années avant la graduation de MN.  

AM ne ressentait pas d’intérêt pour le jeu au début de sa carrière de comédien, puisqu’il 

ne se voyait pas à l’écran. Lorsque AM se voyait représenté, les images projetées 

étaient porteuses des stéréotypes les plus violents à l’endroit des Autochtones : des 

alcooliques qui vivent au crochet de l’État ou encore les méchants antagonistes à 

abattre dans les westerns américains. MN décrit à son tour les rôles stéréotypés de 

migrante ou de réfugiée de guerre qu’elle se fait souvent proposer : « mais ça aussi on 



68 
 

n’en parle pas, des Noirs privilégiés. Apparemment ça n'existe pas. On est clairement 

tous pauvres. Ou on est réfugiés, ou on a fui un pays en guerre. […] J’ai passé des 

auditions qui étaient comme : gros accent, puis elle a fui un pays. Mais je sais pas ce 

que vous me demandez de faire.». MN souligne aussi la perte d’opportunités après son 

accouchement, le message transmis par son agente étant que son apparence moins 

musclée ne convenait pas aux rôles visés. Selon l’actrice, il s’agit plutôt du fait que les 

corps noirs et non minces ne correspondent pas à l’idéal imaginé par les personnes qui 

produisent le contenu médiatique. Pour sa part, Albert se voit obligé d’accepter des 

emplois où on lui demande d’adopter des accents caricaturaux pour pouvoir nourrir sa 

fille au début de sa carrière.  

En plus des stéréotypes, les artistes remarquent une tendance vers l’essentialisme au 

casting. AM établit une distinction entre se faire offrir un rôle de policier, et un rôle 

d’Autochtone policier : « j’ai pas à jouer l’Autochtone, je le suis ». Isabel rapporte cette 

habitude à catégoriser un interprète selon ses traits physiques, qui ne rendent pas 

compte de la complexité du personnage, et de l’individu. MN décrit les auditions 

ouvertes à la diversité, qui selon l’actrice, ne sont pas une mesure favorisant réellement 

l’inclusion. Dans le cadre de ces auditions, un groupe d’acteurs noirs de tout âge et 

d’apparences différentes se font convoquer à une même audition, par exemple. MN 

dénonce le processus : « être noir, c'est pas un casting. Les personnes blanches, leur 

casting c'est pas d’être blanches. Il y a celle qui a l'air naïve, il y a celle qui a l'air dure. 

Moi je sais que je peux avoir l'air sévère, ça c'est un casting. Mais là moi mon casting 

est encore ‘Noire’ ». Pour l’actrice, de telles mesures annihilent l’être et effacent la 

pluralité des communautés noires.  

Albert, qui rapporte des expériences similaires, compare celles-ci à son expérience dans 

les milieux anglophones, en référence tant aux États-Unis qu’au Canada anglais. 

L’acteur s’y fait offrir des rôles moins stéréotypés, et constate une relation plus 

naturelle à cette dite diversité, c’est-à-dire que les personnages de couleur sont 



69 
 

beaucoup plus courants à l’écran. Les accents aussi ne sont pas un frein à l’embauche 

comme au Québec, où l’accent « québécois » est privilégié.  

4.2.4 Difficultés et inégalités structurelles 

Nous avons regroupé dans cette section toutes les références à des enjeux de pouvoir 

et des relations de domination qui mènent à des inégalités structurelles. Les quatre 

artistes féminines interrogées pour cette recherche font spontanément mention des 

difficultés d’accès accrues par leur identité de genre au cours de leurs témoignages, 

même si le genre n’est pas une dimension que nous approfondissons dans le cadre de 

cette recherche.  

Le racisme ainsi que la discrimination sont rapidement abordés, sans que nos questions 

se penchent directement sur ces enjeux. Ces réalités font donc partie intégrante de leur 

parcours artistique, en motivant leur choix de carrière ou encore en justifiant des 

changements de trajectoire. Certaines personnes participantes ne s’identifient pas 

comme racisées, et ne considèrent donc pas que ces expériences soient attribuables au 

racisme, d’où notre emploi du mot discrimination dans ces circonstances. 

AM n’envisageait pas faire de carrière artistique à ses débuts dans les années 70 et 80, 

et n’avait pas d’intérêt pour les arts en général. D’une part, parce qu’il ne se voyait pas 

représenté à l’écran, mais aussi à cause d’un climat raciste qui l’excluait explicitement : 

« souvent ils nous disaient : ‘retourne dans ta réserve’ ». L’artiste nous parle de racisme 

systémique pour préciser que les relations de domination sont créées par un système 

généralisé à la société, et non par des individus racistes de façon innée. Ainsi, les 

personnes qui lui lançaient ce genre de propos, ou les producteurs et réalisateurs qui 

proposent des rôles stéréotypés font partie de ce système et ont intégré cette façon de 

penser. L’artiste précise que le racisme se vit au quotidien, à répétition, et devient donc 

normalisé. Ana, Ligia, ainsi qu’Isabel racontent toutes avoir vécu de la discrimination 

à l’emploi en lien avec leur accent. Ana et Isabel se penchent sur la question au sein de 



70 
 

différents comités EDI sur lesquels elles siègent, puisque le problème est répandu dans 

le milieu. Ligia s’est maintes fois sentie décrédibilisée à cause de son accent brésilien. 

Les refus auxquels elle fait référence ne furent pas explicites, mais elle raconte avoir 

plusieurs fois perdu des offres de collaboration à la suite d’une première rencontre en 

personne. 

Pour plusieurs, les mesures d’inclusion sont vécues comme de l’instrumentalisation, 

des tentatives maladroites des industries médiatiques de redorer leur blason. 

L’ouverture à ladite diversité est donc perçue comme manquant de sincérité. Pour MN, 

certains rôles lui sont attribués par obligation plutôt que pour son talent. Lorsqu’elle 

fonde sa propre compagnie de théâtre, elle reçoit beaucoup de subventions du 

gouvernement provincial, mais elle sent que l’État se voit dans l’obligation de financer 

les quelques compagnies gérées par des artistes noir.es qui soumettent des projets, vu 

son mandat public. Ana perçoit ces initiatives en faveur de l’inclusion comme des 

réactions de peur, plutôt que de réelles tentatives de collaboration et de dialogue ou de 

véritables questionnements, et sont une façon pour un groupe majoritaire de ne pas se 

voir attribuer l’étiquette d’oppresseur. Albert explique l’échelle des types de rôles 

utilisée par l’Union des artistes, répartie selon le nombre de répliques et le temps de 

présence à l’écran. Albert explique qu’on comptabilise le nombre de premiers rôles 

attribués à des acteurs et actrices issu.es de la diversité pour évaluer la représentation, 

alors qu’un premier rôle ne désigne pas nécessairement un personnage principal autour 

duquel se développe l’intrigue. L’artiste remarque que les acteur.trices issu.es de la 

diversité seront souvent au service du héros et de son développement. 

Les artistes rencontré.es décrivent un milieu professionnel difficile d’accès, surtout 

pour les personnes issues de la diversité. Plusieurs nous parlent d’abord du 

financement : les demandes de subvention exigent l’adoption d’un langage technique 

précis. AM mentionne les ressources et mesures en soutien aux artistes autochtones 

pour les aider à adopter ce langage. Ana apprend ce fonctionnement par hasard en 



71 
 

assistant à un événement ouvert au public où elle prend la parole et rencontre des 

représentantes du Conseil des arts et des lettres du Québec. Un des critères 

d’admissibilité requiert d’être reconnue en tant qu’artiste par ses pairs, chose difficile 

en tant qu’immigrante qui n’a pas encore de projet diffusé au Québec. À l’université, 

elle se fait conseiller de tenter sa chance du côté du financement privé, malgré le fait 

qu’elle soit citoyenne et qu’elle ait droit au financement public. Ana souligne une faille 

dans le système de bourses visant à pallier les barrières à l’accès vécues par les artistes 

issu.es de la diversité. Celles-ci offrent une première opportunité à ces artistes, mais ne 

leur garantissent pas un accès au milieu de façon pérenne. Ligia abonde en ce sens, en 

ajoutant qu’il est important de remplir son budget à partir de différentes sources de 

subvention, le CALQ étant la source la plus significative de financement. La bourse 

Vivacité du CALQ accessible aux artistes immigrant.es ou appartenant à une minorité 

visible n’est disponible que pour deux subventions, après quoi l’artiste devra tenter sa 

chance avec les programmes de financement réguliers. Albert raconte s’être fait 

recommander d’écrire un rôle de protagoniste blanc dans le but de vendre son scénario, 

pour qu’il ait plus de chances d’être accepté et d’être financé, au risque de dénaturer 

l’histoire telle qu’il l’avait écrite.  

Ensuite, certaines barrières s’appliquent spécifiquement au travail de comédien.ne. 

Ligia explique avoir délaissé le métier d’actrice à son arrivée au Québec, faute 

d’opportunités. Pour décrocher des auditions à la télévision, l’actrice doit être membre 

professionnelle de l’Union des artistes, un titre qui s’acquiert en accumulant des crédits, 

qui sont attribués à chaque contrat. L’actrice ne décroche pas de rôles à cause de son 

accent, et n’a plus l’envie de lutter pour la reconnaissance dans ce système, alors qu’elle 

avait une carrière bien remplie au Brésil. MN explique que les acteurs et actrices 

reconnues dans le milieu n’ont pas à passer d’audition et se font simplement offrir des 

rôles. L’actrice explique cependant qu’il existe très peu d’acteur.trices racisé.es qui 

profitent de ce système, même ceux et celles qui ont une carrière prolifique au Québec. 

En tant que graduée du Conservatoire, l’actrice souligne que les études en théâtre sont 



72 
 

coûteuses, et qu’un passage aux grandes écoles a le pouvoir d’ouvrir des portes, les 

études représentant donc une forme de privilège. 

4.2.5 Précarité et manque de reconnaissance 

La question financière est une thématique récurrente dans le discours des artistes 

interrogé.es. Nous avons rassemblé les passages où les personnes participantes nous 

parlent de la valorisation du métier d’artiste par la société québécoise, tant dans le sens 

économique que dans le sens de l’appréciation portée à la vocation. Tous.tes 

s’accordent pour conclure que le travail d’artiste n’est pas rémunéré adéquatement, ou 

n’est pas reconnu à sa juste valeur.  

Isabel et Albert racontent tous.tes deux avoir traversé une période où les rôles 

décrochés avaient une fonction alimentaire, leur permettant de subvenir à leurs besoins, 

même s’il s’agissait de rôles stéréotypés ou carrément dévalorisants. La précarité 

financière est une expérience partagée par plusieurs des artistes : AM rapporte que les 

coûts encourus par sa compagnie de théâtre sont beaucoup plus élevés que le salaire 

qu’il en retire. MN estime qu’elle effectue un travail bénévole avec sa compagnie de 

théâtre, même si elle est heureuse d’avoir fondé cette dernière. Elle le fait toutefois 

stratégiquement, pour se créer des opportunités de travail, en finançant des spectacles 

où elle pourra s’attribuer des rôles. Elle compare le travail d’artiste à celui des 

travailleur.ses culturel.les, qui sont salarié.es et qui avaient été protégé.es par un filet 

social lors de la pandémie de 2020, contrairement aux artistes qui avaient perdu leur 

emploi et n’avaient pas accès au chômage. Pour Ligia, le milieu des arts québécois 

fonctionne selon un système capitaliste, « une industrie à chaussures » – en référence 

vraisemblablement à un système mécanique, répétitif et sans âme – qui dénature l’art 

et étouffe la créativité. Au Brésil, les artisans en théâtre sont obligés de pratiquer leur 

art en parallèle de leur emploi à temps plein, puisque les arts ne sont pas financés par 

le gouvernement. Selon l’artiste, ceci permet toutefois une plus grande liberté dans la 



73 
 

création et dans l’exploration artistique : une prise de risque qui manque à son milieu 

d’accueil. Au Québec, elle voit une machine dont le fonctionnement dépend d’artistes 

maintenus dans la précarité, forcés à produire des œuvres en continu et à travailler à un 

rythme insoutenable pour toucher une maigre rémunération. 

Enfin, MN défend l’importance de l’artiste au sein du milieu théâtral. Le manque de 

reconnaissance du métier d’artiste fut flagrant selon l’actrice lors de la pandémie en 

2020, alors que toutes les mesures d’urgence furent orientées en soutien aux 

institutions : « on peut se mettre là au coin de la rue. Il y a un théâtre qui se passe, si 

c'est vraiment bon, tout le monde va s'arrêter. Puis on va nous payer. Le théâtre n'a pas 

besoin d'un bâtiment, le bâtiment a besoin des acteurs. […] Si une bâtisse meurt, c'est 

plate, mais le théâtre va subsister. Mais si les acteurs meurent, il y a plus de théâtre ». 

4.2.6 Le rôle de l’art 

Dans cette section, nous rassemblons les extraits qui témoignent de la vision des 

personnes participant.es du rôle de l’artiste, ou plus largement du rôle de l’art en 

société. Les artistes font parfois référence spécifiquement au théâtre, puisqu’il s’agit 

de leur pratique principale et parfois de leur milieu d’études. Un lien logique s’établit 

entre les passages de cette section et ceux qui recensent les critiques formulées à l’égard 

du milieu des arts québécois. Les artistes expriment ici une vision parfois idéalisée de 

ce que devrait être l’art, du potentiel inexploité et des éventuelles améliorations pour 

lesquelles luttent ces dernier.ères.  

D’abord, AM et Ana parlent de la place centrale occupée par le principe du dialogue 

dans leur processus artistique. Ana s’efforce de collaborer autant avec des artistes 

immigrants que des artistes québécois pour favoriser la mixité et la création de réseaux 

professionnels. Pour AM, l’art sert entre autres à se questionner. Selon lui, il est 

important de creuser les sujets difficiles, en faisant référence spécifiquement à 

l’historique de colonisation du Québec et du Canada, et au génocide des peuples 



74 
 

autochtones. Il est important pour la société québécoise de confronter cet historique 

douloureux par la remise en question et l’ouverture à la critique facilitée par l’art. Ligia 

exprime clairement que « le rôle de l’art comme outil de réflexion et de 

transformation » permettant de développer un sens critique n’est pas toujours rempli 

dans le milieu québécois. Ana ajoute une dimension politique à ces énoncés, en 

soulignant le pouvoir revendicateur du théâtre, un acte citoyen qu’elle ne voit pas 

rempli au Québec vu le manque de questionnement face à la représentation de la 

diversité culturelle.  

Albert considère qu’il est du devoir des médias de représenter la population dans toute 

sa diversité, pour contrer les stéréotypes. Isabel considère que l’art est 

fondamentalement politique, qu’il faut reconnaître le discours, les idées qui sous-

tendent une œuvre. Ligia ajoute que dans un système où l’argent public finance l’art, il 

est impératif que les citoyen.nes se reconnaissent dans le contenu culturel créé, 

puisqu’aucune retombée financière ne peut être attendue d’un tel système. MN voit un 

potentiel rassembleur à l’art, ce qu’elle illustre en le comparant aux événements sportifs 

qui nourrissent un sentiment de fierté nationale. À cet effet, cette dernière prend 

l’exemple des politiques culturelles du gouvernement provincial élaborées pour 

préserver et favoriser le développement de la culture québécoise francophone. Enfin, 

Ligia se démarque en nommant un dernier rôle à l’art, celui de la célébration : la 

performance comme expérience émotionnelle en communion avec le public. L’actrice 

dit avoir vécu ce genre d’expérience à Montréal lors d’un spectacle de danse, mais que 

l’esthétique trop formaliste du théâtre québécois ne permet pas ce type d’expression de 

joie spontanée. 

4.3 Identité 

Dans le cadre de cette troisième et dernière thématique, nous avons d’abord interrogé 

les personnes participantes en lien avec l’identité québécoise. D’une part, nous avons 



75 
 

demandé aux personnes participantes de décrire ce qu’évoquait le terme « Québécois-

Québécoise », les menant à faire une distinction entre ce que ce concept signifie pour 

l’imaginaire collectif, et leur définition personnelle du terme. Nous les avons ensuite 

interrogé.es sur leur identité ethnoculturelle. À l’analyse, nous avons intégré les 

passages où les participant.es décrivaient spontanément leurs identités en dehors de ce 

cadre circonscrit. Enfin, nous leur avons demandé de définir le concept de l’identité. 

4.3.1 Les Québécois.es 

Plusieurs réfèrent d’emblée au territoire comme point de rassemblement pour définir 

l’individu « québécois ». Une personne serait québécois.e si elle habite à l’intérieur des 

frontières de la province, et adopte les coutumes liées à ce territoire, selon Ana. Pour 

Albert, il est important de spécifier que ne sont pas québécois.es seulement les 

personnes nées sur ce territoire, puisqu’il est possible d’adopter ce territoire. Pour AM, 

tout est lié à l’endroit, au territoire, à son territoire. L’appellation « Québécois.e » ferait 

simplement référence aux personnes qui demeurent dans la province, en rappelant 

l’importance du respect mutuel en partage de ce territoire. MN n’inclut pas le mot 

« territoire », mais pense que le terme sert à désigner les personnes qui vivent au 

Québec, en précisant que certaines personnes peuvent se dire québécoises et habiter en 

dehors de la province, lorsqu’elles partagent la culture québécoise. Elle ajoute qu’une 

personne québécoise peut être anglophone. Isabel quant à elle ne répond pas à cette 

question en dressant le portrait d’un.e Québécois.e typique, plongeant plutôt 

directement dans son sentiment d’appartenance. Elle décrit la population québécoise 

comme « ouverte », pour distinguer son expérience du milieu artistique de son 

expérience personnelle en tant qu’immigrante qui s’identifie maintenant en tant que 

Québécoise. 

La langue française comme caractéristique de l’identité québécoise est mentionnée à 

quelques reprises, parfois de façon indirecte. Albert défend le caractère unique de la 

francophonie québécoise dans le paysage nord-américain, et l’importance de la 



76 
 

défendre, tout en soulignant que le fait d’apprendre d’autres langues ne devrait pas être 

perçu comme une menace à ce projet. Ana ajoute qu’il existe des Québécois 

anglophones, insinuant que cette population n’est pas incluse dans le terme 

« Québécois ». Selon l’artiste, le terme « Québécois.e de souche » serait une référence 

encore plus claire à ces racines francophones, qui sert à distinguer ce groupe des 

populations immigrantes. Ligia et Albert mentionnent la blanchité associée 

implicitement à cette catégorie, en détaillant une définition stéréotypée du concept, et 

non leur propre vision de ce qui devrait être inclus dans cette définition. Ligia et Ana 

citent aussi les privilèges sociaux détenus par le groupe majoritaire représenté par cette 

appellation des « Québécois.ses ». 

AM et Ana font référence à la pluralité de cultures présentes sur ce territoire partagé, 

pour rappeler l’existence des peuples autochtones, et dépasser le cadre simplifié des 

deux solitudes, expression couramment employée pour désigner l’opposition entre les 

communautés francophone et anglophone. De plus, MN et Albert questionnent 

l’essentialisme associé à cette appellation de « Québécois.e ». Albert rapporte s’être 

fait dire qu’il n’était pas québécois, alors qu’il s’identifie bien comme tel, même s’il 

reconnaît d’autres facettes à son identité ethnoculturelle. L’artiste souligne les 

différentes origines territoriales contenues à l’intérieur des limites du Québec qui 

impliquent des bagages uniques au vécu de l’individu : « t'amènes ton bagage d'ailleurs, 

puis je veux dire, c'est la même chose qu'un Québécois qui arrive du Lac ou qui arrive 

de la Gaspésie ou de la Côte-Nord qui s'en vient à Montréal. C'est un Québécois, mais 

il vit autre chose, puis il a vécu autre chose ». Le définition d’un.e Québécois.e devrait 

donc selon lui tenir compte de cette complexité. MN remet en cause la nécessité de 

l’étiquette même, qu’il suffit de s’affirmer Québécois.e pour l’être. 

Ensuite, plusieurs soulignent les dynamiques de pouvoir impliquées dans la désignation 

d’un groupe majoritaire, dans ce cas-ci du groupe québécois. AM parle de rapport de 

domination, d’un groupe majoritaire qui enferme les peuples autochtones dans des 



77 
 

réserves. L’artiste explique que son histoire, celle des peuples autochtones, est rédigée 

et imposée par un groupe dominant : « vous me l'avez écrite, vous me l'avez imposée. 

Comme on gave une oie ». MN constate que le projet de protection de la langue 

française trahit un désir d’exclure certaines communautés, puisque les politiques 

gouvernementales favorisent l’immigration de certaines populations francophones 

seulement. Ana critique la catégorie de la « diversité ». La catégorisation elle-même 

établit une hiérarchie, et déshumanise la personne qui s’y fait reléguer. 

Dans le même ordre d’idées, nous retrouvons plusieurs fois la thématique de l’altérité, 

en référence dans ce cas-ci à la marginalisation, à la création de l’Autre. AM explique 

avoir été élevé en se faisant raconter une histoire de laquelle sa communauté est 

largement absente, à l’exception de portraits stigmatisants. Albert souligne l’exclusion 

de la catégorie majoritaire de toute personne parlant avec un accent différent de l’accent 

québécois. Ana remarque que cette altérité née dans la création d’un groupe majoritaire, 

ou encore dans la création d’une catégorie de la « diversité culturelle » lorsqu’il est 

question de politiques culturelles, engendre un espace indéfini dans lequel se voient 

enfermé.es plusieurs citoyens.nes. Si le but est d’intégrer, ces catégorisations ne 

laissent aucune place à l’évolution vers la citoyenneté, vers l’intégration au groupe 

majoritaire. 

Le souverainisme est cité par trois des participant.es dans leur description de l’identité 

québécoise. AM reconnaît le projet d’indépendance du Québec en tant que cause 

parallèle de l’indépendance des peuples autochtones. Ainsi, l’artiste établit 

implicitement le groupe majoritaire comme distinct de celui auquel il s’identifie. Isabel 

et Albert racontent leur expérience avec le référendum de 1995. Les deux artistes 

rapportent avoir été désillusionnés par un discours politique qui semblait les exclure. 

Isabel s’annonce comme souverainiste dans ses convictions, mais critique du discours 

ethnique et racial qu’elle entend pour la première fois dans les années 90. Albert pour 



78 
 

sa part avait voté en faveur de l’indépendance, mais comprend qu’il est exclu du projet 

souverainiste lorsque Jacques Parizeau prononce son fameux discours de défaite.  

Enfin, Ana et Albert reconnaissent la nature évolutive de la définition de l’identité 

québécoise, qui ne peut être définie que dans le moment présent, puisqu’elle diffère de 

la réalité passée, et ne peut tenir compte des mouvements et des changements futurs. 

4.3.2 Être Québécois.e 

Dans cette section, nous regroupons les passages où les personnes participantes 

décrivent leur lien personnel à l’identité québécoise. Chaque participant.e décrit une 

relation complexe à la question, qui nécessite des réponses nuancées. Plusieurs artistes 

présentent leur lien au Québec en parallèle à d’autres facettes de leur identité culturelle 

et ethnique.  

Albert s’affirme Québécois, mais s’identifie à d’autres cultures : « à part avoir le look 

chinois, ce que j'ai en dedans, c'est vraiment un mix de cultures, mais beaucoup plus 

québécoise ». AM s’affirme Ilnu avant de s’affirmer Québécois, et le réitère à maintes 

reprises au cours de l’entretien, en référant à la culture québécoise ou au groupe 

majoritaire québécois en tant que distinct de sa propre culture et de sa communauté. 

Isabel s’affirme Québécoise, mais issue d’une minorité, en soulignant sa posture 

critique face au manque d’inclusivité de cette catégorie. La relation à la langue 

française est introduite par Albert et Ana. Le français parlé avec l’accent québécois 

semble considéré comme plus légitime d’un point de vue externe. Albert se rappelle 

que son accent l’aide à décrocher des rôles au début de sa carrière. En audition il se fait 

dire : « tu parles comme nous autres », une remarque qu’il perçoit aujourd’hui comme 

discriminatoire. Ana explique que son accent ne lui permet pas de décrocher des rôles, 

puisqu’elle ne parle pas « comme une Québécoise », bien qu’à l’oreille d’un Français, 

l’influence régionale soit évidente. Plusieurs précisent un sentiment d’appartenance à 

la ville qu’ils habitent, soit Montréal, ou Drummondville par le passé dans le cas 



79 
 

d’Albert. Ainsi, plusieurs des personnes participantes affirment spontanément un lien 

avec la région précise où elles résident, ou expriment une plus grande facilité à se 

définir comme Montréalais.ses que Québécois.es. 

La majorité des personnes participantes rapportent sentir un lien d’appartenance au 

Québec par les arts, par la culture. L’identité québécoise de MN est éveillée par la 

défense de la culture québécoise : « quand il faut défendre un texte de Michel 

Tremblay, je deviens toute folle, alors que ça fait 12 ans que je lis Michel Tremblay. 

Tout d'un coup, je suis comme je comprends. Je sais pas pourquoi, tu sais, quand on 

parle d'autrices québécoises. Puis là je défends une Rébecca Deraspe ». Ligia sent son 

intégration facilitée par l’accès au contenu culturel permis par son emploi à la Maison 

de la culture. Isabel et Ligia, en s’appuyant sur leurs expériences migratoires, 

soulignent l’importance des références culturelles populaires locales au sentiment 

d’appartenance. Albert illustre ce point en nous racontant l’anecdote d’un mariage dans 

la famille de sa conjointe, partagée entre un héritage québécois francophone et 

anglophone : « je suis le seul Chinois de la place, mais je suis le seul Chinois qui chante 

du Paul Piché, du Plume Latraverse. Ma blonde pis son frère, puis sa sœur, ils boivent 

parce qu’ils connaissent pas ces tounes-là […] ». Isabel, pour sa part, sent un lien 

d’appartenance à son milieu de travail, le milieu théâtral.  

Enfin, Ana décrit « l’identité dans le devenir » en référence à l’évolution de son 

sentiment d’appartenance au Québec en tant qu’immigrante. Ana ne s’affirme pas 

Québécoise, mais pense que c’est un sentiment qui peut se développer avec le temps. 

Similairement, Ligia décrit cette évolution qui se développe pour elle alors qu’elle 

s’habitue au rythme local et acquiert une meilleure compréhension des systèmes, en 

intégrant des comités pour faire entendre sa voix. 

 

 



80 
 

4.3.3 Identités multiples 

Cette section réunit les descriptions des identités individuelles des personnes 

participantes, lorsqu’elles furent interrogées sur leur identité professionnelle et leur 

identité ethnoculturelle. D’autres formes d’identité se sont révélées au cours des 

entretiens, même si nous n’avions pas prévu de questions en ce sens : la parentalité, 

puis l’identité linguistique. D’abord, révisons les façons dont les personnes 

participantes organisent le caractère multiple de leurs identités. 

Plusieurs des participant.es se trouvent à devoir organiser au mieux les diverses facettes 

de leurs identités, et présentent des façons différentes de les concevoir. MN parle de 

pluralité, tant dans la description de ses différents titres professionnels, que de ses 

appartenances culturelles : « C'est sûr que je choisis souvent - ça rend dingue les gens, 

puis je dis que ça c'est de la jalousie. Parce que je suis plurielle. C'est cool être plurielle, 

c'est chouette. La pluralité, c'est une richesse ». Ainsi, l’artiste décrit différentes 

appartenances qui co-existent, différents points de vue qu’elle peut adopter à sa guise 

dépendamment du contexte.  

Isabel, pour sa part, décrit son identité ethnoculturelle comme complexe, ne pouvant 

se résumer simplement à « Portugaise » ou « Québécoise », puisque la région 

spécifique où elle a vécu est riche de sens pour son héritage culturel et ethnique. Ana 

exprime une idée similaire en parlant de son identité péruvienne, et d’un mélange 

d’origines qui la lient autant au passé colonialiste espagnol qu’à des racines 

autochtones colonisées, un paradoxe qui la fascine. Albert décrit une forme de 

métissage unique qui lie ses origines chinoises et malgaches : il constate avec sa sœur 

que ce mélange d’influences se manifeste dans leur façon de parler, des expressions 

malgaches se trouvant mêlées à leur cantonnais rudimentaire. Isabel réfère à des 

expériences fondamentales qui marquent le vécu et forment une base à l’identification, 

en donnant comme exemple la révolution politique portugaise qui eut des impacts 



81 
 

importants sur sa carrière et son éducation, entre autres. Malgré cette multiplicité, 

plusieurs des participant.es semblent toutefois prioriser une identité culturelle 

principale, ou la considérer comme essentielle. Albert se dit « Québécois dans l’âme », 

AM est « Ilnu avant d’être Québécois », Ana sera toujours Péruvienne, et Ligia est 

Brésilienne : « je serai toujours ça ».  

Ensuite, la perception externe et son influence sur la définition de soi est maintes fois 

introduite par les personnes participantes. Ce regard externe peut accentuer la pluralité 

ou la complexité que nous venons de décrire, dans sa fonction de miroir, et dans ses 

tentatives de catégorisation. Ana décrit ce regard externe qui varie d’un contexte à 

l’autre, sans jamais aboutir à un résultat définitif : « je suis pas blanche, je suis pas 

noire. Je suis pas complètement indienne. Pour quelqu'un, oui, pour d'autres non. Au 

Pérou, il y a tout. Des gens blancs vont me voir plus indienne, des gens plus indiens, 

vont m’appeler la blanche ».  

Ligia raconte son expérience avec le casting à son arrivée au Québec, alors qu’on lui 

explique qu’elle ne décrochera pas de rôle, puisque son accent et son apparence 

l’empêchent d’être facilement catégorisée. De plus, bien qu’elle se considère blanche 

et privilégiée socialement, Ligia choisit aussi la catégorie « latino » lorsqu’elle doit 

s’identifier sur tout formulaire officiel au Québec. Dans le cadre de sa participation aux 

comités EDI, l’artiste se décrit « de ladite diversité ethnoculturelle », vu ses origines 

latino-américaines, une description unique au contexte du Québec. Ligia précise même 

que le qualificatif « latino » prend une connotation péjorative pour elle, effet qu’elle 

aurait intégré au contact de cette perception externe au Québec. Enfin, Isabel amène 

l’idée du récit identitaire, un concept mis de l’avant également par AM dans sa 

description de son parcours artistique. Isabel explique s’être fait conseiller par un 

collègue artiste de préparer mentalement son récit de vie, pour être prête à se raconter, 

puisque la question de ses origines lui serait inévitablement posée en tant 

qu’immigrante, notamment.  



82 
 

Nous analysons maintenant les deux formes d’identité qui se sont révélées 

spontanément dans le discours des participant.es : soit la parentalité et l’identité 

linguistique. D’abord, chaque participant.e mentionne être parent au cours de 

l’entretien, le rôle de parent ayant pour la majorité une influence sur le parcours 

professionnel. Albert, par exemple, doit abandonner les études en théâtre pour pouvoir 

subvenir aux besoins de sa fille, priorisant plutôt de courtes formations qui lui 

permettent de travailler. Isabel intègre les changements à sa vie familiale lorsqu’elle 

raconte son parcours artistique : ces deux contextes de vie semblent indissociables. MN 

remarque l’impact de son congé de maternité sur ses opportunités de casting, et son 

emploi du terme « mère artiste » pour décrire cette nouvelle phase de sa vie dénote un 

changement ou une évolution au niveau identitaire.  

Pour Ligia et Ana, le lien au Québec passe par leur fille. Lorsqu’Ana exprime ne pas 

se sentir Québécoise en évoquant la possibilité que ce sentiment évolue, elle mentionne 

sa fille née au Québec. Ligia réfléchit consciemment aux opportunités qu’elle veut 

léguer à sa fille, qu’elle identifie comme Québécoise à part entière, en distinguant son 

expérience de la sienne : « aujourd'hui, je suis une Brésilienne immigrée au Québec qui 

a une fille québécoise ».  

Ensuite, tel qu’établi dans les sections précédentes, la langue française est reconnue 

comme importante à l’identité québécoise, voire vient légitimiser l’appartenance 

nationale, mais c’est surtout la question de l’accent qui marque les artistes 

interviewé.es. Albert parle le joual, contrairement à ses parents, et contrairement à 

d’autres enfants issus de l’immigration dans son entourage qui ont adopté l’accent de 

leurs parents. Lorsque les participant.es mentionnent leur accent, c’est pour parler de 

discrimination, et de la perception externe qui les range dans la catégorie de l’altérité à 

cause de la façon dont ils et elles s’expriment. 

 



83 
 

4.3.4 Définir l’identité 

Dans cette section, nous rassemblons les définitions données par les participant.es au 

concept de l’identité. La notion temporelle se dégage d’abord des caractéristiques 

mises de l’avant par les participant.es. AM fait référence au passé, en faisant allusion 

à l’historique de colonisation et à la guérison : « je dirais l’identité, c’est – pas 

d'assumer, je cherche le mot – d'accepter d’où tu viens, en être fier. Et de continuer à 

vouloir le retrouver parce qu’on a voulu nous l'effacer ». Ce lien de réconciliation avec 

le passé est central à sa vision artistique, un travail presque thérapeutique. AM ajoute 

ensuite l’importance de l’avenir : l’importance de la fierté pour la transmettre aux 

générations futures. AM établit des parallèles évidents entre sa vision de l’identité et 

son travail artistique. Pour sa part, Albert reconnaît l’importance des origines dans la 

construction de l’identité : « pour reconnaître ton identité, en tout cas ta propre identité, 

faut que tu reconnaisses et il faut que tu connaisses d'où tu viens ».  

Ensuite, la notion d’évolution est employée pour décrire une identité qui se forge dans 

le temps, qui devient plus complexe au fil des expériences. Ligia parle de 

transformation et nomme en exemple son identité de mère qui n’existait pas jusqu’à la 

naissance de sa fille. Isabel parle de mouvance, une identité qui est constamment 

influencée et formée par des rencontres et les milieux fréquentés. Ligia décrit cet aspect 

de l’identité acquis « malgré nous », c’est-à-dire qui est intégré et appris de manière 

inconsciente. Ligia et Isabel font toutes deux ainsi référence à l’inconscient. Isabel 

inclut « les choses que tu sais même pas de toi », pour faire référence à la génétique, à 

des éléments innés. Ligia croit aussi à cet aspect génétique, qu’elle observe chez sa 

fille : « je pense que 50% est génétique. […] et je vois très très bien ça avec ma fille 

qui est, qui a le même trait d’anxiété que j'ai, qui a aussi la grande capacité de sociabilité 

que très humblement je dis que j’ai ». Cette idée d’une base à la formation identitaire, 

des marqueurs immuables ancrés dans l’expérience passée est répétée par Albert : « ce 

qui est sûr, c'est ce que tu as vécu. Et ce que tu as vécu, c’est ton identité. Fait que tu 



84 
 

peux l'influencer pour le futur, mais tu peux pas changer ce que tu as vécu, ce qui est 

derrière ». Ana ne croit pas quant à elle à la pureté de l’identité, préférant une vision 

de la « contamination », du métissage. 

Enfin, l’influence de la perception externe est à nouveau abordée. Isabel décrit l’effet 

de miroir, le reflet présenté par la perception de l’autre, qui souvent contredit la 

perception de soi. Ligia ajoute la multitude de reflets présentés par les différentes 

personnes avec qui l’on entretient des relations et des interactions. En ce sens, Ana 

parle de l’importance du regard des autres dans une communauté, de la validation et de 

l’intégration au groupe. 



85 
 

CHAPITRE 5 
 
 

INTERPRÉTATION DES RÉSULTATS 

Ce cinquième et dernier chapitre sert à reprendre les résultats présentés dans le chapitre 

précédent et à les interpréter pour faire des liens entre nos constats principaux et la 

littérature scientifique présentée au deuxième chapitre, pour offrir des éléments de 

réponse à nos questions de recherche. Ainsi, ce chapitre présentera en quoi le statut 

minoritaire des artistes interrogé.es – établi entre autres par leur inclusion dans la 

catégorie institutionnelle de la diversité culturelle – peut favoriser un point de vue 

critique de leur milieu professionnel et complexifie leur lien à l’identité québécoise. La 

majorité des participant.es ayant un parcours migratoire en plus de porter ce statut 

minoritaire dans leur milieu professionnel, nous nous sommes intéressée 

particulièrement à ce que révèle leur perception de la société et de la culture 

québécoises en tant qu’outsider within, en référence à la théorie de Hill Collins (1986) 

voyant un avantage épistémologique dans le point de vue des personnes marginalisées, 

spécifiquement les femmes noires, à l’intérieur d’un groupe.  

Nous observerons que les artistes interrogé.es ont en effet une conscience particulière 

de l’évolution de leurs identités, et formulent des réflexions approfondies sur le 

fonctionnement de la société québécoise dans son ensemble. Nous présenterons 

d’abord les manifestations des différents aspects du processus identitaire cernés dans 

notre cadre théorique et rapportés par les artistes participant.es dans leurs descriptions 

de leurs multiples identités, présentées dans toute leur complexité. Nous verrons 

ensuite les liens établis entre l’identité professionnelle des participant.es et leur identité 

sociale. Puis, nous décrirons le point de vue particulier des artistes interrogé.es, et 

analyserons les deux principales caractéristiques relevées à partir de cette perspective 

de la société québécoise, soit les inégalités structurelles et les enjeux de représentation.  



86 
 

5.1 L’identité comme processus complexe et les multiples identités 

Le cadre théorique sur lequel nous appuyons notre analyse privilégie une vision 

constructiviste de l’identité, mettant de l’avant la nature subjective du point de vue de 

la chercheuse, mais aussi de la vision de l’acteur sur sa propre identité. Nous avons 

noté la nature dynamique, contextuelle et relationnelle du processus identitaire, en plus 

de souligner le pouvoir d’action de l’individu au sein de ce processus. Ces 

caractéristiques se retrouvent dans les descriptions des participant.es de leurs 

différentes identités ethniques et culturelles et de leur identité professionnelle, ainsi que 

leur évolution. Nous commencerons donc par une analyse des caractéristiques 

saillantes du processus identitaire présente dans le discours des artistes participant.es 

telles que relevées dans notre cadre théorique. 

La nature subjective de l’identification se révèle d’abord dans la forme narrative 

adoptée par chaque participant.e pour raconter son parcours professionnel. Le récit de 

vie, décrit par Ricœur (1988) comme une recherche de cohésion du vécu, révèle les 

éléments biographiques les plus importants pour les participant.es, et surtout le sens 

que ces dernier.ères donnent à ces éléments et à la cohérence qu’ils et elles construisent 

en les liant. Quand Ana raconte son arrivée au Québec, elle explique avoir découvert 

un intérêt pour les enjeux de la diversité culturelle et du dialogue interculturel à 

l’université. Elle justifie cet intérêt en l’inscrivant dans une certaine continuité 

biographique, en associant cet intérêt à sa vision d’artiste, aux thématiques qui l’ont 

motivées dans ses projets précédents et ce depuis le début de sa carrière. AM relate son 

penchant pour les histoires, son rôle de narrateur, qu’il hérite des aînés de sa 

communauté. Les histoires, l’envie de raconter, deviennent le fil conducteur de ses 

expériences professionnelles, bien que l’artiste décrive son parcours comme 

« accidentel ». L’artiste parle aussi de « leitmotiv », pour décrire les tendances qu’il 

observe dans son parcours, soit la transmission à autrui et l’amour du processus 

artistique. Nous voyons un parallèle avec le fonctionnement même de l’identification : 



87 
 

une évolution constante, un processus qui est en soi riche de sens pour l’individu. Isabel 

souligne à son tour la fonction identitaire de ce dispositif narratif. L’actrice explique 

s’être habituée à avoir recours à des résumés biographiques de différentes longueurs 

pour se préparer à se présenter au quotidien, notamment pour expliquer ses origines et 

ses parcours migratoire et professionnel. Par cet exercice pratique, Isabel souligne bien 

la nature construite et subjective du récit de vie et sa pertinence d’un point de vue 

relationnel, c’est-à-dire dans la présentation à autrui. 

Ensuite, l’aspect dynamique de l’identité est bien représenté dans la description de 

certains parcours migratoires. Ana et Ligia expriment une réticence à s’affirmer 

Québécoises. Pour Ana, qui s’identifie comme Péruvienne et non comme Québécoise, 

« l’identité dans le devenir » est une réalité méconnue du vécu des immigrant.es. Elle 

pourrait s’identifier comme Québécoise un jour, mais pour l’instant, c’est seulement à 

Montréal qu’elle sent un lien d’appartenance. Similairement, Ligia explique avoir 

longtemps refusé de s’identifier comme Québécoise, avant d’évoluer dans sa 

compréhension de la culture locale et surtout des façons de s’engager socialement et 

politiquement, qui lui ont donné le sentiment d’intégration à sa société d’accueil. Isabel 

met aussi de l’avant la dimension temporelle du processus identitaire en critiquant 

l’expression « d’origine portugaise » utilisée pour référer à son pays de naissance, 

duquel elle a émigré à l’âge adulte. Une expression qui semble minimiser l’importance 

de ce pan de sa vie pour sa formation identitaire, alors que sa carrière était déjà bien 

établie au Portugal avant son arrivée au Québec. L’actrice compare sa situation avec 

celle de sa fille, qui est également née au Portugal mais immigrée au Québec à l’âge de 

8 ans. L’expression « d’origine portugaise » serait plus appropriée pour cette dernière, 

pour qui la « culture est plutôt québécoise ».  

Un autre exemple de cette qualité évolutive du processus identitaire se retrouve ainsi 

dans la description du rôle parental, un rôle acquis au cours de la vie. MN décrit les 

nouveaux défis qui se présentent dans sa carrière de comédienne maintenant qu’elle est 



88 
 

« mère artiste », notamment à cause des changements à son apparence. Albert raconte 

être devenu grand-père, sa fille devenue mère à son tour. Ligia et Ana observent une 

certaine évolution du lien d’appartenance au Québec dans leur relation avec leurs 

enfants. Ligia décrit sa fille comme Québécoise – cette dernière étant née au Québec – 

pour distinguer sa propre identité en s’appuyant sur la position de sa fille. Ana cite sa 

fille comme une des raisons de l’évolution de son propre sentiment d’appartenance au 

Québec. Ces descriptions des liens intergénérationnels évoquent même l’aspect 

relationnel de l’identité, dans la façon dont ces deux participantes évoluent dans la 

compréhension de leur identité à travers leur lien à leurs enfants.  

Les participant.es reconnaissent la complexité de l’identité, et le besoin de clarifier ou 

de nuancer les définitions de leur propre identité au cours des entretiens, exprimant à 

leur façon la nature contextuelle de ces identités, voire leur positionnement précis tel 

qu’ils et elles le comprennent à ce stade-ci de leur vie. Isabel emploie le mot « dualité » 

pour décrire la coexistence de ses identités portugaise et québécoise. Elle éprouve une 

difficulté à expliquer clairement ce sentiment de dualité, qu’elle illustre en racontant 

l’évolution de ses références culturelles, qui sont maintenant québécoises, et devenues 

incompréhensibles pour ses connaissances au Portugal. Elle semble décrire un entre-

deux qui combine ses racines portugaises et son identité québécoise, et éprouve de la 

difficulté à résumer simplement ces appartenances.  

MN évoque aussi la coexistence de ses trois nationalités, qui sont toutes présentes à la 

fois, mais s’expriment selon le contexte. Ainsi, MN présente l’aspect contextuel et 

performé de l’identité tel que présenté par Hill Collins et Bilge (2020) dans leur travail 

sur l’intersectionnalité, qui expliquent que le contexte social peut révéler différentes 

facettes de l’identité de l’acteur. Les différentes origines nationales de MN coexistent 

pour la rendre « plurielle », et elle exprime clairement que la présentation de ses 

identités devient pour elle un choix, soulignant la nature performative du processus. 

Outre les notions de « pluralité » et de « dualité » citées plus haut, le terme 



89 
 

« métissage » est employé par Ana. En tant que Péruvienne, Ana se considère comme 

un produit du métissage, par la nature même de l’identité culturelle péruvienne et 

l’histoire du pays. L’artiste y fait référence plus tard lorsqu’elle définit le concept de 

l’identité, en référence au contact à l’autre, aux échanges qui s’effectuent dans la 

rencontre et la relation avec l’autre et la différence.  

La tension entre permanence et changement se révèle aussi dans ces diverses 

expériences d’immigration, et dans l’incidence de ces trajets de vie sur les identités 

ethnoculturelles des participant.es. Ligia affirme qu’elle sera toujours Brésilienne et 

Ana de même exprime qu’elle sera toujours Péruvienne, mais les deux artistes 

décrivent une évolution dans leur rapport à la société d’accueil, dans leur 

compréhension de sa culture et même au sentiment d’appartenance à cette dernière, 

bien que leur appartenance à leur pays de naissance soit fondamentale. Lorsqu’Albert 

aborde son identité ethnoculturelle, l’acteur précise l’intersection de ses identités 

malgaches et chinoises, secondaires à son identité québécoise. À travers l’exemple du 

vocabulaire malgache qui se mêle au cantonnais rudimentaire parlé par Albert et sa 

sœur, ce dernier illustre la complexité de définir clairement ses origines. Ainsi, Albert 

détermine son positionnement, tel que décrit par Hall (2021b), c’est-à-dire 

l’intersection des cultures et de l’histoire qui marque son vécu. Dans le même ordre 

d’idées, MN, Ana et Ligia expriment plus de facilité à s’identifier comme 

Montréalaises plutôt que comme Québécoises. Isabel effectue un ajustement similaire 

en parlant de son identité portugaise. Cette dernière spécifie qu’elle est originaire du 

Sud du Portugal, une précision qui la lie à des ancêtres berbères et juifs, et qu’elle 

utilise pour souligner que le terme Québécois.e n’est pas suffisamment détaillé pour 

décrire une appartenance régionale, voire une identité, dans toute sa complexité.  

Albert et AM se démarquent dans leur description de leurs identités ethnoculturelles, 

en ce que l’idée de l’évolution semble moins présente que chez les autres. Ces deux 

artistes n’ont pas la même expérience d’immigration que les autres artistes interrogé.es, 



90 
 

ce qui justifie peut-être en partie cette différence. AM décrit son lien au terme 

« Québécois », en établissant une hiérarchie. L’artiste s’identifie « Ilnu, Québécois, 

Canadien, du monde », mais il est « Ilnu à la base » et ce, avant d’être Québécois. Ainsi, 

l’identité ilnue serait la plus fondamentale pour AM et bien que l’artiste intègre 

l’identité québécoise à cette énumération, ce dernier réfère souvent au cours de 

l’entretien au groupe québécois comme étant distinct. Par exemple, l’artiste cite le 

mouvement indépendantiste : « on m’a tout le temps demandé : est-ce que tu serais 

avec nous si on voulait être indépendant ? Moi j’ai aucun problème en autant que tu 

me donnes la mienne ». AM décrit la cohabitation entre deux groupes distincts, dont 

l’un est québécois. Quant à Albert, une énumération similaire affiche les facettes 

multiples de son identité ethnoculturelle : « [t]echniquement je suis Africain de 

naissance, et je suis Canadien, naturalisé canadien. Mais je suis Québécois dans l'âme. 

Mais je suis Chinois dans l'enveloppe ». L’identification québécoise semble primer sur 

les autres aspects de l’identité, qui paraissent plus factuels et administratifs dans la 

façon dont ils sont nommés, des facteurs déterminés de façon externe. L’identification 

au Québec se démarque par sa nature affective et semble choisie et affirmée par Albert 

lui-même. 

Les participant.es décrivent donc des identités ethnoculturelles riches, complexes, et 

plurielles, offrant un aperçu de différentes façons d’interpréter leur identité et de se 

présenter. La nature évolutive de ces identités s’exprime surtout chez les personnes 

avec un parcours d’immigration à l’âge adulte. Il serait intéressant d’approfondir cet 

aspect avec un échantillon de participant.es plus large, en comptant un plus grand 

nombre de personnes nées au Québec et de personnes immigrées au Québec pour 

comparer leurs expériences. Les identités multiples décrites par les artistes 

participant.es s’articulent autour du sentiment d’appartenance au Québec, une relation 

unique à chacun.e. Nous analyserons maintenant cette articulation, en passant par le 

lien des participant.es à leur milieu de travail. 



91 
 

5.2 L’identité professionnelle et le lien à la société québécoise 

Nous nous intéressons au lien entre l’identité au travail et la façon dont celle-ci se 

conjugue aux autres identités sociales. Ainsi, nous ne cherchons pas à définir la 

profession d’artiste en soi, mais plutôt à utiliser celle-ci comme porte d’entrée vers une 

compréhension du sentiment d’appartenance à la culture québécoise des personnes 

interrogées dans le cadre de notre recherche. Nous relevons donc dans cette section les 

éléments soulevés par les participant.es qui nous permettent d’analyser la pertinence 

sociale de leur identité professionnelle, puis à déterminer leur compréhension 

individuelle de leur place dans le milieu des arts au Québec, puis par extension leur 

positionnement au sein de la société québécoise.  

Les artistes reconnaissent la nature relationnelle de leur métier, faisant maintes fois 

référence au rôle social de leur choix de vocation. L’échange ou le dialogue, 

l’engagement politique, la contestation ou la revendication, ainsi que la représentation 

figurent parmi les qualités que les artistes associent dans leur discours tant à leur métier 

qu’à l’art de façon plus générale. Lorsqu’il décrit son parcours artistique et l’évolution 

de sa carrière, AM exprime le besoin de redonner aux générations futures, en leur 

transmettant des opportunités de travail. Ligia commence son parcours en 

enseignement du théâtre au Brésil, ce volet éducatif présenté comme indissociable de 

sa carrière d’artiste et des autres titres qu’elle accumule au fil des ans. Isabel, qui 

réserve une partie centrale à l’engagement politique dans sa carrière professionnelle, 

reconnaît le rôle éducatif du théâtre et l’importance de donner aux autres en créant un 

réseau culturel à l’échelle du pays lorsqu’elle entame ses études en théâtre au Portugal. 

De plus, AM et MN utilisent leur profession pour se raconter, parfois de façon très 

concrète en s’écrivant des rôles, ce qui leur permet de prendre en charge la façon de se 

représenter.  



92 
 

Ensuite, les visions des artistes quant au rôle social de l’art se trouvent largement en 

adéquation avec la description de leur statut d’artiste. Ana et AM reconnaissent 

l’importance du dialogue en arts, le respect et l’échange mutuel au travail, ou la création 

de liens et de réseaux. Ligia considère l’art comme « outil de réflexion et de 

transformation » qui permet au citoyen de développer un sens critique. Similairement, 

Ana juge que le théâtre est un art politique, dans le sens où celui-ci sert à remettre en 

question les structures de pouvoir. Albert explique l’importance de la représentation 

adéquate de la population qui consomme le contenu culturel, pour que les citoyen.nes 

se reconnaissent, et ce de façon non stéréotypée. L’artiste exprime son engagement en 

ce sens pour les générations futures, pour ses enfants et ses petits-enfants. MN évoque 

la dimension rassembleuse de l’art en comparant les événements culturels à des 

événements sportifs. Une pratique sociale qui selon elle confère une fonction plus 

populaire et plus démocratique à l’art et à la culture. 

À la lumière de ces propos, il est donc intéressant de noter une adéquation qui se dessine 

entre leur lien personnel à leur profession et leur perception du rôle social de l’artiste. 

Dubar (1992) décrit l’interdépendance entre ces deux niveaux micro et macro, soit 

l’identité individuelle et collective ou l’identité personnelle et sociale. Dans sa théorie 

de la double transaction, l’auteur représente l’interaction entre une dimension 

biographique et une dimension relationnelle qui constitue la socialisation 

professionnelle de l’individu. Cette théorie n’inclut pas d’analyse en profondeur du 

travail d’artiste, qui diffère largement du travail en entreprise décrit par l’auteur, mais 

nous nous appuyons sur cette dernière pour analyser le discours des participant.es en 

lien avec leur profession et leur inscription dans leur milieu de travail. La théorie de 

Dubar nous permet d’identifier les moments de rupture et de continuité avancés par les 

participant.es dans le récit biographique de leur parcours, ainsi que les témoignages de 

reconnaissance ou de non-reconnaissance dans la définition des relations qui marquent 

ce parcours, ce qui nous permet par la suite de dresser un portrait de leur 

positionnement au sein de la société québécoise.  



93 
 

Ainsi, Dubar présente différentes formes identitaires résultant du processus de 

construction de l’identification professionnelle, soit l’articulation entre les deux 

transactions nommées ci-haut. La reconnaissance des objectifs professionnels de 

l’individu par ses pairs ou les personnes en poste de décision ainsi que le sentiment de 

continuité de la trajectoire individuelle et des appartenances sociales jouent un rôle 

déterminant dans la construction de ces formes identitaires. En commençant par la 

description du statut d’artiste même, certain.es participant.es soulignent la précarité 

financière inhérente au métier, et le manque de reconnaissance sociale qui y est lié. Les 

participant.es acceptent des revenus moindres pour s’offrir la liberté de produire leurs 

propres projets, acceptent des rôles stéréotypés et moins valorisants au début de leur 

carrière et cumulent les emplois et les titres pour subvenir à leurs besoins et pour 

préserver leur carrière. MN souligne le manque de reconnaissance du travail des artistes 

au sein de leur milieu professionnel, en se rappelant l’expérience de la pandémie, 

lorsque les subventions d’aide soutenaient uniquement les institutions et que l’opinion 

populaire ne se portait pas à la défense des artistes.  

Ensuite, la rémunération oriente le titre professionnel privilégié. Ligia, malgré sa 

carrière de comédienne et de conteuse, met de l’avant son titre de travailleuse 

culturelle, puisque c’est le travail qui lui fournit un salaire au moment de l’entretien. 

Dans le même ordre d’idées, MN se présente comme comédienne principalement, 

puisque c’est le travail qui la « fait vivre ». Ana, pour sa part, se sent légitimée en tant 

qu’artiste au Québec lorsqu’elle est reconnue très concrètement par ses pairs, soit par 

le financement et la diffusion de ses projets. La reconnaissance sociale en tant qu’artiste 

semble donc passer par la rémunération du point de vue de ces artistes.  

En ce qui a trait au récit biographique, en nous fiant toujours aux travaux de Dubar, 

nous observons un exemple de rupture significative dans le parcours artistique tel que 

raconté par Ligia, Isabel et Ana, en lien avec leur carrière et les changements amenés 

par leur immigration au Québec. Les trois artistes débutent leur carrière artistique dans 



94 
 

leur pays de naissance, et se trouvent en conflit avec le milieu artistique à leur arrivée 

au Québec, menant même à des réorientations professionnelles dans le cas d’Ana et de 

Ligia. Les trois artistes racontent des parcours similaires dans le milieu artistique au 

Québec où elles se sentent exclues et incomprises à leur arrivée. Ligia ne se reconnaît 

pas en tant que comédienne dans l’esthétique de jeu locale à son arrivée au Québec. 

Elle observe cette différence de code culturel qu’elle trouve limitante artistiquement, 

en plus d’avoir du mal à percer dans le milieu théâtral local. Isabel et Ana vivent des 

expériences parallèles, racontant s’être senties exclues et incomprises à l’université à 

Montréal. Ces trois artistes vivent donc une rupture biographique dans leur trajectoire 

professionnelle à leur arrivée au Québec, cette rupture étant influencée par le manque 

de reconnaissance de leurs pairs et des institutions locales. MN, AM et Albert, ayant 

tous.tes débuté leur carrière artistique au Québec, ne rapportent pas cette même 

expérience de rupture. Toutefois, chacun.e de ces trois autres artistes racontent leurs 

propres expériences d’exclusion, de discrimination, voire de racisme au sein de la 

société québécoise. Nous présenterons ces expériences dans la prochaine section. 

Nous remarquons une certaine continuité biographique, telle que décrite par Dubar, 

chez tous.tes les artistes interrogé.es dans l’affirmation de leur statut d’artiste. Les 

changements de parcours, ou encore les enjeux de reconnaissance ne découragent pas 

ces dernier.ères dans leur identification en tant qu’artistes. Même lorsque les 

participant.es associent le titre professionnel à la rémunération, par exemple lorsque 

Ligia met de l’avant son métier de travailleuse culturelle puisqu’il s’agit de sa source 

de revenu principale, l’identification au statut d’artiste demeure présente.  

Il serait intéressant d’approfondir l’analyse de cette distinction dégagée du discours des 

participant.es, le statut d’artiste se révélant plutôt comme une vocation – dans le sens 

de passion – qui aurait une signification permanente et fondamentale, même essentielle 

pour l’individu qui s’y identifie. Ligia affirme avec conviction que son identité d’artiste 

est permanente : « ça ne va jamais mourir en moi ». MN se déclare artiste en énumérant 



95 
 

les différents aspects de sa pratique, mais elle ne saurait définir précisément l’identité 

d’artiste. Isabel renforce son statut de « praticienne du théâtre, en écriture aussi » 

lorsqu’elle doit décider si une carrière en enseignement l’intéresserait. Ana défend son 

statut d’artiste face à la catégorie institutionnelle de la diversité culturelle, qui la place 

dans un groupe à part : « on est des artistes, simplement ». Albert se dit artiste, mais a 

du mal à se reconnaître comme artiste québécois, hésitant à répondre clairement à cette 

question : « est-ce que je suis artiste québécois ? Est-ce que je suis artiste asiatique ? 

Tu sais, Chinois ? ». AM exprime à deux reprises s’identifier comme artiste, mais qu’il 

préférerait que ce statut professionnel ne soit pas associé de façon essentialiste à son 

identité autochtone. Lorsqu’il se fait demander s’il sent une appartenance au milieu des 

arts québécois, AM répond « [j]e fais partie de ceux qui s’expriment », refusant le mot 

appartenance.  

Bien que la majorité ne s’identifie pas en tant que Québécois.es, Albert étant le seul à 

affirmer clairement ce lien, plusieurs des artistes évoquent l’importance des références 

culturelles et artistiques dans leur identification sociale. Ainsi, Ligia ne s’identifie pas 

comme Québécoise, mais cette dernière explique qu’elle s’identifie au contenu culturel 

québécois qu’elle consomme régulièrement grâce à son emploi de travailleuse 

culturelle. Albert illustre son sentiment d’appartenance avec des références musicales, 

et Isabel constate que ses références culturelles, importantes selon elle à la définition 

de soi, sont maintenant québécoises plutôt que portugaises. MN défend son amour pour 

Michel Tremblay, Rébecca Deraspe, ainsi que d’autres autrices québécoises par qui 

passent son sentiment d’appartenance à la culture québécoise, qui n’est pas constant et 

dépend du contexte. L’œuvre et l’héritage de Michel Tremblay, en tant que symbole 

de révolution culturelle et d’inclusion, sont d’ailleurs cités par tous.tes les participant.es 

à l’exception de AM. Ana, principalement, fait référence maintes fois au dramaturge, 

dont elle s’est inspirée pour sa recherche de maîtrise qui traite de la représentation de 

la diversité culturelle dans le théâtre québécois contemporain. Isabel et Ligia font un 

lien similaire entre le changement opéré par Tremblay avec l’inclusion du joual et de 



96 
 

la classe ouvrière notamment avec sa pièce Les belles-sœurs (1968), et la lutte actuelle 

pour représenter la population québécoise dans toute sa diversité au cœur du paysage 

médiatique. Ainsi, les manifestations culturelles représentent une porte d’entrée 

importante à l’appartenance à une culture pour les personnes interrogées. Les 

participant.es entretiennent un lien durable à leur statut d’artiste, en reconnaissant 

l’importance des arts et de la culture pour l’identification collective et sociale, bien que 

ces dernier.ères aient une relation complexe à l’identité québécoise.  

L’expérience de l’exclusion dans leur milieu professionnel semble informer cette 

relation complexe. De plus, le parcours migratoire paraît un élément important qui 

influence cette perspective, puisque les artistes qui ont vécu cette expérience s’appuient 

sur des comparaisons avec d’autres milieux, d’autres contextes sociaux pour tirer leurs 

observations. Ana critique directement la catégorie de la diversité culturelle employée 

par les institutions dans le but de donner des opportunités aux artistes classé.es issu.es 

des minorités. Ana souligne que cette catégorisation efface la nature évolutive de 

l’identité, que cette catégorie devrait se limiter à une étape favorisant l’intégration. 

Cette définition institutionnelle placerait l’individu dans un espace indéfini, qui 

déshumanise et ne permet pas à ces artistes d’être membres à part entière du milieu. 

MN estime que les mesures de discrimination positive lui ont fourni une première 

opportunité de faire ses preuves, et qu’elle ne devrait plus avoir à défendre son talent 

ou ses compétences. Isabel explique que cette catégorie et les programmes de 

financement qui en découlent sont souvent employés de façon instrumentale, les 

artistes minorisé.es étant engagé.es dans le cadre de mesures pour favoriser l’inclusion, 

sans jamais que cette dernière ne soit complètement atteinte : « c’est comme s’ils ne 

font pas partie de la gang encore. Donc on les utilise, puis après c’est fini, on passe à 

autre chose ». Albert avance la même réflexion. Lorsqu’on l’engage pour un premier 

rôle à la télévision, on peut affirmer qu’il s’agit d’un premier rôle offert à un acteur de 

la diversité, sans que ce rôle ne soit récurrent ou central à l’intrigue narrative de 

l’émission. Le point de vue critique est ainsi développé par les artistes par leur 



97 
 

positionnement dans la marge, une position qui leur est imposée. Nous nous attarderons 

maintenant plus précisément à ce point de vue critique et au positionnement des artistes 

interrogé.es. 

5.3 Le point de vue de l’acteur.trice 

À la lumière des entretiens menés pour la présente recherche, nous observons que le 

métier de comédien.ne, le métier commun à tous.tes les artistes participant à notre 

recherche, semble favoriser un point de vue privilégié sur la représentation médiatique. 

En effet, ces dernier.ères sont régulièrement confronté.es à la façon dont ils et elles sont 

perçu.es par autrui dans le cadre du processus d’audition, qui leur attribue des rôles 

basés sur leur apparence, et sur le type de personnage qui leur correspondrait. Le 

casting se présenterait alors comme une forme de catégorisation sociale en soi. Nous y 

voyons un exemple de la dimension relationnelle du processus identitaire, et du rôle 

que peut jouer le pouvoir dans ce processus.  

Les artistes interrogé.es semblent constamment confronté.es au regard d’autrui, à la 

façon dont ces dernier.ères sont perçu.es par les personnes qui occupent des postes 

décisionnels, tels que les directeur.trices de casting, les équipes de production et de 

réalisation. De plus, cette dynamique leur fournit un point de vue particulier sur la 

construction d’archétypes, voire de stéréotypes, véhiculés par les productions 

médiatiques, puisque ces acteur.trices sont souvent amené.es à les incarner. Pour 

reprendre la notion de l’univers symbolique de G.H. Mead (1934), ainsi que les conflits 

introduits par l’action du pouvoir sur ces univers selon Berger et Luckmann (Qribi, 

2010), le groupe québécois francophone et blanc serait le groupe porteur de l’univers 

symbolique dominant. Les artistes participant.es rapportent ainsi les codes et 

représentations qui ne tiennent pas compte de leur réalité, qui entrent en conflit avec 

leur perception de soi ou même de leur communauté, ou qui les ignore simplement. En 

effet, lorsque les participant.es relèvent que les artistes dit.es de la diversité culturelle 



98 
 

peinent à être inclus.es tant à l’écran et sur la scène que derrière la caméra ou dans les 

coulisses, ces dernier.ères font état d’un univers symbolique ou d’un imaginaire qui ne 

tient pas compte de leur présence à part entière.  

Les artistes participant.es comparent le milieu culturel et médiatique québécois à 

d’autres milieux artistiques où ces dernier.ères ont travaillé en dehors de la province.  

Notamment, les personnes ayant débuté leur carrière dans un autre pays remarquent les 

différences entre ces expériences professionnelles, soulignant ainsi les particularités du 

milieu local. Par exemple, Albert observe une différence entre ses expériences de 

travail au sein de productions francophones et ses expériences en milieu anglophone, 

au Canada anglais et aux États-Unis. Par la comparaison avec des milieux différents, 

l’acteur remarque donc la manière distincte dont sont construites les frontières de 

l’altérité, les productions francophones québécoises érigeant des frontières beaucoup 

plus rigides qui entre autres classent dans la catégorie de l’altérité les personnes parlant 

avec des accents différents de l’accent québécois. Pour Juteau (2015), l’ethnicité serait 

un processus réservé à l’Autre, la majorité incarnant l’universalité. Les politiques 

culturelles servant à encourager ou à favoriser l’inclusion de ladite diversité culturelle 

renforcent paradoxalement le confinement de l’Autre à une catégorie à part, différente 

du « Nous » collectif québécois. Contrairement aux chercheur.ses de notre cadre 

théorique qui définissent l’identité comme une construction en constante évolution (de 

Gaulejac, 2002; Grandjean et al., 2009; Vinsonneau, 2002; Hall, 2021a), cette catégorie 

institutionnelle évoque un état fixe qui est remis en question par certaines participantes, 

notamment Ana et MN, qui revendiquent la nature évolutive leurs identités et de leur 

statut professionnel.  

Notons que l’ensemble des personnes participant à cette recherche travaillent comme 

comédien.nes, et sont majoritairement issu.es du milieu du théâtre. Il serait intéressant 

d’approfondir la démarche en incluant d’autres catégories d’artistes, tels que des 

danseur.ses, des musicien.nes, des écrivain.es, même des artistes de cirque. Le 



99 
 

recensement à partir de contextes professionnels différents pourrait mener à des 

comparaisons plus riches considérant que chaque pratique peut impliquer des relations 

différentes au corps, à l’art, et que chaque milieu professionnel peut potentiellement 

représenter un écosystème distinct. De plus, l’enquête auprès de scénaristes pourrait 

être intéressante, considérant que ce travail est à la source de la représentation des 

stéréotypes décrits par les participant.es, tant au cinéma qu’à la télévision. 

Il nous paraît important de souligner les stratégies de résistance à ces dynamiques de 

pouvoir qui s’imposent aux individus participant à notre recherche. La dimension 

contestataire, telle que nous l’avons qualifiée dans le précédent chapitre, est 

revendiquée par plusieurs des participant.es. Selon Hall (2021a), les représentations 

influencent la construction identitaire, et peuvent être internalisées par le groupe 

minoritaire. Les participant.es démontrent plutôt des exemples de contestation face à 

cette hiérarchisation imposée par le groupe dominant. Nous avons relevé dans les 

descriptions des parcours professionnels une tendance chez les artistes interrogé.es à 

identifier eux-mêmes cette propension à la remise en question, et à l’inscrire comme 

un trait de caractère qui influence leur parcours. Nous y voyons une affirmation de cette 

agentivité qui ajoute à la complexité de la dynamique relationnelle, et le pouvoir 

d’action ou encore les stratégies identitaires déployées, tel que définis dans notre cadre 

conceptuel (Camilleri, 1998 ; Mucchielli, 2021).  

Il pourrait s’avérer que cette caractéristique soit fréquemment observée chez les 

personnes s’identifiant comme artistes, mais nous pouvons d’abord l’expliquer par le 

fait que les artistes recruté.es pour la présente recherche avaient tous.tes déjà investi 

des comités EDI. Notre échantillon regrouperait donc nécessairement des personnes 

qui ont déjà un point de vue critique sur leur milieu et potentiellement sur la société 

québécoise dans son ensemble, qui se traduit en engagement envers la transformation 

de leur milieu professionnel. Il serait donc intéressant d’éventuellement élargir ce 



100 
 

bassin de participant.es, et d’interroger des artistes qui n’ont pas d’emblée ce genre 

d’engagement.  

Le point de vue résolument critique des artistes interrogé.es sur leur milieu 

professionnel et par extension sur la société québécoise évolue nécessairement dans 

l’échange et la relation à autrui, et procède du positionnement social des artistes 

participant à cette recherche, en référence précisément à leur statut d’artiste minoritaire 

au Québec. Les artistes rencontré.es remarquent l’évolution, les changements opérés 

dans le milieu de la culture québécoise pour répondre aux enjeux liés à l’inclusion et à 

la représentation de ladite diversité culturelle. Les participantes ayant débuté une 

carrière artistique dans leur pays d’accueil enrichissent leur analyse en comparant ces 

différentes expériences. Des distinctions sont parfois établies entre les milieux de 

travail anglophones et francophones. La majorité des artistes participant.es établissent 

aussi une distinction claire entre leur milieu professionnel et la société québécoise dans 

son ensemble. Ces participant.es considèrent que leurs expériences professionnelles se 

trouvent en inadéquation avec leur expérience au contact du public québécois, et que 

ces mesures discriminatoires ne proviendraient pas de la demande du public, mais 

plutôt d’une volonté d’un groupe restreint de personnes en position de pouvoir dans le 

secteur des arts, des médias et de la culture de préserver des avantages et des privilèges 

sociaux. Dans la prochaine section, nous présenterons les inégalités structurelles et les 

enjeux de visibilité tirés des principales observations des participant.es en lien avec 

leur milieu professionnel, c’est-à-dire le secteur des arts et de la culture québécois, pour 

comprendre la perception des artistes interrogé.es de ce milieu et par extension de la 

société québécoise. 

5.3.1 Difficultés et inégalités structurelles 

La question du racisme ne figurait pas dans nos questions, mais nous prévoyions que 

ce sujet soit abordé, à cause de l’implication des personnes participantes aux comités 



101 
 

sur l’égalité, la diversité et l’inclusion. Cette thématique fut abordée rapidement et de 

front par quelques artistes, cette expérience étant partie intégrante de leur parcours et 

de leur vécu. Dans notre analyse thématique, nous avons rassemblé les mentions de 

discrimination et de racisme par les artistes interrogé.es, puisque certain.es 

participant.es ont établi une distinction claire entre ces deux concepts.  

Nous n'avons pas demandé à chaque participant.e de définir le racisme, mais nous 

avons demandé quelques précisions lorsque nécessaire. Ligia définit le phénomène 

comme étant anti-noir spécifiquement, précisant que son expérience de discrimination 

basée sur son accent par exemple n’en constitue pas un exemple. Nous demandons à 

Isabel de définir le racisme en ses termes, puisqu’elle affirme à répétition que les 

Québécois.es ne sont pas racistes à ses yeux. L’actrice explique qu’il s’agirait selon 

elle de l’exclusion de l’Autre, fondée sur des préjugés inconscients. Selon elle, un 

peuple ne peut être raciste de nature, évoquant l’aspect constructiviste du phénomène. 

Tel qu’établi dans notre cadre conceptuel, le paradigme postracial suppose que les 

sociétés occidentales se seraient affranchies de la race et des inégalités sociales qui en 

découlent (Eid, 2018). De surcroît, la race ne s’expliquerait plus par la racine 

biologisante qui aurait fondé la notion d’un point de vue scientifique (Fanon, 1956). 

L’attention portée aux corps, et la différenciation appuyée sur les traits phénotypiques 

semble toutefois bien présente et d’actualité si l’on se fie aux expériences des artistes 

participant à notre recherche, même si c’est sous une forme renouvelée. En effet, 

plusieurs des expériences rapportées par les participant.es décrivent une discrimination 

ou une exclusion basée sur des marqueurs physiques, comme lorsque MN explique le 

rejet des corps noirs en audition. Albert fait référence à ce phénomène à quelques 

reprises, lorsqu’il décrit l’inadéquation entre sa perception de soi, et le reflet que lui 

renvoient plusieurs de ses expériences professionnelles. L’artiste s’identifie comme 

Québécois, mais comprend qu’on le perçoit comme Autre sur la base de son apparence. 

Plusieurs des expériences décrites par Albert semblent découler d’une incongruité 



102 
 

perçue entre son accent québécois et son « enveloppe chinoise », pour reprendre 

l’expression employée par l’acteur lui-même.  

L’exemple le plus récurrent dans le discours des participant.es demeure l’accent, un 

enjeu qui affecte directement Ligia, Ana et Isabel. Pour Ligia, la discrimination vécue 

en ce sens est difficile à cerner, puisqu’elle n’est pas explicite. Elle raconte avoir 

fréquemment senti une réticence de la part de collaborateur.trices potentiel.les après 

une rencontre en personne : « [a]ussitôt que j'ouvre ma bouche avec mon accent latino, 

c'est fini. Ma crédibilité est déjà allée dans la poubelle ». L’actrice comprend que son 

accent est la cause de l’exclusion, puisque son apparence physique est celle d’une 

« femme blanche ».  

Ana et Isabel sentent que leur accent cause des problèmes de communication, ou 

présente une barrière à l’inclusion lorsqu’elles commencent leur maîtrise au Québec et 

sentent une fermeture de la part de leurs collègues. Par la suite, Isabel comprend que 

son accent représente un frein à l’épanouissement de sa carrière au Québec. MN 

mentionne aussi que son accent belge lui vaut l’attribution de rôles stéréotypés de 

réfugiées, par exemple, sans égard à l’origine de son accent. L’actrice fait référence 

aux rôles stéréotypés pour lesquels elle passe des auditions, des stéréotypes qui 

s’appuient sur l’apparence noire et l’associent à un statut de précarité sociale : « [o]n 

est clairement tous pauvres. Ou on est réfugiés, ou on a fui un pays en guerre ». Selon 

Desprat (2018), qui effectue une étude sur les barrières vécues par des coiffeurs 

d’origine nord-africaine, la construction des corps racisés s’appuierait sur la 

transformation du marqueur de différence en stigmate, dans le sens employé par 

Goffman (1975). Ainsi, tel que décrit par les participant.es, l’accent deviendrait un 

stigmate qui motiverait l’exclusion de certains individus du groupe majoritaire, qui 

marquerait ces individus et représenterait une barrière d’accès au travail. Ces 

conséquences sont nommées clairement par Ana, Ligia et Isabel, qui voient leurs 



103 
 

carrières de comédiennes freinées à leur arrivée au Québec, motivant des réorientations 

de carrière. 

On trouve aussi des manifestations de l’ethnocentrisme tel que décrit par Lévi-Strauss 

(1987) dans les expériences des personnes participantes. Un point de vue centré sur la 

civilisation occidentale, considérée comme supérieure, et qui perçoit comme 

stationnaires les autres cultures. Isabel, Ligia, et Ana rapportent leurs premières 

expériences au contact de leurs pairs à l’université en théâtre, sentant une 

dévalorisation de leur formation, de leurs références latino-américaines, ou portugaises 

dans le cas d’Isabel. Ana sent que ses collègues entretiennent des préjugés envers le 

théâtre de l’Amérique latine et une méconnaissance de la culture latino-américaine 

dans son ensemble, puisqu’elle ne perçoit aucun enthousiasme de leur part lorsqu’elle 

parle de ses origines et de sa formation. Selon elle, l’Amérique latine est perçue de 

façon folklorique et n’est pas prise au sérieux. Ana et Ligia attribuent ce manque 

d’intérêt et de curiosité au colonialisme, à un regard tourné vers l’Europe. Les origines 

européennes d’Isabel semblent contredire cette observation, mais l’actrice rapporte 

s’être souvent fait inclure dans la catégorie latino-américaine, soulignant les 

amalgames et l’essentialisme des catégories construites dans le secteur des arts, des 

médias et de la culture. Ces exemples témoignent de la nature dynamique et située tant 

du processus de racisation que de la blanchité. Ligia, qui s’identifie comme blanche et 

privilégiée, vraisemblablement à cause de son positionnement social dans son pays 

d’origine du Brésil, décrit pourtant des expériences résolument discriminatoires qui 

correspondent au processus de racisation détaillé dans notre cadre théorique. 

5.3.2 Visibilité et représentativité  

La majorité des expériences d’exclusion et de discrimination décrites par les 

participant.es présentent un phénomène diffus, ce qui rend ses manifestations difficiles 

à cerner et à dénoncer. Ce racisme sous une forme plus contemporaine est ancré dans 



104 
 

l’expérience sociale et donc dynamique et relationnel (Bataille, Mc Andrew et Potvin, 

1998). Les artistes se trouvent à devoir se baser sur leur ressenti, sur leur 

compréhension de leurs interactions sociales pour comprendre et définir l’exclusion et 

la discrimination qu’ils et elles vivent. Par exemple, MN décrit le jugement qui découle 

du processus d’audition comme « pernicieux ». Les évaluations négatives des 

directeur.trices de casting, ou encore les actes de discrimination, ne sont jamais relatés 

directement à l’acteur.trice. L’agente de la comédienne transfère leurs messages, les 

critiques à son égard ainsi généralement filtrées, parfois traitées avec euphémisme et 

toute forme de discrimination se voyant alors dissimulée. Lorsque Ligia remarque que 

son accent lui coûte des opportunités de travail, elle ne se le fait pas dire explicitement, 

mais le comprend dans ses interactions avec les collaborateur.trices potentiel.les.  

Cependant, plusieurs des expériences de racisme relatées par AM en tant 

qu’Autochtone sont de nature plutôt flagrante et directe. AM décrit un racisme si 

quotidien et ordinaire qu’il en vient à représenter la normalité. Fanon (1956) explique 

cette qualité quotidienne du racisme, qui devient l’élément le plus visible des 

dynamiques de hiérarchisation. AM nomme les préjugés, les stéréotypes, donc les 

éléments racistes présents dans le discours, mais fait souvent référence aussi aux 

politiques qui érigent l’aspect structurel de ce racisme anti-autochtone, telles que 

l’existence des réserves, des pensionnats, ou encore l’exploitation des territoires et des 

ressources naturelles par le gouvernement. Dans son article sur le racisme anti-

autochtone au Québec, Capitaine (2018) note cette particularité du racisme anti-

autochtone qui comprend une dimension structurelle, dans les lois ou encore les 

politiques encadrant les reconnaissances territoriales, et qui s’incarne aussi dans la 

dimension quotidienne dépeinte par AM. Capitaine remarque aussi que les frontières 

entre racisme culturel et racisme à référentiel génétique se trouvent brouillées lorsque 

la culture de l’Autre est traitée comme innée, et donc comme hérédité biologique, à 

l’instar de traits physiologiques. AM évoque le personnage stéréotypé de « l’Indien » 

qu’il est souvent amené à interpréter, parodiant lors de son entretien l’accent et le parler 



105 
 

élémentaire associé à ce personnage sensé vraisemblablement représenter une image 

primitive d’un Autochtone.  

Malgré cette différence prononcée dans l’expérience décrite par AM, les enjeux liés à 

la représentation tels que les stéréotypes et l’essentialisme, qui mènent à l’exclusion 

par le groupe majoritaire rejoignent tous.tes les participant.es. Tel que détaillé dans une 

section précédente, MN dénonce catégoriquement une sorte de casting qui construit 

des amalgames à partir des acteur.trices de ladite diversité. AM dénonce à son tour 

l’attribution de rôles qui mettent de l’avant son identité autochtone, le réduisant à ce 

statut. Albert souligne le non-sens de la catégorie « asiatique » dans laquelle il se fait 

souvent inclure, vraisemblablement à cause de traits phénotypiques, l’Asie englobant 

pourtant plusieurs origines nationales ou culturelles et représentant une grande 

diversité d’apparences physiques. Pour MN, ce genre de casting dépossède ces 

acteur.trices de leur pluralité, une qualité que l’actrice revendique avec fierté. 

Similairement, Isabel se désole du manque de richesse et de la perte de possibilités 

résultant d’un casting qui s’appuie uniquement sur le physique de l’individu.  

Ces expériences vécues par les artistes participant.es se rapprochent de ce que Memmi 

(1994) nomme la négation des traits différentiels. Selon Eid (2018), le rejet de 

l’individualité des sujets racisés serait le propre de la racisation, au profit du groupe 

majoritaire qui possède le privilège d’incarner l’universel et le pouvoir de 

l’autodéfinition. Les acteurs.trices relégué.es au statut minoritaire sont jugé.es en 

termes de l’écart qu’ils ou elles incarnent face à la norme majoritaire. L’auteur, qui 

interroge le lien entre race et majorité nationale, établit que la blanchité est liée à la 

conscience nationale dès la naissance de l’État et trouve son unité dans l’opposition à 

l’Autre. Dans le cas du Canada et des États-Unis, dans l’opposition aux groupes 

Autochtones et Noirs, puis aux populations issues de l’immigration postcoloniale. La 

nationalité devient ainsi une forme de capital culturel. L’individu accumule ce capital 

par la possession ou l’expression de caractéristiques culturelles et physiques reconnues 



106 
 

comme des marqueurs d’appartenance nationale légitimes, telles que la langue, 

l’accent, la religion.  

Les participant.es réfèrent maintes fois aux barrières représentées par l’accent dans leur 

milieu professionnel. Lorsque ces dernier.ères définissent le terme Québécois.e, 

référant à la représentation de cette identité nationale dans l’imaginaire populaire, la 

langue française est reconnue par Albert et Ana comme marqueur de légitimation 

sociale. Albert mentionne aussi la blanchité associée avec cette catégorie majoritaire, 

à l’instar de Ligia, bien que les deux artistes soulignent qu’elle ne devrait pas s’y 

limiter. MN relève une certaine hypocrisie dans le projet de défense de la francophonie, 

cette dernière semblant être uniquement associée à la blanchité et rarement aux 

immigrant.es d’origine africaine par exemple. AM réfère plusieurs fois aux 

dynamiques de domination qui bénéficient au groupe majoritaire détenant le pouvoir 

d’écrire une histoire collective qui efface la présence des peuples autochtones. Albert 

et Isabel racontent enfin un projet indépendantiste nationaliste qui exclut des pans 

complets de la population, qui les exclut personnellement alors qu’il et elle se sentaient 

interpellé.es par ce projet de société, une société pour laquelle ces artistes entretiennent 

un sentiment d’appartenance. 

Ainsi, nous voyons un point de vue privilégié – au sens épistémologique tel qu’employé 

par Hill Collins (1986) et dans la théorie féministe du positionnement – chez les artistes 

interrogé.es. Une perspective vraisemblablement influencée par leur emplacement dans 

les marges de leur milieu professionnel et par extension de la société au sein de laquelle 

ces dernier.ères vivent. Un point de vue critique qui est riche de sens scientifiquement. 

Bien que subjective, l’expérience combinée de ces artistes peut motiver une réflexion 

rigoureuse qui tend vers l’objectivité (Ibid., 1986). La catégorie de la diversité 

culturelle, se voulant une catégorie qui favoriserait l’inclusion de ces individus sous-

représentés dans le contenu médiatique, deviendrait plutôt un lieu imposé qui limiterait 

l’expression de la complexité et la pluralité des individus, et les confinerait à une 



107 
 

identité fixe et permanente de l’Autre. Les individus interrogés dans le cadre de notre 

recherche démontrent toutefois les stratégies qui peuvent être déployées pour 

confronter ou remettre en question cette catégorisation, à l’instar des manifestant.es 

ayant critiqué le spectacle SLĀV à l’été 2018 et lancé un débat qui s’avère toujours 

pertinent aujourd’hui. 



108 
 

CONCLUSION 

Ce mémoire se voulait une exploration du processus identitaire d’artistes minorisé.es 

au Québec inspirée de l’expression collective du Collectif SLĀV-Résistance dans le 

cadre de la controverse visant le spectacle SLĀV. Les revendications de ce Collectif, 

exprimées par l’entremise d’un communiqué de presse et d’une lettre ouverte, furent 

centrées sur l’inclusion d’artistes noir.es, autochtones, et issu.es des communautés de 

couleur. Choisir l’identité d’artistes minorisé.es au Québec pour objet de recherche 

nous a permis de mettre en lumière l’une des origines de la construction de deux camps, 

de deux points de vue mis en conflit à l’été 2018. À partir de la perspective du Collectif, 

constitué en partie d’artistes locaux.ales, nous voulions étudier une perspective qui 

s’est largement vue discréditée lors de la controverse. Notre recherche a rassemblé les 

perspectives d’artistes minorisé.es sur la base de différences ethnoculturelles, qui n’ont 

pas participé directement à la controverse de 2018, mais qui travaillaient en tant 

qu’artistes au Québec au moment de la controverse. En menant une série d’entretiens, 

nous avons interrogé le lien de ces six artistes à leur profession et au milieu des arts 

québécois pour sonder de façon plus générale leur sentiment d’appartenance à la culture 

et à la société québécoises. 

Avec notre premier chapitre, nous avons dressé un état des lieux qui positionne la 

problématique dans le milieu des arts québécois. En contextualisant historiquement les 

politiques culturelles au Québec à partir de la Révolution tranquille, nous avons établi 

le lien entre identité nationale et secteur de la culture et des arts québécois. Nous avons 

souligné différents emplois du concept de la diversité culturelle qui reflètent 

l’incompatibilité ou du moins l’affrontement entre deux façons de concevoir la défense 

de cette diversité. Bien que le Québec soit engagé sur la scène internationale dans la 

protection de la culture francophone minoritaire, le conflit surgi notamment en 2018 

dénonçait un engagement insuffisant des instances gouvernementales dans la 

reconnaissance des différences culturelles de groupes minoritaires habitant le même 



109 
 

territoire. En rappelant le développement politique du secteur des arts et de la culture 

qui s’est fait conjointement au projet nationaliste, nous avons justifié la pertinence de 

prendre le milieu des arts comme porte d’entrée vers une analyse plus générale de la 

société québécoise. De plus, nous nous intéressions au statut d’artiste, ayant constaté 

que les membres du groupe s’opposant au spectacle SLĀV étaient présentés comme 

activistes dans la couverture médiatique des manifestations, et non comme artistes à 

part entière. Ainsi, en continuité avec les arguments et demandes des manifestant.es 

qui réclamaient une meilleure inclusion des artistes noir.es, autochtones et de couleur, 

nous avons présenté l’enjeu du racisme dans le milieu des arts, et situé la question de 

la race en lien avec l’identité nationale québécoise, pour contextualiser en partie 

l’exclusion de certains groupes minorisés au Québec, et dans ce cas précis, la 

discrimination vécue par certain.es artistes. À partir de ces liens entre identité, arts et 

culture, nous avons formulé notre question de recherche comme suit : comment les 

artistes minorisé.es au Québec pensent-ils et elles leurs identités et leur évolution 

professionnelle dans le milieu des arts ? Afin de répondre à cette question, nous avons 

fixé comme objectif de comprendre le lien de ces artistes à leur profession et au milieu 

des arts québécois, et de comprendre la façon dont ces dernier.ères vivent leurs identités 

dans le contexte du Québec. 

Pour ce faire, nous avons défini le processus identitaire d’un point de vue scientifique. 

Nous mettons l’accent sur le terme « processus » pour souligner la perspective 

constructiviste employée. Dans notre chapitre théorique, nous avons d’abord effectué 

un survol de l’emploi du concept de l’identité en sciences humaines, pour décrire 

l’évolution de ce dernier et établir la difficulté de cerner un objet appliqué par 

différentes disciplines. Nous avons retenu de ce survol quelques caractéristiques 

principales du processus de l’identité pertinentes à notre sujet de recherche, soit sa 

nature dynamique et évolutive, communicationnelle, contextuelle et performée. Nous 

avons puisé notamment dans les travaux de Mucchielli, G.H. Mead, Ricœur, Hall, ainsi 

que la théorie de l’intersectionnalité pour élaborer ce résumé. Nous avons par la suite 



110 
 

distingué l’identité individuelle de l’identité collective pour décrire la tension entre ces 

deux niveaux d’identification pour l’acteur social en nous appuyant principalement sur 

les travaux de Dubar et Ricœur, dans le but de circonscrire deux formes identitaires 

centrales à notre recherche, l’identité professionnelle et l’identité ethnoculturelle. 

Ensuite, nous avons défini d’une part l’identité culturelle à l’aide des écrits de Hall, 

puis l’ethnicité à l’aide de ceux de Juteau, pour mettre en contexte l’axe identitaire 

collectif qui nous intéresse et qui semblait être au cœur du conflit à l’été 2018, selon 

l’analyse de la controverse de Lefrançois et Éthier (2019). Dans ces sections, nous 

avons introduit la notion de pouvoir non seulement pour comprendre son importance 

dans l’évolution des savoirs scientifiques, mais aussi pour reconnaître son influence 

sur les dynamiques sociales qui intéressent la présente recherche. Ces sections ont servi 

autant à contextualiser l’appartenance au groupe majoritaire francophone québécois et 

la consolidation de ses frontières d’un point de vue historique, qu’à mettre en contexte 

certaines stratégies de résistance déployées par des groupes minorisés exclus de cette 

majorité exemplifié par le Collectif SLĀV-Résistance. Enfin, nous avons présenté les 

concepts de la race et du processus du racisme, en nous basant sur les travaux de 

Memmi, Lévi-Strauss, et Fanon, pour situer ce phénomène au Québec. 

Dans la perspective d’une épistémologie constructiviste, notre démarche 

méthodologique défendait d’abord la pertinence de la subjectivité dans la recherche 

scientifique. Nous avons eu recours aux études féministes, précisément à la théorie du 

positionnement et à la notion afroféministe de l’outsider within développée par Patricia 

Hill Collins (1986), pour défendre la valeur des savoirs issus de la marge pour la 

recherche scientifique. Nous avons inclus une réflexion sur notre propre 

positionnement en tant que chercheuse, et sur les facteurs qui nous ont poussée à choisir 

ce sujet, les limites qu’impliquent notre point de vue et notre position sociale, le tout 

en soulignant consciemment la subjectivité de notre perspective. 



111 
 

Notre démarche méthodologique, de nature qualitative, s’est appuyée d’abord sur une 

série d’entretiens semi-directifs individuels menés avec des artistes classé.es dans la 

catégorie de ladite diversité culturelle. Chaque artiste se décrivait professionnellement 

comme portant plusieurs titres, mais avaient comme pratique commune le métier de 

comédien.ne et le milieu du théâtre, qui fut directement concerné par la controverse de 

2018. La majorité des artistes avaient un parcours migratoire, un seul artiste ayant 

toujours vécu au Québec. À partir des transcriptions de ces entretiens, nous avons 

élaboré un arbre thématique pour effectuer notre analyse et relever différentes sous-

catégories ayant émergé à partir des trois thématiques principales établies pour guider 

nos entretiens, soit la pratique artistique, le milieu des arts, puis l’identité. Enfin, nous 

avons interprété ces résultats pour offrir des éléments de réponse à notre question de 

recherche initiale, en lien avec l’expérience des artistes interrogé.es du milieu des arts 

et leur compréhension de leur identité dans le contexte du Québec. 

En comparant les propos de ces six artistes, nous avons relevé en premier lieu plusieurs 

convergences dans la façon dont ces dernier.ères présentaient leur métier et racontaient 

leur parcours professionnel. La première sous-thématique retenue fut celle de la 

transmission, en référence à la fonction communicationnelle que les participant.es 

associaient à leur métier. Qu’il s’agisse de l’importance d’écrire et de raconter ses 

propres histoires, pour des motifs d’auto-détermination et pour assurer une meilleure 

représentation de sa communauté, ou encore le désir de transmission à autrui, entre 

autres par l’enseignement, plusieurs artistes ont associé leur pratique artistique au 

dialogue et à l’échange avec l’autre. La deuxième catégorie concernait la contestation, 

et rassemblait les passages où les artistes décrivaient un cheminement à contre-courant, 

c’est-à-dire autant le besoin exprimé par plusieurs artistes de questionner et de 

confronter l’ordre établi, que l’engagement politique de ces dernier.ères. Ensuite, la 

sous-thématique de la multidisciplinarité expliquait la pluralité de métiers accumulés 

par les artistes, principalement pour des raisons économiques, c’est-à-dire pour 

subvenir à leurs besoins, et à cause de réorientations de carrière effectuées en cours de 



112 
 

parcours migratoire. La quatrième sous-thématique réunissait les références au travail 

artistique en tant que métier rémunéré. Il s’agissait ici de rassembler les passages où 

les artistes expliquaient se sentir légitimes comme artistes lorsque leur travail génère 

un revenu, ou lorsque leurs projets sont financés par les institutions financières locales.  

L’analyse de la thématique concernant l’expérience du milieu des arts a permis 

d’identifier six sous-thématiques pertinentes. D’abord, la sous-thématique de la 

confrontation s’organisait en continuité avec la catégorie de la contestation élaborée 

dans le cadre de la description des parcours artistiques. Les participant.es ont décrit ici 

une posture revendicatrice qui les ont souvent placé.es en position de conflit dans leur 

milieu professionnel. Notamment, les artistes interrogé.es considéraient que les enjeux 

de la représentation et de l’inclusion des artistes de la diversité culturelle étaient peu 

adressés dans leur milieu. Quelques nuances ont été observées à ce niveau entre les 

participant.es, quant à la meilleure façon d’aborder ces enjeux et d’œuvrer à la 

reconnaissance et à la réduction de ces inégalités. La catégorie de la fermeture et de 

l’exclusion liait les passages qui caractérisaient le milieu des arts québécois comme 

fermé, privilégiant un groupe restreint d’acteur.trices, et réfractaire à la différence et à 

la nouveauté. La sous-thématique suivante abordait la visibilité et la représentativité, 

et les façons dont les artistes interrogé.es se jugeaient absent.es des représentations 

médiatiques et écarté.es de l’imaginaire collectif québécois.  

Ensuite, la catégorie des difficultés et inégalités structurelles examinait les différents 

impacts des relations de pouvoir et de domination vécus par les artistes, notamment sur 

leur accès au milieu par l’entremise d’opportunités de travail et le financement de leurs 

projets. Cette section abordait les enjeux de la discrimination et du racisme, vécus de 

façon différente, voire inégale par les participant.es. La catégorie suivante abordait la 

précarité financière et le manque de reconnaissance associés au métier d’artiste. Nous 

avons réuni dans cette section les références au manque de valorisation financière et 

sociale accordée à cette profession. Enfin, nous avons rassemblé dans la dernière sous-



113 
 

thématique les extraits décrivant le rôle social de l’art et de l’artiste, ou parfois 

spécifiquement le rôle du théâtre lorsqu’il s’agissait du milieu précis dans lequel a 

évolué l’artiste. Cette section traduisait l’espoir entretenu par les artistes pour leur 

milieu professionnel et l’importance que ces artistes accordaient à leur métier, en plus 

de révéler leur compréhension de leur rôle en tant qu’acteur.trice social.e. 

Notre troisième et dernière thématique s’est organisée autour de l’identité. Lors des 

entretiens, nous avons invité les participant.es à discuter de leur conception de l’identité 

québécoise et leur lien à celle-ci, pour ensuite leur demander de définir leur identité 

ethnoculturelle. En dernier lieu, les participant.es ont présenté leur définition du 

concept de l’identité, pour nous permettre de comparer le sens que chacun.e donnait à 

cette notion avec notre cadre théorique.  

Plusieurs des participant.es ont lié l’appellation « Québécois.e » au territoire, à toute 

personne habitant la province. La langue française, le souverainisme, la blanchité et les 

privilèges sociaux ont aussi été associés par les artistes à ce groupe. En expliquant leur 

propre lien à l’identité québécoise, chaque participant.e présentait une relation 

complexe et nuancée à la question, en incluant des descriptions d’autres facettes de leur 

identité ethnoculturelle. L’identité régionale, dans ce cas-ci le sentiment 

d’appartenance principalement à la ville de Montréal, était souvent plus facile à 

énoncer, ainsi que le lien aux arts et au contenu culturel locaux. Les participant.es se 

sont attardé.es par la suite à leur identité ethnoculturelle, plusieurs d’entre eux et elles 

devant composer avec les multiples facettes de cette identité. Ces dernier.ères avaient 

des façons différentes d’organiser et d’expliquer celles-ci : par la pluralité, le mélange, 

le métissage, ou encore la complexité. Parfois, les artistes priorisaient une des facettes 

de leur identité ethnoculturelle ou l’élevaient au-dessus des autres. La parentalité et 

l’identité linguistique se sont spontanément révélées au cours des entretiens. 

Notamment, la majorité des artistes ont rapporté l’importance de l’accent comme axe 

d’inclusion et d’exclusion au Québec. Enfin, différentes caractéristiques principales de 



114 
 

l’identité ont émergé, selon les définitions des participant.es : la nature temporelle et 

évolutive, l’influence de l’inconscient et des bases génétiques ou innées, et les effets 

du regard externe ou de la perception de l’autre. 

Nous avons consacré un dernier chapitre à l’interprétation des résultats de cette analyse 

thématique, pour nous permettre de lier ces résultats à la littérature scientifique et de 

revenir à nos questions de recherche. Au terme de cette recherche, nous avons retenu 

que le statut minoritaire des artistes interrogé.es favoriserait un point de vue critique 

du fonctionnement de leur milieu professionnel ainsi que de la société québécoise dans 

son ensemble, en plus de participer à la construction d’une identité complexe et 

nuancée. Pour structurer ce dernier chapitre, nous avons d’abord mis en lumière les 

principales caractéristiques du processus identitaire relevés dans notre cadre théorique 

puis retrouvées dans le discours des participant.es. La forme narrative adoptée par les 

participant.es pour raconter leur parcours, telle que théorisée par Ricœur, s’est avérée 

un bon exemple de la nature subjective de l’identification, dans la façon dont chaque 

participant.e s’appropriait sa biographie et trouvait une cohésion dans les différents 

événements marquants de son parcours. L’aspect évolutif et dynamique de 

l’identification, ainsi que la tension entre permanence et changement, étaient 

exemplifiés par les récits de parcours migratoires de certain.es participant.es et l’impact 

de ces derniers sur leur identité ethnoculturelle.  

Ensuite, nous avons décrit les liens établis par les artistes entre leur identité 

professionnelle et leur place au sein du milieu des arts et de la société québécoise, en 

puisant dans la théorie de la double transaction de Dubar (1992), qui vise à décrire la 

socialisation professionnelle de l’individu. Après avoir rassemblé les passages où les 

artistes reconnaissaient la nature relationnelle de leur métier et le rôle social de leur 

vocation, nous avons identifié différents moments de rupture et de continuité dans le 

récit biographique de leur parcours, et des exemples de reconnaissance et de non-

reconnaissance de leur expérience du milieu des arts. Notamment, la précarité 



115 
 

financière et le manque de reconnaissance sociale du métier d’artiste marquaient les 

liens de plusieurs artistes à leur milieu, et par extension à la société québécoise. Le 

parcours migratoire a provoqué une rupture dans le parcours de quelques participantes, 

qui ont vu leur carrière interrompue ou réorientée à leur arrivée au Québec. Toutefois, 

l’ensemble des participant.es affirmaient avec conviction leur statut d’artiste, un 

exemple de continuité biographique, peu importe les changements vécus ou les 

obstacles rencontrés lors de leur parcours professionnel. Le sentiment d’appartenance 

ou le lien à l’identité québécoise s’est maintes fois exprimé par le biais de 

manifestations ou de contenu culturels, même lorsque les participant.es ne 

s’identifiaient pas nécessairement comme Québécois.es. 

Nous avons noté une particularité au métier de comédien.ne, en ce que le processus 

d’audition représenterait une catégorisation sociale en soi, qui confronte constamment 

l’acteur.trice au regard d’autrui et les rend particulièrement sensibles à la façon dont ils 

et elles sont perçu.es et représenté.es. Cette conscience les mène à une meilleure 

compréhension du type de représentation – voire les stéréotypes et les préjugés – 

véhiculé par les productions médiatiques dans lesquelles ils et elles tiennent parfois des 

rôles. Nous avons donc constaté que le positionnement des artistes interrogé.es, 

déterminé par leur statut d’artiste minorisé, leur conférait un point de vue spécifique, 

résolument critique, sur leur milieu professionnel et la société québécoise. Ainsi, nous 

avons identifié deux problématiques principales relevées par les artistes participant.es, 

soit les difficultés et les inégalités structurelles, ainsi que les enjeux de visibilité. Cette 

première section rassemblait les expériences de racisme et de discrimination vécues et 

observées par les personnes participantes, dans ce cas-ci l’exclusion et la stigmatisation 

souvent basées sur l’apparence physique et même sur l’accent, en plus de 

l’ethnocentrisme occidental qui mène au rejet ou à l’indifférence face entre autres aux 

cultures latino-américaines. La section concernant les enjeux de visibilité présentait des 

manifestations plus insidieuses du racisme dans le vécu des artistes, par exemple les 



116 
 

stéréotypes présents dans les rôles qu’ils et elles jouent et l’essentialisme souvent 

véhiculé par le processus d’audition.  

Il est important de souligner les limites de notre recherche, à commencer par la portée 

restreinte du petit échantillon d’artistes recensé.es. Pour tendre à l’objectivité 

scientifique tel que décrite par Hill Collins (1986), il nous faudrait élargir le bassin de 

participant.es. Vu l’échantillon limité, notre recherche ne peut pas prétendre 

représenter l’ensemble des artistes minorisé.es œuvrant au Québec. En plus de la 

possibilité d’inclure différentes catégories d’artistes, tel que soulevé dans notre dernier 

chapitre, le statut minorisé, en référence seulement aux différences ethnoculturelles, 

n’est pas suffisamment englobant. Ce terme aurait pu être interprété et exploré de 

diverses autres façons. De plus, nous avons recruté des artistes déjà impliqué.es envers 

l’inclusion et la représentation dans leur milieu de travail. L’ajout de personnes qui 

n’ont pas de tel historique de mobilisation au sein du milieu des arts permettrait de 

recenser un plus large éventail de points de vue sur ces enjeux et d’avoir un portrait 

plus représentatif des diverses opinions présentes au sein du groupe étudié, c’est-à-dire 

les artistes de ladite diversité culturelle. 

Nous identifions différentes pistes d’ouverture pour de futures recherches, à 

commencer par l’élargissement de la définition du statut minorisé tel qu’employé dans 

notre question de recherche. L’axe du genre, qui s’est révélé spontanément dans le récit 

des artistes de la présente recherche, ainsi que l’axe de la diversité sexuelle n’ont pas 

été approfondis par notre recherche. La diversité capacitaire constituerait un autre statut 

minoritaire important à sonder en lien avec les enjeux de représentation et d’inclusion 

dans le milieu des arts. L’identité religieuse est également absente de notre analyse, 

bien que très pertinente et importante au contexte québécois. Une approche 

intersectionnelle permettrait de tenir compte du croisement de ces catégories sociales 

dans la construction identitaire des individus participant à la recherche. Par exemple, 

tel que souligné par certaines des participantes à notre recherche, l’identité de femme 



117 
 

présente des obstacles particuliers au métier d’artiste et celle de mère représente une 

évolution identitaire importante qui influence à sa façon la relation au travail et au 

milieu professionnel. 

Enfin, les questions soulevées par Édith Brunette (2021) dans son article analysant la 

place du politique dans la sphère artistique québécoise à partir des discours composant 

les controverses liées aux spectacles SLĀV et Kanata en 2018 présente une dernière 

piste de réflexion. Dans son texte, Brunette souligne que la dimension esthétique des 

débats surgis en 2018 fut peu étudiée, en ce qu’une division en lien avec la conception 

du politique en arts semblait aussi opposer les deux camps principaux. Les artistes 

critiqué.es lors de la controverse ont rapidement invoqué la liberté artistique en réponse 

aux manifestant.es, révélant une prise de position au sein du milieu des arts qui 

défendrait l’autonomie de l’art, c’est-à-dire une vision de l’art qui serait indépendante 

du politique. L’analyse de Brunette amène un angle intéressant qui n’a pas été 

approfondi par notre recherche. Toutefois, plusieurs artistes interrogé.es dans le cadre 

de notre recherche ont attribué un rôle politique à l’art, similaire à la position des 

artistes s’étant exprimé.es en opposition aux spectacles de Lepage, selon l’analyse de 

Brunette. Ainsi, une recherche qui s’attarderait à l’évolution du rôle sociopolitique de 

l’art au Québec, et à la vision de l’art engagé selon un plus large échantillon d’artistes 

minorisé.es permettrait d’étudier cette dimension du débat. Nous souhaitons donc que 

notre recherche serve d’introduction à l’exploration et la légitimation du point de vue 

de la marge, que nous revendiquons comme crucial à la recherche scientifique, un point 

de vue qui ne profita pas d’une tribune égalitaire en 2018 et qui visait, rappelons-le, 

« un meilleur avenir culturel » (Collectif SLAV-Résistance, 2018, p.10). 



118 
 

ANNEXE A : ARBRE THÉMATIQUE 

PARTIE DE LA THÉMATIQUE « MILIEU DES ARTS » 

  

RUBRIQUE THÈME DESCRIPTION NOM EXTRAIT

revendication
un milieu, une société qui ne 
remet pas en cause, qui ne 
questionne pas

TB Comment on fait des arts dans un endroit de mutisme ? On peut pas questionner, on doit se taire. On est partis manifester 
pour les arts vivants il y a deux mois, c'était une manifestation silencieuse.

revendication
un milieu, une société qui ne 
remet pas en cause, qui ne 
questionne pas

TB

Au début, ça me dérangeait pas de me disputer avec tout le monde, de questionner et tout. Mais à un moment donné, on te 
met de côté, t'as comme la réputation de celle qui fâche. C'est épuisant d'avoir cette réputation-là alors que moi tout ce que 
je veux c'est jaser puis questionner. Donc moi je me suis comme tannée de ça. Comme je suis très vocale, c'est qu'on 
m'appelait que pour ça. Je suis comme: moi c'est parce que je suis pas que ça là. Moi je veux faire de l'art, je veux pas juste 
tout le temps défendre mon point de vue. Je veux pas tout le temps être comme : Ah pourquoi il n'y a pas d’artistes noirs ? Je 
suis aussi une artiste. Ça devient beaucoup politique quand la politique, moi ça m’épuise.

revendication
un milieu, une société qui ne 
remet pas en cause, qui ne 
questionne pas

LB

Donc le Québécois type dans ma tête, c'est une personne blanche qui n'a pas peur de savoir si demain il va se nourrir et se 
loger. Et donc il a le temps de s'occuper de ses problèmes psychologiques. Et d'une certaine manière, pour moi, ça se 
reflète très bien dans le théâtre. Parce qu’au théâtre, on n'est pas en train de lutter pour la transformation sociale, pour que 
tout le monde puisse avoir un minimum pour s'épanouir. On n'est pas en train de faire des représentations théâtrales 
gratuites parce qu'on a une très bonne subvention et parce que tout le monde doit avoir accès.

revendication
un milieu, une société qui ne 
remet pas en cause, qui ne 
questionne pas

LB

Déjà avant, je voulais même pas être immigrée au Québec, je voulais être Brésilienne point. Mais je pense que c'est très, très 
lié au fait que je ne comprenais pas l'histoire du Québec, je comprenais pas les difficultés du Québec, je comprenais pas 
tous les mouvements qui avaient été faits, de quelle manière cet endroit s'organisait pour la transformation parce que les 
gens ne sortent pas dans la rue. Où est la manif ? Les campements de McGill viennent d'être défaits. Où sont les gens dans 
la rue ? Les profs sont restés 3 mois en grève. J'étais là avec les profs, on aurait pu être des milliers et des milliers. Il y avait 
des centaines d'écoles fermées, seulement à Montréal, où étaient les parents ? 

revendication
un milieu, une société qui ne 
remet pas en cause, qui ne 
questionne pas

AP

Avant, on se posait même pas la question. C'était de quoi tu me parles ? C'était je comprends pas de quoi tu parles, c’est 
comme ça, c'était normal. Maintenant on se pose la question. Il y a des gens qui se plaignent. Là, je peux comprendre 
certains points, je suis pas d'accord avec d'autres, mais aussi c'est que la façon de faire qu'on vient de nommer, c'était pas la 
meilleure. Les questions sont pas posées dans la profondeur que ça mérite. 

revendication
un milieu, une société qui ne 
remet pas en cause, qui ne 
questionne pas

AP

Mais pourquoi à la place de lancer les pierres, tu fais pas une auto réflexion de ton milieu ? Pourquoi pas approfondir ? S'il y 
a quelque chose qui me déçoit des fois, c'est la superficialité de la pensée dans le milieu québécois. Robert Lepage, c'est le 
démon, mais toi qu'est-ce que tu fais toi ? Lui, il représente une pensée, un statu quo qui était déjà ici. Je trouve que le 
questionnement était pertinent de la communauté, tout à fait pertinent. Après, j'aurais aimé, je pense que beaucoup aussi 
des communautés autochtones et des communautés noires, le dialogue. C'est l’opportunité, le scandale de Robert Lepage 
a été une belle opportunité perdue d'approfondir le sujet. 

rectitude politique
rectitude politique en 
conséquence du manque de 
dialogue

MC Ben c'est comme je te dis, ceux qui sont plus catholiques ou musulmans ou bouddhistes, tout, tout ce que tu voudras. 
Donc c'est ça que c'est ceux qui ont la- politically correctness dans le plafond, là. 

polarisation conflits sans résolution, 
création de camps fermés

MC
Parce que là il y a beaucoup de polarisation. C'est “t'es avec moi ou t’es contre moi tu sais, il n’y a plus de place à la 
discussion, à ce qui peut être gris et tout ça parce que la vie c'est pas blanc ou noir, tu sais, il y a des choses qui sont – puis 
même dans le milieu c’est rendu tout ou rien un petit peu. Mais je pense que l'art est là en quelque part pour se questionner. 

polarisation conflits sans résolution, 
création de camps fermés

AP

La parole a amené à ça, tout le temps questionner ces choses de la victimisation, parce que je suis noir, parce que je suis 
autochtone. Il faut faire attention, je dis pas que ces paroles ne sont pas légitimes mais tu dois être responsable de 
pourquoi tu portes cette parole. […] C'est dangereux parce qui ça met comme une polarisation. Les gens se sentent 
culpabilisés, se sentent comme je m'en fous. Tout comme conséquence, pas le dialogue.

fermeture à la critique
un milieu défensif, réticent à la 
critique IDS

Puis en même temps, je me disais, mais c'est fabuleux quand on pense à Brassard et à Tremblay- tout ça avait déjà été fait 
avant moi. Mais quand je lisais sur ce qu'ils avaient fait, sur la révolution qu'ils avaient opérée au théâtre ici, je me disais, 
mais c'est ça, ces deux-là ont compris, qu’à l'époque la rue n'était pas représentée sur la scène et ils l'ont amenée sur scène. 
Comment maintenant les gens ne voient pas qu’encore là aujourd'hui, quelques années plus tard, ces mêmes gens qui ont 
bu avec ces deux-là ne sont pas capables de voir qu'il y a un décalage immense entre la ville- Et c'était difficile engager ce 
type de conversation parce que tout de suite c'était “Ah oui, alors tu penses qu'on est racistes ?”

CONFRONTATION
l'artiste se sent à contre-courant 

dans son désir de questionner, de 
dialoguer



119 
 

ANNEXE B : CERTIFICATION ÉTHIQUE 

 

No. de certificat : 2024-6515

Date : 2024-02-12

 

CERTIFICAT D’APPROBATION ÉTHIQUE
 

Le Comité d’éthique de la recherche pour les projets étudiants impliquant des êtres humains (CERPE plurifacultaire) a

examiné le projet de recherche suivant et le juge conforme aux pratiques habituelles ainsi qu’aux normes établies par

la Politique No 54 sur l’éthique de la recherche avec des êtres humains (2020) de l’UQAM.

Titre du projet : Analyse qualitative de la controverse SLĀV : enjeux identitaires au Québec

Nom de l’étudiant : Katia Marcovecchio-Briand

Programme d’études : Maîtrise en communication (études médiatiques)

Direction(s) de recherche : Mouloud Boukala

 

Modalités d’application

Toute modification au protocole de recherche en cours de même que tout événement ou renseignement pouvant

affecter l’intégrité de la recherche doivent être communiqués rapidement au comité.

La suspension ou la cessation du protocole, temporaire ou définitive, doit être communiquée au comité dans les

meilleurs délais.

Le présent certificat est valide pour une durée d’un an à partir de la date d’émission.  Au terme de ce délai, un

rapport d’avancement de projet doit être soumis au comité, en guise de rapport final si le projet est réalisé en moins

d’un an, et en guise de rapport annuel pour le projet se poursuivant sur plus d’une année au plus tard un mois avant la

date d’échéance (2025-02-12) de votre certificat. Dans ce dernier cas, le rapport annuel permettra au comité de se

prononcer sur le renouvellement du certificat d’approbation éthique.

Raoul Graf, M.A., Ph.D.
Professeur titulaire, Département de marketing
Président du CERPÉ plurifacultaire

Approbation du projet par le comité d'éthique suite à l'approbation conditionnelle 1 / 1



120 
 

ANNEXE C : FORMULAIRE DE CONSENTEMENT  

 
 

1 / 3 
 

  

 

FORMULAIRE DE CONSENTEMENT 

 

Titre du projet de recherche 
Enjeux et questions identitaires dans le vécu d’artistes minorisés au Québec 
 

Étudiant-chercheur 
Katia Marcovecchio-Briand, Maîtrise en communication (Concentration études médiatiques), 514-432-8304, marcovecchio-
briand.katia@courrier.uqam.ca 

Direction de recherche 
Mouloud Boukala, École des médias, (514) 987-3000 poste 5504, boukala.mouloud@uqam.ca 

Préambule 
Nous vous invitons à participer à un projet de recherche qui implique un entretien individuel. Avant d’accepter de participer à ce 
projet de recherche, veuillez prendre le temps de comprendre et de considérer attentivement les renseignements qui suivent. 
Ce formulaire de consentement vous explique le but de cette étude, les procédures, les avantages, les risques et inconvénients, 
de même que les personnes avec qui communiquer au besoin. 
Le présent formulaire de consentement peut contenir des mots que vous ne comprenez pas. Vous pouvez nous poser toutes les 
questions que vous jugez nécessaires. 

Description du projet et de ses objectifs 
Ce mémoire interroge la place occupée par la question de l’identité dans le vécu et le travail d’artistes minorisé.es au Québec, 
c’est-à-dire tout artiste habitant au Québec et appartenant à une communauté minorisée ou racisée, ou s’identifiant comme 
artiste minoritaire. Nous nous intéressons au point de vue de ces artistes sur leur propre identité en tant qu’individu au sein de la 
société québécoise, et en tant qu’artiste œuvrant dans le milieu de la culture et des arts québécois. Les politiques 
gouvernementales au Québec en matière de culture ayant été motivées depuis la Révolution tranquille par un désir d’affirmation 
d’une identité nationale et d’une collectivité « québécoise », nous nous intéressons à l’expérience d’artistes placé.es dans la 
catégorie de la « diversité culturelle ». La recherche impliquera un entretien individuel avec chaque membre participant.e. Le 
projet se déroulera de l’hiver à l’automne 2024. 

Nature et durée de votre participation 
En acceptant de participer à ce projet de recherche, vous acceptez de participer à un entretien individuel d’une durée d’une 
heure et demie, dans un local de l’UQAM à déterminer. Ces entretiens seront enregistrés de manière audio numérique. Les 
enregistrements seront détruits une fois la recherche complétée et le mémoire déposé sur Archipel. Vous pourriez être sollicité.e 
pour un suivi à l’été 2024 pour valider certaines citations lors de l’analyse des résultats. 

Avantages liés à la participation 
Nous jugeons que vous ne retirerez personnellement pas d’avantages à participer à cette étude. Toutefois, votre participation 
nous permettra d’approfondir des réflexions sur les biais systémiques du milieu des arts et de la culture québécois, ainsi que de 
la société québécoise dans son ensemble. 



121 
 

 
  

2 / 3 
 

Risques liés à la participation 
Nous comprenons que cette recherche comporte des risques pour le bien-être psychologique des personnes participantes, étant 
donné la nature sensible de certaines thématiques traitées, notamment le racisme. Vous avez le droit de refuser de répondre à 
toute question et de mettre terme à l’entretien à tout moment. Nous offrons l’option de conserver l’anonymat des participant.es en 
ne nommant pas ces dernier.ères.  

Confidentialité 
Vos informations personnelles ne seront connues que de la chercheuse et ne seront pas dévoilées lors de la diffusion des 
résultats. Les entrevues transcrites seront codées pour camoufler votre nom et seule la chercheuse aura la liste des 
participant.es et du code qui leur aura été attribué. Les enregistrements audio numérique des entretiens seront conservés sur un 
ordinateur protégé par mot de passe, et en copie sur un disque dur également protégé par mot de passe et ce, pour la durée de 
l’étude. Les formulaires de consentement en format papier seront conservés dans un endroit protégé sous clé dans un local de 
recherche de l’UQAM. Dès la publication du mémoire, les enregistrements seront détruits, le disque dur reformaté, et les 
formulaires de consentement en format papier seront déchiquetés. 

Révision de citations 
Si certains de vos propos sont cités dans le mémoire, désirez-vous les réviser avant publication ? 
□ Oui       □ Non 

Participation volontaire et retrait 
Votre participation est entièrement libre et volontaire. Vous pouvez refuser d’y participer ou vous retirer en tout temps sans devoir 
justifier votre décision. Si vous décidez de vous retirer de l’étude, vous n’avez qu’à aviser Katia Marcovecchio-Briand 
verbalement; toutes les données vous concernant seront détruites. 

Indemnité compensatoire 
Aucune indemnité compensatoire n’est prévue pour la participation à ce projet de recherche. 

Des questions sur le projet ? 
Pour toute question additionnelle sur le projet et sur votre participation, vous pouvez communiquer avec les responsables du 
projet : Mouloud Boukala (directeur de recherche) boukala.mouloud@uqam.ca, (514) 987-3000 poste 5504, Katia Marcovecchio-
Briand (chercheuse) marcovecchio-briand.katia@courrier.uqam.ca, 514-432-8304. 
Des questions sur vos droits ? Le Comité d’éthique de la recherche pour les projets étudiants impliquant des êtres humains 
(CERPÉ) a approuvé le projet de recherche auquel vous allez participer. Pour des informations concernant les responsabilités de 
l’équipe de recherche au plan de l’éthique de la recherche avec des êtres humains ou pour formuler une plainte, vous pouvez 
contacter la coordination du CERPÉ plurifacultaire : cerpe-pluri@uqam.ca - 514 987-3000, poste 3642 (arts, communication, 
science politique, droit, sciences, éducation, gestion). 

Pour toute autre question concernant vos droits en tant que personne participante à ce projet de recherche ou pour formuler une 
plainte, vous pouvez communiquer avec le bureau de la protectrice universitaire de l’UQAM protectriceuniversitaire@uqam.ca; 
514-987-3151. 

 

Remerciements 
Nous vous remercions pour votre participation à ce projet de recherche.  

Consentement 
Je déclare avoir lu et compris le présent projet, la nature et l’ampleur de ma participation, ainsi que les risques et les 
inconvénients auxquels je m’expose tels que présentés dans le présent formulaire. J’ai eu l’occasion de poser toutes les 
questions concernant les différents aspects de l’étude et de recevoir des réponses à ma satisfaction. 
Je, soussigné(e), accepte volontairement de participer à cette étude. Je peux me retirer en tout temps sans préjudice d’aucune 
sorte. Je certifie qu’on m’a laissé le temps voulu pour prendre ma décision. 
Une copie signée de ce formulaire d’information et de consentement doit m’être remise. 
 
J’accepte que mes propos soient enregistrés de manière audio numérique. 
□ Oui       □ Non 
 
Je désire conserver l’anonymat, c’est-à-dire que mon nom ne soit pas cité dans le mémoire à sa publication. 
□ Oui       □ Non 



122 
 

 
  

3 / 3 
 

 
__________________________________________________ 
Prénom Nom  
 
__________________________________________________ 
Signature 
 
__________________________________________________ 
Date 

 

Engagement du chercheur 
Je, soussigné(e) certifie 
(a) avoir expliqué au signataire les termes du présent formulaire; (b) avoir répondu aux questions qu’il m’a posées à cet égard; 
(c) lui avoir clairement indiqué qu’il reste, à tout moment, libre de mettre un terme à sa participation au projet de recherche décrit 
ci-dessus; 
(d) que je lui remettrai une copie signée et datée du présent formulaire. 
 
__________________________________________________ 
Prénom Nom  
 
__________________________________________________ 
Signature 
 
__________________________________________________ 
Date 
 
 



123 
 

BIBLIOGRAPHIE 

Agbobli, C. et Bourassa-Dansereau, C. (2009). Médias et identité : et si on parlait du 
« Nous » des Québécois ? Dans C. Agbobli (dir.), Quelle communication pour 
quel changement?: les dessous du changement social (p.159-176). Presses de 
l’Université du Québec. 

Amselle, J.-L. (2020). L’universalité du racisme. Lignes. 

Aubin, F. (2017). Législation, réglementation et gouvernance des communications, de 
la culture et de l’information au Québec et au Canada : qui fait quoi? Une 
introduction. hal-01405449v2  

Baribeau, C. et Germain, M. (2010). L’entretien de groupe: considérations théoriques 
et méthodologiques. Recherches qualitatives, 29(1), 28-49.  

Barraband, M. et Duquette, A.-M. (2022). Une polémique autour de la liberté de 
création. L’affaire Slāv, les devoirs des auteurs et les lecteurs du Devoir, Dans 
M. Barraband, A.-M. Duquette et M.-O. Richard (dir.), (Dé)limiter la 
création. Usages et usinages de la liberté d'expression artistique, Érudit, 
p. 74-111. 

Bataille, P., Mc Andrew, M. et Potvin, M. (1998). Racisme et antiracisme au 
Québec : analyse et approches nouvelles. Cahiers de Recherche Sociologique, 
31, 115–144. https://doi.org/10.7202/1002391ar 

Beauchemin, J. (2008). Le nationalisme québécois entre culture et identité. Éthique 
Publique, 10(1). https://doi.org/10.4000/ethiquepublique.1731 

Bilge, S. (2013) Reading the Racial Subtext of the Québécois Accommodation 
Controversy: An Analytics of Racialized Governmentality, Politikon, 40(1), 
157-181, DOI: 10.1080/02589346.2013.765681  

Blais, M. et Martineau, S. (2006). L’analyse inductive générale : description d’une 
démarche visant à donner un sens à des données brutes. Recherches 
qualitatives, 26(2), 1-18.  

file:///Users/katiamarcovecchio/Documents/1-UQAM/1_Memoire/1_Memoire/hal-01405449v2
https://www.erudit.org/fr/livres/hors-collection/delimiter-la-creation/
https://www.erudit.org/fr/livres/hors-collection/delimiter-la-creation/
https://www.erudit.org/fr/livres/hors-collection/delimiter-la-creation/


124 
 

Bracke, S. et Puig de la Bellacasa, M. (2013). Le féminisme du positionnement. 
Héritages et perspectives contemporaines. Cahiers du Genre, 54, 45-66.  

Brubaker, R. (2001). Au-delà de l'«identité». Actes De La Recherche En Sciences 
Sociales, 139(4), 66. https://doi.org/10.3917/arss.139.0066 

Brunette, E. (2020). L’évitement comme politique de gestion des débats au Conseil 
des arts du Canada : le cas de l’appropriation culturelle et du racisme 
systémique, Éthique publique, 22(1). 
https://doi.org/10.4000/ethiquepublique.5208 

Brunette, E. (2021). Fragilité artistique et défense d’une autonomie illusoire de l’art : 
une relecture des réactions des artistes établi·e·s aux manifestations 
contre SLĀV et Kanata. Arborescences, (11), 8–27. 
https://doi.org/10.7202/1088907ar 

Camilleri, C., Kastersztein, J., Lipiansky, E.-M., Malewska-Peyre, H., Taboada-
Leonetti, I. et Vasquez-Bronfman, A. (dir.) (1998). Stratégies Identitaires. 
Presses Universitaires de France.  

Capitaine, B. (2018). Expressions ordinaires et politiques du racisme anti-autochtone 
au Québec. Sociologie et sociétés, 50(2), 77–99. 
https://doi.org/10.7202/1066814ar 

Collectif SLAV-Résistance. (2018, 11 juillet). Il reste du pain sur la planche: Un 
groupe montréalais appelle à la mobilisation pour promouvoir la diversité 
culturelle et adresser les conditions qui ont mené au conflit SLAV, 
[Communiqué]. 
https://drive.google.com/file/d/1_OA1AtJnfCrRD8RyGFx2vyydSnxVJbKn/vi
ew 

Collins, P. H. (1986). Learning from the outsider within: The sociological 
significance of Black feminist thought. Social problems, 33(6), s14-s32.  

Collins, P. H. et Bilge, S. (2020). Intersectionality (Second edition, fully revised & 
updated, Ser. Key concepts). Polity Press. 

https://doi.org/10.3917/arss.139.0066
https://doi.org/10.4000/ethiquepublique.5208
https://drive.google.com/file/d/1_OA1AtJnfCrRD8RyGFx2vyydSnxVJbKn/view
https://drive.google.com/file/d/1_OA1AtJnfCrRD8RyGFx2vyydSnxVJbKn/view


125 
 

Conseil des arts de Montréal. (2019), Racisme et discrimination systémiques dans les 
arts : Analyse et réflexions sur le parcours du Conseil des arts de Montréal, 
Conseil des arts de Montréal, [En ligne], 
https://cqt.ca/files/09b4b9a0da4122b72907c0ee49e51172.pdf, consulté le 15 
décembre 2022. 

Conseil des arts de Montréal. (2025). Glossaire – Diversité culturelle dans les arts. 
https://www.artsmontreal.org/glossaire?category=diversite-culturelle-dans-
les-arts. 

Conseil des arts et des lettres du Québec. (2025, 10 février). Lexique. Gouvernement 
du Québec. https://www.calq.gouv.qc.ca/aide-financiere/outils-et-
references/lexique#DiversiteCulturelle. 

Conseil québécois du théâtre. (2021), Recherche sur la présence des artistes 
autochtones et de la diversité dans les productions théâtrales au Québec, 
Conseil Québécois du théâtre, [En ligne], 
https://cqt.ca/accueil/actualites/1555, consulté le 1er septembre 2025. 

Cuche, D. (2016). La notion de culture dans les sciences sociales. La Découverte.  

Crenshaw, K. et Bonis, O. (2005). Cartographies des marges : intersectionnalité, 
politique de l'identité et violences contre les femmes de couleur. Cahiers du 
Genre, 39, 51-82. https://doi.org/10.3917/cdge.039.0051 

CRTC. (2008). Rapport de surveillance des communications. 
https://publications.gc.ca/collections/collection_2008/crtc/BC9-9-2008F.pdf 

DAM (2018), Pour un processus d’équité culturelle: Rapport de la consultation sur le 
racisme systémique dans le milieu des arts, de la culture et de médias à 
Montréal, Diversité artistique Montréal, [En ligne], 
<https://www.diversiteartistique.org/wp-content/uploads/2019/11/diversite-
artistique-montreal-2018-rapport-pour-un-processus-equite-culturelle.pdf>, 
consulté le 12 juin 2022. 

https://cqt.ca/files/09b4b9a0da4122b72907c0ee49e51172.pdf
https://www.artsmontreal.org/glossaire?category=diversite-culturelle-dans-les-arts
https://www.artsmontreal.org/glossaire?category=diversite-culturelle-dans-les-arts
https://www.calq.gouv.qc.ca/aide-financiere/outils-et-references/lexique#DiversiteCulturelle
https://www.calq.gouv.qc.ca/aide-financiere/outils-et-references/lexique#DiversiteCulturelle
https://cqt.ca/accueil/actualites/1555
https://doi.org/10.3917/cdge.039.0051


126 
 

de Gaulejac, V. (2002). Identité. Dans : J. Barus-Michel (éd.), Vocabulaire de 
psychosociologie (p. 174-180). 
Érès. https://doi.org/10.3917/eres.barus.2002.01.0174" 

Desprat, D. (2018). Une présence qui dérange : des coiffeurs « maghrébins » et 
« noirs » faisant face au racisme en salon de coiffure. Sociologie et 
sociétés, 50(2), 27–48. https://doi.org/10.7202/1066812ar 

Di Méo, G. (2009). Le rapport identité/espace. Éléments conceptuels et 
épistémologiques. Dans P. Grandjean (dir.) Construction identitaire et espace 
(p. 19-38), L’Harmattan. 

Dubar, C. (1992). Formes identitaires et socialisation professionnelle. Revue 
Française de Sociologie, 33(4), 505–529. https://doi.org/10.2307/3322224 

Dubar, C. (2010). 5. Construction et crises de l'identité personnelle. Dans C. Dubar 
La crise des identités : l’interprétation d'une mutation (p. 163-218). Presses 
Universitaires de France.  

Dubar, C. (2015). La socialisation : Construction des identités sociales et 
professionnelles. Armand Colin.  

Edwards, R. (1990). Connecting method and epistemology. Women's Studies 
International Forum, 13(5), 477–490. https://doi.org/10.1016/0277-
5395(90)90100-C 

Eid, P. (2018). Les majorités nationales ont-elles une couleur ? : Réflexions sur 
l’utilité de la catégorie de « blanchité » pour la sociologie du racisme. 
Sociologie et Sociétés, 50(2), 125–149. https://doi.org/10.7202/1066816ar 

Ehrenberg, A. (1998). La fatigue d'être soi : dépression et société. Odile Jacob. 

Fanon, F. (1956). Racisme et culture. PréSence Africaine, VIII-IX-X(3), 122. 
https://doi.org/10.3917/presa.9564.0122 

https://doi.org/10.3917/eres.barus.2002.01.0174
https://doi.org/10.2307/3322224
https://doi.org/10.1016/0277-5395(90)90100-C
https://doi.org/10.1016/0277-5395(90)90100-C
https://doi.org/10.3917/presa.9564.0122


127 
 

Feagin, J.R. (2023). Le racisme systémique et son cadre racial blanc : une perspective 
critique. Socio, 18, 72–91. https://doi.org/10.4000/socio.14658 

Garneau, S. et Giraudo-Baujeu, G. (2018). Présentation : pour une sociologie du 
racisme. Sociologie et sociétés, 50(2), 5–25. 
https://doi.org/10.7202/1066811ar 

Goffman, E. et Kihm, A. (1975). Stigmate : les usages sociaux des handicaps. Les 
Éditions de Minuit. 

Grandjean, P., Michon, B., Koebel, M., Laboratoire Analyse et évaluation des 
professionalisations et Université de Reims. (2009). Construction identitaire 
et espace (Ser. Géographie et cultures). L'Harmattan. 

Hall, S. (2021a). Cultural Identity and Diaspora [1990]. Dans P. Gilroy et R. W. 
Gilmore (éd.), Selected Writings on Race and Difference (p. 257–271). Duke 
University Press. https://doi.org/10.2307/j.ctv1hhj1b9.17 

Hall, S. (2021b). Race, the Floating Signifier: What More Is There to Say about 
“Race”? [1997]. Dans P. Gilroy et R. W. Gilmore (éd.), Selected Writings on 
Race and Difference (p. 359–373). Duke University Press. 
https://doi.org/10.2307/j.ctv1hhj1b9.23 

Howard, P. S. S. (2020). Getting under the Skin: Antiblackness, Proximity, and 
Resistance in the SLĀV Affair. Theatre Research in Canada / Recherches 
théâtrales au Canada, 41(1), 126-148. https://doi.org/10.3138/tric.41.1.126  

Juteau, D. (2015). L’ethnicité et ses frontières. Presses de l’Université de Montréal.  

Juteau, D. (2018). Au cœur des dynamiques sociales : l’ethnicité. Dans D. Meintel, A. 
Germain, D. Juteau, V. Piché, et J. Renaud.  L’immigration et l’ethnicité dans 
le Québec contemporain (p. 13–40). Presses de l’Université de Montréal. 
https://doi.org/10.2307/j.ctv69t2g9.3 

Lachapelle, G. et Maltais, B. (2005). Diversité culturelle et stratégies subétatiques : le 
cas du Québec. Revue Internationale de Politique ComparéE, 12(2), 143. 
https://doi.org/10.3917/ripc.122.0143 

https://doi.org/10.7202/1066811ar
https://doi.org/10.2307/j.ctv1hhj1b9.17
https://doi.org/10.2307/j.ctv1hhj1b9.23
https://doi.org/10.3138/tric.41.1.126
https://doi.org/10.2307/j.ctv69t2g9.3
https://doi.org/10.3917/ripc.122.0143


128 
 

Lavanchy, A. (2018). Taire la race pour produire une société incolore ? Les contours 
du régime racial en Suisse. Sociologie et sociétés, 50(2), 151–174. 
https://doi.org/10.7202/1066817ar 

Lefrançois, D. et Éthier, M.-A. (2019). SLĀV : UNE ANALYSE DE CONTENU 
MÉDIATIQUE CENTRÉE SUR LE CONCEPT D’APPROPRIATION 
CULTURELLE. Revue De Recherches En Littératie Médiatique Multimodale, 
9. https://doi.org/https://doi.org/10.7202/1062035ar  

Lévi-Strauss, C. et Pouillon, J. (1987). Race et histoire. Denoël. 

Loi sur l’équité en matière d’emploi. L.C. (1995), ch. 44 https://laws-
lois.justice.gc.ca/fra/lois/e-5.401/page-1.html 

Maalouf, A. (1998). Les identités meurtrières. B. Grasset. 

Maillé, C. (2007). Réception de la théorie postcoloniale dans le féminisme québécois. 
Recherches féministes, 20(2), 91–111. https://doi.org/10.7202/017607ar. 

Maillé, C. (2017). Approche intersectionnelle, théorie postcoloniale et questions de 
différence dans les féminismes anglo-saxons et francophones. Politique et 
Sociétés, 36, 163–182. https://doi.org/10.7202/1039828ar  

Mead, G. H., Joas, H., Morris, C. W., & Huebner, D. R. (2015). Mind, self & society 
(The definitive edition). University of Chicago Press. 

Memmi, A. (1994). Le racisme : description, définitions, traitement (Nouvelle édition 
revue). Gallimard. 

Mills, S. (2010). The Empire within Postcolonial Thought and Political Activism in 
Sixties Montreal, McGill-Queens University Press.  

Mongeau, P. (2008). Réaliser son mémoire ou sa thèse : côté jeans & côté tenue de 
soirée. Presses de l'Université du Québec. 

https://doi.org/10.7202/1066817ar
https://doi.org/https://doi.org/10.7202/1062035ar
https://doi.org/10.7202/017607ar
https://doi.org/10.7202/1039828ar


129 
 

Morin, E. (1977). La méthode : la nature de la nature. Éditions du Seuil. 

Mucchielli, A. (2021). L'identité. Presses Universitaires de France. 

Mugabo, D. I. (2016). Geographies and futurities of being: Radical Black activism in 
a context of anti-Black Islamophobia in 1990s Montreal [Thèse de doctorat, 
Concordia University]. 

Paillé, P. et Mucchielli, A. (2021). L'analyse qualitative en sciences humaines et 
sociales. Armand Colin.  

Picard, R. et Pickard, V. (2017). Essential Principles for Contemporary Media and 
Communications Policymaking. Reuters Institute. University of Oxford. 

Poupart, J. (2012). L’entretien de type qualitatif. Réflexions de Jean Poupart sur cette 
méthode. Sur le journalisme, 1(1).  

Qribi, A. (2010). Socialisation et identité. L'apport de Berger et Luckmann à travers 
"La construction sociale de la réalité". Bulletin de psychologie, 2(506), p. 133-
139. 

Ricœur, P. (1988). L’identité narrative. Esprit (1940-), 140-141 (7-8), 295–304. 

Saint-Pierre, D. (2010). La Politique Culturelle Du Québec : Bilan Et Défis. Dans Les 
tendances et les défis des politiques culturelles (p. 277–319). 
https://doi.org/10.1515/9782763710952-011 

Salamanca Cardona, M. (2018). Les agences de placement à Montréal et le travail 
immigrant : une composante du racisme systémique au Québec ? Sociologie et 
sociétés, 50(2), 49–76. https://doi.org/10.7202/1066813ar 

Salée, D. (1995). Espace public, identité et nation au Québec: mythes et méprises du 
discours souverainiste. Cahiers de recherche sociologique, (25), 125-153. 

https://doi.org/10.1515/9782763710952-011
https://doi.org/10.7202/1066813ar


130 
 

Scott, C. (2016). How French Canadians became White Folks, or doing things with 
race in Quebec. Ethnic and Racial Studies, 39(7), 1280–1297. 
https://doi.org/10.1080/01419870.2015.1103880  

Spivak, G. C., Landry, D. et MacLean, G. M. (1996). The Spivak reader selected 
works of Gayatri Chakravorty Spivak. Routledge.  

Sprague, J. (2005). Feminist Methodologies for Critical Researchers: Bridging 
Differences. Rowman & Littlefield Publishers. 

Vinsonneau, G. (2002). Le développement des notions de culture et d’identité: un 
itinéraire ambigu. Carrefours de l’éducation, (2), 2-20. 

Williams, D.W. (1997). The road to now : a history of Blacks in Montreal (1ère ed.), 
Véhicule Press. 

https://doi.org/10.1080/01419870.2015.1103880



