
UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À MONTRÉAL 

L’EXPÉRIENCE DE LA FORÊT LAURENTIENNE DANS LE ROMAN                        
HÉLIER, FILS DES BOIS DE MARIE LE FRANC 

MÉMOIRE 
 

PRÉSENTÉ 
 

COMME EXIGENCE PARTIELLE 
 

MAITRISE EN ÉTUDES LITTÉRAIRES PROFIL RECHERCHE 

PAR 
 

JUSTINE DUCLOS 

AOÛT 2025 



 
 
 
 

UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À MONTRÉAL 
Service des bibliothèques 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Avertissement 
 
 
 
 
La diffusion de ce mémoire se fait dans le respect des droits de son auteur, qui a signé 
le formulaire Autorisation de reproduire et de diffuser un travail de recherche de cycles 
supérieurs (SDU-522 – Rév.12-2023).  Cette autorisation stipule que «conformément à 
l’article 11 du Règlement no 8 des études de cycles supérieurs, [l’auteur] concède à 
l’Université du Québec à Montréal une licence non exclusive d’utilisation et de 
publication de la totalité ou d’une partie importante de [son] travail de recherche pour 
des fins pédagogiques et non commerciales.  Plus précisément, [l’auteur] autorise 
l’Université du Québec à Montréal à reproduire, diffuser, prêter, distribuer ou vendre des 
copies de [son] travail de recherche à des fins non commerciales sur quelque support 
que ce soit, y compris l’Internet.  Cette licence et cette autorisation n’entraînent pas une 
renonciation de [la] part [de l’auteur] à [ses] droits moraux ni à [ses] droits de propriété 
intellectuelle.  Sauf entente contraire, [l’auteur] conserve la liberté de diffuser et de 
commercialiser ou non ce travail dont [il] possède un exemplaire.» 
 
 
 
 
 



ii 

REMERCIEMENTS 

Je tiens à remercier tous ceux et celles qui m’ont accompagnée de près ou de loin dans l’écriture 

de ce mémoire. L’écriture, la réécriture, la lecture et la relecture auront demandé beaucoup d’efforts 

et votre présence m’a aidée à ne pas abandonner. 

Un merci particulier à Rachel Bouvet, ma directrice, qui m’a permis de mettre les pieds dans deux 

groupes extraordinaires, celui du GRIVE et de la Traversée, qui m’ont, eux aussi, nourrie durant 

cette recherche. Merci d’avoir corrigé un nombre incalculable de fois ce mémoire et d’avoir permis 

qu’il devienne ce qu’il est aujourd’hui.  

Un immense merci à Sophie qui a été une alliée durant ces années de maitrise, une partenaire 

d’écriture qui me donnait de la motivation lorsque j’en avais besoin. Sans toi, la maitrise n’aurait 

pas été aussi drôle. 

Un merci spécial à ma famille qui m’a soutenue malgré les difficultés de parcours. Vous n’avez 

jamais cessé de croire en moi en je peux maintenant dire que j’ai réussi grâce à vous. 

Enfin, un immense merci à Marie Le Franc qui m’a montrée que le bonheur se trouve dans les 

choses simples de la vie, comme dans le bruissement des feuilles ou sur la terre humide sous des 

pieds nus. Grâce à son texte, j’ai pu me rappeler ce que c’était que le moment présent. 



iii 

TABLE DES MATIÈRES 

REMERCIEMENTS ........................................................................................................................ ii 

RÉSUMÉ .......................................................................................................................................... v 

ABSTRACT .................................................................................................................................... vi 

INTRODUCTION ............................................................................................................................ 1 

CHAPITRE 1 Apprentissage du monde des bois ........................................................................... 10 

1.1 L’étude de l’espace ................................................................................................................. 10 

1.2 La perception du paysage par une écrivaine-voyageuse : Marie Le Franc ............................. 18 

1.3 L’altérité du monde des bois................................................................................................... 26 

1.4 L’expérience polysensorielle .................................................................................................. 32 
1.4.1 La vue .............................................................................................................................. 35 
1.4.2 L’ouïe .............................................................................................................................. 37 
1.4.3 Le toucher ........................................................................................................................ 40 

CHAPITRE 2 Les perceptions de la forêt ...................................................................................... 43 

2.1 La forêt comme un territoire des confins ................................................................................ 43 

2.2 Les effets de l’immensité ........................................................................................................ 45 

2.3 L’échec de la pensée cartésienne dans la forêt Tremblante .................................................... 50 

2.4 Le silence et la lenteur dans la forêt québécoise ..................................................................... 55 

2.5 La forêt sauvage ...................................................................................................................... 59 

2.6 Rites de passage et ensauvagement ........................................................................................ 61 
2.6.1 Rite de l’amour et du devenir homme ............................................................................. 67 

CHAPITRE 3 Les différents modes d’habiter en forêt .................................................................. 75 

3.1 Habiter la forêt par le déplacement ......................................................................................... 75 
3.1.1 Changement de perspective et changement de milieu .................................................... 78 

3.2 Le parcours ............................................................................................................................. 81 
3.2.1 Les lignes du parcours ..................................................................................................... 82 

3.3 Reconnaitre les signes ............................................................................................................. 88 

3.4 Se perdre en forêt .................................................................................................................... 91 

3.5 Habiter le cottage .................................................................................................................... 95 
3.5.1 Habiter la hutte ................................................................................................................ 98 

CONCLUSION ............................................................................................................................ 103 



 

iv 

BIBLIOGRAPHIE ....................................................................................................................... 109 
 

 

 

 

 



v 

RÉSUMÉ 

Ce mémoire se penche sur les différentes manières d’être en relation avec la forêt laurentienne. 

L’expérience que le sujet entreprend en entrant en forêt participe à l’élaboration d’une nouvelle 

façon de percevoir le territoire et la vie qui nous entoure. Que ce soit par le changement de lieu ou 

par l’ouverture d’esprit face à ce qui est autre, l’entrée en forêt crée une métamorphose du sujet 

que nous étudierons grâce au roman Hélier, fils des bois de Marie Le Franc, publié en 1930. Nous 

ferons appel à la géopoétique, la géocritique ainsi qu’à l’ethnocritique pour étudier certaines 

notions au sein du roman. Le premier chapitre s’intéresse à la représentation des paysages qui est 

faite de manière sensible et vivante et qui crée une toute nouvelle représentation de la forêt 

québécoise. Ainsi, grâce aux notions d’altérité, de polysensorialité, de territoires des confins, de 

rites de passage, de parcours et d’habiter, nous verrons en quoi l’apprentissage du monde des bois 

est bénéfique pour guérir d’une crise existentielle. Le deuxième chapitre se penche sur l’analyse 

de la forêt comme territoire des confins. La forêt lointaine participe à la métamorphose de la 

protagoniste. En effet, elle réussit à s’adapter au nouveau territoire qu’elle arpente et peut, ainsi, 

découvrir une nouvelle facette d’elle-même. Dans le troisième chapitre, les études sur l’habiter et 

le parcours montreront comment le déplacement et l’adaptabilité sont des concepts importants pour 

comprendre la vie en forêt. Les théories sur la cabane proposent une nouvelle manière d’être en 

contact avec la forêt, et ainsi une nouvelle manière d’habiter un lieu. En ce sens, la métamorphose 

de la protagoniste passe par l’entrée dans un territoire inconnu. La forêt laurentienne lui permet de 

voir clair en soi. 

 

 

 

Mots clés : Forêt, expérience, géopoétique, géocritique, Marie Le franc, Hélier, fils des bois, 

paysage, confins, habiter 

 



 

vi 

 

ABSTRACT 

This essay examines the different ways of relating to the Laurentian forest. The experience that the 

subject undertakes by entering the forest contributes to the development of a new way of perceiving 

the territory and the life that surrounds us. Whether through the change of location or through the 

open-mindedness towards what is different, entering the forest creates a metamorphosis of the 

subject that we will study through the novel Hélier, fils des bois by Marie Le Franc, published in 

1930. We will use geopoetics, geocriticism and ethnocriticism to study certain notions within the 

novel. The first chapter focuses on the representation of landscapes that is done in a sensitive and 

lively way and that creates a completely new representation of the Quebec forest. Thus, thanks to 

the notions of otherness, polysensoriality, territories of the borders, rites of passage, journey and 

dwelling, we will see how learning about the world of the woods is beneficial for healing from an 

existential crisis. The second chapter focuses on the analysis of the forest as a territory of the 

borders. The distant forest participates in the metamorphosis of the protagonist. Indeed, she 

succeeds in adapting to the new territory she explores and can, thus, discover a new facet of herself. 

In the third chapter, studies on dwelling and the journey will show how movement and adaptability 

are important concepts for understanding life in the forest. Theories on the cabin propose a new 

way of being in contact with the forest, and thus a new way of inhabiting a place. In this sense, the 

metamorphosis of the protagonist involves entering an unknown territory. The Laurentian forest 

allows her to see clearly within herself. 

 

Keywords: Forest, experience, geopoetics, geocriticism, Marie Le Franc, Hélier, fils des bois, 

landscape, confines, inhabit 

 

 

 



1 

INTRODUCTION 

L’environnement, et plus particulièrement la nature, fait bien souvent office de lieu que nous 

voulons protéger et préserver. En fait, alors que la majorité des individus vivent en communauté 

se situant surtout en ville ou dans des villages, les espaces1  naturels sont plutôt perçus comme des 

endroits à part. Ainsi, ces territoires sont souvent imaginés, fantasmés, ou même craints. Là où la 

nature est encore reine, les individus y sont majoritairement absents. Territoire étrange, vaste et 

dangereux, la forêt dans sa totalité crée des opportunités qui ne peuvent être possibles au sein d’un 

lieu2 . La forêt peut contenir plusieurs lieux pour une personne poursuivant le désir de la connaitre 

et de la vivre (une cabane, une berge, un point de vue sur une montagne, etc.). Cependant, nous 

envisageons la forêt elle-même comme un espace puisqu’elle englobe une multitude de perceptions 

pouvant se subdiviser en plusieurs expériences différentes qui rendent compte d’une réalité 

forestière comprise dans sa globalité.  C’est dans cette optique que nous nous proposons d’étudier 

la figure de la forêt dans le roman Hélier, fils des bois de Marie Le Franc3. Avec ce mémoire, nous 

voulons donc souligner l’importance qu’a eue Marie Le Franc dans le corpus québécois grâce à sa 

description détaillée de la forêt laurentienne. L’envergure que prend la forêt dans le roman Hélier, 

fils des bois crée une représentation différente de ce qui a été autrefois mis de l’avant. En ce sens, 

la forêt de Le Franc est sensible, vivante et forte. La sensualité présente dans l’œuvre est véhiculée 

par la beauté du mont Tremblant et celui-ci est partie prenante de la nouvelle vie de la protagoniste. 

Puisque l’autrice a, elle-même, accordé beaucoup d’importance aux savoirs acquis en forêt au cours 

de sa vie, nous ferons l’hypothèse que cette expérience est le véhicule premier de son inspiration. 

En effet, cela se reflète dans l’œuvre, c’est ce qui rend le roman empreint de vie et de sensibilité. 

Alors que plusieurs critiques ont relié l’histoire de Le Franc avec celle de la protagoniste, Julienne, 

faisant ainsi une étude presque biographique de l’œuvre, il sera question, pour nous, de mettre en 

 
1 L’espace sera défini comme un « [m]ilieu idéal indéfini, dans lequel se situe l’ensemble de nos perceptions et qui 
contient tous les objets existants ou concevables (concept philosophique dont l’origine et le contenu varient suivant 
les doctrines et les auteurs). » Définition tirée du dictionnaire en ligne CNRTL. 
2 Le lieu sera défini comme une « [p]ortion déterminée de l’espace ». Définition tirée du dictionnaire en ligne 
CNRTL. 
3 Le Franc, Marie, Hélier, fils des bois, Québec, Presses de l’Université du Québec, coll. « Jardin de givre », 2008 
[1930], 278 p. Dans ce mémoire, les numéros de page seront indiqués directement après les citations extraites du roman, 
qui sera identifié grâce à l’abréviation H. 
 



 

2 

lumière la manière qu’a l’écrivaine de dépeindre la forêt laurentienne. Si ses nombreuses 

randonnées ont enrichi l’écriture du roman, il ne sera pourtant pas question de lier la vie de l’autrice 

avec la vie de son personnage puisque nous nous intéressons à la manière dont est décrite la forêt. 

C’est en ce sens que la problématique de ce mémoire se penche sur l’expérience de la forêt 

laurentienne dans le roman Hélier, fils des bois. La pratique du territoire est une partie intégrante 

du travail artistique de l’écrivaine et cela se ressent dans ses récits. Le roman met en scène des 

thématiques qui enrichissent le rapport à la forêt québécoise. 

Ces thèmes seront observés grâce à la perspective géopoétique qui met de l’avant la perception et 

l’expérience des lieux donnés. En fait, cette approche interdisciplinaire tente de connecter les arts 

et les sciences avec le monde. C’est pourquoi le lieu a toujours une place prépondérante au sein de 

l’analyse, priorisant ainsi un rapport à l’espace à la fois expérientiel et sensible. Le théoricien 

Kenneth White, récemment décédé, a développé l’Institut international de géopoétique en publiant 

notamment quelques textes fondateurs. White décrit la géopoétique comme étant une approche 

profondément ancrée dans le monde et comme il le mentionne dans un article du site internet de 

l’Institut :  

Si, vers 1978, j’ai commencé à parler de « géopoétique », c’est, d’une part, parce que la 
terre (la biosphère) était, de toute évidence, de plus en plus menacée, et qu’il fallait s’en 
préoccuper d’une manière à la fois profonde et efficace, d’autre part, parce qu’il m’était 
toujours apparu que la poétique la plus riche venait d’un contact avec la terre, d’une plongée 
dans l’espace biosphérique, d’une tentative pour lire les lignes du monde. 4 

Le préfixe « géo » associé au suffixe « poétique » montre le but premier de Kenneth White : celui 

de lier sa manière d’être avec le monde. En ce sens, parcourir le monde et y porter une grande 

attention participe à la connaissance de soi et de ce qui nous entoure. Cette approche connecte le 

sujet avec l’espace, intégrant ainsi l’expérience spatiale dans les pratiques du quotidien. La 

géopoétique est donc une approche interdisciplinaire puisque notre conception du monde interfère 

avec tout type de discipline, que ce soient les sciences naturelles, les arts, la philosophie, ou autre.  

 
4 Institut International de Géopoétique, en ligne, https://www.institut-geopoetique.org/fr/, consulté le 2 septembre 
2024. 

https://www.institut-geopoetique.org/fr/


 

3 

De plus, nous ferons appel à une autre approche littéraire qui aborde des thèmes nous permettant 

d’entrer plus en profondeur dans l’espace du roman à l’étude : celle de la géocritique. La 

géocritique est une approche qui a été développée par Bertrand Westphal et qui s’intéresse à des 

thèmes géographiques dans la littérature. Avec une approche bien souvent comparative, la 

géocritique se penche, de prime abord, sur la représentation d’un lieu dans l’ensemble de la 

littérature. Cette manière de procéder est complexe et s’applique plus facilement à l’image de la 

ville. Par exemple, les représentations de Paris ou de Londres sont nombreuses dans la littérature 

mondiale. C’est à partir des notions de polysensorialité, d’altérité, de stratigraphie et de 

multifocalisation que Westphal analyse les textes. Ces deux approches orienteront les grandes 

lignes de notre analyse. Même si nous ne travaillons pas sur le thème de la ville, la théorie de 

Westphal nous permet d’examiner en profondeur les notions de polysensorialité et d’altérité, qui 

sont toutes les deux des notions qui permettent de comprendre des aspects prédominants du roman. 

Il y a certaines limites lorsqu’il est question de la géocritique de Westphal à cause de sa manière 

d’étudier les lieux en les comparant entre eux dans l’entièreté de la littérature. Toutefois, nous nous 

contenterons d’utiliser ces notions sans pour autant suivre la démarche comparatiste qui est celle 

de la géocritique. Autrement dit, nous ne chercherons pas à comparer le roman de Le Franc à 

d’autres romans mettant en scène la forêt laurentienne. C’est, en effet, l’approche géopoétique qui 

prédomine dans notre analyse et non l’approche géocritique.  

Nous nous sommes intéressée à l’autrice Marie Le Franc en raison de sa forte appartenance au 

territoire. En fait, même si l’autrice est d’origine bretonne, ses romans s’inscrivent tout autant dans 

la littérature québécoise que dans la littérature française. Marie Le Franc est née en 1879 à 

Banastère-en-Sarzeau, en Bretagne. Déjà, au début de sa vie, elle ressent le besoin de voyager. En 

plus d’être une autrice, Le Franc est une écrivaine-voyageuse. L’appel de l’aventure et une 

correspondance avec le journaliste Arsène Bessette l’amènent à Québec pour la toute première fois 

en 1906. Dès son arrivée à Montréal, elle est séduite par les gens et l’espace du Nord. En effet, elle 

y accorde beaucoup d’importance et le Québec « commence subrepticement à tisser sa toile, 

jusqu’à ce que celle-ci ne puisse plus lutter5 » contre son amour de l’Amérique. C’est alors qu’elle 

développe une immense affection pour ce pays de froid, de neige et de forêts. Ayant déjà diffusé 

 
5 Aurélien Boivin et Gwénaëlle Lucas, dir., La rencontre de la Bretagne et du Québec, Québec, Éditions Nota Bene, 
2002, p. 8. 



 

4 

quelques poèmes, Le Franc publie son premier livre un an après la Première Guerre mondiale et, 

quelques années plus tard, en 1925, elle écrit son roman Grand Louis l’innocent, qui lui vaut le 

prix Femina deux ans après. Ce roman se déroule dans les landes bretonnes et présente, de manière 

très poétique, la beauté du lieu dans lequel Le Franc a grandi. Celle-ci, par deux fois, a choqué le 

public avec les histoires d’amour qu’elle mettait en scène dans ses romans. Tout comme avec 

Hélier, fils des bois, publié cinq ans plus tard, la critique a été scandalisée par Grand Louis 

l’innocent à cause de la relation amoureuse entre une jeune femme et un homme simple qui est, 

d’une certaine manière, connecté avec la lande. Ainsi, ces deux romans présentent une protagoniste 

féminine qui tombe non seulement amoureuse d’un jeune homme, mais aussi du territoire dans 

lequel elle évolue. De plus, ces deux livres montrent l’appartenance de l’autrice à ses deux contrées, 

la Bretagne et le Québec. Depuis qu’elle a mis les pieds au Canada, elle est déchirée entre sa nation 

bretonne et son amour pour le Québec. Durant une grande partie de sa vie, elle a fait des aller-

retours entre la France et le Québec. Par ses nombreux voyages et son style de vie nomade, Le 

Franc cherche, d’une certaine manière, son appartenance en tant que personne, mais aussi en tant 

qu’écrivaine. L’entièreté de son corpus se divise entre le Canada et la Bretagne, entre la forêt et la 

mer. Elle ressent le besoin de vivre dans ces deux endroits : « Entre la fascination de la mer et 

l’envoûtement de la forêt du Grand Nord, il n’y a pas de choix possible, mais l’obligation de les 

vivre tous les deux, alternativement. Chaque séjour prolongé dans l’un fait ressentir l’absence et le 

manque de l’autre.6 » Ces deux régions ont marqué son identité, et surtout son art. Au moment de 

son arrivée en Amérique du Nord, elle a été séduite par les paysages sauvages du Québec. Le roman 

Maria Chapdelaine7 de Louis Hémon a joué un grand rôle dans son désir de découvrir la forêt8. 

Grâce à ce roman, elle s’est dirigée vers cet espace et y a rencontré un bon nombre de Québécois 

qui l’ont marquée. Son appréciation du roman de Hémon l’a poussée à découvrir ce grand territoire 

sauvage, et elle a utilisé son expérience pour écrire ses récits : « Son inspiration, elle ne la puisera 

pas dans les livres, mais dans la vie.9 » L’idée de l’expérience est donc prépondérante dans l’œuvre 

de cette romancière puisqu’elle est réellement allée découvrir les lieux qu’elle dépeint dans ses 

 
6 Ibid., p. 19. 
7 Louis Hémon, Maria Chapdelaine, Québec, Bibliothèque Québécoise, 1994 [1916], 214 p. 
8 Paulette Collet, Marie Le Franc : deux patries, deux exils, Sherbrooke, Naaman, 1976, p. 35-36. 
9 Ibid., p. 31. 



 

5 

livres et cela donne une tout autre dimension aux textes. En effet, Le Franc se mettait dans des 

positions qui la rapprochaient du territoire :  

Cette petite femme qui part seule faire de longues randonnées dans les lieux les plus 
sauvages, qui loge dans des cabanes isolées, est pourtant une grande peureuse. Mais la peur 
n’est-elle pas un élément essentiel dans l’attirance que ressent la romancière pour la forêt 
canadienne […]? […] Avoir peur, c’est vivre – et vivre intensément.10 

Son attirance pour la forêt québécoise a été très présente dans sa découverte du pays, mais aussi 

dans sa pratique d’écriture. Comme nous le verrons dans les trois chapitres suivants, ces thèmes se 

retrouvent dans le roman de Marie Le Franc. Non seulement l’exploration des territoires sauvages 

est montrée dans le récit, mais la fascination pour ces endroits y est aussi présentée. Elle est la 

première romancière à exposer un point de vue féminin sur la forêt laurentienne11.  En 1928, elle 

commence une série de voyages au Tremblant, qu’elle fait durant l’été et, deux ans plus tard, elle 

publie le roman Hélier, fils des bois. Au Québec, elle écrit dans le contexte de la Grande Crise. Ce 

livre s’inscrit dans la période littéraire québécoise du terroir. Alors que, dans ces années-là, le 

travail de la terre, la campagne et la religion étaient mis de l’avant, le roman Hélier, fils des bois 

ne s’inscrit pas dans ces idéologies qui sont véhiculées par ses contemporains. C’est cependant 

durant cette période que naissent la plupart de ses œuvres québécoises. En 1934, Le Franc publie 

le roman La rivière solitaire qui, contrairement au roman Hélier, fils des bois, s’intéresse à la 

colonisation d’un nouveau territoire et à la manière de vivre dans un lieu hostile et froid. Ce roman, 

par les thèmes présentés, s’inscrit plus facilement dans l’idéologie littéraire du terroir. Toutefois, 

elle est, encore une fois, allée vivre l’expérience du milieu puisqu’elle a accompagné un groupe de 

femmes de la région de Gatineau partant s’installer au Abitibi pour ensuite utiliser cette expérience 

dans la création de son roman. C’est donc un récit fondé sur l’expérience. 

Les critiques ont souvent mis au premier plan l’histoire amoureuse présentée dans les romans de 

Le Franc. En effet, Hélier, fils des bois a été longtemps critiqué à cause du choix que Julienne fait 

à la fin de son aventure. Bien qu’elle ait créé des liens avec Renaut, un jeune Français en vacances 

durant une partie de son séjour, elle choisit de rester avec Hélier en forêt. Il était alors improbable 

 
10 Ibid., p. 36.  
11 Rachel Bouvet, « Les paysages sylvestres et la dynamique de l’altérité » Introduction, dans Marie Le Franc  
Hélier, fils des bois, Québec, Presses de l’Université du Québec, 2011, p. 5. 



 

6 

qu’une jeune fille de bonne famille puisse choisir un homme rustre à la place d’un homme de 

culture. Alors les critiques se sont insurgés face à cette décision qui ne reflétait pas, selon eux, la 

bonne voie à prendre. Dans ce mémoire, nous tenterons de mettre à l’arrière-plan l’intrigue 

amoureuse pour ainsi nous concentrer sur la représentation de la forêt. Au moment de sa parution, 

la critique québécoise a souligné l’absence de rebondissement et d’intrigue dans ce roman. Par 

ailleurs, plusieurs ont reproché à l’histoire de reprendre le « mythe des espaces vierges12 » et de ne 

pas avoir renouvelé ce concept. Certains ont même été choqués par le personnage de Julienne à 

cause de « l’attirance de cette femme pour un homme sans instruction [et] l’apologie qui y serait 

faite d’un retour à la nature » 13 . Toutefois, certaines critiques ont tout de même souligné 

l’efficacité avec laquelle l’autrice rend compte d’une vie en forêt et comment les émotions y sont 

vécues dans un endroit reculé de la civilisation citadine. En fait, ce roman n’est pas centré sur les 

mystères ou l’intrigue amoureuse, mais plutôt sur la transformation d’une jeune femme privilégiée 

en habitante des bois. En effet, il semble que les relations qu’ont les personnages principaux avec 

le Tremblant constituent la majeure partie du roman. Paulette Collet, autrice d’un livre sur la vie 

de Marie Le Franc, a proclamé que l’intrigue « se confond si bien avec le paysage qu’on ne sait 

plus si c’est le cœur de l’homme ou celui de la nature que la romancière pénètre jusqu’aux 

tréfonds14 ». Nous démontrerons, dans ce mémoire, que c’est effectivement le cœur de la forêt que 

Le Franc nous fait découvrir, mettant ainsi l’histoire amoureuse au second plan du roman. 

Hélier, fils des bois a été réédité en 2011 dans la collection Jardin de Givre des Presses de 

l’Université du Québec (PUQ). Cette réédition permet au roman de renaitre sous un nouveau jour 

pour ainsi célébrer son appartenance aux paysages québécois nordiques. Depuis cette réédition, le 

paysage sylvestre de la forêt québécoise est de plus en plus étudié par les critiques. Un court article 

écrit par Marie-Ève Sévigny s’intitulant « Hélier, fils des bois : Esprit des eaux, dieu des forêt »15 

promeut le lien qu’avait Le Franc avec les espaces qu’elle a côtoyés toute sa vie. De plus, l’article 

 
12 Judy Quinn, « Hélier, fils des bois », dans Nuit blanche magazine littéraire, en ligne, 
https://nuitblanche.com/commentaire-lecture/helier-fils-des-bois, consulté le 1 septembre 2024.  
13 Ibid., en ligne, consulté le 1 septembre 2024. 
14 Collet, op cit., p. 18. 
15 Marie-Ève Sévigny, « Hélier, fils des bois : Esprit des eaux et dieu des forêts », Entre les lignes, vol 8, n. 3, 2012, 
p. 28-29. 

https://nuitblanche.com/commentaire-lecture/helier-fils-des-bois


 

7 

de Maude Flamand-Hubert16 s’intéresse à la vision de la forêt au 20e siècle et elle utilise, entre 

autres, le roman de Le Franc pour parler de la nature. Ainsi, le roman de Le Franc se réactualise 

grâce aux thèmes présentés qui résonnent avec les enjeux environnementaux d’aujourd’hui. En 

d’autres termes, les interprétations qui y sont présentées se lient avec les problématiques 

d’aujourd’hui. 

Le roman de Le Franc se déroule autour des années 1930 en Amérique du Nord. Cette œuvre 

raconte l’histoire de Julienne, jeune femme de 26 ans, qui vit un mal-être face à sa communauté. 

En fait, ne se sentant plus très bien dans son milieu, elle décide de se retirer, le temps d’un été, pour 

aller prendre des vacances au Tremblant, un domaine comportant quelques cottages qui priorisent 

la forêt, la pêche et toutes activités extérieures. Durant ses vacances, elle fait la rencontre d’Hélier, 

un homme des bois qui se charge des nouveaux arrivants. Bien qu’ils soient très différents, Julienne 

et lui se lient d’amitié lorsque le jeune homme lui montre la beauté de la forêt québécoise. Il lui 

fait découvrir plusieurs randonnées en montagne ainsi que plusieurs promenades en canot sur la 

rivière. Grâce à lui, Julienne apprend à connaitre cette forêt qui l’attire tant. Ainsi, petit à petit, la 

jeune femme se moule aux savoirs d’Hélier et adopte ses habitudes, se concentrant de plus en plus 

sur le moment présent et sur les expériences que la forêt lui fait vivre. Vers le milieu de ses vacances, 

elle croise Renaut, un vieil ami qu’elle a jadis rencontré en France. Elle passe alors beaucoup de 

temps en sa compagnie, parlant avec lui de livres, de philosophes et de poésie, ce qui la mène à 

délaisser Hélier. Pour Julienne, Renaut représente sa vie élitiste et culturelle en France, alors 

qu’Hélier est, lui, lié à la simplicité de la forêt du Tremblant. Durant ces périodes où les deux 

hommes gravitent autour d’elle, Julienne continue d’apprivoiser le Tremblant et d’apprendre les 

savoirs de la forêt. Vers la fin du roman, pour couronner ses vacances au Tremblant, Julienne gravit 

la grande montagne avec Renaut. Trop sûre d’elle, elle perd le chemin et les deux amis s’égarent 

au milieu des bois. Renaut et elle voient les choses différemment quant à la manière de sortir de 

cette forêt et c’est à ce moment que Julienne ressent la division profonde qui s’opère entre elle et 

le jeune homme. La jeune femme, ayant côtoyé la forêt tout l’été et ayant montré un grand intérêt 

envers ses savoirs, semble avoir un lien avec le Tremblant que Renaut n’a pas.  Elle a confiance en 

la forêt et celle-ci lui permet de voir clair en elle. Lorsqu’ils sont retrouvés par Hélier, elle 

 
16 Maude Flamand-Hubert, « “L’homme en face d’une nature qui le repousse” : forêt et territoire dans la littérature 
de la première moitié du XXe siècle », Revue d’histoire de l’Amérique française, vol 68, n. 3-4, 2015, p. 302-324. 



 

8 

comprend qu’elle ne peut vivre avec un homme comme Renaut qui l’entrainerait dans la vie 

citadine qu’elle a fuie. Le roman se termine sur un dénouement qui laisse sous-entendre que 

Julienne a décidé de rester au Tremblant avec Hélier. Ainsi, les thèmes de la découverte de soi, de 

la crise existentielle, de la forêt et de l’ouverture d’esprit s’inscrivent dans le roman de Le Franc et 

permettent de créer une toute nouvelle relation à la forêt.  

Ce mémoire sera divisé en trois chapitres qui analyseront chacun à leur manière l’expérience de la 

forêt dans le roman. En premier lieu, le chapitre un s’intéresse à toutes les formes d’apprentissage 

que vit Julienne durant son immersion au Tremblant. L’appartenance de l’écrivaine à la forêt rend 

les descriptions de celle-ci plus sensibles et chargées d’émotions. De plus, nous utiliserons le 

concept d’altérité pour étudier la relation entre Julienne et Hélier puisque la présence du jeune 

homme teinte le rapport à la forêt d’une forme d’ouverture d’esprit et d’acceptation. Ainsi, Julienne 

découvre la forêt par l’entremise d’Hélier et elle peut comprendre cette entité plus facilement grâce 

à ses enseignements. Pour clore ce chapitre, l’étude de la polysensorialité, telle que pensée par 

Alain Corbin et Luc Bureau, nous permettra d’explorer l’expérience qu’a Julienne du paysage et 

de montrer en quoi celle-ci embellit l’espace, créant ainsi un lien profond entre la protagoniste et 

le territoire.  

En deuxième lieu, le second chapitre se penche sur l’entité forestière et tente de montrer comment 

celle-ci repose sur un discours préconçu qui est à la base de son imaginaire. La forêt comme 

territoire des confins, comme lieu de l’immensité intime, comme lieu silencieux, lent, sauvage nous 

a menée à questionner la présence des rites de passage. L’approche ethnocritique et la théorie de 

Van Gennep nous permettront de comprendre la manière dont la forêt guide Julienne dans sa 

métamorphose. Le changement dans la psyché de Julienne se fait par les trois étapes de passage 

qui ont été théorisées par Van Gennep : la phase de séparation, la phase de marge et la phase 

d’agrégation. En effet, territoire lointain et solitaire, la forêt permet un retour vers soi qui crée un 

changement dans la manière de vivre de Julienne. Cela nous mène, en troisième lieu, au tout dernier 

chapitre qui s’intéresse aux modes d’habiter en forêt. Territoire en dehors de la civilisation, celui-

ci nécessite une manière d’être au monde qui est différente de celle présente dans les civilisations 

occidentales. Les théories du parcours seront convoquées pour étudier la manière qu’a Julienne de 

se déplacer et pour comprendre comment cela forge sa relation avec le Tremblant. Nous utiliserons 

la théorie du géographe Olivier Lazzarotti et son concept d’habiter par la mobilité. De plus, le 



 

9 

parcours sera aussi analysé grâce à l’ouvrage de Tim Ingold, Lines, qui nous permettra de 

comprendre comment les personnages évoluent en forêt par le déplacement. Nous verrons ainsi 

que, Julienne, à cause d’une crise existentielle, remet en question sa manière de vivre et, par le 

parcours, se découvre elle-même en même temps qu’elle découvre le territoire. Reconnaitre les 

signes de la forêt et les lignes de parcours participe à l’élaboration d’un soi nouveau, ce qui permet 

d’habiter un nouveau type de territoire. De plus, nous nous attarderons sur les manières qu’a la 

protagoniste d’habiter la forêt, en faisant appel aux théories de Gaston Bachelard et de Jean-Paul 

Loubes. Comme nous le montrerons, habiter une cabane ou une hutte en forêt, enrichit le lien entre 

la protagoniste et le dehors puisqu’il n’y a aucune séparation nette entre l’intérieur et l’extérieur. 

Ainsi, Julienne tisse sa manière d’être avec la grande forêt.  

 



10 

CHAPITRE 1 

Apprentissage du monde des bois 

1.1 L’étude de l’espace  

Depuis la montée en popularité de la question de l’espace dans les sciences sociales17, les 

lieux tendent à être plus analysés, dans les études littéraires, surtout grâce à de nouvelles approches 

comme la géopoétique. Celle-ci poursuit le but de mettre en évidence l’espace dans les récits pour 

ainsi créer un nouveau savoir du territoire. Kenneth White en est le fondateur. Né en 1936 et mort 

récemment en août 2023, il a produit beaucoup d’essais, comme Le plateau de l’albatros et L’esprit 

nomade, qui ont théorisé des concepts clés au sein de la géopoétique.  Il fonde, en 1989, l’Institut 

International de Géopoétique visant à rassembler des gens qui nourrissent un désir de reconnecter 

avec le monde : « [p]lutôt que de favoriser l’appartenance à une nationalité, à une ethnie, à une 

langue, à une religion, à un parti politique, à une conviction idéologique, la géopoétique privilégie 

cette appartenance commune à la Terre, partagée par l’ensemble des êtres humains.18 » En oubliant 

leur rapport à la terre, les humains perdent le sentiment premier qui est celui d’habiter un espace 

qui peut leur apprendre beaucoup sur eux-mêmes. En ce sens, la géopoétique concentre son champ 

d’études sur la terre, l’espace, les lieux et les territoires pour que surgissent un savoir nouveau 

dépourvu de filtres et de discours préconçus. L’ouverture face au dehors et à l’inconnu est l’élément 

premier de toutes les activités géopoétiques. Selon White, l’humanité a besoin d’une base 

commune, et le seul aspect que tout être humain partage est le monde :  

Or, un monde, c’est ce qui émerge du rapport entre l’esprit et la terre. Quand ce rapport est 
inepte et insensible, on n’a, effectivement, que de l’immonde. Pour qu’il y ait monde au 
sens plein du mot, un espace commun appelant à une vie dense et intense, il faut que le 
rapport soit, de la part de tous, sensible, subtil, intelligent.19 

La géopoétique promeut la perception sensible du dehors. Pour cette raison, le géopoéticien adopte 

une posture d’ouverture face à la terre et il peut ainsi créer un rapport sensible avec le dehors. Par 

 
17 Michel Collot, « Le tournant spatial », Pour une géographie littéraire, Paris, J. Corti, 2014, 280 p. 
18 Rachel Bouvet, Vers une approche géopoétique. Lectures de Kenneth White, Victor Segalen et J.-M. G. Le Clézio, 
Québec, Presses de l’Université du Québec, 2015, p. 5. 
19 Kenneth White, Le plateau de l’albatros, Marseille, Le mot et le reste, 2018 [1994], p. 26. 



 

11 

conséquent, cette approche va de pair avec le désir d’explorer l’extérieur puisque l’appel du dehors 

est primordial pour entamer une réflexion géopoétique : 

La géopoétique place au premier plan de ses préoccupations l’exploration physique des 
lieux, in situ, l’interaction concrète avec l’environnement, qu’il soit naturel ou urbain, la 
perception intime des paysages, le cheminement singulier d’un individu, immergé dans le 
monde. Entrer en contact avec le dehors, avec les choses, implique d’adopter une démarche 
particulière, où l’on tente de se débarrasser des filtres qui composent la manière habituelle 
de voir les choses, de décentrer le regard, l’ouïe, le toucher, afin de laisser le monde venir 
à soi.20 

Autrement dit, l’expérience de l’espace est au cœur de la géopoétique, grâce à la prise en compte 

de la pratique du dehors. L’exploration in situ contribue à l’élaboration d’une ouverture de l’esprit 

grâce au déplacement du corps. En ce qui concerne les géopoéticiens, ils s’intéressent aux manières 

différentes d’habiter le monde. Chaque sujet vit un rapport au monde unique et chacune de ces 

personnes peut rendre compte de son expérience. Pour cette raison, la géopoétique est 

transdisciplinaire et multiple. En conséquence, cette approche permet l’accès à plusieurs types de 

savoirs relatant les manières d’habiter le monde en ayant conscience de la terre sur laquelle nous 

habitons.  

 Dans le domaine littéraire, l’approche géopoétique vise à déchiffrer des thèmes présents dans les 

textes qui remettent en question la manière dont nous habitons le monde. Porter attention à l’espace 

crée un savoir nouveau et permet au sujet de questionner son lien à la terre. Il s’agit « de lire les 

textes à partir d’un angle géopoétique, accordant à l’espace une place centrale, et soulevant un 

certain nombre de questions […] : le rapport à la Terre, le paysage, le mouvement, l’altérité, la 

carte21. » Ces thèmes sont développés à partir de quatre dimensions : le point, la ligne, la surface 

et le volume. Dans un premier temps, le point fait office de point d’ancrage. Lorsqu’il est question 

de paysage, il est toujours sous-entendu qu’il est aussi question de regard. Pour apprécier un 

paysage, le sujet doit être dans une position d’observateur et ainsi concentrer sa vision sur une 

partie de son environnement. Le point se déplace avec le sujet, tout comme le cadre et la ligne 

 
20 Bouvet, Vers une approche géopoétique, op cit., p. 26. 
21 Ibid., p. 94. 



 

12 

d’horizon 22 . Le point est donc l’endroit à partir duquel le paysage est observé puisqu’il est 

primordial de s’ancrer dans le territoire pour apprécier un espace. C’est pourquoi celui-ci est 

nécessairement subjectif. Le paysage est indissociable de son observateur puisqu’ « [i]l est 

impossible de s’interroger sur le paysage sans tenir compte du vécu, de l’expérience sensorielle, 

des émotions, bref de sa dimension phénoménologique23 ». La manière dont le paysage est perçu 

concorde avec le champ d’expérience de l’observateur. Dans un deuxième temps, le parcours est 

étudié grâce à la ligne qui enracine le mouvement dans le paysage pour ainsi y laisser des traces. 

Marquer le territoire participe à l’élaboration d’une cohabitation avec l’espace en enrichissant le 

lien avec la terre. Se mouvoir contribue à un accroissement des connaissances de son 

environnement, sa végétation et ses délimitations. Il y a certaines lignes de force qui peuvent être 

créées dans un récit, par exemple avec l’idée de la frontière. Une frontière est une ligne qui possède 

énormément de pouvoir. Parfois la ligne est définie, mais parfois elle est diffuse et elle représente 

une séparation entre deux groupes. Frontières qui séparent ou qui unissent, ou encore segments 

d’un parcours, les lignes représentent des éléments de force qui enrichissent l’analyse spatiale. En 

troisième lieu, la surface fait appel à toutes les cartes qui peuvent être présentes au sein d’un récit. 

La carte teinte l’expérience de lecture en nous permettant de visualiser l’espace littéraire. Elle 

permet également de se projeter vers des endroits que nous découvrirons à un moment ou à un autre 

lors de notre lecture ou encore d’imaginer un lieu par rapport à une saisie globale d’un monde 

imaginaire ou non. Le dernier aspect de l’approche géopoétique, le volume, nous sera grandement 

utile lors de l’analyse, car le roman est un espace propice au développement de nouvelles idées, et 

donc des nouvelles manières d’habiter la terre : « Étant donné que le roman multiplie à loisir la 

diversité des manières d’habiter, il semble bien qu’il y ait là une richesse indéniable pour 

approfondir la réflexion sur le rapport de l’être au monde. »24 L’adaptation des personnages aux 

nouveaux lieux enseigne une manière nouvelle d’habiter un espace que le lecteur peut reproduire 

dans sa vie réelle. En général, les choix d’emplacement d’un personnage donnent beaucoup 

d’informations sur celui-ci. Porter attention à ces caractéristiques dans un roman rend l’étude de 

l’espace sensible et renforce le lien entre l’humain et la terre. Cette approche étudie certains thèmes 

en lien avec la géographie pour façonner une conscience du territoire. Le point, la ligne, la surface 

 
 
23 Ibid., p. 99. 
24 Ibid., p. 104. 



 

13 

et le volume composent une méthode pour analyser les concepts géopoétiques, soit, le paysage, le 

parcours, la carte et l’habiter. Grâce à cette méthode inspirée des mathématiques, il est possible de 

déplier l’analyse spatiale et ainsi de s’intéresser à plusieurs dimensions de l’espace. 

Dans ce mémoire, nous ferons dialoguer la géopoétique et la géocritique. Ces deux théories se 

rapprochent l’une de l’autre par leur attachement à la géographie. Certaines notions se retrouvent 

dans les deux approches, même si la géopoétique et la géocritique visent des buts différents. En 

effet, la géocritique a été développée dans le cadre de la littérature comparée, ciblant l’étude d’un 

lieu donné qui est représenté dans plusieurs œuvres à la fois. De cette manière, il est possible de 

déceler le savoir qui est majoritairement véhiculé sur cet espace. La géocritique a vu le jour grâce 

à Bertrand Westphal durant un colloque intitulé La Géocritique, mode d’emploi, en 1999. Il écrit 

plus tard, en 2007, son livre La Géocritique. Réel, espace, fiction, qui est aujourd’hui l’une des 

œuvres phares de cette théorie. Sa spécificité est son aspect plurifocal, qui concentre la recherche 

sur les lieux uniquement :  

La spécificité de la géocritique réside dans l’attention qu’elle prête au lieu. L’étude du point 
de vue de l’auteur ou d’une série d’auteurs ressortissant à une isotopie identitaire sera 
dépassée au profit de l’examen d’une multiplicité de points de vue, éventuellement 
hétérogènes, qui convergeront vers un lieu donné, primum mobile, de l’analyse.25 

La pluralité des discours rend l’analyse ardue, mais aussi riche en découvertes spatiales. Les études 

littéraires concentrées sur la géographie démontrent que l’imaginaire engendre des discours sur les 

lieux dans le monde réel. L’imaginaire est, ici, un véhicule de savoir sur un endroit donné qui 

suscite un discours collectif sur certains espaces. De ce fait, la littérature nourrit les représentations 

faites de certains espaces par la collectivité. Également, ces discours communs sont décortiqués et 

analysés pour en comprendre les lignes de force. De cette façon, l’étude prend en compte le point 

de vue de la narration et de l’écrivain. Que ce soit en littérature, en peinture ou au cinéma, le regard 

du sujet transforme la représentation en teintant l’image de son champ d’expérience. L’approche 

géocritique s’appuie sur quatre prémisses théoriques qui, ensemble, forment les lignes de force de 

cette théorie. Premièrement, la multifocalisation permet de prendre en compte plusieurs discours 

venant de différents auteurs. De ce fait, le regard porté sur l’espace diverge nécessairement selon 

 
25 Ibid., p. 107. 



 

14 

les expériences puisqu’un auteur peut adopter un point de vue singulier selon son rapport au lieu. 

Parler de ce qui nous est autre s’avère difficile lorsque nous découvrons un nouveau territoire. La 

distance créée par le déplacement amène les écrivains-voyageurs à ouvrir leur esprit afin de 

percevoir l’altérité du milieu : « Dans cette impression d’étrangeté irréductible qui naît de la 

distance entre soi et ce qui est autre se trouve une part d’insaisissable, quelque chose qui échappe 

à la maitrise, à la raison et qui par le fait même est source d’étonnement, d’enrichissement pour 

l’écrivain.26 » Les récits se déroulant dans des contrées lointaines fascinent les lecteurs, justement 

à cause de la distance qu’ils ressentent durant l’acte de lecture. L’étrangeté est installée entre le 

récit et le lecteur, et entre le voyageur et l’espace, puisque celui-ci ne possède aucune connaissance 

de ce territoire nouveau.  De ce fait, l’attitude adoptée face à cette distance détermine le rapport du 

sujet à l’altérité.  Il est donc important d’étudier la provenance des écrivains pour comprendre leur 

rapport à l’espace, que celui-ci soit endogène, exogène ou allogène. Lorsque l’écrivain est né dans 

l’espace sur lequel il crée un discours, son point de vue est qualifié d’endogène. Celui-ci écrit sur 

ce qu’il connait et ses lecteurs accèdent à un savoir provenant du milieu décrit. Le point de vue 

exogène qualifie le rapport d’un voyageur à un milieu qui lui est étranger. Les voyageurs ayant un 

goût pour l’exploration sont appelés vers les contrées lointaines et veulent découvrir des cultures 

qui leur sont autres. Le voyageur décrit ce qu’il voit et comprend grâce à son champ d’expérience 

qui est différent de ceux et celles qui habitent l’espace depuis longtemps. Par la suite, le rapport 

allogène désigne un auteur, venant d’un certain milieu, mais qui a décidé de s’installer dans un 

autre. L’appartenance de ces écrivains est double, ce qui fait d’eux des êtres hybrides, sujet à une 

altération ou à une métamorphose. Dans ce cas, il y a un apprentissage des savoirs du nouveau 

territoire pour mieux le comprendre et ainsi enrichir leur rapport au monde. Ces écrivains se situent 

entre deux cultures et entre deux mondes. Pour cette raison, ils ressentent souvent un appel vers 

l’inconnu, plus précisément un désir de s’installer dans un lieu qui leur est complètement étranger. 

Lors de la découverte d’un espace, l’altérité impose une certaine posture au voyageur. Que celle-

ci soit négative ou positive, le sujet adopte une attitude face à l’inconnu qu’il crée grâce à son 

champ d’expérience : « L’altérité occasionne une tension vers ce qui est autre, elle crée une 

 
26 Rachel Bouvet, Pages de sable : Essai sur l’imaginaire du désert, XYZ éditeur, coll. Documents, Montréal, 2006, 
p. 168. 



 

15 

dynamique au cœur des processus d’écriture et de lecture.27 » Étant donné que la découverte de 

nouveaux territoires, de nouvelles cultures et de nouveaux peuples dépayse l’explorateur, la lecture 

ou l’écriture de ces récits crée un rapport au Divers en ce qui a trait à sa posture face à l’altérité. 

En effet, l’Autre devient un reflet de nous-mêmes pour ainsi nous plonger dans une découverte 

intérieure. C’est souvent en observant les autres que nous nous découvrons nous-mêmes, c’est-à-

dire que notre façon de percevoir ce qui est autre détermine notre rapport avec l’altérité. Le 

voyageur adopte une position d’ouverture ou de fermeture face à ce qui lui est inconnu. La 

fermeture d’esprit entraine de l’incompréhension et produit des stéréotypes. C’est de cette façon 

que certaines cultures ou certains territoires peuvent être mal représentés, car ils ont été décrits et 

expliqués par des auteurs qui n’ont pris en compte que leur vision de ce qui les entoure. Ces textes 

mènent alors à la construction de stéréotypes et promeuvent l’ignorance que nous avons sur ces 

peuples. Cependant, en adoptant une posture d’ouverture face à l’Autre, le sujet accepte de se 

laisser changer. Il accepte de se laisser transpercer par ce qu’il ne connait pas et il vit une 

métamorphose identitaire. Cette ouverture propose de laisser place à la voix de ceux et celles qui 

habitent le milieu. Ainsi, la parole du voyageur est altérée par les enseignements des habitants du 

milieu. Le voyageur veut donc acquérir et transmettre le mode de vie des natifs de l’espace. C’est 

alors qu’il peut expliquer de manière juste le territoire nouveau ou la culture nouvelle. 

Deuxièmement, la polysensorialité concerne l’appréhension du paysage par l’entièreté des sens. La 

polysensorialité est très importante dans l’expérience paysagère. Souvent, la vue domine les 

représentations. Pourtant, certains géographes ont soutenu que l’entièreté des sens peut nourrir une 

description, notamment en créant un paysage polysensoriel. Les liaisons faites entre les cinq sens 

mettent en valeur l’expérience physique du territoire pour se faire une idée propre d’un milieu. 

Afin de rendre les descriptions plus sensibles, des théoriciens ont instauré l’idée d’un paysage 

polysensoriel, utilisant ainsi l’expérience de l’espace pour le décrire dans un texte : « C’est que 

l’expérience ou la perception sensorielle n’a aucune existence autonome; elle est inséparablement 

liée aux facultés et aptitudes de l’âme : la pensée, l’affectivité, l’intérêt.28 » Le paysage sensoriel 

est donc intimement lié à l’observateur et, de cette manière, les descriptions d’espaces sont riches 

 
27 Rachel Bouvet, « L’altérité dans toute sa diversité : registres, logiques, figures », Caietele Echinox, vol 36, 2019, 
p. 34. 
28 Luc Bureau, La terre et moi, Éditions du Boréal, Montréal, 1991, p. 175. 



 

16 

et émouvantes. En d’autres termes, l’expérience polysensorielle est propre à chacun, ce qui a pour 

effet de créer une pluralité de discours sur un même espace. Il est important de mentionner que la 

question de la polysensorialité se retrouve dans plusieurs approches. Par exemple, le géographe 

Luc Bureau et l’historien des sensibilités Alain Corbin sont des théoriciens qui seront convoqués 

au cours de notre analyse, notamment grâce à leur vision de la polysensorialité qui crée de 

l’ouverture dans un monde inconnu et par leur attachement respectif aux endroits naturels. Ces 

deux théoriciens ne s’inscrivent pas dans la géocritique, et pourtant, leurs travaux participent à la 

compréhension des aspects polysensoriels dans les récits. La polysensorialité est l’une des notions 

importantes de la géocritique, mais elle s’inscrit autant dans les théories du paysage que dans la 

géopoétique.  

Troisièmement, la notion de stratigraphie s’intéresse à la transformation de l’espace dans le temps, 

puisque l’un et l’autre évoluent ensemble et s’influencent. Un territoire évolue au fil du temps, que 

ce soit en se détériorant ou en s’améliorant. Souvent, le passé du lieu détermine la façon dont ce 

lieu est appréhendé maintenant. Lorsqu’il est question de l’histoire d’une ville, par exemple, le 

géocriticien se penche sur les savoirs du passé pour comprendre l’espace d’aujourd’hui. En effet, 

les ruines peuvent être riches en savoir puisqu’il y a eu une construction humaine à cet endroit. 

S’instruire sur la multiplicité des tranches temporelles permet de connaitre le passé d’un lieu et 

ainsi de comprendre pourquoi cet espace est comme il est aujourd’hui : « Le présent de l’espace 

compose avec un passé qui affleure dans une logique stratigraphique. L’examen de l’impact du 

temps sur la perception de l’espace constitue dès lors une des charnières de l’analyse 

géocritique.29 » En ce sens, les effets du temps participent à l’élaboration d’une compréhension 

d’un lieu donné grâce aux changements, à l’évolution ou à la dégradation de l’espace. L’analyse 

des changements verticalise l’espace, c’est-à-dire qu’il est possible d’étudier un même lieu, mais 

selon des époques différentes.  

Quatrièmement, la géocritique s’intéresse aux stéréotypes figés dans un temps et une expérience 

qui ne rend compte que d’une seule réalité. Dans l’intention d’utiliser les récits littéraires comme 

véhicules de savoir, l’approche géocritique considère la représentation littéraire comme un élément 

fondateur de savoir sur cet espace : « Mais l’espace dit “réel” étant polyphonique, navicule, la 

 
29 Bouvet, Vers une approche géopoétique, op cit., p. 118. 



 

17 

géocritique affronte un référent dont la représentation littéraire n’est plus considérée comme 

déformante, mais comme fondatrice. 30  » Selon cette perspective, la littérature est un terrain 

commun pour tout écrivain poursuivant le but de raconter un lieu réel. Le discours imaginaire prend 

ici une place fondatrice puisque toutes les représentations d’un espace réel font partie d’un 

ensemble de savoirs sur ce lieu donné. En d’autres termes, la littérature traduit une expérience du 

réel qui est importante à connaitre lorsque nous voulons en apprendre plus sur un espace. De plus, 

le stéréotype rejoint le concept d’altérité que nous avons vu plus tôt. Souvent double, le stéréotype 

se rapproche de l’altérité binaire, car ce qui est mal compris est pris pour réel. Les stéréotypes 

peuvent aussi créer des discours binaires qui tendent à opposer le sujet et ce qui lui est autre : « En 

littérature comme dans les autres champs des sciences humaines et sociales, l’analyse de l’altérité 

et de l’ailleurs repose sur un système binaire qui oppose (et parfois rapproche de manière 

emphatique) un regardant et un regardé selon un principe d’écart systématique et 

insurmontable.31 » La binarité crée ainsi des stéréotypes et des discours tenus pour acquis, qui 

véhiculent des informations faussées sur des cultures et des lieux qui nous sont étrangers. Par 

conséquent, l’approche géocritique étudie ces schèmes au sein de plusieurs récits pour mettre en 

évidence un savoir multifocal sur un lieu donné.  

C’est ainsi que la question de l’espace prend tout son sens au sein d’approches comme la 

géopoétique et la géocritique, puisque le paysage est une façon intime de percevoir le lieu. En effet, 

le paysage est multiple et différent selon le sujet observateur. L’attitude adoptée face à l’altérité 

joue un rôle dans la construction du paysage, tout comme l’attention polysensorielle. De ce fait, le 

paysage est toujours varié puisqu’il fait appel à la perspective. Anne Cauquelin s’interroge sur la 

symbolique du paysage en montrant que celui-ci est pluriel et changeant :  

La difficulté même à prendre conscience de cet « aller de soi » implicite qu’est la perception 
en perspective, montre bien la profondeur de notre aveuglement : nous ne pouvons voir 
l’organe qui nous sert à voir, ni le filtre ni l’écran par lequel et avec lequel nous voyons. Et 
de même que nous ne pouvons nous mettre en dehors du langage pour parler de lui, nous 

 
30 Bertrand Westphal, Géocritique : espace, réel, fiction, Paris, Éditions de Minuit, 2007, p. 186. 
31 Ibid., p. 121. 



 

18 

ne pourrions nous mettre hors perspective pour percevoir : tache aveugle de l’œil, du 
langage, macula.32 

Pour cette raison, le paysage a été prisonnier d’un filtre qui le réduisait à la vue et au beau. Pourtant, 

Cauquelin démontre qu’il est nécessaire de sortir de ce point de vue pour considérer le paysage 

autrement. Par exemple, la polysensorialité produit des paysages différents qui ne peuvent être 

reproduits en illustration. Les sons, le toucher ou les odeurs propres à un paysage sont étudiés pour 

construire un rapport à l’espace plus complet. Décentrer le paysage permet aussi de lier l’intimité 

avec le dehors. En effet, l’acte de paysage est un « [v]éritable processus sémiotique au cours duquel 

le sujet interagit avec l’environnement, il met en jeu les sens, l’affectivité, les savoirs et les codes 

culturels, esthétiques et linguistiques, qui déterminent la sélection et l’appréciation de certains 

aspects du relief, de la végétation, du réseau hydrographique, etc.33 » L’ouverture du sujet face à 

son environnement produit une relation liant intimité et espace dans un désir de rendre le paysage 

vivant. Par le fait même, l’acte de paysage crée des émotions fortes chez celui ou celle capable de 

faire le vide en soi et d’ouvrir son esprit. En définitive, le paysage est vivant, créateur d’émotions 

et de métamorphoses pour les sujets capables d’ouvrir leur esprit en s’attardant aux autres manières 

de percevoir le dehors. 

 

1.2 La perception du paysage par une écrivaine-voyageuse : Marie Le Franc 

Originaire de Bretagne, Marie Le Franc raconte le monde des bois qu’elle a expérimenté grâce à 

ses nombreux voyages au Québec. Le roman Hélier, fils des bois met en scène le Tremblant, l’une 

des plus grandes montagnes québécoises. En effet, Le Franc a voyagé et vécu au Tremblant et elle 

s’est, hors de tout doute, inspirée de ses voyages pour écrire la plupart de ses textes. Pour cette 

raison, le territoire canadien est décrit grâce à l’immersion de l’écrivaine dans le milieu. Cependant, 

il est important de rappeler qu’elle est une « [é]crivaine-voyageuse difficile à classer, Bretonne 

d’origine et Canadienne française d’adoption34 » et qu’elle a fait toute sa vie « l’aller-retour entre 

 
32 Anne Cauquelin, L’invention du paysage, Paris, Presses universitaires de France (PUF), 2000, p. 84. 
33 Bouvet, Vers une approche géopoétique, op cit., p. 42. 
34 Rachel Bouvet, « Les paysages sylvestres et la dynamique de l’altérité », op.cit., p. 3. 



 

19 

les deux côtés de l’Atlantique35 ». Ses voyages lui ont servi à décrire l’espace grâce à un point de 

vue expérientiel. En d’autres mots, l’expérience de Le Franc a contribué à la création de son roman, 

mais il n’est pas question de son histoire à elle.  Le roman nous livre une manière nouvelle de 

percevoir le territoire forestier, entre autres par la sensorialité. D’ailleurs, elle est la première 

femme à écrire sur la forêt laurentienne. En admettant que raconter un espace réel suppose un 

certain degré de véracité, le roman de Le Franc véhicule une vision très intime de la forêt 

québécoise.  

La dichotomie entre réel et fiction, étudiée par Bertrand Westphal dans son livre Géocritique : réel, 

espace, fiction, provient entre autres de la théorie de Earl Miner, qui distingue trois catégories de 

lieux fictionnels. Le premier est le lieu commun, qui ne renvoie à aucun référent commun puisqu’il 

est totalement imaginé par l’auteur. Ensuite, la deuxième catégorie est celle du lieu propre. Cet 

espace est connu de la plupart des lecteurs, car il s’inscrit dans le réel et pas seulement dans la 

fiction. Souvent, le lecteur reconnait l’endroit par l’utilisation du toponyme dans un récit. Le 

dernier est le lieu impropre, qui renvoie à un endroit qui n’existe pas, mais qui est métaphorique 

(par exemple l’enfer). Dans notre roman, l’autrice situe son histoire dans un lieu propre : le 

Tremblant. Malgré l’intérêt que nous portons envers la vie et les voyages de Marie Le Franc, il ne 

sera pas question de mettre sa personne en relation avec son roman. Plusieurs chercheurs se sont 

intéressés aux liens possibles entre ses voyages et son œuvre et nous tenterons de nous éloigner de 

cette tendance. Notre analyse se penchera plutôt sur ce que le roman véhicule en son sein, dans le 

but d’interpréter d’une nouvelle manière le récit. En effet, Hélier, fils des bois développe plusieurs 

thèmes qui rendent le roman intéressant et toujours actuel. De plus, la géocritique permet de 

s’intéresser au point de vue de l’autrice et à la manière dont celle-ci dépeint un environnement qui 

lui est étranger. Grâce à ces notions, nous verrons en quoi le discours véhiculé dans Hélier, fils des 

bois permet une connaissance et un apprentissage du corps par la forêt laurentienne. Le lieu propre 

étant mis en évidence dans ce récit, il existe un accord entre le lecteur et l’écrivain. En effet, le 

lecteur s’attend à une certaine véracité qui rend l’espace décrit comme étant plausible et réel. Parler 

d’un espace concret implique automatiquement un contrat de lecture qui convoque des éléments 

du réel dans la fiction. Toutefois, l’espace littéraire ne peut être garant d’une réalité géographique 

complète. La littérature, même celle mettant en scène des lieux propres, ne peut être prise pour de 

 
35 Ibid., p. 3. 



 

20 

la pure mimèsis puisque l’imagination de l’auteur reste le facteur premier du récit. Cependant, la 

référentialité de certaines parties d’une œuvre nourrit un apport à la réalité qui produit un consensus 

homotopique. Celui-ci se produit lorsqu’une œuvre est mise en relation avec un référent du monde 

réel, notamment par le nom du lieu qui est connu du public : « Dès lors que cette relation existe, 

on assiste […] à la reconfiguration d’un réalème, à la mise en forme d’une ou de plusieurs de ses 

virtualités.36 » En utilisant le toponyme du Tremblant, Le Franc inscrit son texte dans un discours 

reliant réalité et fiction. Malgré le caractère fictif du roman, le rapport entre l’écrivaine et l’espace 

présent dans son texte repose sur sa propre expérience. En effet, le point de vue qu’adopte 

l’écrivaine pour raconter l’espace définit son appréhension de celui-ci. Lorsqu’il est question des 

territoires éloignés et peu connus du public, il y a nécessairement une part d’altérité dans cette 

découverte. L’écrivain, pour qui l’espace est nouveau, l’étudie par son propre champ d’expérience, 

c’est-à-dire par sa propre pensée. Un lieu peut être perçu différemment selon les goûts du sujet. 

Celui-ci adopte donc une posture qui forge l’espace :  

Le point de vue est relatif à la situation de l’observateur/de l’observatrice à l’égard de 
l’espace de référence. Il/elle entretient avec cet espace une gamme de rapports allant de 
l’intimité ou de la familiarité à une extranéité plus ou moins absolue. Cela s’explique par le 
fait que le point de vue est tour à tour endogène, exogène ou allogène.37 

Dans le cas qui nous intéresse, le point de vue allogène est celui qui teinte l’entièreté du roman. 

Étant donné que c’est ce point de vue qui est valorisé, cela montre, dans l’écriture, la posture d’un 

écrivain originaire d’un pays qui a fait le choix d’aller s’installer dans un autre : « Il est le propre 

de tous ceux et toutes celles qui se sont fixés dans un endroit sans que celui-ci leur soit encore 

familier, sans non plus qu’il demeure pour eux exotique.38 » La posture allogène caractérise tout 

sujet ayant choisi un endroit où s’établir qui n’était pas son territoire d’origine. Marie Le Franc a 

été toute sa vie tiraillée entre son appartenance à la Bretagne et son attirance pour le Québec. La 

forêt laurentienne étant son pays de cœur, elle s’inscrit dans les écritures allogènes par 

 
36 Westphal, op cit, p. 169. 
37 Ibid., p. 208. 
38 Ibid., p. 209. 



 

21 

l’apprentissage qu’elle a fait du milieu. En effet, cette vision du Tremblant surgit de son texte par 

la manière qu’a la narration de décrire les paysages.  

Comme nous l’avons expliqué plus tôt, la notion de paysage est complexe et sous-entend une 

relation entre le dehors et un observateur :  

Le paysage implique […] un contemplateur capable de prendre du recul d’où la notion 
d’espace panoramique mais limité par l’horizon du champ de vision. Il implique aussi une 
idée de gratuité, liée à une pause dans l’action ou les préoccupations utilitaires, et permettant 
de jouir esthétiquement d’un lieu.39 

La contemplation du paysage est associée, ici, à l’immobilité. Le sujet doit, en effet, produire un 

effort pour arrêter ce qu’il était en train de faire (marcher, penser, etc.) pour ainsi se délecter du 

paysage. Non seulement s’arrêter demande un effort, mais il faut aussi faire le vide dans son esprit. 

À ce moment, il peut y avoir un lien qui se crée entre intériorité et extériorité. L’attention portée 

au paysage produit la représentation, car le regard doit s’y attarder pour en ressentir tous les détails. 

C’est alors que la représentation, que celle-ci soit iconique, littéraire ou autre, peut émerger. 

Aujourd’hui, les théoriciens tentent d’assouplir la fonction du regard dans la perception paysagère. 

En fait, le regard reste primordial, toutefois, celui-ci n’est pas soumis à un but d’esthétisme ou de 

cadrage. La notion de paysage est majoritairement expérimentée par la vue, mais elle peut tout 

aussi bien se métamorphoser. Le paysage est un concept mouvant et déterminé par le sujet qui 

l’appréhende. Lorsque nous lisons un récit d’espace, il est primordial de se rappeler par quelles 

visions sont véhiculées ces représentations. Que le point de vue soit endogène, exogène ou allogène, 

toutes les descriptions sont intéressantes lors d’une étude. Cependant, ces points de vue ne 

transmettent pas les mêmes savoirs. Prendre en compte le point de vue de la narration permet un 

élargissement des apprentissages et une plus grande compréhension d’un lieu. De ce fait, un 

voyageur qui expérimente pour la première fois un territoire inconnu aura nécessairement un 

rapport avec l’altérité, que celui-ci soit binaire ou ouvert. Ainsi, le champ d’expérience teinte la 

représentation paysagère. Quand le paysage est inconnu, il est perçu avec un regard nouveau par 

 
39 Arlette Bouloumié et Isabelle Trivisani-Moreau, dir., Le génie du lieu : Des paysages en littérature, Paris, 
IMAGO, 2005, p. 12. 



 

22 

un sujet n’étant pas natif du pays. En effet, le sujet doit alors se laisser envelopper par son 

expérience pour ainsi comprendre ce nouveau paysage :  

Mais il y a paysage quand le type commun de perception, de repérage et d’observation 
(quand les yeux sont agents), se laisse déborder par l’autre : que le regard n’est plus à la 
poursuite d’identifications ou d’informations, mais se laisse « absorber » […] ; que, au lieu 
de se jeter sur le monde, rapportant de l’objet, comme une prise, autant qu’il en faut au sujet 
pour se repérer, il donne à s’immiscer dans la relation des choses, immerge dans leur réseau 
d’oppositions-corrélations qui mettent en tension.40 

L’espace peut prendre un aspect grandiose qui force le sujet à admirer ce qu’il a devant lui. Ainsi, 

le stade de la contemplation prend toute la place pour rejeter, du moins pendant un moment, toutes 

traces d’explication ou d’analyse. C’est alors que nous pouvons parler de relation au paysage 

puisque le sujet se connecte avec l’espace pour qu’en émerge du sens. La relation peut donc faire 

naitre un rapport intime entre le sujet et le lieu. Ils ne sont pas pris l’un et l’autre comme des entités 

séparées, mais plutôt comme un tout qui crée un nouveau savoir. En ce sens, l’espace à lui seul ne 

crée pas un paysage; il nécessite l’inclusion d’un sujet pour que celui-ci émerge. Ensemble, ces 

deux entités font sens et proposent une manière nouvelle d’appréhender le territoire. Le champ 

d’expérience de l’écrivain allogène crée un espace de pratique qui représente un réel qui a été vécu. 

Le paysage est donc une construction phénoménologique reflétant l’intériorité de celui qui 

l’appréhende. Un écho se ressent entre l’espace et l’observateur et ce dernier doit agir pour que se 

crée un paysage : « Bref, la notion de paysage inclut une large part de subjectivité, d’interaction 

paysage/observateur et finalement une implication de ce dernier. 41  » La partie subjective du 

paysage est en lien avec le sujet qui le vit. Dès qu’une personne pose ses yeux sur un espace et 

commence à le décrire, il y a une part d’intime dans cette représentation :  

Le paysage est manière de lire et d’analyser l’espace, de se le représenter, au besoin en 
dehors de la saisie sensorielle, de le schématiser afin de l’offrir à l’appréciation esthétique, 
de le charger de significations et d’émotions. En bref, le paysage est une lecture, 

 
40 François Jullien, Vivre de paysage ou l’impensé de la Raison, Paris, Gallimard, 2014, p. 38. 
41 Jacques Bethemont, « Élément pour un dialogue : Géographie et analyse du paysage », dans Lire le paysage, lire 
les paysages, Saint-Étienne, Université de Saint-Étienne, 1984, p. 104. 



 

23 

indissociable de la personne qui contemple l’espace considéré. Évacuons donc, ici, la notion 
d’objectivité.42 

À cause du caractère subjectif du paysage, il semble important de s’intéresser au point de vue de 

l’écrivaine pour déceler la manière dont elle décrit ses paysages. Dans la mesure où l’esthétisme 

suppose une mise en relation des émotions avec l’espace, la description paysagère se fait par un 

point de vue qui influence l’espace, et aussi qui interprète ce que le sujet voit. Pour qu’il y ait 

paysage, le regard ne doit pas se fixer sur un point précis qui enclaverait le reste de l’espace. Les 

yeux doivent glisser, se déplacer et apprécier l’espace dans son ensemble. Il y a donc certains types 

d’espaces qui y sont plus propices. En effet, il est certain « [q]ue si l’horizon s’élargit, avec la mer, 

le désert ou la sensation d’immensité, c’est pour valoriser, mieux, pour faire surgir la sensation 

d’intimité43 ». Dans notre cas, la forêt relève d’un paysage de l’immensité, c’est-à-dire que son 

caractère inhabitable et mystérieux rend son expérience plus intime et plus éprouvante. Les 

voyageurs de la forêt doivent se mesurer à eux-mêmes dans un endroit qui leur est totalement 

inconnu et qui ne possède aucun référent connu. Le sentiment d’immensité, que nous verrons plus 

en détail dans le chapitre 2, permet de connecter l’esprit des voyageurs avec le dehors.  

Dans le but de comprendre le rapport de l’écrivaine-voyageuse au paysage, il importe de 

s’intéresser à la distance créée entre le personnage et l’espace. D’abord conçu comme une notion 

artistique, le paysage a été étudié dans le domaine de la peinture. Non seulement le paysage 

provient du domaine pictural, mais il a aussi marqué les autres disciplines par l’imaginaire de la 

peinture. Or, dans l’intention de peindre le paysage, il a fallu installer un cadre. En effet, Cauquelin 

dans son ouvrage L’invention du paysage nous montre en quoi le paysage est une construction 

symbolique qui n’a pas pu beaucoup évoluer : « Le cadre exige le recul, la bonne distance. Tout 

voir, bien sûr, mais seulement cela qui est dans le champ.44 » Le découpage est mis à l’œuvre dans 

les représentations pour nourrir l’idée que le paysage ne continue pas en dehors de son cadre. Il 

propose l’idée que ce qu’il y a de plus beau à voir est à l’intérieur de ce cadre, car le sujet-

observateur sélectionne ce qui doit être considéré comme beau. Bien qu’il y ait souvent des 

descriptions de paysages panoramiques, ce n’est pas le cas de toutes les représentations d’espace. 

 
42 Alain Corbin, L’homme dans le paysage, Paris, Édition Textuel, 2001, p. 11. 
43 Bethemont, op cit., p. 102. 
44 Cauquelin, op cit., p. 104. 



 

24 

Dans le roman de Le Franc, nous avons l’impression d’être au cœur de l’espace romanesque. Le 

lecteur ne fait pas que voir, il expérimente le paysage : « Il faut bien l’admettre, le récit exploite 

non pas la tension vers le lointain, mais le rapprochement avec l’environnement extérieur.45 » Cet 

effet de lecture est possible par le caractère expérientiel de la narration, c’est-à-dire par 

l’appartenance de l’écrivaine au milieu. Le lien avec le paysage est possible aussi grâce à la 

connexion de l’intimité des personnages avec le dehors. Une très forte compréhension émerge du 

rapport au territoire que nous décrit Marie Le Franc. Le point de vue allogène permet de représenter 

le paysage d’une manière englobante, au sens où le sujet n’est plus un observateur extérieur au 

paysage, mais bien dans celui-ci. Ainsi, les paysages décrits par Le Franc sont rarement représentés 

par la simple vue. Au contraire, elle rend son paysage sensible en le mettant en relation avec un 

imaginaire vivant et mobile : 

Le lac était calme, épais, couleur d’une prune violette un peu trop mûre, légèrement ridée 
et fanée, dont la décomposition s’annonçait. Il donnait l’impression de s’élever du fond vers 
la surface, se bombait comme une paupière appesantie. Mais on le sentait encore palpiter 
par-dessous ce sommeil factice. On devinait le complot épais des eaux superposées, réunies 
en un lieu souterrain, leurs allées et venues glissantes, leurs échanges furtifs, leur mot de 
passe bredouillé, leur ligue, peut-être contre ceux qu’elles étaient contraintes de porter. Leur 
volume semblait doublé avec la nuit. La forêt avait liquéfié toutes ses menaces, les avait 
fait descendre de ses flancs, pour les concentrer dans cette cuve. (H, p. 104) 

Dans cet extrait, le lecteur a l’impression que le lac est vivant. En effet, la narration donne de la 

vie à l’eau calme. Dans ces phrases, le lac a une volonté propre, faisant ainsi naitre un sentiment 

d’étrangeté face à cette nature nouvelle. L’humain ne fait pas partie de cet imaginaire, et c’est 

justement grâce à cela que les paysages brossés par Marie Le Franc diffèrent de la description 

paysagère seulement visuelle. Les sujets ne sont pas humains, mais plutôt naturels. En effet, le lac 

semble avoir une agentivité, c’est-à-dire qu’il semble posséder une intériorité. De ce fait, la cuve, 

par les nombreuses métaphores la caractérisant dans cet extrait, devient un sujet vivant et mouvant. 

Elle suit une logique de mouvement qui se déplace du fond vers la surface, pour ainsi donner une 

impression de surgissement et de grandeur. Ce lac épais semble vouloir sortir de son lit. De même, 

la narration suggère que le lac trame quelque chose. On ne peut savoir quoi et c’est ce qui rend le 

paysage étrange. De plus, les comparaisons présentes dans l’extrait rapprochent le lac des organes 

 
45 Bouvet, « Les paysages sylvestres et la dynamique de l’altérité », op cit., p. 13. 



 

25 

humains. Cet effet de lecture enrichit le sentiment d’agentivité en créant une personnification. De 

cette manière, le lac est perçu et ressenti comme une menace. Il y a également une alliance des 

différentes eaux se côtoyant dans la cuve, des eaux qui sont en position de sujet et qui conspirent 

contre les intrus. Cette partie du paysage est, elle aussi, tout en mouvement. Les eaux s’amassent 

les unes sur les autres en se déplaçant de tous les côtés. Leur jeu se transforme en conspiration 

contre les inconnus du Tremblant. La forêt, qui est déjà une source d’angoisse durant la nuit, 

représente le troisième sujet de ce paysage. Ainsi, elle rassemble ses dangers en un seul endroit : 

le lac. De la dernière phrase émanent les angoisses profondes de la forêt et du lac concentrées dans 

un même lieu. Par conséquent, Le Franc nous montre une façon nouvelle de décrire le paysage à 

partir du ressenti, en ne portant pas simplement attention à son aspect physique. Elle le décrit par 

son imaginaire en tentant de rendre compte d’une émotion. Par cette description, nous avons une 

représentation allant au-delà de la vue. Même si la vue est un facteur décisif, l’impression de vie 

qui émane du lac va au-delà de l’esthétisme. De cette façon, le lac est humanisé. De ce fait, la 

narration donne de l’épaisseur au lac, ce qui transporte le paysage dans une triple dimension. Au 

lieu de percevoir le paysage en deux dimensions (pensons à la peinture, par exemple) et lointain (il 

faut prendre du recul pour apprécier l’ensemble), nous le percevons comme un volume. L’écrivaine 

montre en effet qu’il y a du paysage tout autour de nous. Ajouter des dimensions au paysage crée 

une réalité qui fait de lui un élément purement expérientiel. L’entrée en forêt procure à Julienne 

une sensation de proximité avec le paysage, car elle est sans cesse confrontée à l’angoisse des bois. 

L’expérience forestière qu’elle vit procure des descriptions d’espace qui sont teintées par sa 

subjectivité. Ainsi, l’expérience du paysage crée des images qui intègrent le mouvement dans les 

descriptions. Celui-ci n’est pas fixe ni plat, il est au contraire mobile et volumineux. Nous avons 

presque l’impression que Julienne et Hélier sont dans le paysage, c’est-à-dire, dans un univers qui 

ne peut pas être pris comme un tableau, mais bien comme une expérience. Puisque Julienne adopte 

une posture allogène, le fait de se rendre dans un endroit et d’y vivre nourrit sa compréhension de 

cet espace. De plus, l’ouverture face au dehors permet d’inclure des sensations personnelles : « Et 

par-delà le sapin immobile, le lac continuait l’agitation [que Julienne] ressentait, qu’il venait 

recueillir comme un fluide au bout de ses doigts inertes. Elle entendait dans le murmure de l’eau 

le remous de son propre sang, le bouillonnement de forces qui se livraient un combat en elle. » (H, 

p. 178) La mise en relation de l’intimité de Julienne et de la forêt produit une compréhension de 

l’un et de l’autre qui fortifie le lien à la nature qu’elle tente de bâtir depuis qu’elle est arrivée au 



 

26 

Tremblant. Elle ressent un écho du lac dans son propre corps. Cela montre que Julienne investit la 

nature dans son intimité et que celle-ci l’aide à se découvrir. Elle utilise son environnement pour 

comprendre ce qu’elle ressent. C’est en ce sens que l’intériorité des personnages amène une 

compréhension différente du paysage, parce que celui-ci est construit selon l’intimité de celui qui 

le regarde. Il y a donc une impression de proximité avec les paysages dans les relations des 

personnages avec l’espace. Non seulement le sujet le contemple, mais il l’expérimente aussi. 

L’effet de lecture transporte le lecteur dans l’univers forestier par ces représentations paysagères 

vivantes et sensibles.  

1.3 L’altérité du monde des bois 

Au sein d’un récit mettant en scène la découverte d’un espace de l’immensité, le personnage 

est très souvent confronté à de la nouveauté et de l’inconnu. De ce fait, la notion d’altérité teinte la 

trame narrative par sa capacité à donner au lecteur une vision nouvelle d’un lieu donné. Le concept 

se divise selon deux formations : l’altérité binaire et l’altérité des frontières. D’un côté, nous avons 

une altérité qui se base sur la négation. Le sujet envisage l’inconnu uniquement par rapport à ce 

qu’il connait. Cette logique dualiste divise les peuples et explique ce qui est perçu par le point de 

vue d’un seul sujet. Ce regard biaisé est alors pris comme une réalité objective. L’altérité des 

frontières, quant à elle, est conçue comme un mouvement, c’est-à-dire comme un appel dirigé vers 

l’inconnu:  

[L]’altérité des frontières, […] engage une tension de soi vers ce qui est autre, […] un 
déplacement vers les limites naturelles, géographiques, linguistiques, culturelles, 
identitaires, la perception du Divers, de l’insaisissable, et […] déclenche la plupart du temps 
un processus d’altération, de métissage.46 

La projection du soi dans un univers inconnu comprend le sentiment de marge, c’est-à-dire que 

nous ressentons un décalage face à nos connaissances. Là est tout l’intérêt pour l’altérité des 

frontières, car cette méconnaissance est comprise et acceptée et non rejetée et expliquée. 

Lorsqu’elle est acceptée, il est possible d’apprendre et par la même occasion d’en être changé. De 

ce fait, l’altérité des frontières assouplit les horizons des voyageurs et permet d’adopter un point 

de vue plus nuancé vis-à-vis des cultures et des pratiques qui nous sont étrangères. Non seulement 

 
46 Bouvet, « L’altérité dans toute sa diversité », op cit., p. 37. 



 

27 

le jugement est écarté pour laisser place à l’apprentissage, mais aussi, les personnages en quête de 

changement sont ceux qui se dirigent, majoritairement, vers les espaces lointains. Ceux-ci sont 

donc propices à la métamorphose et au recommencement. Pour que cela ait lieu, le sujet se place 

dans une position où l’altérité lui permet d’apprendre une autre façon d’appréhender le monde :  

[L]’altération n’est que l’une des composantes de l’altérité : elle résulte de l’interaction 
entre le sujet et l’objet, elle met en jeu un véritable processus de transformation qui peut 
selon les cas affecter l’identité, le corps, l’apparence extérieure, la faculté d’interagir avec 
les signes, les relations interpersonnelles, l’état d’esprit, l’équilibre psychologique, etc.47  

 Le processus de transformation touche toutes les sphères de la vie du sujet puisque la plongée dans 

un univers nouveau participe à l’élaboration d’une nouvelle identité. Les espaces reculés et 

différents sont explorés, car ils possèdent un mode de vie distinct des sociétés citadines. Le sujet 

se mesure à de nouvelles situations qui le forcent à s’adapter, donc « la confrontation […] provoque 

une perte des repères, une mise en échec des signes, un questionnement existentiel soulevant des 

interrogations sur le néant, l’insaisissable, la mort48 ». Cette perte de repères oblige le sujet à 

s’adapter s’il veut survivre à ce nouveau monde. Cependant, pour être changé, il doit d’abord vivre 

une période d’incompréhension face à ce qu’il a devant lui. De ce fait, il doit vivre un décalage et 

un inconfort pour pouvoir sortir de la zone connue et aller vers l’inconnu. Pour cette raison, l’appel 

du dehors et l’appel de l’autre sont nécessaires pour aboutir à un apprentissage puisque l’inconnu 

est propice au métissage. De plus, le rapport d’altérité est possible grâce à la figure de 

l’intermédiaire qui aide les protagonistes à découvrir le nouvel espace. Souvent, l’altérité humaine 

est représentée dans les livres par une figure d’altérité. Celle-ci est majoritairement reprise dans 

plusieurs ouvrages, mais elle véhicule le même type de discours en rapport à l’espace exploré : 

« L’altérité ne se manifeste en effet qu’à travers des figures, celles de l’étranger, du paria ou du fou 

par exemple, des formes symboliques qui se déploient, entre autres, dans la littérature.49 » En effet, 

ces formes symboliques produisent majoritairement des figures de passage. Un personnage 

provenant du milieu que le protagoniste veut explorer guide celui-ci dans son parcours. Ce 

personnage apparait, de prime abord, comme un être incompris et gênant. Toutefois, l’étranger est 

 
47 Bouvet, Pages de sable, op cit., p. 168. 
48 Bouvet, Rachel, « L’altérité dans toute sa diversité : registres, logiques, figures », op cit., p. 39. 
49 Ibid., p. 38. 



 

28 

celui qui guide le protagoniste dans sa quête d’apprentissage. L’altérité « naît de la distance entre 

soi et ce qui est autre, c’est une impression d’étrangeté. En grande partie insaisissable, l’altérité 

échappe à la maitrise, à la raison, elle ne procure qu’une sensation éphémère, suscitant selon les 

cas l’inquiétude voire la peur ou le ravissement50 ». Se rendre dans un nouvel espace qui ne possède 

aucun référent commun avec notre propre environnement crée nécessairement des 

bouleversements.  

Cette dynamique se repère dans le roman lorsque Julienne découvre les habitudes d’Hélier. Ce 

dernier joue le rôle d’intermédiaire pour Julienne, car il permet à la jeune femme d’explorer 

l’espace sans se perdre. En fait, il la guide à travers la forêt pour que celle-ci puisse expérimenter 

l’espace.  Le point de vue de Julienne est sans cesse teinté par la vision de Hélier, qui possède une 

compréhension du monde différente de la sienne.  De plus, plusieurs passages décrivent de fortes 

émotions face aux paysages forestiers. Julienne éprouve de la peur, de l’excitation, de l’angoisse, 

de la sérénité, et tout cela se vit à travers le même paysage. Par exemple, lors d’une tempête 

nocturne, Julienne est émerveillée par la puissance de l’orage. Comme elle est privée de la vue, le 

paysage auditif prend une place immense dans la description de la tempête. En raison de ce 

changement, Julienne est fascinée par les bruits :  

La tempête n’éclata pas de façon ordinaire. Quand Julienne se réveilla au milieu de la nuit, 
elle crut que la rafale soufflait depuis toujours. Elle prenait racine dans le temps. Ce mot 
éclater ne lui était pas applicable. La tempête ne venait pas se placer parmi les événements, 
car elle existait avant eux : le monde était peut-être sorti d’elle. (H, p. 121. L’autrice 
souligne.)   

N’ayant jamais expérimenté une telle menace, Julienne éprouve de la fascination face à cet 

événement météorologique. La puissance de la tempête lui rappelle une cosmogonie qui est 

indépendante de la vie humaine. Ici, la nature est autonome, c’est-à-dire qu’elle ne se préoccupe 

pas des habitants de la forêt. En fait, elle possède une pulsion de vie qui fait d’elle un être à part 

entière, un être plus grand et plus fort que n’importe quelle autre entité.  Déjà, la narration nous 

donne une impression de respect envers l’immense forêt puisque la tempête échappe à toutes les 

conventions. Julienne ne peut lier du connu à ce qu’elle vit durant la tempête, et parce qu’elle n’a 

 
50 Ibid., p. 37. 



 

29 

jamais expérimenté une si grande agitation, elle considère l’événement comme un phénomène 

inexplicable. En un mot, elle expérimente pour la première fois l’immense puissance que peut 

engendrer le vent. Ainsi, la beauté grandiose l’emporte pour lui faire vivre de la fascination et de 

la peur. En effet, ces deux sentiments ne sont pas aussi éloignés que nous pourrions le penser. 

Lorsque la fascination devient trop grande, Julienne éprouve de l’angoisse. Après avoir longuement 

écouté la tempête, les émotions de Julienne se transforment en affolement : « Quelque chose s’était 

dérangé dans la machinerie de la tempête. Julienne n’éprouva plus de sécurité. Elle ne se sentit plus 

soutenue. Cette fois, elle se ramassa sur elle-même pour donner moins de prise, et s’efforça de 

retenir son souffle. » (H, p. 124.) Ici, nous constatons que la jeune femme est déterminée par une 

conception du monde très contemporaine. En effet, Julienne, pour se rassurer, visualise la tempête 

comme une machine. Une machine peut faire beaucoup de bruit, mais elle reste contrôlable par les 

mouvements répétitifs qu’elle doit engendrer. La tempête ne répond pas à cette logique et c’est au 

moment où elle le réalise que la fascination laisse place à l’angoisse. Pour cette raison, elle ne peut 

plus s’expliquer ce qui se déroule autour d’elle. Par conséquent, l’incompréhension face à l’Autre 

crée de la distance et de la peur. Or, les émotions participent à la création du rapport d’altérité. En 

plus d’être une expérience affective, elle est surtout singulière. Dans ce cas, la forêt permet un 

décentrement de la perception grâce à l’expérience. Il est donc impossible de coller une vision 

urbaine à un milieu qui est dicté par des codes différents. Julienne fait preuve d’ouverture et 

d’intérêt envers la forêt et ses modes de vie. Dès le début, elle comprend qu’elle ne possède pas les 

mêmes savoirs que son compagnon canadien. Elle est encore une étrangère au Tremblant :  

C’était lui qui avait de ces inspirations subites, de ces caprices auxquels elle était enchantée 
de céder, et qu’elle s’étonnait de n’avoir pas eu la première. La nature ne faisait pas de 
pareilles suggestions à Julienne, fille des livres, ou du moins ne les faisait que par 
l’intermédiaire d’Hélier. La nature et Julienne ne parlaient pas le même langage. Julienne 
avait été jusqu’à présent trop occupée de son propre monologue pour entendre d’autres voix. 
(H, p. 101). 

Dans ce passage, la narration montre que Julienne est étrangère au Tremblant et que les agissements 

d’Hélier créent des opportunités qu’elle ne pourrait pas avoir seule. Étant donné que la nature et 

elle ne se comprennent pas encore, elle se résout à suivre Hélier et à rester auprès de lui. Alors que 

cette attitude pourrait être prise pour de la passivité, nous croyons, au contraire, que ce laisser-aller 

démontre une volonté de laisser place à la parole et aux gestes de ceux qui appartiennent au milieu. 

Julienne sait qu’Hélier a de meilleures compétences qu’elle lorsqu’il est question du Tremblant, 



 

30 

alors elle se laisse guider, car c’est la seule façon de se fondre dans cette forêt qui l’intrigue tant. 

Une fois qu’elle se laisse guider, elle observe et enregistre les méthodes de ceux qui ont grandi 

dans cet espace. Julienne a conscience du fait qu’Hélier est mieux placé qu’elle pour prendre 

certaines décisions, alors elle décide de le suivre pour en tirer un maximum de savoir. Ainsi, sa 

connaissance accrue du territoire fait de lui un être de confiance qui la guide dans son propre 

apprentissage.  

Dès le début de son voyage, elle nourrit une confiance aveugle en Hélier. Lors de son arrivée au 

Tremblant, Julienne marche le long du sentier pour se rendre au petit hôtel avant la tombée de la 

nuit. Elle y rencontre pour la première fois Hélier, et se sent tout de suite rassurée en sa présence : 

« Il se replongea dans le silence, attentif aux méandres du chemin, tandis que, délivrée de son 

inquiétude, elle caressait des yeux les ombres […]. » (H, p. 42.) Déjà, la présence d’Hélier la 

rassure. Sans le connaitre, elle se sent protégée par lui, et ce sentiment s’accroit au fil du roman. 

Dans un autre extrait, le jeune guide propose à Julienne une promenade en montagne. Celle-ci est 

plus qu’enchantée de pouvoir enfin aller explorer la forêt. Cependant, Hélier lui fait bien 

comprendre qu’elle doit laisser de côté ses vêtements bourgeois et enfiler des vêtements plus 

pratiques pour la longue montée :  

Il appuya son regard sur la robe de flanelle blanche qu’elle portait. Les robes de flanelle 
blanche n’étaient pas faites pour le Nord. […] Elle se reprocha son apparence, constata une 
fois de plus qu’elle manquait d’adaptabilité, peut-être de simplicité. Pourquoi, dès son 
arrivée, n’avait-elle pas adopté les coutumes du Tremblant? À qui pouvait-il être question 
de plaire dans ces solitudes? Est-ce qu’elle ne paraissait pas un peu ridicule avec cette robe 
décolletée et sans manches, quoique sa peau très brune l’habillât? (H, p. 83.) 

Il faut du temps à Julienne pour apprendre les modes de vie d’un endroit inconnu. Cette colère 

envers elle-même prouve qu’elle nourrit un désir d’adaptation qui la conduira à un métissage. 

Pourtant, l’adaptabilité qu’elle montre en se reprochant son erreur indique son désir de s’imprégner 

des coutumes canadiennes. Plus tard, elle ne changera pas d’accoutrement pour plaire au jeune 

homme, mais plutôt pour se fondre dans les habitudes de la forêt. En effet, dès le lendemain, 

Julienne porte ses vêtements de marche et adopte ce style jusqu’à la fin du roman. Toutefois, une 

exception se présente : lorsqu’elle est avec Renaut. En effet, le Français lui rappelle son propre 

passé ce qui fait que, d’une certaine manière, elle régresse dans son apprentissage lorsqu’elle est 

avec lui. Comme il est difficile d’abandonner les nombreuses habitudes acquises au fil de 



 

31 

l’existence, le fait d’être en présence de quelqu’un appartenant à son ancienne sphère fait renaitre 

des habitudes qui ne sont pas propices à la vie en forêt. À la fin de l’été, pour couronner leur séjour 

dans les bois, Renaut et elle décident d’aller ensemble escalader la Palissade. En marchant, elle a 

le même comportement que lorsqu’elle marche avec Hélier, c’est-à-dire qu’elle se fie à ses 

connaissances et admire le paysage. On dirait même qu’elle en vient à confondre Hélier avec 

Renaut, alors que ce dernier ne connait rien de l’attitude à adopter en forêt : « Il ne pourrait rien 

arriver de grave puisque Renaut, un garçon plein de ressource, était là. » (H, p. 234.) Julienne 

semble avoir oublié que les connaissances de Renaut n’ont aucun lien avec les connaissances 

forestières. Le jeune homme n’a pas appris les mêmes bases qu’elle, et il est loin de posséder les 

savoirs d’Hélier. En effet, lorsque Julienne se promène en forêt, elle est souvent accompagnée du 

coureur des bois. Par conséquent, cette habitude s’est installée en elle et elle a « inconsciemment 

pris l’attitude insouciante d’Hélier au milieu des bois » (H, p. 232.). En d’autres termes, sa 

confiance et sa naïveté les ont conduits à se perdre dans la forêt. En fait, les habitudes qu’elle a 

bâties tout au long de son séjour avec Hélier ont pris le dessus sur la prudence. Julienne n’est pas 

née au Tremblant et elle n’a pas grandi dans le milieu forestier, d’où sa difficulté à intégrer 

automatiquement les enseignements d’Hélier. Pour cette raison, elle se repose sur son guide parce 

qu’elle nourrit le désir de posséder les mêmes savoirs que lui. De plus, lors de cette escapade avec 

Renaut, Julienne porte une jolie robe comme si elle se rendait à un rendez-vous amoureux. Après 

plusieurs heures de marche, le duo s’est éloigné du chemin. Maintenant que la nuit approche et que 

la pluie commence à tomber, elle se reproche son choix vestimentaire : « Sa robe légère 

commençait à montrer plusieurs déchirures et son chandail d’été n’était qu’accrocs. […] Quelle 

imprudence elle avait faite de ne pas mettre pour cette excursion des vêtements plus résistants! 

Hélier ne lui eût jamais permis d’aller en forêt ainsi équipée. » (H, p. 234.) Ici, Hélier est mis dans 

une posture d’autorité par rapport à Julienne. En effet, la jeune femme a encore besoin de son guide, 

elle n’a pas tout à fait fini son apprentissage puisque la présence de Renaut l’écarte, tout au long 

du roman, de sa transformation, en ramenant les habitudes de sa vie d’avant. Pour cette raison, elle 

perd son intérêt pour Hélier, car celui-ci semble simple à côté de Renaut. Nous analyserons plus en 

détail cette portion du roman relative aussi au parcours dans le chapitre 3, qui constitue une partie 

de l’aboutissement de Julienne. Pour l’instant, nous nous attardons aux habitudes que Julienne se 

réapproprie lorsqu’elle est avec Renaut. Le jeune Français ressemble à ce qu’elle devrait, selon les 

dires de sa société, désirer le plus au monde. De ce fait, la connaissance culturelle de Renaut va de 



 

32 

pair avec celle de Julienne. Face à eux, Hélier propose, par ses propres connaissances, une vision 

nouvelle, c’est-à-dire, une manière de vivre qui n’entre pas en conflit avec ce qu’elle désire 

vraiment. La simplicité culturelle d’Hélier permet à la jeune femme de se détacher de son passé et 

de se découvrir une nouvelle raison de vivre puisqu’elle ne veut plus appartenir au monde des livres. 

Non seulement elle veut désormais être une femme des bois, mais elle découvre aussi que c’est la 

simplicité de son guide qui la guérit de son mal-être. C’est d’ailleurs la mésaventure en forêt avec 

Renaut qui lui confirme qu’elle ne peut vivre avec un homme qui la ramène sans cesse vers ce 

qu’elle a fui en France. Les émotions de Julienne sont liées à l’agentivité de la forêt, car il semble 

que c’est la forêt elle-même qui a découvert le vrai visage de Renaut. Bref, l’ouverture d’esprit de 

Julienne lui a permis d’être attentive aux preuves que la forêt voulait lui montrer. C’est ainsi que 

les sentiments doivent être vécus et assimilés pour qu’un changement dans l’appréhension du 

monde se produise. La figure de l’intermédiaire permet aussi une compréhension de l’espace qui 

crée une atmosphère propice à l’apprentissage du corps inscrit dans un espace inconnu. 

1.4 L’expérience polysensorielle  

L’immersion complète d’un corps dans un paysage produit une transformation 

psychologique et physiologique. Par immersion complète, nous entendons l’expérimentation de 

l’espace sur une longue période. Julienne, par son désir d’aventure, reste plusieurs mois dans la 

forêt québécoise. Comme nous l’avons vu, les savoirs d’Hélier lui permettent d’apprendre sur elle-

même tout comme sur la forêt. Grâce à sa prédisposition au sensible, elle accepte de se laisser 

guider par Hélier et ce parcours aboutit à une transformation dans la relation entre son corps et le 

paysage. Il semble que, pour apprécier à sa juste valeur le roman Hélier, fils des bois, il soit 

essentiel de comprendre que ce texte est avant tout un récit d’espace. En effet, l’intrigue et les 

personnages arrivent en second, alors que la forêt fait office de protagoniste, c’est-à-dire que la 

narration sous-entend une humanité de la forêt qui rend celle-ci attachante, émotive et capricieuse. 

Tout au long du roman, la forêt est personnifiée. En effet, les figures de style créent des effets de 

lecture qui donnent à la forêt une agentivité. Amie des habitants des bois et ennemie des voyageurs, 

la forêt est une entité plus grande que nature qui crée sa propre loi et sa propre morale. Elle est plus 

qu’humaine, tout en restant innommable. De plus, les thèmes qui peuplent l’entièreté du texte sont 

annoncés dès le début du roman. L’incipit est révélateur, au sens où les premières phrases 

annoncent des thèmes qui seront exploités tout au long du récit : 



 

33 

C’était apparemment une route. On eût dit un fourreau d’ombre verte, une artère creuse de 
quelque immense végétal vidé de sa moelle. Cette route était sinueuse, humide, spongieuse. 
Rien n’indiquait que l’homme l’eût tracée. Elle allait vers une direction secrète, avec 
lassitude et persistance. La forêt l’enserrait de haies monstrueuses. Elle n’avait ni 
résonnance, ni souffle, ni voix. Le pied s’enfonçait dans le sol matelassé où elle se découpait 
d’une seule tranche, parmi les fougères rasées et les racines meurtries par des arbres. Elle 
ne rendait aucun écho. Elle buvait de sa terre meuble les empreintes et le bruit des pas. Elle 
mettait une hâte à effacer toutes les traces. (H, p. 39.) 

Le début du roman est réservé à la perception de la forêt et aux sensations qui y sont vécues. En 

fait la forêt est décrite par ce qui est ressenti en se déplaçant dans le milieu. Pour commencer, la 

toute première phrase annonce l’altérité de la forêt en créant une distance entre le lecteur et 

l’espace. Le mot « apparemment » montre l’émerveillement et l’incompréhension face à un 

paysage inconnu, ce qui provoque une distance entre les attentes du lecteur et la représentation. De 

ce fait, une dissonance est présente puisque la narration nous communique tout de suite une 

information sur ce que doit ou ne doit pas être une route. Tout de suite après, pour tenter d’expliquer 

ce qui est perçu, la forêt est mise en résonance avec des organes humains : « artères » et « moelle » 

représentent la forêt comme un immense corps qui peut tout engloutir. Le lecteur, d’une certaine 

manière, consent à entrer dans le ventre d’une bête énorme qu’il ne connait pas. Ainsi, la forêt est 

prise, dès les premières phrases, comme un immense système avec des parties multiples et 

interdépendantes.  De même, l’incipit sert les prémisses du roman, car il n’y a aucun sujet humain 

présenté dans ces quelques lignes. En effet, il faut plusieurs phrases à l’autrice pour introduire ses 

personnages, ce qui nous fait comprendre qu’au Tremblant, la forêt est première et que ses habitants 

arrivent ensuite. Dû à ce décentrement par rapport à l’anthropomorphisme, le début du roman 

montre une primauté de la nature qui surpasse tout, même l’humain. L’utilisation du pronom 

impersonnel « on » décentre l’humain pour ainsi mettre à l’avant-plan la nature. De ce fait, les 

habitants des bois font partie d’elle et non l’inverse, puisque la forêt accepte ceux et celles qui se 

plient à ses règles, mais n’est pas clémente avec les personnes qui ne respectent pas les lois des 

bois. Cependant, ceux ayant la connaissance des codes de la forêt sont accueillis à bras ouvert dans 

cet univers. Le protagoniste masculin est même décrit comme étant le « fils de la forêt ». Ensuite, 

le texte nous livre l’état de la route grâce au toucher : « spongieuse » et « humide » sont des états 

ressentis par le corps. D’ailleurs, le toucher deviendra de plus en plus important dans 

l’apprentissage des codes de la forêt. Par la suite, la phrase « Rien n’eût indiqué que l’homme l’eût 

tracée » produit une ambiance qui accorde une plus grande importance à la forêt qu’à l’homme. En 



 

34 

effet, l’espace forestier du Tremblant nous semble être intouché ou presque par l’humain. En ces 

lieux, l’humain doit s’adapter à la forêt et non le contraire. Beaucoup de romans québécois offrant 

des récits de la terre montrent comment les paysans travaillent le sol. Toutefois, le roman de Le 

Franc présente, lui, une adaptabilité de l’homme à la forêt qui sous-entendrait une incapacité de 

celui-ci à la contrôler. En fait, il semble impossible que les hommes puissent avoir le dessus sur le 

Tremblant, mais ceux-ci ne visent pas non plus le but d’utiliser ses richesses. De ce fait, la cabane 

dans laquelle vit Julienne est très simple. Il n’y a pas de place pour le luxe dans cette forêt puisque 

l’homme fait le strict minimum pour se créer un chez-soi dans ce milieu. En conséquence, l’humain 

n’a pas la priorité sur les bois. La forêt est autonome, et ses habitants sont les bienvenus dans son 

antre. De plus, le texte nous livre une angoisse provoquée par l’inconnu forestier. En effet, « les 

haies monstrueuses » rappellent au lecteur que la forêt est, pour les voyageurs, anxiogène 

puisqu’elle est inconnue. Tout au long du roman, la forêt sera un véhicule d’émotions allant de 

l’anxiété, à l’émerveillement, en passant par plusieurs autres. Durant le séjour en forêt, le paysage 

sera en symbiose avec les émotions de Julienne, car celui-ci l’émerveille et lui fait peur. En fait, 

Julienne est abasourdie par l’immensité de la forêt et ses émotions passent de l’une à l’autre très 

rapidement. Le caractère engloutissant des bois se ressent dans la phrase « elle ne rendait aucun 

écho ». Dans cette forêt, l’humain est avalé et il doit explorer cet univers forestier nouveau sans 

compter sur ses connaissances cartésiennes. Aucun son n’est transmis, car la forêt absorbe tout ce 

qui n’est pas en lien avec elle. Pour terminer, l’avant-dernière phrase est révélatrice à ce sujet, 

puisque la forêt boit les pas pour les faire disparaitre aussitôt : « Elle mettait une hâte à effacer 

toutes les traces. » En ce sens, comme nous l’avons déjà remarqué, la végétation est première et le 

monde des hommes est second. Par conséquent, le voyageur ne peut se fier à ses propres 

connaissances pour explorer ce lieu puisque la forêt est une zone dangereuse pour tous ceux qui 

s’y aventurent sans la connaitre. Pour cette raison, elle est une entité première, universelle et 

fondamentale, qui rappelle les débuts du monde. En d’autres termes, l’humain n’a pas de pouvoir 

lorsqu’il entre dans la forêt et le sujet doit l’accepter sinon il ne sera pas le bienvenu en ce lieu. 

Bref, par l’incipit, les effets d’altérité sont présentés tout comme les procédés qui créent une 

agentivité de la forêt dans le récit. L’expérience polysensorielle est déjà mise de l’avant, ainsi que 

la primauté de la forêt.  

 



 

35 

1.4.1 La vue 

Commençons avec le regard, qui est d’une importance capitale dans notre analyse. Faisant 

partie des cinq sens, la vue rend subjective toute description d’espace puisque nous percevons les 

paysages en premier par le regard. En effet, les yeux analysent, déchiffrent, calculent et tendent à 

expliquer. Souvent, ce que nous croyons est associé à ce que nous voyons. Pourtant, la forêt 

développe un autre type de regard qui est celui du glissement. En d’autres termes, le regard, dans 

le roman, ne s’attarde pas sur les choses ni sur les gens. Il glisse au gré du paysage sans retenir des 

parties uniques. En ce sens, les yeux regardent l’extérieur dans son ensemble pour créer un paysage. 

Ainsi, le regard est utilisé avec les autres sens pour décrire une manière plus sensible de découvrir 

le territoire :  

Admettons que le concours et le synchronisme de nos différents sens donnent aux lieux une 
réalité plus profonde : voir, toucher et sentir une fleur constituent une expérience autrement 
plus intense que de se limiter au simple regard. La vue, à elle seule, est en effet d’un maigre 
apport; elle ne fait que glisser à la surface des choses. 51 

En ce sens, un assouplissement du regard est promu dans une compréhension sensible du territoire. 

La rigidité de la vue est mise à mal puisque le regard ne peut comprendre toutes les profondeurs 

du paysage. Bien que la perception d’un paysage se fasse naturellement par le regard, la forêt ne 

permet pas une compréhension globale de l’espace par la simple vue. Dans un territoire des confins, 

le sujet ne peut pas se fier seulement à sa vue, car la forêt ne possède peu ou pas de point de repères. 

L’infinité de végétaux présents au même endroit provoque chez le sujet une perte de repère et celui-

ci se sent comme dans un labyrinthe. Lorsque nous adoucissons le regard, nous acceptons que 

celui-ci glisse sur certains aspects sans les comprendre. En ce sens, dans le roman, les paysages 

sont décrits comme un ensemble qui incorpore toutes les parties de la forêt dans un tout. Parfois, 

même certains humains sont inclus dans le paysage du Tremblant. À cet égard, les interactions 

entre deux humains ne sont pas soutenues par un désir de combattre le regard de l’autre. Au 

contraire, le paysage imbrique en lui tout ce qui entre dans l’univers forestier (hommes des bois, 

rivières, montagnes, arbres, chevreuils, etc.), ce qui a pour but d’adoucir le regard dans les bois. 

 
51 Bureau, La Terre et moi, op cit., p. 167. 



 

36 

De ce fait, cet assouplissement est montré, dans le roman, par le glissement de l’œil de la 

protagoniste. En fait, les yeux ne s’attachent que très rarement à un point en particulier :  

Parfois, ses yeux croisaient ceux de Hélier. Leurs regards ne cherchaient pas à se retenir 
mutuellement. Ils étaient comme deux vagues inconnues que les jeux de la mer ont fait se 
toucher, qui se discernent un instant dans la mêlée glauque, se sourient, se portent l’une 
l’autre, composent à elles deux un fugitif miracle, se séparent sans qu’il y ait de déchirure 
dans la trame des eaux. (H, p. 56.) 

Dans cet extrait, les yeux bougent, se déplacent au gré des désirs sans s’arrêter sur quelque chose 

en particulier. Hélier, ici, fait partie du paysage. Julienne le perçoit, mais ne le distingue pas de 

l’espace qu’ils ont autour d’eux. Pour elle, Hélier et la forêt sont en continuité, c’est-à-dire qu’ils 

fonctionnent de pair dans la construction de l’imaginaire forestier que Julienne se crée. Le 

croisement de regard est comparé aux mouvements des vagues dans l’océan. Cette image produit 

un effet d’indépendance, au sens où les vagues sont autonomes, mais elles font tout de même partie 

d’un même territoire. Malgré l’immensité de la forêt, celle-ci relie les deux protagonistes en son 

sein. De ce fait, la grandeur rapproche les sujets en un même lieu, mais leur permet aussi d’être 

indépendants les uns des autres. La forêt crée un environnement qui préserve l’assouplissement du 

regard. En ce sens, la forêt prend toute la place, posant Hélier comme une composante du paysage, 

et non comme l’élément principal du tableau. 

De même, l’assouplissement de la vue se ressent dans la manière dont Julienne perçoit le paysage 

forestier. En effet, autant dans l’interaction entre deux personnes que dans la contemplation de la 

forêt, la vue s’adoucit. Lorsque Julienne est seule dans sa cabane en forêt, elle contemple son milieu 

sans l’étudier : « Le regard était lui aussi en vacances, libre, détaché. Il pouvait aller nu sur le 

monde, ne plus s’astreindre à un polissage conventionnel. » (H, p. 116.) Ici, l’analyse, l’étude et 

l’évaluation ne sont plus au rendez-vous et Julienne, par son appartenance au monde des livres et 

de l’analyse, y voit une délivrance. Son regard, autrefois lié à l’étude, est aujourd’hui « en 

vacances » et peut se permettre de percevoir des éléments sans les expliquer. Car il n’est pas 

possible de tout expliquer, particulièrement avec notre simple vue. En d’autres termes, le regard 

peut glisser sans s’attarder et être accepté tel qu’il est puisqu’elle n’est plus obligée de tirer parti 

de ce qu’elle voit. Ainsi, Julienne laisse simplement errer son regard sans nourrir un but en 

particulier. Étant donné que les yeux sont réduits à leur plus simple expérience, celle de voir et non 

d’observer à tout instant, elle ressent un affranchissement. Dans cet extrait, les filtres qui ont 



 

37 

conditionné la perception de Julienne sont mis à mal grâce au Tremblant. En forêt, Julienne se sent 

mise à nu, au sens où sa manière de percevoir ce qui l’entoure n’est plus conditionnée par des filtres 

cartésiens. Comme nous le verrons dans le chapitre deux, la méthode de pensée cartésienne n’a pas 

sa place dans une forêt sauvage comme le Tremblant. Rapidement, Julienne laisse de côté cette 

vision pour s’imprégner du savoir des bois. Pour cette raison, son regard est désormais libre grâce 

à l’assouplissement de sa vision. Elle peut ainsi réussir à percevoir autre chose, ce qui resterait 

invisible avec les filtres cartésiens. 

 

1.4.2 L’ouïe  

Avoir le désir d’assouplir sa vision nécessite l’utilisation des autres sens tel que l’ouïe dans 

l’expérience d’un nouveau territoire. L’ouïe provoque un sentiment de proximité que la vue ne 

permet pas tout à fait, surtout dans la contemplation panoramique d’un paysage. En effet, 

l’attention portée aux sons crée un rapprochement de l’espace avec le corps. Dans le roman, deux 

relations sont présentées face à l’utilisation des sons dans un monde végétal. Premièrement, 

l’expérience est singulière lorsque le sujet est face à une multitude de bruits puisque la 

superposition de plusieurs sons rend difficile l’identification de ce qui l’entoure. Dès que le sujet 

est au cœur d’une multiplicité de sons, l’imagination prend le dessus. Il est donc presque impossible 

de délier les sons les uns des autres. Ainsi, il est encore plus difficile de reconnaitre un son parmi 

cette amplitude. L’imagination est, alors, mise de l’avant puisque les sons sont plus difficiles à 

identifier distinctement lorsqu’il y a un environnement sonore : « Le paysage sonore est 

multidirectionnel, est fait d’un ensemble d’isolats. Il est donc soumis à la discontinuité; sans oublier 

la disjonction entre l’entendu et l’identifié […]. » 52  Lorsque le bruit n’est pas rattaché à un 

événement connu, il est difficile d’identifier précisément ce qui se déroule à l’extérieur. De ce fait, 

reconnaitre tous les sons d’un paysage sonore est ardu puisque notre ouïe n’est pas aussi 

développée que nos yeux peuvent l’être. Dans le roman, la multiplicité des bruits submerge 

Julienne lorsque celle-ci est dans sa cabane. En effet, elle découvre des aspects du territoire qu’elle 

 
52 Corbin, op cit., p. 29. 



 

38 

n’avait jamais envisagés. La protagoniste porte attention au dehors en se projetant dans l’espace 

grâce à son audition : 

Julienne demeurait étendue, dans l’axe de la tourmente, immobile, pour ne rien déranger à 
un ordre. Le feuillage des arbres tournait comme un seul panache, dans une giration qui ne 
changeait pas de sens, faite d’ententes multiples, de volontés soumises à la même direction. 
Ce n’était plus le vent qui soufflait dans les arbres, mais les arbres qui engendraient le vent. 
Ils jouaient le rôle actif. Ils travaillaient tous au même dessein. Les plus puissants 
s’efforçaient d’écraser leurs voix et de saisir, en se courbant, les gémissements des plus 
faibles pour les mêler aux leurs. Chaque bruit devait passer par le crible des feuilles avant 
de trouver sa place dans l’orchestration. (H, p. 121-122.) 

Ici, le lecteur constate que la protagoniste est, durant toute la séquence, immobile, puisque Julienne 

décrit l’entièreté de la tempête de l’intérieur de sa cabane. La narration montre que le paysage 

sonore de la tempête prend une place immense dans l’imaginaire de Julienne. Non seulement la 

description montre la tempête sous un nouveau jour, mais elle met aussi à l’avant-plan l’importance 

de l’expérience de la forêt. Pour Julienne, éprouver toutes ces bourrasques en pleine forêt 

laurentienne est une expérience totalement différente des tempêtes qu’elle a connues en France. 

Tout à coup, le vent parait venir des arbres et la forêt semble avoir un pouvoir sur les éléments ; 

elle en devient presque mythique. Alors que la vue n’est pas convoquée dans cet extrait, la narration 

livre tout de même un paysage auditif qui constitue la tempête pour Julienne. Les arbres sont 

personnifiés, ce qui en fait des sujets dans la tempête. Ils se penchent et semblent aider les plus 

petits à survivre au vent. De même, l’orchestration faite par la tempête à la fin de l’extrait souligne 

l’imaginaire sonore par la musicalité de l’orage. Ce paysage sonore est réel, mais aussi sujet à 

interprétation puisque l’ouïe est beaucoup moins développée que la vue. Bien qu’un paysage perçu 

par le regard soit aussi subjectif, l’ouïe crée un rapprochement de l’imaginaire et du monde réel 

par l’absence d’image véritable. De ce fait, l’audition permet de regarder le film de la tempête dans 

la tête du sujet et celui-ci laisse défiler ces images en essayant de leur donner un sens.  

Cela dit, les bruits, en forêt, ne sont pas toujours perçus dans un ensemble. Comme nous le verrons 

dans le prochain chapitre, le silence est un concept prédominant dans l’univers forestier. Cette 

absence de son permet de détecter plus facilement les bruits qui ne font pas partie de l’univers 

forestier. De ce fait, certains sons sont plus facilement repérables lorsque la vue nous fait défaut. 

Grâce aux bruits, le sujet vit une nouvelle expérience du milieu. Il est possible d’entendre une 

rivière ou un animal sans les voir. C’est une des raisons pour laquelle la vue doit être utilisée en 



 

39 

symbiose avec les autres sens. Cela dit, en forêt, l’ouïe peut se révéler plus utile que les yeux. Alors 

que la vue peut parfois nous faire défaut, « [l]’ouïe a une amplitude beaucoup moins vaste, mais 

elle enrichit et fixe d’avantage [les] impressions spatiales53 ». Se déplacer réduit la portée de l’ouïe. 

Ainsi, le sujet perd un temps précieux à utiliser ses yeux alors que ses oreilles sont plus adaptées 

dans cette situation. En ce sens, les sons servent à ancrer le sujet dans le réel de l’expérience, même 

lorsque tous ses repères visuels sont effacés. Ainsi, l’écoute de notre entourage amène des 

connaissances distinctes qui complètent ce que nous percevons par les yeux. Dans le roman, lorsque 

Julienne et Renaut s’égarent en montagne, ils se résignent à passer la nuit dans les bois, sous la 

pluie, en attendant de retrouver leur chemin. La nuit épaisse empêche les deux amis de se repérer. 

Les arbres se ressemblent tous, ils n’ont donc aucun point de repère. Privés de la vue, leurs autres 

sens s’activent : « Tout à coup, dans le silence absolu de la forêt, Julienne entendit, à sa 

stupéfaction, le halètement d’un motor-boat, et avant qu’elle n’eût le temps d’attirer l’attention de 

Renaut, il semblait que plusieurs bateaux se fussent mis en branle sur l’eau, quelque part. » (H, p. 

238.) Cet extrait montre que la perte d’un sens amplifie les autres. En effet, la jeune femme est 

aussitôt rassurée par ce bruit, car elle en déduit qu’elle est proche de la baie. Toutefois, elle ne se 

lève pas pour se diriger vers le bruit puisqu’elle sait qu’elle ne ferait que s’enliser davantage dans 

la forêt. Non seulement elle reprend espoir grâce à ce bruit, mais elle sait aussi qu’Hélier et les 

autres habitants de la forêt les trouveront facilement. Julienne, malgré son apprentissage au 

Tremblant, est encore une novice en forêt. Elle sait que l’audition possède un caractère double qui 

transpose deux expériences de la forêt très différentes l’une de l’autre. D’un côté, la multiplicité 

des sons interprétés crée des paysages sonores qui permettent au sujet de vivre une expérience 

nouvelle de la forêt. De l’autre, les bruits qui dissonent dans l’univers forestier permettent de se 

repérer parfois plus facilement qu’avec les yeux. Cela montre l’ambiguïté de l’audition en forêt, et 

comment celle-ci peut aider l’apprentissage du corps. Ce qui est certain, c’est que les sons 

permettent d’avoir accès à une nouvelle forme d’expérience du paysage forestier.  

 

 
53 Bureau, op cit., p. 168. 



 

40 

1.4.3 Le toucher 

Nous en arrivons au dernier segment de notre analyse de la polysensorialité dans le roman 

de Le Franc puisque le goût et l’odorat ne sont guère utilisés dans les représentations. Malgré cette 

mise de côté de certains sens, le champ tactile, lui, est d’une importance capitale dans 

l’apprentissage du sujet en forêt puisqu’il permet une proximité avec l’espace que les autres sens 

ne permettent pas. Le sujet doit être en forêt pour expérimenter le toucher, ce qui fait de ce sens le 

plus important dans la pratique forestière. La découverte de l’espace nouveau se fait également par 

le déplacement, mais nous y reviendrons plus en détail dans le chapitre 3 lorsqu’il sera question 

d’habiter en forêt. Dans cette partie, nous aimerions mettre de l’avant l’importance du champ tactile 

dans une compréhension de l’univers des bois, non seulement grâce à la proximité que cela apporte, 

mais aussi grâce à la sécurité que procure le toucher.  

Dans le roman, lors d’une expédition en forêt se déroulant en fin d’après-midi, Hélier et Julienne 

se rendent au lac Vert. En revenant la nuit vers la cabane de la jeune femme, Julienne allume une 

lampe torche pour retrouver le canot. Hélier la lui enlève des mains et lui propose, à la place, de se 

fier à ses pieds : « Elle avança d’abord avec lenteur, en vacillant. Puis elle s’aperçut que ses pieds 

devenaient d’une sensibilité extrême, qu’ils tâtaient le sol comme les mains l’eussent pu faire. Elle 

se rendait compte immédiatement si elle marchait sur un terrain déjà foulé. » (H, p. 173.) La prise 

de conscience corporelle de Julienne convoque un apprentissage des savoirs forestiers qu’elle 

n’aurait pu développer si elle n’avait pas été avec Hélier. Ainsi, il lui apprend à découvrir le monde 

par son corps et non à l’aide d’un objet. Auparavant, Julienne avait toujours analysé ce qu’elle 

percevait. Aujourd’hui, elle laisse son corps la guider et cela lui apporte une confiance qu’elle 

n’avait pas avant de déménager au Tremblant. De cette manière, l’apprentissage du corps constitue 

une méthode de compréhension essentielle dans le monde forestier. En ce sens, le toucher ancre le 

personnage dans le présent en mettant à l’avant-plan les sensations de la protagoniste. En se 

concentrant sur ses pieds, elle reste dans le concret et s’éloigne de son imagination. Toutefois, pour 

que le toucher soit utile, il ne suffit pas de tendre la main vers l’écorce des arbres. Au contraire, il 

s’agit plutôt d’utiliser l’entièreté de son corps pour un apprentissage approfondi de la vie de la 

forêt. Les pieds nous portent au sein de la forêt et c’est par ceux-ci que nous expérimentons le sol :  

Le toucher, en l’occurrence, concerne surtout le pied ainsi que la sensibilité de la peau aux 
météores et à la qualité de l’air. C’est avec le pied que l’on analyse le sol grâce à toute une 



 

41 

série de messages émis, notamment, par la semelle plantaire. Le rythme de la marche, les 
modes de vigilance, la texture de la chaussure entrent en ligne de compte. Ressentir la 
qualité du sol participe de l’appréciation de l’espace, donc de la construction du paysage.54 

Concentrer son attention sur les pas contribue à l’élaboration d’une conscience tactile de la forêt. 

En fait, marcher sur un sol instable amène une expérience différente du mouvement en obligeant 

le sujet à regarder ses pieds. Ainsi, l’obligation de prendre son temps et de s’attarder aux dénivelés 

du sol ralentit le présent de l’expérience. C’est alors que le pied doit se laisser aller, mais aussi 

prendre une assurance dans sa foulée. De plus, le toucher est moins relié à l’imagination, 

contrairement à l’ouïe, puisque le champ tactile est plus concret et fait office de borne. Ainsi, se 

déplacer dans le noir ajoute des contraintes au corps parce que la marche se fait plus lente, plus 

prudente, aussi. Les mains sont placées devant soi pour éviter tout éventuel obstacle, mais le pied, 

l’organe en contact avec le sol, possède un aplomb qui détermine le corps tout entier : « Le champ 

tactile se limite à la zone de contact de nos membres ou de notre peau, mais il possède une sureté 

que ne possèdent pas la vue et l’ouïe […].55 » L’amplitude du toucher est nettement plus restreinte 

que celle de la vue et de l’audition. Alors que l’ouïe peut amener des divagations, le contact réel 

du corps avec le dehors crée une confiance intime entre la terre et le sujet. La connexion permet à 

la sensorialité d’émerger en montrant ainsi une manière nouvelle d’expérimenter le territoire. 

Marcher dans la nuit sans lumière est un exercice impossible pour un habitant de la ville à cause 

de la pollution lumineuse et des éclairages. Pourtant, pour le monde des bois, ce sont probablement 

ces exercices qui sauveront des vies. C’est en ce sens que le toucher contribue à la proposition 

d’une nouvelle réalité sensible en s’accoutumant à la confiance du corps par sa sensorialité.  

En somme, nous avons vu, dans ce premier chapitre, qu’il y a un apprentissage du monde des bois 

dans l’expérience de Julienne grâce à sa relation avec Hélier. Le statut d’écrivaine voyageuse de 

Marie Le Franc permet une sensibilité aux nouveaux espaces, les rendant ainsi plus vivants. Ainsi, 

les paysages forestiers se lient avec l’intériorité de Julienne pour représenter la relation entre la 

jeune femme et le dehors. De plus, Hélier apprend à Julienne les modes de vie des bois et grâce à 

lui, elle perçoit la forêt sous un nouveau jour. Sa vision se teinte de celle d’Hélier et l’altérité que 

cela amène procure à Julienne une sérénité qu’elle ne pouvait trouver en ville. Par 

 
54 Corbin, op cit., p. 50. 
55 Bureau, op cit., p. 168. 



 

42 

l’accompagnement d’Hélier tout au long du récit, l’expérience polysensorielle de la protagoniste 

crée des paysages qui doivent être vécus pour être décrits. En fait, l’utilisation de la vue, de l’ouïe 

et du toucher provoque une proximité avec la forêt qui se ressent tout au long de la narration. En 

bref, les descriptions de paysages sont perçues par la subjectivité de Julienne grâce aux 

enseignements d’Hélier et grâce à l’expérience polysensorielle. Autrement dit, la forêt se présente 

comme étant véhicule de transformation. En effet, Julienne change de mode de vie grâce à son 

déplacement en forêt. Nous verrons dans le chapitre suivant que la forêt constitue un lieu de passage 

pour les deux personnages du roman. 

 

 



43 

CHAPITRE 2 

Les perceptions de la forêt 

Dans ce chapitre, nous nous attarderons à la perception de la forêt dans le roman Hélier, fils des 

bois. En effet, plusieurs manières de comprendre cet espace sauvage sont présentées au cours de 

l’histoire. La forêt sauvage laurentienne est utilisée par la protagoniste pour guérir d’une crise 

existentielle. En effet, Julienne s’éloigne de la communauté pour entrer au sein d’un territoire des 

confins. Elle n’a d’autres choix que d’abandonner sa méthode de pensée pour se mouler aux savoirs 

forestiers. La forêt du Tremblant, territoire du Nord, génère une expérience du silence et de la 

lenteur unique. Ces différences engendrent la transformation de Julienne, qui vit un véritable rite 

de passage au sein de cette grande forêt. Quant à Hélier, il passe à travers plusieurs étapes qui font 

de lui un être nouveau. Ces thèmes véhiculés par la forêt possèdent ainsi une emprise sur les 

personnages principaux. 

2.1 La forêt comme un territoire des confins 

 Les territoires des confins sont des espaces lointains où la nature est maitre des lieux. Quand 

l’environnement crée ses propres lois, il est difficile pour une civilisation de s’y installer. Localisés 

en marge des sociétés habitées, les territoires des confins représentent des lieux à part : « Situés en 

dehors, au-delà du domaine connu, les confins s’avèrent de ce fait des espaces de la limite, 

marquant la fin du territoire d’une collectivité donnée ou de ce qui est considéré comme “chez 

soi”.56 » Cette caractéristique tend à éloigner les humains de ces territoires. Pourtant, certaines 

personnes y ont construit leur habitat, malgré les difficultés. Souvent reclus ou en petits groupes, 

les habitants des confins possèdent leur propre relation avec le territoire qui les rend différents des 

citadins. Ayant leur propre civilisation, les habitants des territoires lointains ont eux aussi leurs 

confins, mais ceux-ci se situent dans la ville. Les confins sont donc une notion qui change selon le 

point de vue de ceux ou celles qui l’abordent. Cette question touche plusieurs lieux qui sont perçus 

par les Occidentaux comme étant des lieux déserts et vides. En effet, le désert, le Grand Nord, la 

mer et la forêt font partie de ces espaces lointains et naturels. Ces territoires sont des lieux « où la 

végétation prolifère de manière fulgurante, là où le rythme de l’eau anime le paysage, là où le 

 
56  Rachel Bouvet, Stéphanie Posthumus, Jean-Pascal Bilodeau et Noémie Dubé, Entre les feuilles : exploration de 
l’imaginaire botanique contemporain, Québec, Presse de l’Université du Québec, 2024, p. 223. 



 

44 

minéral impose ses lois, là où le vent souffle à perdre haleine, là où les “phénomènes premiers” 

retiennent toute l’attention57 ». Cette citation illustre comment les confins sont en lien permanent 

avec les phénomènes naturels de l’environnement et comment ceux-ci sont, la plupart du temps, 

indépendants des agissements humains. La nature régit ces territoires, donc leurs habitants doivent 

se modeler à la vie de ces contrées lointaines. Pour cette raison, les communautés vivant dans ces 

régions ont souvent des habitudes différentes de ceux habitant en ville ou à la campagne. En effet, 

il est impossible d’y appliquer une vision urbaine du territoire. Par conséquent, un apprentissage 

du nouveau mode de vie doit être entamé pour accéder à une transformation du sujet. Le territoire 

des confins qui nous intéresse, dans ce mémoire, est celui de la forêt laurentienne. La forêt sauvage 

se caractérise par la multitude de végétaux rendant impossible le déplacement en ligne droite. 

Dépourvue de route, la forêt est un espace où la végétation est première alors que l’homme est 

second. De plus, elle fait souvent office de lieu de refuge pour celles et ceux qui cherchent à 

échapper à la vie citadine. Endroit de recommencement et d’apprentissage, la forêt permet un 

recentrement vers soi en laissant de côté la frénésie de la vie en ville. Mais comment un endroit 

inhospitalier peut-il être propice à une paix intérieure? Nous tenterons de montrer que la forêt en 

tant que territoire des confins permet aux sujets de voir clair en eux grâce à la relation qui peut se 

créer entre ceux-ci et l’espace. De plus en plus, les territoires des confins sont revalorisés par les 

sociétés, rendant ainsi leurs études plus nuancées et plus ancrées dans le réel. En ce sens, la 

perception des bois est passée de zone dangereuse et mystérieuse à une zone d’ouverture et de 

recentrement. Désormais, le regard que nous portons sur les textes forestiers est tourné vers 

l’expérience, ce qui crée une manière plus sensible et plus attentive de percevoir 

l’environnement. Ainsi, les territoires des confins permettent un changement dans l’expérience de 

l’espace, grâce, par exemple, à la polysensorialité qui y est plus présente :  

[E]xperiencing the forest is not limited to sight, a sense that, depending on the season, is 
not always best suited for understanding the diversity of the forest. It largely involves the 
sense of smell, hearing, touch and even taste (when we examine the varied food sources 
found there). In the same way, the various languages of the north are known for expressing 
the quality of the silence of the forest, the light that filter (or not) through the canopy, and 

 
57 Rachel Bouvet et Rita Olivieri-Godet, dir., Géopoétique des confins, Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 
2018, p. 7. 



 

45 

the size and scales of different elements (including the opposition between the infinitely 
small and infinitely large).58 

Comme nous l’avons vu dans le chapitre 1, la polysensorialité participe à l’élaboration d’une 

conscience du territoire grâce à l’expérience spatiale. Les confins permettent une attention 

particulière de l’extérieur qui rend la relation entre humain et non-humain plus forte. Non 

seulement le sujet s’intéresse à l’espace, mais aussi aux manières d’entrer en contact avec celui-ci. 

Bien que les territoires des confins soient bien souvent inconnus, la polysensorialité aide à 

connaitre ce nouvel espace. L’aventure vers l’inconnu oblige le sujet à porter une certaine attention 

aux nouvelles manières d’être dans le monde. Ici, la polysensorialité nourrit la pratique des 

territoires des confins en donnant une façon nouvelle de percevoir l’espace axé sur l’expérience. 

Certaines expériences ne font sens que dans certains types de milieu. 

2.2 Les effets de l’immensité 

Territoire des profondeurs, la forêt, par sa grandeur et sa vastitude, crée un sentiment 

d’immensité, provoquant de l’angoisse ou de la fascination chez le sujet regardant pour peu que 

celui-ci appartienne au monde occidental et qu’il n’a pas l’habitude des espaces infinis et inhabités. 

Ainsi, la découverte du territoire lointain provoque en lui un bouleversement. L’immensité du 

dehors se reflète dans l’intériorité, ce qui crée une certaine émotion. Gaston Bachelard nomme ce 

phénomène « l’immensité intime59 ». Selon lui, le sujet posé devant la grandeur accède à un état 

de rêverie. Celui-ci adopte une attitude de contemplation face à l’immensité. De cette manière, 

cette rêverie agit comme un retour vers soi ou tout du moins comme une réflexion intérieure. Il 

semble, alors, que les territoires des confins ont la capacité de faire revenir le sujet à lui-même pour 

qu’il puisse sonder son intériorité et découvrir qui il est réellement. Ce phénomène s’accompagne 

d’une ouverture de l’esprit qui rend quiconque sensible au dehors. En se portant vers l’inconnu des 

vastes territoires, le sujet réussit à voir plus clair en soi ou, tout du moins, à accéder à une paix 

intérieure. De cette façon, le dehors et la subjectivité se nourrissent l’un l’autre et un lien très fort 

se crée. En d’autres termes, l’immensité intime est un phénomène intérieur, mais possible grâce à 

l’extérieur puisque c’est une manière d’appréhender le réel par les émotions : « Et la contemplation 

 
58 Sara Bédard-Goulet et Daniel Chartier [dir.], The Northern Forest. La forêt nordique, Montréal et Tartu, 
Imaginaire Nord et University of Tartu Press, coll. « Isberg », 2022, p. 21. 
59 Gaston Bachelard, La poétique de l’espace, Paris, Presses Universitaires de France (PUF), 2020 [1957], p. 259. 



 

46 

de la grandeur détermine une attitude si spéciale, un état d’âme si particulier que la rêverie met le 

rêveur en dehors du monde prochain, devant un monde qui porte le signe d’un infini.60 » Ici, 

l’incompréhension face à l’infini permet la rêverie intérieure. Notre manière de réagir vis-à-vis de 

l’immensité semble passive vue de l’extérieur, mais à l’intérieur elle regorge d’une multitude 

d’émotions. En d’autres mots, la contemplation de la grandeur du dehors rappelle une immensité 

qui est très difficile pour n’importe quel sujet à expliquer. L’infini est un concept abstrait et souvent 

lié aux espaces des confins. En effet, l’océan et le désert sont probablement les exemples les plus 

utilisés pour signifier l’infini dans ce monde. Quant à l’immensité de la forêt, elle possède ses 

propres particularités, comme son caractère labyrinthique. L’abondance de végétaux rend le 

déplacement difficile, car il est possible de se perdre à l’intérieur d’un tout petit périmètre. 

Contrairement à l’océan ou au désert, la forêt ne permet pas une vision d’ensemble qui rappelle le 

vide. La multiplicité des arbres, des rochers et des animaux met à mal le regard en créant une 

proximité avec le sujet. Celui-ci n’est pas devant le vide absolu, il est devant l’abondance :  

Cette « immensité » naît d’un corps d’impressions qui ne relèvent pas vraiment des 
renseignements du géographe. Il n’est pas besoin d’être longtemps dans les bois pour 
connaitre l’impression toujours un peu anxieuse qu’on « s’enfonce » dans un monde sans 
limites. Bientôt, si l’on ne sait où l’on va, on ne sait plus où l’on est. Il nous sera facile 
d’apporter des documents littéraires qui seront autant de variations sur ce thème d’un monde 
illimité, attribut primitif des images de la forêt.61 

En ce sens, la rêverie de l’immensité face à la forêt est différente de l’immensité du désert, car la 

forêt bloque le regard. Il est donc difficile de s’y repérer. Aller toujours plus profondément dans 

une forêt crée de l’anxiété, car le sujet sait qu’il se dirige vers un endroit trouble, différent et opaque. 

Ainsi, l’ouverture des sens permet une contemplation de la forêt créant ainsi des émotions. En 

d’autres termes, s’arrêter et observer les alentours procure un sentiment d’agrandissement lorsque 

le sujet y est sensible. De plus, la pensée peut divaguer et aller au contact du dehors sans que le 

corps ait besoin de bouger. L’immensité fonctionne comme une projection du soi vers les 

sensations du dehors : « [L’immensité] est attachée à une sorte d’expansion d’être que la vie refrène, 

que la prudence arrête, mais qui reprend dans la solitude. Dès que nous sommes immobiles, nous 

sommes ailleurs ; nous rêvons dans un monde immense. L’immensité est le mouvement de 

 
60 Ibid., p. 259. 
61 Ibid., p. 261-262. 



 

47 

l’homme immobile.62 » Immobilité, solitude et immensité fonctionnent ensemble pour enrichir 

l’expérience forestière. Non seulement le paysage nourrit la pensée du voyageur, mais il rend aussi 

la forêt plus sensible et surtout plus vivante. Lorsque le sujet éprouve une solitude profonde, il 

s’introduit dans l’immensité pour que l’un et l’autre deviennent un tout : « Il semble alors que c’est 

par leur “immensité” que les deux espaces : l’espace de l’intimité et l’espace du monde deviennent 

consonnants. Quand s’approfondit la grande solitude de l’homme, les deux immensités se touchent, 

se confondent.63 » L’intériorité et l’extériorité se joignent pour illustrer une relation qui rend le 

personnage plus ouvert à ses propres émotions. Ainsi, l’ouverture vers le dehors permet une 

sensibilité qui nourrit l’apprentissage d’un nouveau territoire.  

Dans le roman, la grandeur extérieure et l’intimité se lient pour créer une relation nouvelle au 

paysage. En premier lieu, l’appel vers l’immensité est annoncé au début du récit lorsque Julienne 

entre dans son cottage et qu’elle y voit une inscription sur le mur : « Julienne Javilliers fut aussi 

séparée du monde que sur une île perdue dans les mers lointaines. Le mot solitude paraissait faible, 

appliqué à ces lieux. L’expression anglaise wilderness en rendait mieux l’atmosphère : “ O for a 

lodge in some vast wilderness! ...” » (H, p. 73.) Ici, la mer est utilisée pour figurer le sentiment 

d’immensité que vit Julienne à son arrivée dans les bois. Déjà, la forêt est perçue comme une 

contrée lointaine et inconnue, étant mise en relation avec l’océan, un endroit majoritairement 

inexploré. Un espace rempli de végétation, donc très loin de la figure du vide, est comparé à une 

immensité maritime qui est pleine, vaste et inconnue. Pourtant, la mer semble vide, au sens où, 

lorsque nous naviguons sur celle-ci, l’horizon se présente à nous à perte de vue. Au contraire, dans 

la forêt, il est ardu de voir la ligne d’horizon à cause de l’abondance des végétaux. C’est surtout la 

solitude qui lie ces deux espaces dans l’extrait, plus particulièrement à cause de l’image de l’île. 

Le symbole de l’île isolée au milieu d’une mer infinie explique la claustration que ressent Julienne. 

Pour elle, sa petite cabane fait office d’ilot où elle doit se réfugier pour échapper à l’immensité du 

territoire. En deuxième lieu, parce que la protagoniste ne connait pas encore la forêt, elle vit de 

l’anxiété face à cette immensité. Au début, en raison de sa vision cartésienne et européenne, elle 

 
62 Ibid., p. 261. 
63 Ibid., p. 281-282. 



 

48 

ressent de la frayeur face à ce lieu méconnu. Non seulement elle est angoissée par l’endroit, mais 

la forêt reste aussi intouchable. Elle n’est pas encore sensible à l’immensité :  

Le lac s’allongeait à perte de vue devant la maison. En arrière, c’était la forêt, dont 
l’épaisseur ne se mesure pas. Elle rentra dans le cottage, ferma d’un geste nerveux les portes 
béantes, avec l’expression de visage de quelqu’un qui se prépare à se glisser dans son lit et 
découvre sur le mur une énorme araignée. (H, p. 73.) 

Devant l’immensité, elle se réfugie dans sa cabane puisqu’elle est, de tous les côtés, cernée par des 

figures qui lui rappellent la grandeur. Ainsi, le lac et la forêt deviennent plus grands que nature et 

cette idée d’agrandissement crée de l’angoisse face à l’environnement sauvage. En fermant les 

portes, elle veut mettre une distance entre elle et l’immensité, car elle se sent menacée. De ce fait, 

la découpure engendrée par le seuil de la porte simule une sécurité dont Julienne a besoin pour ses 

premières nuits au Tremblant. Par la suite, plus Julienne découvre la forêt, plus elle est réceptive 

aux émotions que celle-ci lui fait vivre. Son déplacement dans l’espace fonctionne de pair avec son 

ouverture d’esprit. Durant presque l’entièreté de son séjour, Julienne expérimente la forêt en étant 

toujours en contact direct avec celle-ci. Par exemple, sa cabane est entourée d’arbres, ses 

randonnées pédestres ont lieu en pleine forêt et ses explorations en canot sur le lac sont cernées par 

le Tremblant. La narration nous livre donc plusieurs bribes d’expériences forestières régies par le 

milieu. Julienne est face à l’immensité jour et nuit et elle ne peut qu’imaginer sa grandeur, à cause 

de son éternelle proximité. Toutefois, il y a un moment où Hélier la mène à la Palissade pour qu’elle 

admire la forêt du haut d’une montagne. C’est l’un des seuls moments où Julienne voit la ligne 

d’horizon. Ce changement de perspective est intéressant au sens où la forêt est prise dans son 

entièreté et pas seulement dans sa proximité. Julienne est émerveillée de voir l’étendue de cette 

forêt tremblante qu’elle côtoie maintenant tous les jours :  

Il lui désigna les Laurentides à l’horizon, le lent cheminement du grand troupeau des 
montagnes au dos bombé. 
-Le beau pays! Le beau pays! murmura la jeune fille d’une voix passionnée, en se penchant 
vers la forêt comme on se penche au-dessus d’une source, avec le désir de voir jusqu’au 
fond. 
Le regard de Julienne se leva de nouveau sur les montagnes : 
-Jusqu’où vont-elles? 
Celui qui se tenait silencieux à ses côtés, parut étonné de sa question : 
-Mais jusqu’au bout… (H, p. 89.) 
 



 

49 

En raison de l’élévation du promontoire, Julienne peut percevoir la forêt dans son entièreté. Son 

regard se verticalise, puisqu’elle regarde au début vers le bas et ensuite vers l’horizon. Ainsi, elle 

découvre une autre manière de percevoir la forêt, qui est différente de la proximité avec celle-ci, 

qu’elle vit tous les jours depuis le début de ses vacances. Ici, l’immensité est contemplée de loin, 

créant ainsi de l’admiration. De plus, la remarque d’Hélier la surprend. Pour lui, les montagnes 

vont jusqu’au bout de ce qui existe, jusqu’au bout de son monde à lui. Cette remarque crée un 

sentiment d’éternité, car les montagnes et la forêt sont présentes jusqu’au bout du monde. 

Maintenant que Julienne est placée au-dessus de la forêt, elle peut la contempler d’une autre façon. 

Au début de son parcours, la proximité de la forêt, comme nous l’avons vu, la rend anxieuse. 

Cependant, dès qu’elle s’élève et qu’elle peut prendre conscience de l’ampleur de cette entité, elle 

peut mieux la visualiser donc mieux la connaitre. L’inconnu amène toujours un sentiment de peur, 

mais le désir de connaitre un milieu a le pouvoir de vaincre la crainte ; autrement dit, la forêt, ici, 

passe de l’inconnu au connu. La rêverie face à l’immensité est montrée lorsque Julienne parcourt 

la Cachée, en canot, la nuit, avec Hélier. Elle est abasourdie par la grandeur de la forêt et de la 

rivière lorsqu’il n’y a pas de lumière ni de bruit :  

La Cachée tournait sur elle-même, nouait son angoisse, ne parvenait pas à sortir d’un dédale 
d’enfer, et cette angoisse était d’autant plus saisissante que tout se passait en silence. Il n’y 
avait pas un souffle d’air, pas une plainte d’eau. Elle se débattait sans cri dans l’étreinte de 
ses rives. Elle cherchait seule son salut, ou accomplissait sa peine. 

-J’imagine, pensa Julienne, le supplice de condamnés à descendre perpétuellement cette 
rivière, chacun seul dans sa barque, avec la nuit autour de lui. Et pas d’autre issue que la 
mort. (H, p. 106.) 

Le sentiment d’immensité que procure la rivière pousse Julienne à lier l’extérieur avec sa pensée. 

En fait, son imagination crée des liens entre ce qu’elle voit et les émotions qui l’habitent. Julienne 

est absorbée par l’expérience de la rivière au beau milieu de la nuit et elle en ressent une angoisse. 

Elle embrasse ses sentiments de crainte pour nourrir son expérience. Ainsi, sa frayeur de la forêt 

se transforme en une rêverie qui met en relation la peine de mort et l’immense rivière entourée de 

forêt. 



 

50 

2.3  L’échec de la pensée cartésienne dans la forêt Tremblante 

La vision cartésienne de la forêt, élaborée notamment par Descartes, a été revisitée par 

Harrison dans son essai Forêts : Essai sur l’imaginaire occidental, qui regroupe des pensées de 

différents philosophes ayant tous, à leur manière, développé un point de vue sur la forêt. Dans un 

chapitre, il se penche sur la vision de Descartes qui enlève tout pouvoir à la forêt :  

Les chemins de la méthode ne mènent ni au salut ni à la sagesse, mais bien à la puissance. 
Ils mènent à la maitrise et à la possession de la nature, par lesquelles l’homme s’approprie 
la puissance traditionnellement attribuée à Dieu. La raison, la méthode et le savoir-faire 
technique se rejoignent à la fin du Discours dans un laïque aveu de volonté de puissance. 64 

Le cartésianisme provoque une montée de puissance, c’est-à-dire qu’il est impossible d’adopter 

cette pensée sans contrôler la forêt. Pour Descartes, la manière de percevoir la forêt est en lien avec 

son exploitation. Le philosophe a une perception utilitaire de la forêt et c’est en la percevant comme 

une ressource que les humains peuvent la contrôler. La vision de Descartes n’est en aucun cas un 

exemple d’écoute de l’autre ou de respect de la nature. Son but est d’utiliser et d’ainsi percevoir la 

forêt comme une ressource. Le but de Julienne en se rendant au Tremblant est utilitaire, mais pas 

au sens de Descartes. Alors qu’elle se rend au Tremblant pour guérir d’un mal-être, elle ne veut 

pas exploiter la forêt. Elle arrive tout de même avec un bagage culturel cartésien au sein du 

Tremblant. Julienne vient d’un endroit où les forêts sont très différentes de celles du Québec. En 

effet, les forêts de France sont aménagées et n’ont pas le caractère sauvage que nous retrouvons au 

Tremblant. Le sentiment d’immensité est peu ou pas présent dans l’expérience des forêts de France, 

puisque le rapport à la nature est différent. La pensée de Descartes rejoint l’aménagement et le 

contrôle qui ont été faits au sein de ces forêts. Nous pourrions donc voir une ressemblance entre la 

gestion des forêts européennes et la méthode de Descartes. En fait, le philosophe promeut une mise 

en action confiante et ferme, peu importe le choix que nous devons faire : 

Imitant en ceci les voyageurs qui, se trouvant égarés en quelque forêt, ne doivent pas errer 
en tournoyant […], ni encore s’arrêter à une place, mais marcher toujours le plus droit qu’ils 
peuvent vers un même côté […] : car, par ce moyen, s’ils ne vont justement où ils désirent, 

 
64 Robert Harrison, Forêts: Essai sur l’imaginaire occidental, Paris, Flammarion, 2018, p. 174. 



 

51 

ils arriveront au moins à la fin quelque part, où vraisemblablement ils seront mieux que 
dans le milieu d’une forêt. 65 

Cette manière d’appréhender la forêt a créé les aménagements forestiers puisque la ligne droite 

semble être la bonne manière d’exercer son pouvoir sur celle-ci. Cependant, le Tremblant est trop 

sauvage pour se plier à cette méthode. Contrairement aux forêts québécoises, la forêt que connait 

Julienne a été aménagée. Les sentiments qui accompagnent les territoires des confins ne sont donc 

pas possibles dans les forêts françaises, car le sujet reste dans un endroit créé, construit et aménagé. 

C’est pour cette raison que Julienne se rend compte rapidement que sa méthode de pensée n’est 

pas la bonne au sein de cette nature sauvage. Julienne ne nourrit pas le but de contrôler la forêt, 

bien au contraire. Comme nous l’avons vu dans le chapitre un, elle se laisse changer au fur et à 

mesure qu’elle apprend à connaitre la forêt et Hélier. La forêt du Tremblant, n’ayant pas été 

énormément changée par les agissements humains, est trop sauvage pour que le cartésianisme 

puisse y imposer sa loi: « Il en va de même des forêts, qui cessent d’être des lieux de hasard et de 

confusion dès lors qu’une époque se donne pour mission de les maitriser et de les posséder. 66» 

L’application de la pensée de Descartes n’est donc pas possible ni souhaitable dans le cas de 

Julienne et de la forêt du Tremblant. De cette façon, elle démontre une certaine prédisposition au 

sensible et une ouverture face à ce qui est différent d’elle. 

Au début, Julienne transpose sa vision cartésienne à la forêt, la rendant ainsi remplie de symboles 

liés au savoir. Le savoir des livres est relié à la droiture, autant par la pensée des sujets que dans 

leur fonctionnement physique. Ainsi, le langage, les livres et la ligne rappellent la droiture de la 

pensée cartésienne. Cependant, cette manière d’appréhender le monde ne peut fonctionner dans un 

territoire comme la forêt du Tremblant. L’écorce des arbres, les chemins, les rivières et les végétaux 

font partie d’un ensemble de lignes non droites qui rend la méthode cartésienne impossible en forêt. 

En forêt, la droiture échoue puisque tout est fait de courbes. C’est pourquoi les sujets se rendant 

dans un territoire des confins expérimentent une métamorphose dans leur psyché. Ils doivent 

s’adapter pour réussir à habiter l’espace. Dans le roman, le changement psychologique de Julienne 

illustre cette métamorphose. Le début du récit dépeint une jeune femme qui jure avec celle que 

 
65 Ibid., p. 171. Descartes cité par Harrison. 
66 Ibid., p. 174. 



 

52 

nous suivons tout au long de la découverte de la forêt. Elle est décrite comme étant une personne 

très droite, avec de fortes convictions qui ne laissent aucune place à l’entre-deux. Sa vision très 

cartésienne teinte sa manière d’appréhender le monde. On dit d’elle qu’elle « était en tout fidèle à 

la ligne » (H, p. 65.). Sa philosophie de pensée cadre son point de vue qui se veut rationnel et droit : 

« Son esprit était un instrument de travail, dont elle exigeait tout le rendement possible. Elle lui 

laissait peu de latitude pour le vagabondage. » (H, p. 60.) Avec ces quelques citations, la narration 

sous-entend une certaine rigidité dans la personnalité de la protagoniste. Cependant, pour guérir de 

sa crise existentielle, elle change son attitude face à l’inconnu de la forêt. En effet, Julienne semble 

ouverte et attentive à ce qui l’entoure puisqu’elle pousse son esprit au « vagabondage ». Elle ne 

pense ni aux livres ni à l’écriture parce qu’elle laisse son esprit errer sans nourrir un but intellectuel 

quelconque. La forêt n’est donc pas l’endroit propice pour s’arrêter à des exercices de pensée. Elle 

doit, au contraire, ancrer son esprit dans le réel et vivre le présent de son expérience. De manière 

générale, une certaine prédisposition au sensible nous est présentée par sa façon de vivre le paysage. 

En effet, elle est soudainement émue par la nature et elle ressent de l’effroi face à l’immensité de 

la forêt. Elle étudie son environnement à la manière d’un homme des bois, et non avec ses modes 

de pensées français et cartésiens. Ainsi, ce changement de point de vue n’est possible qu’à cause 

de sa crise existentielle. En d’autres mots, les émotions de Julienne ont contribué à son métissage 

au sens où, sans ce mal-être, elle n’aurait pu ressortir changée de la forêt. 

Ainsi, c’est, plus précisément, sa crise existentielle qui provoque son déplacement et sa 

métamorphose. La raison du voyage de Julienne au Tremblant est une incompatibilité avec son 

mode de vie et ses activités. Ayant vécu en France et enseigné à Montréal, la jeune femme se sent 

à l’écart des autres et n’arrive pas à trouver sa place au sein d’une communauté. C’est à cause de 

son mal-être qu’elle veut guérir qu’elle se rend au Tremblant. Elle vit sa crise existentielle comme 

une maladie :  

Il y avait des médecins dans sa famille. Elle croyait, comme eux, que les maladies se soignent. 
Le cafard était une maladie. Elle allait soigner ça, énergiquement. Elle ne pouvait en parler 
à personne. C’était à elle de trouver le remède. Julienne ou l’architecte s’était trompée dans 
ses plans, avait mal calculé ses résistances. Quelque chose craquait et cédait en elle, et cela 
lui faisait peur. Il fallait recommencer. La solitude l’aiderait. […] Chez elle, le mal était dans 
l’esprit, à ses premières manifestations. Il fallait l’empêcher de s’étendre. (H, p. 72.) 



 

53 

Elle débarque au Tremblant avec un désir de guérir de son mal-être par la solitude que la vaste 

forêt impose. La narration montre que Julienne a pensé longtemps à son problème et que cette 

réflexion a mené à une solution. Ses vacances au Tremblant ont un but précis, celui de sa propre 

guérison. Non seulement elle croit que la solitude sera son remède, mais elle croit aussi qu’elle 

pourra, par la suite, reprendre sa vie d’avant. Elle pense ressortir grandie de cette expérience, mais 

elle ne se serait jamais doutée qu’elle changerait autant. Le mal qui est en elle la pousse à vouloir 

changer. Dans cet extrait, la jeune femme n’a pas encore vécu sa métamorphose. Toutefois, elle 

sait que c’est ce qui l’attend en forêt. Le désir de guérir de sa maladie la pousse à s’ouvrir au 

Tremblant et à son expérience. Le surnom de « Julienne ou l’architecte » utilisé dans cet extrait 

rend compte de la prédilection de la jeune femme pour la droiture. Sa vie se constitue d’étapes, de 

buts et de plans et elle comprend qu’elle s’est trompée. Ce qu’elle avait prévu n’est finalement pas 

la bonne solution donc elle doit changer de direction. Malgré sa pensée cartésienne, Julienne 

démontre une prédilection au sensible qui lui permet d’accueillir la différence. Déjà au début, elle 

ressent un changement en elle, sa droiture « craque » et « cède ». Le recommencement est de mise 

et elle se rend en forêt avec le désir de « [v]oir clair en soi » (H, p. 69).  Grâce à cette crise 

existentielle, Julienne démontre une prédisposition à l’ouverture et au sensible car elle a pour 

objectif de faire une introspection d’elle-même. Son désir de changement la mènera à abandonner 

la pensée cartésienne.  

De plus, Julienne perçoit Hélier comme un modèle lorsqu’il est question de sa relation avec la forêt. 

Elle aspire à développer ce lien qui unit le jeune homme à toutes formes d’organismes vivants. 

Pour cela, elle doit abandonner pour de bon sa vision cartésienne, car la pensée d’Hélier se situe à 

l’opposé complètement. Alors que pour Descartes, la solution pour sortir d’une forêt est la 

« déforestation méthodique67 », pour Hélier, défricher la terre ne l’intéresse pas du tout. Ainsi, la 

pensée d’Hélier ne suit pas la pensée en ligne droite que Julienne a développée par le passé. Bien 

que celui-ci ait une méthode de pensée comparée à des lignes, celle-ci ne correspond pas à la ligne 

droite de Descartes : « Sa pensée avait la ligne des eaux courantes et le dessin des feuilles. » (H, p. 

169.) L’image de la ligne de pensée est ici convoquée, mais elle rappelle la courbe plutôt que la 

droiture. Non seulement les « eaux courantes » sont constamment en mouvement, mais elles sont 

aussi changeantes. De même que les veinures des feuilles, celles-ci ne sont pas droites. Ces types 

 
67 Ibid., p. 175. 



 

54 

de ligne suivent le courant de la nature, alors que les lignes droites illustrent la rigidité. Hélier 

possède une mentalité en accord avec la mouvance et la flexibilité du territoire. À cause de cette 

mouvance constante, la pensée cartésienne est abandonnée par Julienne. En ce sens, la rigidité de 

la méthode ne correspond pas à la manière dont le Tremblant est construit. 

Lors des débuts de Julienne au Tremblant, la narration montre en quoi les modes de vie, selon les 

habitats, peuvent être différents. En effet, Julienne comprend que ses préoccupations vont changer 

au sein de l’immense forêt et c’est ce qu’elle désire pour guérir de son mal-être : 

À présent, c’était le Tremblant qui ouvrait devant elle son énorme livre à la page illisible et 
qui ne se souciait pas d’être lu, dans l’épaisse reliure de la forêt. Il ne se prêtait pas 
volontiers. Il fallait lui demander la permission de regarder ses images. Et puis, il ne 
s’agissait plus de se pencher sur les philosophes, mais d’allumer le poêle! […] Julienne en 
oubliait les citations, les comparaisons, bref, sa manière de penser. La suie qui noircissait 
les mains remplaçait l’encre du stylo. (H, p. 76.) 

Dans cet extrait, deux modes de vie sont comparés pour montrer l’écart entre le monde des livres 

et le monde des bois. Soudainement, les nombreuses habitudes que Julienne a acquises au cours de 

sa vie se reflètent dans sa vie au Tremblant, mais d’une nouvelle façon. Au lieu d’être en contact 

avec des objets liés à l’apprentissage des livres, elle se heurte à un apprentissage du présent. La vie 

en forêt nécessite l’apprentissage d’un savoir-faire qui n’était pas essentiel dans son mode de vie 

passé. Désormais, elle remplace la pensée par les gestes de survie. De plus, la forêt ne se laisse pas 

apprivoiser facilement puisqu’elle ne se livre qu’aux personnes présentant une ouverture face au 

dehors. Le Tremblant constitue, pour Julienne, un livre illisible auquel elle ne peut avoir accès à ce 

stade-ci de son apprentissage. En d’autres mots, elle ne possède pas encore le langage de la forêt 

pour la comprendre. La forêt est mise en comparaison avec le symbole absolu du savoir : le livre. 

Cette métaphore montre que le savoir peut être trouvé dans la forêt. Ce livre qui « ne se souciait 

pas d’être lu » illustre l’indépendance du Tremblant, au sens où, les humains font partie d’elle et 

non l’inverse. En ce sens, la forêt, grâce à son agentivité, prouve qu’elle n’a pas besoin des humains 

en son sein, mais qu’elle les tolère. Encore une fois, la forêt est montrée comme une entité première 

qui n’a que faire des gens qui la traversent. Ceux qui s’y intéressent y sont les bienvenus, quant 

aux autres, ils n’ont pas leur place dans son espace. Par ailleurs, la forêt permet à Julienne de revoir 

ses préoccupations. Maintenant, ses pensées s’ancrent dans le présent de l’expérience pour ainsi 

être en contact avec ce qui l’entoure. Tout d’un coup, les mouvements de base qu’elle doit faire 



 

55 

pour survivre deviennent des accomplissements en soi, puisque s’exercer à des théories 

philosophiques ne semble pas avoir d’importance au Tremblant. Au contraire, recréer tous les petits 

gestes importants du quotidien pour survivre en forêt est plus valorisant. Julienne, étant une jeune 

femme éduquée provenant d’un milieu élitiste, a été conditionnée à voir un certain prestige dans 

l’étude des philosophes et des livres. Maintenant qu’elle a changé d’habitat, elle remet ceci en 

question. En effet, ses vacances provoquent en elle un changement de pensée, puisqu’elle en oublie 

« sa manière de penser ». En fait, elle ne se concentre plus sur la beauté des mots, mais sur la beauté 

des choses. Elle prend ainsi le temps de regarder autour d’elle en passant du monde des livres au 

monde des bois. Par exemple, l’encre qui tache les mains est remplacée par le produit du feu. Ainsi, 

toutes ses préoccupations sont maintenant décentrées puisque sa manière habituelle de penser ne 

s’imbrique plus dans le nouveau cadre d’habitation qu’elle a choisi. La vision culturelle, littéraire 

et bourgeoise ne peut fonctionner dans un territoire comme le Tremblant. Julienne, par sa 

prédisposition au sensible, s’imprègne de la culture forestière et peut donc enclencher sa 

métamorphose. Ainsi, ce changement de paradigme permet à Julienne de porter attention à des 

détails nouveaux qui ne seraient pas apparus comme intéressants si elle n’était pas allée en forêt. 

Dans la ville de Montréal ou en France, il y a certains concepts qui étaient absents de sa vie, mais 

qui, au Tremblant, sont essentiels. En ouvrant son esprit à l’extérieur, elle se rend compte que la 

manière de vivre des habitants des bois est bien différente de ce qu’elle connait. 

2.4 Le silence et la lenteur dans la forêt québécoise 

La forêt québécoise s’inscrit dans plusieurs systèmes de signes comme celui de l’imaginaire 

du Nord et de la nordicité. En effet, le Nord est une direction géographique, toutefois il sous-entend 

aussi un lieu lointain, hostile, froid, sauvage et instable. Le Québec, considéré comme un pays 

nordique surtout grâce à son abondance de forêts et son froid extrême, est souvent représenté selon 

les schèmes qui régissent l’imaginaire du Nord : « Tel qu’on peut l’observer dans les différents 

genres culturels qui le convoquent, l’imaginaire du Nord, de l’hiver et du froid se déploie en un 

système de signes qui forme un ensemble cohérent posant une relation variable avec le réel.68 » Le 

Québec est une région intéressante au sens où les caractéristiques propres au Nord (froid, hiver, 

blancheur) sont présentes seulement la moitié de l’année. Pourtant, cette période crée un imaginaire 

 
68 Daniel Chartier, « Du silence et des bruits : Le Nord est silencieux », Les cahiers de la Société québécoise de 
recherche en musique, vol. 4, no 1, Montréal, 2013, p. 25. 



 

56 

assez puissant pour l’inscrire dans la liste des pays nordiques. Les concepts qui nous intéresseront 

dans cette partie sont la prédominance du silence dans les représentations de la forêt, ainsi que la 

lenteur qui se dégage de la vie des bois. Pour commencer, le silence est un thème récurrent dans 

les territoires des confins, puisque l’absence de civilisation crée une atmosphère de sérénité. Face 

aux bruits incessants de la ville, les sons de la forêt deviennent aussi apaisants que le silence. Les 

habitudes des gens du Nord relèvent d’un désir de respecter les bruits de la forêt pour ainsi préserver 

le silence qui y règne. Celui-ci fait office de loi non écrite dans le monde nordique : « Constitutif 

du monde froid, le silence sera ainsi recherché et même défendu, alors qu’en contrepartie, toute 

parole, son et bruit dissonneront avec le Nord.69 » En ce sens, les habitants vivent au sein d’un 

espace qui décourage les prises de paroles superflues pour laisser place aux bruits de la forêt. Le 

silence de la forêt n’est pas une absence de son à proprement parler puisque la multiplicité de 

végétaux et d’animaux crée des bruits qui composent l’univers forestier. En forêt, le silence est 

décrit pour signifier l’absence de sons humains. En fait, il est constitué de bruits naturels qui créent 

un sentiment de quiétude. Bien que les organismes vivants et les phénomènes météorologiques 

créent du bruit, ces sons ne sont pas considérés comme dérangeants. Au contraire, ces bruits sont 

constitutifs du monde forestier et donc du monde du Nord. Le silence est alors une caractéristique 

propre de la forêt et de l’imaginaire du Nord :  

Le silence compte parmi les caractéristiques premières de l’imaginaire du Nord : il s’insère 
dans un réseau de signes autour de l’immensité, du froid, de la neige, de la blancheur, de 
l’horizontalité, de l’éternité et de l’absence de repères, bref autour d’un lieu défini par la 
culture occidentale comme celui d’une absence humaine.70 

Le sujet ressent une dissonance lorsqu’il pénètre dans un lieu du Nord en raison des systèmes de 

signes différents de ceux de la vie occidentale et citadine. Les conversations et les opinions sont 

encouragées dans les villes, alors que ce n’est pas le cas dans les espaces des confins, puisque 

plusieurs de ces signes procurent l’idée d’une absence humaine. Dans le Nord, on ne prend la parole 

que lorsque celle-ci est nécessaire. En d’autres termes, le bavardage est proscrit dans l’immensité 

silencieuse du Nord.  

 
69 Ibid., p. 26. 
70 Ibid., p. 25. 



 

57 

De plus, la lenteur semble régir les territoires des confins lorsqu’elle est mise en contraste avec la 

vitesse de la ville. Alors qu’en ville tout doit être pensé et calculé pour ne pas perdre une seconde, 

en territoire sauvage, le temps semble ralentir. Soudain, toutes les préoccupations qui tenaillaient 

la pensée ne sont plus d’actualité puisque le déplacement dans le territoire engendre une perte de 

leur valeur. Ainsi, le temps prend une tout autre forme au sens où ce n’est plus lui qui contrôle 

l’existence. De manière générale, la façon de vivre des habitants du Nord est dictée par une 

ouverture face aux autres, mais aussi face à tout ce qui fait partie du règne végétal et animal. Louis-

Edmond Hamelin définit la nordicité mentale comme une appréhension du monde, « c’est-à-dire 

la nordicité comme un état d’esprit caractérisé par une vision positive du froid et de la neige, une 

ouverture aux autres cultures, une conception différente de la distance et du temps, une mise de 

côté des préjugés à caractère racial […] etc.71 ». Parmi tous les systèmes de signes énumérés ci-

dessus, le temps est celui qui semble le plus universel, c’est-à-dire que chaque être humain, peu 

importe sa localisation, aura une expérience du temps qui passe. Cependant, la manière 

d’appréhender le temps est différente pour les habitants du Nord, car ceux-ci ne sont pas esclaves 

de son écoulement. Plusieurs exemples dans la littérature des pays nordiques montrent que la 

lenteur est de mise. Pour cette raison, la manière dont les personnages agissent par rapport au temps 

crée une ambiance qui est typique des récits nordiques.  

Dans le roman de Le Franc, la forêt Tremblante, territoire des confins québécois72, met en scène 

les thèmes du silence et de la lenteur. Pour commencer, le silence agit comme une règle non écrite 

du Tremblant. En effet, Hélier est l’incarnation même de la forêt et de ses habitudes. Lorsque 

Julienne et lui se rendent sur la Cachée en canot, ils y rencontrent deux hommes, des étrangers, qui 

filent à toute allure sur leur bateau à moteur. Ceux-ci demandent leur chemin aux deux 

compagnons :  

 
71 Martin Simard, « Les conceptions du Nord chez les géographes québécois », Cahiers de géographie du Québec, 
Québec, vol 61, no 173, 2017, p. 257-258. 
72 Il semble important de préciser que le territoire des Laurentides et plus particulièrement le territoire du Tremblant, 
était très différent de ce qu’il est aujourd’hui. Le roman de Le Franc met en scène la forêt dans les années 1930 et, à 
ce moment, la région n’était pas la région touristique qu’elle est devenue plus tard. Alors qu’il commençait à y avoir 
quelques aménagements touristiques comme les cottages et les routes, la forêt de ce qui est appelée aujourd’hui le 
Mont Tremblant était encore assez sauvage pour parler du concept de confins. C’est quelques années plus tard que la 
station de ski du Mont Tremblant a été créée, amenant ainsi beaucoup de touristes. 



 

58 

Cette atmosphère bruyante contrastait aussi avec l’expression de camaraderie intime et 
réservée que prenaient les habitués du lac pour se saluer, de loin, d’une barque à l’autre. 
Hélier lui indiqua d’un geste de la main la direction de la rivière. Ils le suivirent des yeux. 
Le bateau faisait d’extraordinaires embardées, cognait contre les arbres flottants. […] On 
devinait des néophytes. (H, p. 126.)  

Ici, les agissements des voyageurs détonnent par rapport aux manières de vivre du monde des bois, 

puisque les arrivants n’adoptent pas le respect profond qui régit la communauté forestière. Ces 

bruits sont agaçants, car ils n’entrent pas dans le cadre forestier. Le bruit du moteur est un bruit 

artificiel qui n’est pas habituel au Tremblant, contrairement au clapotement de l’eau sur la coque 

d’une barque. Le vrombissement du moteur semble décalé des bruits naturels de la forêt (vent dans 

les feuilles, cris d’animaux, etc.). Ainsi, la manière qu’ils ont de se déplacer contraste avec 

l’atmosphère silencieuse du Tremblant et celui-ci semble souillé. Trahie, la forêt parait tachée de 

l’intervention des deux étrangers et le charme du silence est rompu. Il lui faut du temps pour se 

reconstruire :  

Ils continuèrent leur route, mais longtemps encore la voix joviale de l’intrus leur arriva sur 
la Cachée où d’ordinaire le silence était absolu, où les nénuphars semblaient endormis 
depuis des siècles à la surface de l’eau, où les hérons qui se levaient des bords, à longs 
intervalles, prenaient leurs précautions pour ne pas faire de bruit. (H, p. 127.) 

Une alliance s’est créée entre les végétaux et les animaux pour préserver le Tremblant d’une 

pollution auditive. De ce fait, cet extrait démontre que les sujets faisant partie du milieu forestier 

travaillent ensemble pour qu’un bien commun en découle. Les gens qui ne réussissent pas à entrer 

dans ce groupe sont vus comme des envahisseurs. Par conséquent, les bruits deviennent agaçants 

pour les habitants des bois et particulièrement pour Hélier, qui semble être la personne faisant 

régner l’ordre de la forêt. En ce sens, le silence est maitre sur les espaces des confins, consolidant 

ainsi la barrière spatiale entre les milieux urbains et les milieux naturels.  

Finalement, le ralentissement de la temporalité se perçoit dans le roman par l’expérience de la jeune 

fille dans le milieu. Julienne comprend assez rapidement que le temps n’a pas d’impact sur la forêt 

puisque les habitants n’en sont pas les esclaves. Après qu’Hélier ait fait quelques réparations au 

cottage de Julienne, celle-ci s’inquiète : 

-Combien vous dois-je? 



 

59 

Hélier haussa les épaules. 
-C’est correct! Je suis payé par la municipalité pour les réparages. […] 
-Mais vous venez de passer beaucoup de temps à travailler pour moi. 
-Oh! le temps!... Chez nous, on ne compte pas le temps. (H, p. 81.) 
 

Au fur et à mesure que son séjour continue, Julienne va adopter ce rapport au temps libre et sans 

convention. Hélier ne s’inquiète pas du temps qui passe ni des autres choses qu’il aurait pu 

accomplir. Pour cette raison, parce qu’il se préoccupe du maintenant et non de l’avant ou de l’après, 

l’homme des bois se situe dans le moment présent. Le récit tente de mettre de l’avant l’expérience 

du moment en utilisant les modes de vie forestiers pour en montrer les bienfaits. Julienne, grâce à 

son désir d’introspection, transforme son rapport au temps. Comme elle a été élevée dans une 

famille française et bourgeoise, la rigidité et la droiture ont toujours fait partie d’elle. Maintenant, 

son corps se libère de tous ces codes pour profiter du moment présent : « Elle, qui était toute activité, 

ne se reconnaissait plus. Elle pouvait rester des heures, assise sur la véranda, à regarder et à écouter, 

à attendre elle ne savait quelle révélation, qui viendrait du dehors. » (H, p. 77.) Grâce à son 

expérience de la région nordique, Julienne a intégré les codes de l’univers forestier et c’est dans 

cette nouvelle manière de vivre qu’elle trouve un remède à sa crise existentielle. Pour cette raison, 

l’assimilation du silence et de la lenteur faite dans ces espaces crée une altération chez le sujet. En 

d’autres termes, les caractéristiques du silence et de la lenteur qui constituent les territoires des 

confins permettent une évolution de la pensée de Julienne, la rendant ainsi plus sensible à la forêt 

laurentienne.  

2.5 La forêt sauvage  

Le territoire des confins présenté ici possède un passé très vaste au sein de l’histoire nord-

américaine. Le terme « wilderness » est utilisé, surtout aux États-Unis, pour décrire toute portion 

de terre peu ou pas touchée par l’homme. Le wilderness représente une terre pure où aucun humain 

n’aurait réussi à imposer sa loi. Très présent dans l’imaginaire états-unien, notamment grâce à la 

conquête de l’ouest, le wilderness s’est aussi imbriqué dans la culture canadienne, en raison des 

vastes étendues de terre qui s’y trouvent. Ainsi, le wilderness se présente dans les récits québécois 

mettant en scène des territoires de confins :  

Lorsqu’on évoque le terme de wilderness dans les civilisations occidentales, c’est l’image 
d’une nature vierge, originelle, à l’étendue infinie qui vient à l’esprit. On pense, 



 

60 

paradoxalement, à un paysage marqué par l’absence de l’homme, qui serait pourtant présent 
en tant qu’observateur discret. 73 

Les thèmes reliés à la solitude s’imbriquent bien souvent dans ces types de territoires. Ici, l’idée de 

nature intouchée implique une absence complète de l’humain dans ces milieux. Pourtant, un regard 

est nécessaire pour décrire tout type de territoire. Ce que l’idée de wilderness implique pour notre 

analyse de Hélier, fils des bois n’est pas l’idée que la forêt doit être vierge de tout contact humain, 

mais plutôt que l’absence d’une communauté permet de mettre de l’avant la nature. Contrairement 

aux groupes où les relations entre les différentes personnes régissent notre manière de vivre, la 

forêt, elle, préconise une relation avec le territoire qui domine les rapports aux autres. Comme nous 

l’avons vu plus haut, la relation au territoire permet une plus ample relation à soi et à son intériorité. 

En ce sens, la forêt sauvage crée un refuge pour les sujets voulant se replonger en soi et laisser de 

côté les liens humains. La forêt du Tremblant rappelle à Julienne l’idée de wilderness puisqu’elle 

n’a jamais expérimenté une forêt aussi sauvage. En France, celles-ci sont plantées en ligne droite 

et elles respectent des codes qui ont été mis en place par les gouvernements. Au Québec, la forêt 

est sauvage, naturelle et peu aménagée. Ce type de forêt rappelle le wilderness américain qui nourrit 

l’idée de la forêt Tremblante comme un territoire des confins. Bien que la forêt possède une 

végétation sauvage, elle ne fait pas de ses habitants des êtres sauvages. En effet, ils ont développé 

leurs propres relations au monde et elles sont différentes de ceux vivant au sein d’une civilisation. 

Ainsi, la forêt possède ses propres codes, lois et connaissances qui font d’elle un habitat pour 

plusieurs espèces vivantes. Malgré sa différence avec le monde civilisé, elle constitue tout de même 

un milieu de vie qui base ses codes sur son espace. Pendant longtemps, un seul type de discours 

était mis en évidence lorsqu’il était question de l’habiter en forêt. Celle-ci paraissait, de prime 

abord, hostile et dangereuse. Ce rejet de la forêt a alors créé un savoir qui ne prend pas en compte 

les minorités qui, elles, ont appris à vivre avec l’espace. En ce sens, l’inconnu relatif à la forêt 

appelle à l’imaginaire et en fait un territoire privilégié pour le conte, un territoire d’ensauvagement 

et de défis. La forêt possède donc un discours qui la prédomine en raison de sa méconnaissance et 

de l’imaginaire qui prend souvent le dessus. À l’écart des sociétés conventionnelles, elle permet 

des apprentissages différents de ceux que l’on retrouve dans les civilisations. À partir de ce moment, 

 
73 Marie-Claude Strigler, « Le Wilderness : un espace fantasmé », dans L’Espace du Nouveau Monde : Mythologie et 
ancrages territoriaux, Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 2013, p. 31. 



 

61 

il sera question de voir en quoi la forêt permet un autre type de cheminement intérieur et comment 

ces rites de passage sont illustrés dans le roman.  

2.6 Rites de passage et ensauvagement 

Alors que nous avons convié jusqu’ici les approches s’intéressant à l’espace comme la 

géopoétique et la géocritique, nous aborderons maintenant un sujet relatif à l’ethnocritique. En 

effet, l’expérience présentée dans le roman est possible grâce au territoire, mais aussi grâce aux 

rites de passage qui y sont initiés. L’ethnocritique est une branche des études littéraires qui se 

concentre sur les symboles de la culture représentés dans les romans : « L’ethnocritique se définit 

principalement, en effet, comme l’étude de la pluralité et de la variation culturelle constitutives des 

œuvres littéraires telles qu’elles peuvent se manifester dans la configuration d’univers discursifs 

plus ou moins hétérogènes et hybrides.74 » Ainsi, l’ethnocritique se penche sur les schémas, les 

thèmes ou les archétypes qui reviennent d’œuvre en œuvre et qui possèdent une base culturelle 

commune. Non seulement elle permet d’étudier les liens entre la culture et les œuvres, mais elle 

permet aussi de se pencher vers l’acte d’écriture en soi. Il ne s’agit pas de s’intéresser aux 

événements culturels d’un texte, mais plutôt de se pencher vers la culture de l’écriture : « [O]n peut 

dire que notre objet et notre propos c’est bien la culture du texte et non la culture dans le texte. 75» 

L’approche ethnocritique permet donc d’étudier les traces laissées par le texte qui sous-entendent 

une appartenance à un groupe ou à une société. Plus précisément, cette théorie s’attarde sur certains 

moments culturels importants dans la vie de tout sujet.  Les notions de rites de passage et 

d’ensauvagement développés par plusieurs théoriciens (Van Gennep, Scarpa, Fabre) illustrent, au 

sein du roman, une métamorphose des personnages principaux. Ainsi, l’ethnocritique a pour but de 

déterrer toutes les traces de culture au sein d’une représentation et de s’attarder aux schémas qui 

conduisent les personnages dans une transformation. 

Arnold Van Gennep a été le premier à distinguer les différentes phases d’un rite. Il est possible 

d’appliquer son armature à tous types de transformations, même s’il a construit sa théorie sur des 

rites liés aux changements physiques (naissance, accouchement, puberté, fiançailles, mariage, etc.). 

 
74 Véronique Cnockaert, Jean-Marie Privat et Marie Scarpa, L’ethnocritique de la littérature, Québec, Presses du 
l’Université du Québec, 2011, p. 2. 
75 Ibid., p. 4. 



 

62 

Selon Van Gennep, chaque rite de passage possède un schéma qui commence avec la phase de 

séparation et qui se termine avec l’agrégation. Ainsi, le sujet suivant les étapes a de grandes chances 

de vivre une situation de passage :  

Si donc le schéma complet des rites de passage comporte en théories des rites préliminaires 
(séparation), liminaires (marge) et postliminaires (agrégation), il s’en faut que dans la 
pratique il y ait une équivalence des trois groupes, soit pour leur importance, soit pour leur 
degré d’élaboration.76  

Ces trois phases (séparation, marge et agrégation) constituent le rite de passage terminé. Après ces 

trois étapes, le sujet est transformé en quelque chose qu’il n’était pas avant. Plus précisément, la 

phase de séparation constitue le moment où le sujet quitte son cocon pour se diriger vers de 

nouveaux horizons. En fait, c’est le moment où l’initié prend conscience de son désir d’aller vers 

l’inconnu, son désir d’appartenir à un nouveau groupe. De plus, la séparation est physique lorsque 

le sujet quitte sa région natale pour aller dans un pays différent du sien. Lorsque cette étape est 

complétée, le sujet se trouve en phase de marge. Souvent, c’est cette partie qui est, en littérature, 

la plus intéressante, puisque c’est durant cette étape que le personnage subit des épreuves. La 

deuxième phase nécessite une mise à mal du corps, au sens où celui-ci est, d’une manière ou d’une 

autre, mis à contribution. C’est le moment où le sujet doit explorer son nouveau territoire. Durant 

cette phase liminale, le personnage n’est pas tout à fait la personne qu’il était ni la personne qu’il 

aspire à devenir. Il est dans un entre-deux qui fait de lui un être difficilement classable. Après avoir 

passé les épreuves, les personnages arrivent à la troisième et dernière phase, celle de l’agrégation. 

En effet, pour qu’un rite soit complété, l’initié doit être agrégé par la société dans laquelle il aspire 

à appartenir. Lorsque la société le reconnait comme membre de son groupe, le rite se termine et le 

personnage est métamorphosé. Il a maintenant une nouvelle identité qui est différente de celle qu’il 

avait avant que le rite ne s’enclenche. Ainsi, ces étapes ont toujours le même but qui est celui de 

« faire passer l’individu d’une situation déterminée à une autre situation déterminée77 ». La théorie 

de Van Gennep propose une manière d’analyser le rite de passage pour ainsi en comprendre ses 

lignes de force. À cet égard, la confrontation avec ce qui est autre rend le changement possible. En 

 
76 Arnold Van Gennep, Les Rites de passage, Paris, Librairie Stock, 1981 [1909], p. 14. 
77 Ibid., p. 4. 



 

63 

d’autres termes, il doit y avoir déplacement, psychologique ou physique pour que le sujet se 

transforme. 

Les aventures de la protagoniste du roman de Le Franc mettent en scène un récit de changement, 

de métamorphose et d’adaptation. Sans qu’elle s’en rende compte, Julienne passe au travers de 

rites qui lui permettent de devenir une femme des bois. De ce fait, l’ensauvagement est possible 

grâce à la division entre nature et culture, c’est-à-dire que le sujet doit sortir de sa culture pour 

entrer, durant un certain temps, dans ce qu’il croit être la nature. L’ensauvagement, c’est aussi le 

fait d’abandonner, du moins pendant un temps, la ligne droite pour s’immerger dans une société de 

la ligne courbe. Van Gennep s’est intéressé aux nombreux rites présents dans plusieurs types de 

sociétés, et beaucoup d’entre eux se font par l’entremise de la forêt. La forêt est un endroit hors-

norme, où les sujets s’installent dans un entre-deux qui crée la phase liminaire. Le retour à l’état 

de nature provoque des changements chez les sujets. Mi-animaux ou mi-humains, les initiés tentent 

de survivre dans un monde auquel ils ne sont pas habitués. Par la suite, ils peuvent revenir dans la 

culture avec un savoir nouveau. Le paradoxe est frappant : le sujet doit s’éloigner de sa culture 

pour pouvoir mieux y revenir et se faire agréger par celle-ci. Ainsi, dans un rite de passage, le sujet 

doit nécessairement passer par une période d’ensauvagement. En fait, dans le roman, 

l’ensauvagement commence par l’entrée en forêt. Territoire inconnu, il est l’endroit idéal pour 

l’apprentissage. Dans le cas de ce récit, il ne s’agit pas d’un rite institué pas une communauté 

comme l’entendait Van Gennep, mais plutôt d’un rite personnel. Comme nous l’avons vu, la crise 

existentielle de Julienne procure un motif pour enclencher une transformation personnelle.  Dans 

Hélier, fils des bois, Julienne s’enfonce dans la forêt du Tremblant pour guérir de sa crise 

existentielle. En effet, sa vision cartésienne ne lui suffit plus et elle décide de s’ensauvager pour 

tenter de trouver un nouveau sens à sa vie. Elle veut s’éloigner des livres et de la rêverie pour 

s’ancrer dans le présent du milieu :  

Curieux état que celui de ne plus raisonner, de n’être plus qu’un objet fragile empaqueté 
entre les gros meubles de la nature, un objet qui voyage, qui se sent emporté […] … Plaisir 
de recevoir des coups directs, qui produisent d’immédiates meurtrissures au lieu de 
s’appliquer sournoisement à des ébranlements profonds, à des résonnances ayant une durée 
d’éternité… (H, p. 115.) 



 

64 

Le présent de l’expérience est, durant son parcours initiatique, le fil conducteur qui crée son 

changement. Ici, Julienne laisse de côté la pensée pour être en contact direct avec l’expérience du 

territoire. Ainsi, l’apprentissage de la jeune femme se fait par un rite de passage qui lui permet de 

s’agréger dans un milieu qu’elle choisit, celui de la forêt. Non seulement elle veut s’éloigner de sa 

vie en communauté, mais elle veut aussi connaitre une nouvelle manière de percevoir le monde. 

En fait, elle cherche comment se connecter au présent et elle le découvre grâce à la forêt et à Hélier. 

Pour cette raison, les trois phases du rite sont, à de nombreuses reprises, démontrées dans le roman. 

Déjà, par son déplacement de la ville vers la forêt laurentienne, Julienne enclenche sa phase de 

séparation. La forêt n’est pas son lieu de prédilection puisqu’elle n’est pas une habitante des bois. 

Elle se dirige donc vers l’extérieur et vers l’inconnu pour trouver de nouveaux savoirs. À cet égard, 

dès le début de son séjour, Julienne comprend son désir de changement : « Julienne eut plaisir à 

poser ses pieds nus sur le plancher, sortit, en vêtements de nuit, sur la véranda, chercha le soleil 

levant. Le sentiment lui vint qu’elle cherchait une orientation nouvelle. Une vie différente 

commençait, une étude qu’elle ne dirigeait plus. » (H, p. 76.) Ici, la narration montre la séparation 

que vit Julienne entre sa vie d’avant et celle qu’elle aura. En fait, le changement se ressent dans 

son intériorité par un appel vers l’inconnu. Elle ne sait pas ce qui va se passer, mais elle sait que 

quelque chose s’est enclenché. Cette « orientation nouvelle » va de pair avec la vie des bois, 

puisqu’ici les priorités ne sont pas les mêmes que dans son ancienne vie. Au Tremblant, l’ancrage 

dans le moment présent permet une relation au monde dénuée de contraintes. En d’autres termes, 

Julienne ne contrôle pas le changement, c’est la forêt qui le permet. Prenant conscience du passage 

qui s’opère, elle laisse la forêt la guider pour rendre son apprentissage plus sensible.  

La phase de marge est, comme nous l’avons vu, l’étape principale puisqu’elle est le vecteur de 

toutes les énigmes et les épreuves. Sa métamorphose est possible grâce à la phase liminale. En 

marchant en forêt, en allumant le poêle et en écoutant les sons, elle se place dans une position 

liminale qui n’est possible que parce qu’elle ne vient pas de ce milieu. Par ailleurs, la phase de 

marge est caractérisée par un entre-deux qui met Julienne dans une position inclassable. Elle n’est 

pas une habitante des bois, mais elle n’est plus la jeune érudite française non plus. Son changement 

est déjà enclenché : « Lac sans nom! tu étais là, ainsi qu’un filtre puissant, entre l’âme et le flot de 

la vie qui roule vers elle. […] La vie antérieure s’effaçait : on avait l’impression d’une nouvelle 

naissance. » (H, p. 188) Dans cet extrait, l’évolution de Julienne est en train de se produire. Durant 



 

65 

son séjour, elle se moule à la vie des bois et cela lui permet de renaitre. En fait, au moment où elle 

contemple le lac, elle est en train de changer. Cette renaissance est une façon de montrer son 

évolution au sein du Tremblant. Désormais, elle oublie sa vie en France, elle omet les nombreuses 

études qu’elle a faites pour se concentrer sur le présent. Chaque partie de son apprentissage de la 

forêt contribue à la nouvelle personne qu’elle aspire à devenir. Elle envie Hélier, car elle veut 

secrètement, elle aussi, appartenir à cette forêt : « Le Tremblant lui inspira le regret de le découvrir 

trop tard. Il eût fallu avoir grandi avec lui, acquis sa dureté et sa stabilité, connu une jeunesse 

parallèle aux barrières de ses montagnes. » (H, p. 162.)  Même si elle croit, au début, que la seule 

manière d’être comme lui est de provenir du milieu, elle se rendra compte, durant sa phase liminale, 

qu’elle peut atteindre une connaissance de la forêt qui fera d’elle une habitante des bois. La forêt 

lui fait comprendre, tout au long de la phase liminale, qu’elle peut apprendre et que les savoirs de 

la forêt ne sont pas innés, au sens où, Julienne, avec son ouverture d’esprit et son désir d’apprendre, 

peut devenir une fille des bois. Pour elle, la forêt devient une énigme dont elle veut percer les 

secrets. 

Au moment de l’agrégation, il semble que le fil conducteur de la théorie de Van Gennep ne 

s’introduit pas tout à fait dans le rite de Julienne. En fait, il y a bel et bien un rite terminé, mais là 

où une société d’humains devrait agréger la jeune femme, celle-ci se retrouve agrégée par un milieu 

et non par une société. Comme plusieurs théories littéraires, sociales ou psychologiques de ces 

années, les points de vue sur le monde ont été énormément anthropomorphisés. En ce sens, pour 

Van Gennep, une société composée d’humains est la seule manière d’aboutir à la fin d’un rite de 

passage et ainsi la seule manière d’atteindre le bonheur d’appartenir à un groupe. Au même titre 

que l’altérité humaine et l’altérité végétale, la conception même de la forêt du Tremblant ne renvoie 

pas à une image d’une forêt ordinaire. En effet, elle semble dotée d’une agentivité. N’étant pas tout 

à fait un personnage en soi, elle aide pourtant Julienne dans sa quête de soi et la guide, de façon 

consciente ou non, dans ses propres décisions. Nous verrons plus précisément le rôle que possède 

la forêt dans la guérison mentale de Julienne dans la prochaine partie. Ainsi, cette forêt/divinité, ou 

cette forêt/entité, constitue un milieu de vie dans lequel un nombre infini d’organismes vivent, 

incluant quelques humains, beaucoup d’animaux et une infinité de végétaux. Julienne choisit ce 

milieu de vie, et l’entité regroupant tous ces organismes vivants l’accepte en son sein. La forêt est 

la force qui crée les habitats et les rencontres entre tous les êtres vivants du monde forestier. 



 

66 

Cette dernière phase, celle de l’agrégation, se déroule lorsque les vacances de Julienne se terminent. 

Elle se rend chez Hélier pour lui dire adieu. La narration, durant ce passage, nous livre les pensées 

de Julienne par son indécision face à ce qu’elle veut profondément et ce qu’elle doit faire selon la 

société. En effet, elle sait que la sphère dans laquelle elle évoluait avant voudrait qu’elle aille vers 

un homme comme Renaut et une vie en France. Toutefois, au fond d’elle, elle veut une vie dans la 

forêt avec Hélier. Alors que la jeune femme le contemple de loin, elle semble réaliser à quel monde 

elle appartient vraiment : « Il était encore temps de faire volte-face, de substituer le commandement 

du monde à celui de la forêt. Le monde eût approuvé… Julienne s’entêta contre le monde, dont les 

lois et les préjugés disparaissaient, ainsi que des accidents de terrain sous les plis épais du sol 

forestier. » (H, p. 262.) Le rite initiatique de Julienne prend fin avec le changement d’autorité qui 

est ici présenté. La jeune femme substitue les lois du monde aux lois de la forêt, car elle change de 

type de langage. Elle se transporte dans un nouveau monde, ayant ses propres lois et ses propres 

codes. Elle laisse de côté « les lois et les préjugés » qui constituent les fondements de la culture 

française, car elle ressent un profond trouble. Julienne ne veut plus faire ce qu’on attend d’elle, au 

contraire, elle veut appartenir au monde qui l’anime. Cette évolution comporte une métamorphose 

identitaire qui transforme la jeune femme en une habitante des bois. Quelques phrases plus loin, la 

forêt agrège finalement Julienne :  

Ce n’était pas la première fois qu’une femme prenait parti contre le monde et décidait de sa 
destinée, mais le plus souvent en vase clos, à l’abri d’une chambre, d’une ville, à l’abri 
d’elle-même. Ici, elle n’avait pas à se cacher. Les arbres distribuaient une infinité 
d’approbations. (H, p. 262.) 

Ainsi, la forêt agrège Julienne dans sa décision de vivre en son sein. La jeune femme est acceptée 

par le milieu qu’elle a choisi, son rite initiatique peut donc prendre fin. Non seulement elle choisit 

de vivre avec Hélier, mais elle décide aussi d’adopter la forêt comme habitat. En choisissant de 

vivre son amour avec Hélier, elle choisit aussi la forêt Tremblante. En bref, c’est de cette façon que 

le rite d’initiation conduit le récit grâce à l’apprentissage de Julienne et son désir d'appartenir à un 

autre monde que le sien. C’est aussi pourquoi la théorie de Van Gennep n’est pas tout à fait 

respectée, puisque la forêt n’est pas une société. Ici, le rite d’initiation ne se conforme pas 

totalement au schéma de Van Gennep puisqu’il s’agit d’un rite personnel, et non un rite imbriqué 

dans une société. Sa crise intérieure l’a poussé à changer de monde et à se retirer de la société. 



 

67 

C’est pour cette raison que son rite personnel est agrégé par un milieu, celui de la forêt. Elle n’aurait 

pu se faire agréger par une société alors que son but premier était de la quitter. 

2.6.1 Rite de l’amour et du devenir homme 

Cette partie se concentrera sur le rite de passage amoureux complété par Hélier grâce à sa 

rencontre avec Julienne. En effet, les deux rites se mélangent et se superposent puisque leur 

métamorphose se fait grâce à la présence de l’autre. D’entrée de jeu, l’apprentissage du devenir 

homme et du langage amoureux se fait par l’imaginaire des oiseaux. Dans son article intitulé « La 

voie des oiseaux : Sur quelques récits d’apprentissage », Daniel Fabre étudie les nombreux rites de 

passage chez les hommes. Il démontre que, la plupart du temps, l’apprentissage des garçons se fait 

grâce à la métaphore des oiseaux et au champ lexical qui le constitue. L’article ayant été écrit en 

1986, il est toujours d’actualité aujourd’hui, malgré les transformations que la société a subies. Ce 

que Fabre appelle la voie des oiseaux symbolise l’apprentissage du devenir homme ainsi que le 

langage amoureux acquis lors de la puberté. Cette période constitue un moment charnière, c’est-à-

dire un moment où quelque chose change et oblige, d’une certaine façon, le personnage à grandir 

et à acquérir de nouveaux savoirs. Ainsi, le jeune garçon en quête de changement ressent le puissant 

désir d’aller explorer la nature, d’aller dénicher des nids d’oiseaux ou d’explorer la terre. Ce qui 

est montré ici renvoie à l’imaginaire de l’ensauvagement que nous avons vu plus tôt, c’est-à-dire 

que le jeune garçon s’éloigne de ce qu’il connait pour acquérir un nouveau statut. En effet, il se 

sépare de sa communauté et des règles pour mieux apprendre son savoir d’homme. La voie des 

oiseaux fonctionne donc comme un schéma dans lequel plusieurs étapes du parcours de vie des 

hommes sont représentées. En fait, ce sont des métaphores implantées dans la culture et qui 

reviennent, de livre en livre, pour signifier métaphoriquement l’apprentissage :  

[L]a voie des oiseaux [est] une coutume majeure dans notre société et jusqu’à une société 
toute proche. Elle produit, de la sensation au savoir-faire, une maitrise particulière du 
monde naturel et elle inaugure, d’un même mouvement, une transformation de la personne 
au moment où il convient de « faire les garçons », de produire en eux les manières d’être 
de leur sexe.78 

 
78 Fabre, Daniel, « La voie des oiseaux : Sur quelques récits d’apprentissage », L’Homme, n° 99, 1986, p. 17. 



 

68 

 Ainsi, le savoir relié aux oiseaux illustre l’apprentissage des savoirs d’hommes, comme leur virilité 

et leur langage amoureux. De plus, lorsqu’un garçon est métaphoriquement associé à un oiseau, 

cela signifie qu’il est devenu un homme et qu’il a acquis tous ses savoirs. D’ailleurs, le langage 

amoureux se traduit de plusieurs façons, notamment par le cri : « L’oiseau est, par excellence, un 

être parleur. Chaque espèce est d’abord reconnue par son cri qu’une formule traduit en langue 

humaine.79 » L’oiseau chante pour séduire la femelle tout comme l’homme. De la sorte, cette 

métaphore du chant ou du cri symbolise la liaison amoureuse à venir entre le garçon et la fille. 

Dans cette phase, l’homme et la femme se rejoignent puisque, initialement, la femme est exclue de 

la voie des oiseaux : « Mais ce temps des oiseaux qui sépare les sexes, qui fait leur différence, est 

aussi celui où s’acquiert le langage qui les rapproche, langage du courtisement, du désir, de la 

passion.80 » De cette manière, la voie initiatique des hommes passe donc par l’imaginaire des 

oiseaux, des dénicheurs et des chants pour acquérir le statut complet d’homme agrégé dans sa 

société. Cette initiation devient un passage de garçon à homme grâce à l’acquisition du savoir 

amoureux. 

Hélier est un homme accompli dans son propre milieu, c’est-à-dire celui de la forêt. Il est un homme 

de tous les métiers et un être de référence dans son domaine. Toutefois, il n’a pas acquis le langage 

amoureux, n’ayant jamais rencontré une femme qui l’intéressait. Son isolement dans la forêt 

québécoise fait de lui un être sous-initié par rapport au savoir des hommes et au savoir amoureux. 

Lorsqu’il rencontre Julienne, sa vision de l’amour change progressivement. Maladroitement au 

début, il tente de se rapprocher d’elle. Le roman met donc en scène, en second plan, une relation 

amoureuse entre Julienne et Hélier qui est caractérisée par leur apprentissage en tant qu’homme et 

en tant que femme. En effet, Hélier s’ensauvage par sa relation avec Julienne, car elle lui permet 

de connaitre l’amour et de prendre la voie des oiseaux. Hélier, ne faisant pas partie de la société 

citadine ou rurale, ne possède pas les mêmes codes de conduite que celle-ci. D’ailleurs, il ressent 

un écart face aux citoyens qui viennent en vacances au Tremblant puisqu’il n’a aucune empathie 

pour les gens qui ne montrent pas de respect envers la forêt. Par son appartenance au Tremblant, il 

se distingue des voyageurs qui entrent dans la forêt pour le plaisir. C’est pour cette raison que le 

lecteur ressent une distance entre Hélier et Julienne au début, puisque les deux protagonistes ne 

 
79 Ibid., p. 20. 
80 Ibid., p. 14.  



 

69 

proviennent pas du même milieu. Ils ont donc des modes de vie très différents. Dès le début de leur 

rencontre, Hélier emmène Julienne au cottage de la Baie-des-ours pour lui montrer la cabane dans 

laquelle elle vivra durant l’été. Hélier place les meubles et sort une table de bois sur la véranda : 

« C’est pour les repas, dit-il. Les gens de la ville aiment à manger dehors, comme les oiseaux. » 

(H, p. 58.) L’imaginaire des oiseaux appartient aux personnes évoluant dans une civilisation. En 

fait, les habitudes des gens de la ville sont très différentes de celles des habitants des bois. Avec 

cette affirmation, le lecteur comprend que Hélier est exclu de la société citadine ou rurale. Il y a 

donc un écart qui est montré entre Hélier et Julienne. Un deuxième extrait illustre ce fort 

espacement entre les modes de vie. Généralement, les oiseaux sont caractérisés par leur vol, leur 

plumage et leur chant; trois des caractéristiques qui s’appliquent au devenir homme. Les jeunes 

garçons voulant apprendre les savoirs amoureux doivent apprendre à dénicher des nids et donc à 

grimper aux arbres. En d’autres termes, le sujet doit être capable de s’élever. Pourtant, Hélier, 

homme des bois, reste au pied des végétaux. Par ses occupations, il n’a pas la chance de s’envoler 

métaphoriquement comme les oiseaux : « Là-haut, les oiseaux chantaient dans les branches : en 

bas, lui, Hélier, parcourait la forêt en tous sens, caressant de ses mains pendantes les herbes 

sauvages […]. » (H, p. 46.) Hélier est donc un être ensauvagé par rapport à son savoir des oiseaux. 

La distance est encore une fois perceptible dans cet extrait grâce à la verticalité des deux sujets. 

Très clairement, la position des sujets est mise en évidence. Hélier, en bas, est comparé aux oiseaux, 

qui eux sont au-dessus de lui. De ce fait, la narration nous montre tranquillement sa phase de 

séparation puisqu’avec l’arrivée de Julienne, Hélier réalise qu’il est différent d’elle. La séparation 

du jeune homme ne se fait pas par le déplacement dans un autre milieu, mais plutôt par le 

déplacement de ses habitudes. En d’autres termes, avoir une attirance pour Julienne le place dans 

une position liminaire puisqu’il n’a jamais vécu cette expérience. Le lecteur comprend qu’il ne 

possède pas les mêmes visions que les gens de la civilisation. Cependant, le but d’Hélier n’est pas 

d’acquérir les méthodes et les modes de pensée de ces groupes. Le jeune homme n’ayant jamais 

vécu l’amour, tente de se pencher sur la question :  

Il n’avait pas, comme il croyait, perdu l’amour. L’amour ne bougeait pas de place. C’était 
l’homme qui s’était égaré dans les divers visages qu’il lui avait plus de revêtir. Il ne se 
reconnaissait plus au milieu de temps de lignes brouillées. Il devait revenir, la face en 
dedans, à son entité, se ramener des quatre coins du paysage et tendre aux contours flottants 
de lui-même le miroir massif de l’amour. (H, p. 114.) 



 

70 

Ici, il y a un changement de registre qui est présenté grâce aux habitudes d’Hélier. En fait, pensant 

avoir « perdu l’amour », il réalise que l’arrivée de Julienne a déclenché des sentiments qui l’ont 

amené à se questionner sur l’amour. Lui aussi doit faire une introspection pour se retrouver et ainsi 

développer son désir d’aimer et d’être aimé. Alors que son esprit vagabondait partout dans la forêt, 

il doit revenir aux fondements de soi pour s’introduire à l’amour. C’est donc l’arrivée de Julienne 

qui enclenche son ensauvagement et son apprentissage du langage amoureux. Vers la moitié du 

roman, Renaut apparait dans la vie de Julienne, venant déranger la relation qui se bâtissait 

tranquillement entre elle et Hélier. Le savoir des oiseaux, le savoir du courtisement que Hélier 

ignore toujours, est mis en contraste avec les habitudes du nouvel arrivant. En effet, Renaut possède 

des techniques de séduction contrairement à Hélier.  Non seulement il a toujours vécu en ville, 

mais il a aussi côtoyé des groupes d’hommes toute sa vie, des hommes accomplis qui lui ont, d’une 

certaine manière, montré la voie des oiseaux. Renaut est maintenant en vacances au Tremblant 

parce qu’il a obtenu un poste de secrétaire de la Ligue des Relations internationales, au Québec. 

Jeune aristocrate, il fait partie de la sphère mondaine française et québécoise. Dès le début des 

retrouvailles de Renaut et de Julienne, l’imaginaire des oiseaux est convoqué. Renaut habite un 

cottage situé en face de celui de Julienne, mais le lac les sépare. Au petit matin, elle entend ce qu’il 

se déroule chez son voisin de l’autre côté du lac : « Le matin, au saut du lit, il courait se baigner 

dans le lac, et Julienne entendait, du fond de la Baie-des-Ours, le bruit de ses plongeons ou des 

bribes d’opéra. » (H, p. 142.) Déjà, Renaut chante de l’autre côté de la Baie-des-Ours et les bruits 

se rendent jusqu’à Julienne. Le chant est convoqué dans la séduction de Julienne comme un oiseau 

usera de ses charmes pour séduire l’autre sexe. Un peu plus loin, ce leitmotiv est utilisé lorsque les 

lounes se déplacent du cottage de Renaut jusqu’à celui de Julienne:  

Les lounes traversaient la Baie-des-Ours, là-bas, dans la direction du cottage de Julienne. 
Et grisées de la hardiesse de leur entreprise, elles riaient d’un rire frais, mouillé, légèrement 
saccadé, un rire qui va se changer en larmes, un rire de jeune fille. On eût dit qu’un chant 
d’alouettes parcourait horizontalement le Tremblant, à fleur d’eau. (H, p. 142.) 

Ici, le désir de Renaut se remarque par l’imaginaire des oiseaux, rendant ainsi les lounes porteuses 

d’un message. Les habitants des bois utilisent le mot « loune », dérivé de l’anglais loon pour 

désigner un huard. Bien que les huards soient reconnaissables par leur cri hors du commun, ce sont 

des volatiles qui ressemblent à des canards. En effet, ici, les lounes glissent sur l’eau en empruntant 

un parcours qui débute au cottage de Renaut et qui termine au cottage de Julienne. De plus, celle-



 

71 

ci entend Renaut chanter de son côté du lac et il est ensuite dit « qu’un chant d’alouettes parcourait 

horizontalement le Tremblant ». L’alouette est reconnue pour être un oiseau très bruyant. En fait, 

lorsque celui-ci chante, il a pour but de séduire une femelle. Nous voyons donc ici que l’imaginaire 

de l’oiseau prend tout son sens lorsqu’il est question des sentiments de Renaut puisqu’il chante, 

métaphoriquement et physiquement, pour la séduire. De ce point de vue, Renaut utilise sa voix 

pour entrer en contact avec Julienne, contrairement à Hélier. Les deux hommes veulent être avec 

Julienne, toutefois, ils n’offrent pas le même type de connaissance. Comme il a été mentionné plus 

haut, Julienne apprend les savoirs de la forêt avec Hélier, ce qui est impossible avec Renaut. Même 

si elle fait plusieurs promenades en forêt avec le Français, celui-ci ne possède pas les connaissances 

requises pour comprendre le monde des bois. Alors que Julienne montre un désir de métissage face 

à son mode de pensée, Renaut, lui, considère son voyage au Tremblant comme une simple aventure. 

Il ne nourrit pas le désir de comprendre le langage forestier :  

Renaut faisait des entailles aux arbres avec un couteau de chasse. Il était extrêmement 
prudent, et quand il s’arrêtait un instant pour chercher la route, on pensait qu’il avait l’air 
de déchiffrer un code. On ne perdait pas de vue avec lui qu’on pouvait s’égarer. Quand on 
était sous la conduite d’Hélier, on se contentait de le suivre : en arrière de Renaut, on cassait 
des branches, sans trop de bruit. (H, p. 145.) 

Pour Renaut, la forêt fait office de code qu’il n’arrive pas à transcrire. Il « avait l’air de déchiffrer 

un code » parce qu’il ne possède pas une carte mentale des lieux comme Hélier. De cette manière, 

le code forestier est, pour Renaut, un mystère face auquel il n’a pas de solutions et c’est pour cette 

raison que le lecteur ressent le manque de confiance de Julienne face au savoir-faire du Français. 

Elle est sur ses gardes lorsqu’elle est avec lui, car la menace de se perdre est plus présente qu’avec 

l’homme des bois. De plus, Renaut, avec sa voix, récite des poèmes allemands à Julienne, alors 

que Hélier lui apprend à utiliser ses sens pour se repérer. De ce fait, deux savoirs totalement 

différents sont présentés et c’est entre ces deux modes de connaissances que Julienne doit faire un 

choix. La technique d’Hélier diverge du chant de Renaut dans sa quête de séduction. Après 

plusieurs semaines d’attente, Hélier se rend avec Julienne au lac Vert. Ce lieu, loin des touristes, 

est un havre de paix pour le jeune homme. Il y a construit une de ses cabanes, et en entrant dans 

celle-ci, Julienne y découvre plusieurs sculptures d’oiseaux. Déjà la figure de l’oiseau revient dans 

l’imaginaire de l’apprentissage puisque, Hélier les observe, les connait et les fabrique. Une certaine 

fascination l’habite lorsqu’il est question des volatiles. Il crée des sculptures d’oiseaux et les 



 

72 

accumule dans sa petite cabane. Il semble tout de même important de souligner la différence entre 

Hélier et les dénicheurs d’oiseaux de Daniel Fabre. Alors que grimper aux arbres et voler des nids 

sont des gestes qui appellent une certaine violence, Hélier, lui, crée des oiseaux car il les porte en 

affection. C’est aussi grâce à cet art qu’il séduit Julienne. En fait, Hélier a un profond respect pour 

les oiseaux et c’est cet amour qui lui permet de créer ses figurines de bois. Il vit en symbiose avec 

eux et leur proximité rend possible les sculptures de bois. Lorsqu’il explique à Julienne sa façon 

de procéder, il en sélectionne un en particulier :  

 Il y en avait un très petit, finement taillé, au long bec acéré : un oiseau-mouche. On en 
voyait au printemps et à l’automne sur les fleurs sauvages. Il le caressa un instant entre ses 
doigts, parut hésiter, puis leva les yeux sur Julienne. 
-S’il vous plait, dit-il, emportez-le… (H, p. 228-229.) 
 

Le choix de l’oiseau nourrit ici l’imaginaire de la séduction puisque, en effet, l’oiseau-mouche est 

l’un des seuls oiseaux de son espèce à butiner les fleurs. Ainsi, ce trait distinctif rappelle la 

symbolique de la séduction. Petit oiseau très fin, il porte en lui le désir d’Hélier de se rapprocher 

de Julienne et de faire d’elle sa compagne. La technique qu’Hélier a empruntée pour charmer 

Julienne n’est donc pas la même que celle de Renaut. Alors que ce dernier tente de la séduire en 

chantant comme un oiseau, Hélier le fait en la charmant avec un cadeau qui symbolise son amour 

des oiseaux. Après ce cadeau, Julienne réalise la grande différence entre ces deux hommes. Renaut, 

par son métier bourgeois, doit mettre beaucoup d’attention sur la manière dont les gens le 

perçoivent. Être avec Renaut lui rappelle sa vie en France, ce qui fait que Julienne retrouve sa vie 

d’avant. Elle doit « se préoccuper de sa coiffure, préparer le thé, penser livres » (H, p. 161.) tandis 

qu’avec Hélier, elle apprécie la simplicité que celui-ci lui offre :  

Ainsi les hommes avaient leurs amusements : l’un se composait un costume de bal et 
s’enchantait de son chapeau à panache, de sa collerette, de son petit manteau flottant, de ses 
grands bas, de sa croix d’Alcantara pendue à un large ruban de moire verte, de son épée de 
diplomate qui faisait bien dans la circonstance. L’autre fabriquait, dans le secret de sa 
cabane, des oiseaux des îles. (H, p. 229.) 

Cette citation montre, par le fond et la forme, la différence de mentalité des deux garçons. Par le 

discours, la narration nous dépeint la différence nette entre les occupations de l’homme de la ville 

et de l’homme des bois. Aussi, dans la forme, la phrase liée aux occupations de Renaut est bien 

plus longue et détaillée que celle d’Hélier. C’est ici, par la conception même de la phrase, que nous 



 

73 

ressentons l’atmosphère de la forêt. L’énumération des attirails de Renaut rend la phrase plus 

longue et plus complexe. Pour cela, l’abondance et la spécificité des détails de ses habillements 

créent une superficialité dans la personnalité de Renaut qui jure avec le mode de vie de la forêt. Au 

contraire, la phrase reliée à Hélier est simple, courte et sans prétention puisque son activité est faite 

« dans le secret de sa cabane ». De plus, le verbe « fabriquer » associé à Hélier ne possède pas toute 

la prétention et la superficialité du verbe « s’habiller » lié à Renaut. L’homme des bois ressent une 

certaine gêne à exhiber ses prouesses alors que Renaut veut à tout prix les montrer au monde entier. 

De cette façon, la mise en relation des deux jeunes hommes permet de rendre compte de modes de 

vie différents. Ce mouvement vers Julienne correspond à la phase de marge d’Hélier puisque, d’une 

certaine manière, il se met en danger, un danger de rejet. Ces tentatives de séduction se résument 

à se promener avec elle, lui apprendre ce qu’il sait sur la forêt et surtout lui donner des cadeaux 

symboliques. 

Pour lui aussi, son ensauvagement arrive à son terme. Lorsque Julienne le regarde, à la toute fin du 

récit, il est debout sur une grande pierre et il se tient droit en regardant le paysage. L’élévation nous 

donne un premier indice de sa métamorphose, puisqu’il était toujours représenté au pied des arbres. 

Ensuite, alors que Julienne le regarde attentivement, elle dit de lui que son « regard brillait, doux 

et renfoncé, à la façon d’un regard d’oiseau de nuit, ou d’une lanterne d’orage » (H, p. 258.). C’est 

la première fois, durant tout le roman qu’Hélier est comparé à un volatile, car il a enfin pu terminer 

son ascension de la voie des oiseaux grâce aux sentiments qu’il a développés pour Julienne. Non 

seulement il a désormais acquis le langage amoureux, mais il est aussi prêt à se lier à Julienne. 

Comme nous l’avons proposé plus haut, la communauté pensée par Van Gennep est ici remise en 

question pour que la forêt soit reconnue comme une entité qui peut agréger les humains dans un 

groupe autre qu’humain. Pour terminer son rite de passage, il doit y avoir une agrégation de la forêt 

auquel il appartient. Le milieu de vie d’Hélier a toujours été façonné par les arbres, les végétaux et 

les animaux. Lorsqu’il voit Julienne, il obtient un accord tacite de la forêt vis-à-vis de sa nouvelle 

métamorphose : « Il ramena son regard des lointains. Car les lointains venaient de répondre. Il 

n’avait osé formuler un désir. Il avait laissé à l’espace le soin de l’agréger. Et l’espace lui renvoyait 

doucement, lentement, cette vision. » (H, p. 264.) La forêt accepte sa décision et inclut aussi 

Julienne dans son milieu. Elle agit comme une entité exerçant une force sur eux. Le récit se referme 

donc sur l’agrégation des deux protagonistes du roman. Julienne peut maintenant appartenir à la 



 

74 

forêt et Hélier devient un homme par l’acquisition de son savoir des oiseaux. L’espace de la forêt 

referme son emprise sur les deux personnages pour les garder en elle et continuer de les guider 

dans leurs décisions : « Par-dessus l’épaule de Julienne, il ouvrit les yeux, il regarda la forêt. Et la 

forêt pénétra son regard, se fondit en lui, l’épousa, le caressa, l’approuva, puis se referma dessus 

comme une paupière. » (H, p. 266.) La forêt, Hélier et Julienne font partie d’un même ensemble 

qui leur permettraient de trouver ce qui leur manquait. En bref, ce sont ces apprentissages qui ont 

conduit les sujets à se découvrir eux-mêmes et à sortir ainsi de leur propre ensauvagement.  

En somme, l’entité forestière présente dans le roman est sujette à plusieurs types de discours qui 

forgent la manière de percevoir la forêt. En effet, le Tremblant permet plusieurs expériences que 

les personnages ne peuvent vivre sans être inscrits dans ce milieu. Ainsi, par le lieu lointain, 

sauvage, silencieux et lent, Hélier et Julienne peuvent se métamorphoser et devenir les habitants 

qu’ils aspirent à devenir. Alors que la prise de conscience de la vie en forêt est une partie importante 

du roman, il est aussi nécessaire de prendre en compte le mode d’habiter qui est possible au 

Tremblant. Non seulement le parcours est différent, mais aussi la manière qu’ont les sujets 

d’habiter le monde. Il sera question, dans le prochain chapitre, de voir comment l’entité forestière, 

avec toutes les caractéristiques étudiées au chapitre 2, crée une nouvelle façon d’être au monde.  

 

 

 

 

 

 



75 

CHAPITRE 3 

Les différents modes d’habiter en forêt 

Dans ce chapitre, il sera question des différentes manières d’habiter un territoire des confins. C’est 

ainsi que peut être conçue en effet la forêt laurentienne des années 1930 possédant une végétation 

très dense qui force les sujets à changer leurs habitudes et leur mode de vie. Grâce à l’analyse des 

parcours, des cartes et de la cabane, nous montrerons comment la jeune femme réussit à se 

métamorphoser en une habitante des bois. Voulant toujours être plus proche de la forêt, elle se 

construit un rapport au monde qui amène plusieurs connaissances forestières. En d’autres termes, 

les différents modes d’habiter qu’elle développe durant ses vacances participent à la découverte de 

soi et à la guérison de sa crise existentielle. 

3.1 Habiter la forêt par le déplacement 

Dans cette partie, nous nous intéressons à la dimension spatiale de l’habiter et du mouvement. 

En fait, depuis l’émergence des théories de l’espace, plusieurs chercheurs se sont penchés sur la 

question de l’habiter en mouvement. Selon cette optique, le déplacement à la surface de la Terre 

permet de se découvrir soi-même et d’ainsi trouver sa place. Olivier Lazzarotti s’intéresse aux 

modes de déplacement du sujet dans le monde et propose de penser l’habiter en termes de mobilité. 

Selon lui, le mouvement au sein d’un milieu apporte une connaissance de soi qui enrichit notre lien 

avec la Terre. De ce fait, la relation première que tous les sujets développent est l’habiter puisque, 

peu importe leur culture ou leurs référents, ils habitent chacun à leur manière le monde. De la sorte, 

Lazzarotti introduit un mode d’habiter liant le corps et la pensée à la géographie :  

Nous ferons l’hypothèse que l’expérience géographique du monde est celle du corps 
traversé par le monde tout autant que celle du corps dans le monde. […] Nous voudrions y 
voir […] la possibilité d’une pensée par le corps, celle de l’exploration d’une pensée 
sensible, formulée et écrite, transmise et accessible par lui. Penser? Localiser, orienter, 
nommer, articuler, entre autres.81 

De cette manière, Lazzarotti promeut une ligne de pensée constituée par la géographie. Sans un 

rapport géographique (nommer, localiser, orienter), le sujet ne peut pas habiter le monde de 

 
81 Olivier Lazzarotti, Habiter, la condition géographique, Paris, BELIN, 2006, p. 19. 



 

76 

manière sensible. Ainsi, le corps et le monde se façonnent l’un l’autre. Olivier Lazzarotti, dans son 

essai Habiter, la condition géographique, s’écarte des théories plus connues qui s’intéressent 

seulement à l’habitation. Lazzarotti propose trois dimensions spatiales qui créent l’habiter par la 

mobilité. En effet, il y a la composante locale, la composante territoriale et la composante mondiale. 

La composante locale renvoie à un choix d’emplacement précis, à une circonférence dans laquelle 

les sujets décident de s’établir ou, tout du moins, d’y inscrire un emplacement. C’est un endroit qui 

se détache du monde, c’est-à-dire un endroit envers lequel le sujet a un attachement émotif. En fait, 

la composante locale détermine les places clés qui permettent de se réfugier dans un endroit : « Le 

rapport entre l’individu et le lieu prend la forme de l’emplacement : le sujet se ménage une place 

dans le monde, il s’approprie un lieu qu’il considère comme “le sien”, il s’identifie à un certain 

emplacement.82» Un peu comme un refuge, la composante locale s’inscrit dans un endroit. La 

composante territoriale, qui est, elle, mobile, complémente l’immobilité de la composante locale 

pour enrichir un rapport à l’espace qui n’est pas binaire. Le territoire et le lieu sont des entités qui 

tendent à s’opposer, mais qui peuvent, en fait, s’entrecroiser : « Si le lieu relève d’une logique de 

l’immobilité, du confort des situations connues, nommées donc reconnues dans le monde, le 

territoire s’apparente, quant à lui, davantage à la mobilité, au déplacement comme franchissement 

des horizons locaux et à la circulation des hommes. 83 » Le but serait donc de dépasser cela : « Les 

lieux ne sont immobiles que relativement à la mobilité des territoires ; les territoires ne relèvent de 

la mobilité que rapportés aux lieux.84 » En ce sens, le territoire, tout comme le lieu, nécessite à la 

fois de la mobilité et de l’immobilité ; l’un n’exclut pas l’autre. Le territoire impose aux habitants 

un déplacement qui les oblige à percevoir le monde qui les entoure. Ainsi, « entièrement soumis 

au mouvement, toujours fluctuant, le territoire ne peut être que traversé85. » C’est donc par le 

parcours que le sujet habite le territoire. L’habiter passe par la prise de conscience du milieu comme 

étant une pratique changeante qui nécessite des adaptations. La composante mondiale, quant à elle, 

rend compte d’un appel vers le monde ou d’un élan vers l’horizon. Alors que certaines personnes 

recherchent le confort et le connu dans de nouvelles destinations, ceux qui habitent par la mobilité 

vont chercher à entrer en contact avec le méconnu. De ce fait, leur vision du monde change et ils 

 
82 Ibid., p. 34-35 
83 Lazzarotti, op cit., p. 56. 
84 Ibid., p. 56. 
85 Ibid., p. 35 



 

77 

apprennent de nouvelles manières d’être en contact avec ce qui leur est extérieur : « C’est la tension 

entre l’ici et l’ailleurs, entre le point où se situe le sujet et ce qui échappe à son regard, qui 

caractérise l’horizon. C’est une ligne de fuite qui apparait en creux et qui propulse l’être vers des 

zones présentant un degré élevé d’altérité. 86  » L’altérité confronte le voyageur à l’inconnu, 

provoquant ainsi un décalage avec ses savoirs initiaux. Il peut alors enclencher une transformation, 

ou tout du moins, apprendre de nouveaux savoirs. En bref, les trois dimensions de Lazzarotti ont 

des échos avec l’approche géopoétique que nous convoquons depuis le début de notre analyse. La 

prise de conscience des différentes manières d’aborder le monde montre une sensibilité au territoire 

qui est nécessaire en géopoétique. L’apprentissage du monde va de pair avec l’apprentissage de soi 

puisque l’élan vers l’inconnu permet de connaitre de nouvelles habitudes de vie.  

Il semble que, dans Hélier, fils des bois, le déplacement soit d’une importance capitale pour la 

protagoniste. Nous nous attarderons non seulement sur son voyage, mais aussi sur son désir de 

voyager. Son envie de connaitre son environnement contribue à métamorphoser son mode d’habiter. 

Julienne, grâce à ses vacances, change de monde, de territoire, de lieu et d’habitation. Son 

expérience de la forêt est donc multiple. Le pays qu’elle a choisi lui procure plusieurs manières 

d’habiter différentes de ce qu’elle connait déjà. Cela rejoint la composante mondiale de Lazzarotti 

lorsque celui-ci parle d’horizon d’altérité. En effet, Julienne est confrontée au méconnu, ce qui 

engendre de nouvelles connaissances et, plus tard, une métamorphose de son mode d’habiter. Dans 

le roman, Julienne s’expose à la fois à la nouveauté de la forêt laurentienne et à celle du pays. La 

jeune femme connait partiellement la ville de Montréal et le Canada. Elle a enseigné quelque temps 

dans une université et a tenté de s’imbriquer dans la vie culturelle montréalaise. Toutefois, elle n’a 

pas réussi à s’intégrer. Au contraire, elle ressent un écart par rapport aux Canadiens. Elle n’est pas 

capable de combler cette distance et ne le veut pas. Julienne parle des Canadiens comme 

d’une « race extérieure » (H, p. 67) avec laquelle elle ne peut créer de relations. Son dédain pour 

ce qu’elle considère comme puéril (jeu, sport, discussions) est palpable, créant une barrière entre 

elle et la communauté. Ainsi, lorsqu’elle s’installe à Montréal, elle ressent un profond mal-être :  

Puis, comme elle préparait une thèse sur le parler canadien-français, elle demanda un poste 
à l’Université MacGill, au Canada. Elle croyait que le pays de Madeleine de Verchères ne 

 
86 Rachel Bouvet, « Habiter l’espace montréalais : dynamique des flâneries géopoétiques », Interfaces 
Brasil/Canada, v. 17, n. 3, 2017, p. 35. 



 

78 

lui était pas tout à fait étranger. Il le devint davantage quand elle y débarqua. Ce fut le désert 
pour elle, un désert blanc, car le froid et la neige s’ajoutèrent à la solitude. Elle déclara 
qu’elle ne pourrait s’y habituer et s’entêta dans cette attitude. Elle ne comprit pas qu’il faut 
faire des avances à un pays pour conquérir son amitié, se laisser modeler par lui, s’efforcer 
de renaitre, emprunter quelques traits à sa propre couvée pour qu’il s’y trompe lui-même. 
(H, p. 67.) 

Dans cet extrait, une crise de l’habitation est représentée par les comportements de la protagoniste. 

Croyant que les études qu’elle a entamées sur la langue et sur une figure canadienne lui permet de 

connaitre et d’habiter un pays, elle a dû faire face à un territoire qui lui était hostile, distant et froid. 

À ce moment de son parcours, Julienne est complètement fermée à ce qui lui est inconnu. Elle 

n’accepte pas le changement et adopte une posture de repli sur elle-même. Elle repousse le Canada 

et ne comprend pas qu’il est primordial d’ouvrir son esprit pour s’adapter à un nouveau milieu. De 

ce fait, ses études sur le Canada étaient la seule chose qui la connectaient au pays et elle repoussait 

méthodiquement l’expérience. Ayant assez de connaissances sur le « parler canadien-français » 

pour en faire une thèse, elle n’avait toutefois aucun savoir sur les modes de vie québécois. La 

narration reconnait la prise de conscience qui doit être effectuée pour qu’elle puisse accueillir ces 

changements. Ainsi, elle pourra guérir de sa crise de l’adaptation. Plus tard, lorsqu’elle arrive au 

Tremblant, Julienne comprend qu’elle doit se laisser guider par Hélier et par le territoire. Cependant, 

pour en arriver là, elle a dû passer par un rejet de la vie montréalaise. Cet extrait démontre que 

Julienne était en proie à une crise existentielle en lien avec son mode d’habiter.  Ce n’était pas 

nécessairement sa vie en France ou au Canada qui créait son mal-être, mais plutôt sa façon de vivre 

dans ces deux endroits. Elle a reproduit les mêmes comportements à Montréal, ce qui l’a poussée 

à s’enfoncer dans les bois.  

3.1.1 Changement de perspective et changement de milieu 

Rester cloîtré entre quatre murs ne peut être la solution pour apprendre à habiter un territoire. 

Comme nous l’avons vu avec Lazzarotti, il est important de combiner plusieurs manières 

d’appréhender le territoire pour ainsi le connaitre dans ses moindres détails. C’est pourquoi il est 

nécessaire de combiner l’immobilité du lieu avec la mobilité du territoire. Pour avoir une 

expérience complète d’un espace, la composante territoriale et la composante locale doivent se 

pratiquer simultanément. Par le précédent extrait, nous voyons que la tactique qu’adopte Julienne 

pour habiter ce nouveau pays n’est pas la bonne. De même, ses études ne lui permettent pas de se 



 

79 

sentir à l’aise dans ce nouveau territoire. En effet, l’expérience est la solution qui lui permet de 

faire face à sa crise de l’habitation et donc de sa crise existentielle. Le voyage au Québec, qui fait 

ici office de composante mondiale, était l’une des solutions envisagées pour guérir de son mal-être, 

mais ce n’était pas assez. Ainsi, comme nous l’avons vu au cours des précédents chapitres, 

l’immersion dans un milieu et l’ouverture face à l’inconnu provoquent un changement dans la 

psyché des sujets. Le monde est toujours au centre de toute expérience. Certaines connaissances ne 

peuvent être acquises que par le déplacement dans un milieu : 

Plus banalement, on pourra constater qu’il est des apprentissages qui ne passent que par le 
regard, ceux de certaines pratiques des lieux, par exemple. Quelques gestes suffiront pour 
en donner l’idée et les moyens. […] Mais toujours, regard, gestes et paroles ne prennent 
leur sens que rapportés au lieu dans lequel ils sont énoncés et dans sa relativité.87 

À cet effet, le lieu dans lequel gestes et paroles sont produits détermine la relation entre le monde 

et l’humain. Ici, nous faisons un lien avec la composante mondiale de Lazzarotti qui constitue le 

changement de perspective face à un nouveau territoire. En fait, la pensée s’altère pour se mouler 

aux usages à adopter dans le nouvel espace. Les habitudes acquises par le passé ne sont plus de 

mise dans une spatialité qui diffère de l’original. Ainsi, l’horizon d’attente de ce voyage prend une 

ampleur beaucoup plus importante. L’apprentissage de l’habiter passe par un abandon de nos 

habitudes puisque chaque geste, pensée ou mouvement n’a de sens que s’il est produit dans un 

milieu. Si l’espace change, les comportements doivent aussi changer. Alors que Julienne, dans son 

aventure à Montréal, refusait le changement, elle est maintenant tout à fait disposée à s’ouvrir au 

monde qui l’entoure :  

La désorientation dont elle avait souffert existait toujours, mais sous une autre forme. Son 
esprit s’élargissait, s’aérait. Au lieu d’être emprisonnée dans des chemins étroits et touffus, 
qui se divisaient et se croisaient, entre lesquels elle ne savait choisir, elle s’en allait sur une 
surface liquide, illimitée, où le corps perdait jusqu’à la notion de sa réalité et de ses 
exigences. (H, p. 105.) 

Cette citation fait écho au premier extrait présenté au début du chapitre. Le mal-être est toujours 

présent, mais de manière différente. Les métaphores utilisées ici démontrent le sentiment de liberté 

que ressent maintenant Julienne. Avant, sa manière d’habiter l’étouffait. L’utilisation des 

 
87 Ibid., p. 84. 



 

80 

« chemins étroits et touffus » montre l’inconfort qu’elle vivait lors de son parcours en ville. De 

même, sa pensée prend un caractère labyrinthique, car elle semble ne pas savoir quelle voie suivre. 

Désormais, avec la clarté que lui apporte la forêt, elle se sent plus libre. Ce sentiment 

d’indépendance est illustré par la métaphore de la « surface liquide, illimitée ». Cette figure de style 

rapproche l’idée de liberté ou de légèreté à l’immensité de l’eau. Non seulement elle ne ressent 

plus l’étau qui l’enserrait, mais elle ne sent plus de barrière psychologique non plus. La vastitude 

de la forêt résonne avec l’étendue de sa pensée. Celle-ci n’est plus emprisonnée dans une méthode, 

elle peut vagabonder comme elle le veut. En fait, Julienne ressent l’immensité du monde, mais 

aussi l’immensité des possibilités. Ici, ce sont les gestes qu’elle fait dans les bois qui la mènent à 

ces conclusions. Sans le déplacement dans un territoire nouveau, elle n’aurait pu changer de mode 

de pensée. Ainsi, dans un endroit comme le Tremblant, les habitudes qu’elle a développées au 

cours de sa jeunesse n’ont plus de sens : 

Et que le savoir pesait peu! Qu’il ballotait, ainsi qu’un objet fragile, dans le cadre des 
grandes choses! Que le mystère du monde riait de la petite lumière portative que le savoir 
avait inventée. Qu’il se plaisait à souffler dessus! Que cette nature inculte noyait, dans son 
immensité, la culture que l’on croyait à l’abri en soi! (H, p. 105.) 

Le savoir enseigné par l’école et les livres est inutile dans un territoire comme le Tremblant. 

Julienne s’en rend compte et elle accueille ce changement. Ici, l’illustration de deux oppositions, 

le savoir et l’ordre naturel des choses, montre la futilité de l’érudition institutionnelle. En effet, le 

monde est opposé à la petitesse du savoir. La citation « Qu’il se plaisait à souffler dessus! » montre 

la facilité avec laquelle le territoire efface la connaissance culturelle. La nature engouffre le savoir 

et fait vaciller ses fondements. Ces phrases exclamatives dévoilent l’étonnement et le contentement 

de Julienne face à cette découverte. La forêt l’a, d’une certaine façon, mise au pied du mur, car elle 

n’avait pas d’autres choix que de s’adapter à son nouveau mode d’habiter. En bref, l’expérience 

rend l’habiter possible puisque Julienne nourrit l’envie de découvrir le territoire par le déplacement. 

La composante mondiale présente l’ouverture qu’adopte Julienne face à l’exploration de la forêt, 

et cela lui fait comprendre que le territoire doit être parcouru et traversé. Ainsi, Julienne s’approprie 

le territoire en l’expérimentant, rappelant donc la composante territoriale de Lazzarotti. 

Contrairement aux savoirs qu’elle a acquis au fil des années lors de ses études, le déplacement lui 

apporte plus de connaissances. En somme, l’habiter en mouvement nous impose la question du 



 

81 

parcours qui semble vitale dans ce roman. Non seulement Julienne se déplace dans la forêt, mais 

elle se déplace de plusieurs manières différentes et dans des endroits différents. 

 

3.2  Le parcours 

Julienne a la chance d’explorer le territoire de plusieurs manières différentes. La majorité de ses 

expéditions se font avec Hélier, mais parfois elle en fait seule et quelques fois avec Renaut. Aussi, 

elle découvre le territoire à pied, en canot ou en voiture. Elle traverse la forêt tantôt de jour, tantôt 

de nuit. Ainsi, chacune de ses expériences lui confère un type de savoir. Les déplacements de 

Julienne n’ont d’autres fins que de connaitre le territoire du Tremblant, c’est-à-dire qu’elle ne vise 

pas le but de se rendre du point A au point B. Souvent, les récits qui mettent en scène des parcours 

ont comme objectif de se rendre à un endroit, au sens où le parcours est une ligne qui permet de se 

diriger vers un point que le sujet veut atteindre. En d’autres mots, le déplacement est fait avec 

l’intention de se rendre à une destination. Ici, Julienne ne semble pas vouloir se rendre quelque 

part. Au contraire, elle fait plutôt des allers-retours. Elle explore une partie du Tremblant, mais 

revient toujours sur ses pas pour retourner à sa cabane. Ainsi, la finalité de son parcours est toujours 

de revenir à son cocon, à l’emplacement qu’elle a choisi. En fait, Julienne n’a pas le désir de se 

rendre à un endroit précis. Ses déplacements ne sont pas utilitaires. Au contraire, son déplacement 

dans le territoire vise le but de connaitre le nouveau monde dans lequel elle évolue. Ainsi, la 

composante territoriale de Lazzarotti se perçoit ici, car Julienne se déplace dans le milieu par pur 

désir de connaitre la forêt. Ses va-et-vient se rapportent à l’idée de composante territoriale qui sont 

les déplacements faits autour de l’emplacement que Julienne a choisi. Nous élaborerons l’idée de 

la cabane d’ici la fin de ce chapitre, mais il semble important de souligner les allers-retours que 

Julienne entreprend durant ses vacances. L’hypothèse est qu’elle bouge autour de son lieu 

d’emplacement, car elle ne veut pas repousser les frontières, mais plutôt trouver sa place dans le 

monde, c’est-à-dire connaitre le milieu dans lequel elle vivra le bonheur. En fait, ces déplacements 

prouvent son désir d’habiter la forêt Tremblante au grand complet. Laisser des traces dans le 

territoire contribue à une introspection qui est dictée par le mouvement. Ainsi, plus ses traces sont 

différentes, plus elle vit des expériences différentes. Il ne suffit pas de toujours prendre le même 

chemin avec la même personne. Il est nécessaire de changer de sentier, de refaire le chemin, mais 



 

82 

seul, ou avec quelqu’un d’autre, etc.  Plus les déplacements sont nombreux et plus ils sont faits de 

manières différentes, plus cela enrichit l’expérience : « Human beings also leave reductive traces 

in the landscape, through frequent movement along the same route on foot or horseback or, more 

recently, by wheeled vehicles. 88 » L’utilisation de plusieurs types de déplacements embellit 

l’expérience et permet au sujet d’explorer d’autres horizons. Par exemple, l’utilisation de véhicules 

permet d’étendre la portion de territoire à explorer. Elle permet aussi un autre type de connaissance 

du territoire, car la marche et la conduite sont des expériences très différentes. Ainsi, dans le roman, 

Julienne se déplace beaucoup à pied, mais aussi en canot. En fait, la première fois que Julienne 

explore l’immense forêt, elle le fait seule, mais à bord d’un bateau :  

Le déjeuner terminé, Julienne détacha le bateau et s’en alla prudemment le long des rives 
examiner de plus près la forêt dont l’ombre se déversait sur le lac en ruisseaux sirupeux 
d’un vert sombre. Des arbres morts, dépouillés de leur écorce, formaient un marécage 
grisâtre et flottant sur les bords. (H, p. 76-77.) 

Pour sa première exploration de la forêt, Julienne décide de réduire le risque de se perdre en 

l’examinant à partir de la rivière. Ici, elle discerne la forêt de l’extérieur, c’est-à-dire qu’elle en voit 

les contours. De la rivière, elle perçoit les bords de la forêt et la manière qu’a celle-ci de se mélanger 

à l’eau. Cette attitude d’observation donne une impression de crainte envers le Tremblant, comme 

si elle devait être prudente. En effet, elle ne se sent pas en confiance, mais l’attraction que la forêt 

a sur Julienne est plus forte que tout. Ainsi, elle l’observe de l’extérieur avant de trouver le courage 

de s’y aventurer. En bref, avant de marcher dans la forêt, son expérience en canot lui a permis de 

percevoir une facette différente du Tremblant et d’ainsi avoir une idée de ce à quoi elle ressemble. 

3.2.1 Les lignes du parcours 

 Le livre de Tim Ingold Lines s’intéresse aux questions des lignes et à la manière dont celles-

ci, en quelque sorte, façonnent le monde. Tout un chapitre se penche sur les segments du parcours 

et Ingold en vient à identifier deux types de déplacements qui forment alors deux types de traces. 

Leur but est distinct, celui du transporter (touriste) et celui du wayfarer (voyageur)89. Le voyageur 

 
88 Tim Ingold, Lines : a brief history, Oxordshire, Routledges, 2007, p. 14. 
89 Dans le cadre de ce mémoire, la version anglaise originale a été utilisée. Pour alléger le texte, nous traduirons le 
terme transporter par « touriste » et le terme wayfarer par « voyageur ». Ces deux mots rendent compte de la 
distinction entre les termes utilisés par Ingold. 



 

83 

prend le temps de vivre les déplacements et les mouvements durant son voyage. Le touriste, quant 

à lui, voit le parcours comme un déplacement utilitaire. Pour celui-ci, le déplacement est nécessaire 

pour se rendre d’un point à l’autre. En fait, le mouvement entre ses deux destinations se résume à 

l’attente du lieu à découvrir : « For the transport traveller and his baggage, […] every destination 

is a terminus, every port a point of re-entry into a world from which he has been temporarily exiled 

whilst in transit. This point marks a moment not of tension but of completion.90 » Lorsque Ingold 

parle ici de « transport traveller », il veut montrer que, pour les touristes, seule la destination compte 

car la partie du voyagement est considérée simplement comme un transport. Pour eux, il n’y a rien 

à prendre en compte lors du déplacement, puisque l’arrivée est tout ce qui importe. Toutefois, peu 

importe l’attitude adoptée lors du déplacement, la ligne du parcours reste une nécessité pour se 

rendre à la prochaine destination. Comme nous l’avons vu, pour le touriste, le parcours a comme 

but de se déplacer d’un point à un autre. Ainsi, l’attitude du touriste ne lui permet pas de développer 

son mode d’habiter par la mobilité. Contrairement au voyageur, le touriste ne poursuit pas le désir 

de laisser une trace dans le monde ni de se laisser altérer par le milieu. Il préfère rester dans le 

confort:  

Thus the very places where the wayfarer pauses for rest are, for the transported passengers, 
sites of activity. But this activity, confined within a place, is all concentrated on one spot. 
In between sites he barely skims the surface of the world, if not skipping it entirely, leaving 
no trace of having passed by or even any recollection of the journey.91 

Ici, nous avons le portrait d’un touriste qui n’habite pas le monde par le parcours. Ce type de 

personne bouge de place en place, mais avec le but de se rendre quelque part. Il ne peut laisser sa 

propre trace dans le monde puisque son déplacement n’est pas sensible, c’est-à-dire que le 

mouvement de lieu en lieu n’est pas pris en compte dans une découverte d’espace. Selon Ingold, 

habiter le parcours repose plutôt sur le principe de wayfaring puisque, selon cette perspective, les 

voyageurs prennent conscience du mouvement qu’ils font au sein du territoire. Le parcours est 

donc forgé durant le déplacement. En fait, le sujet utilise les données qu’il récolte sur le terrain 

pour créer son parcours. Celui-ci n’est pas fixe, il est au contraire mouvant. Ainsi, le voyageur 

s’adapte au territoire et ne cherche pas à le contrôler. Le mouvement en tant que tel n’est pas 

 
90 Ibid., p. 80. 
91 Ibid., p. 81. 



 

84 

compris comme un transport du point A au point B, mais plutôt comme une expérience en soi. 

Ingold soutient que les lignes de parcours que forme le voyageur lors de son expérience du terrain 

impliquent une construction de soi qui permet ainsi de mieux se connaitre : « The traveller and his 

line are […] one and the same. It is a line that advances from the tip as he pressed on in an ongoing 

process of growth and development, or of self-renewal.92 » Ainsi, l’ouverture du voyageur durant 

son parcours découle de son rapport au monde et ainsi lui permet de prendre conscience de sa 

propre expérience du territoire. L’entièreté des déplacements d’un sujet participe à un tout lui 

permettant d’évoluer en tant que personne. Non seulement le déplacement sensible provoque un 

changement de perspective, mais il entraine aussi une connaissance plus accrue du territoire. À cet 

égard, le parcours conscient amène une nouvelle manière d’habiter le monde grâce à l’extérieur : 

« And woven into their very texture, and thence into the country itself, are the lines of growth and 

movement of it’s inhabitants. Every such line is tantamount to a way of life.93 » Créer des lignes 

de parcours au sein d’un territoire compose la capacité d’habiter des sujets, c’est-à-dire que les 

traces que forment les sujets contribuent à enrichir leur rapport au monde. En fait, chaque sujet a 

son propre embranchement de ligne qui constitue son attachement au territoire. Non seulement cela 

lui permet de découvrir le milieu, mais cela permet aussi d’habiter par la mobilité. Encore une fois, 

la composante territoriale joue un rôle important dans la prise de connaissance d’un milieu tout 

comme la composante mondiale puisqu’il est question ici de voyageur. La manière de vivre est 

donc nécessairement différente et le sujet y voit une opportunité de se laisser changer par le milieu. 

Ainsi, le wayfaring comme défini par Ingold regroupe les qualités d’un explorateur observateur qui 

s’intéresse à tout ce qui englobe le territoire qu’il explore :  

[T]he traveller’s movement – his orientation and pace - is continually responsive to his 
perceptual monitoring of the environment that is revealed along the way. He watches, 
listens and feels as he goes, his entire being alert to the countless cues that, at every moment, 
prompt the slightest adjustments to his bearing. 94 

Tout mouvement est matière à réflexion. La polysensorialité que nous avons étudiée dans le 

chapitre 1 englobe cette capacité à ressentir l’extérieur. En ce sens, le voyageur ajuste sa posture 

 
92 Ibid., p. 78. 
93 Ibid., p. 82. 
94 Ibid., p. 80. 



 

85 

en fonction du territoire dans lequel il évolue. Sa pensée n’est pas rigide, donc il peut facilement 

acquérir de nouvelles habitudes. Le voyageur appréhende le territoire comme un embranchement 

de lignes ou une interconnexion de plusieurs parcours possibles :  

Indeed for the wayfarer the world, as such, has no surface. Of course he encounters surfaces 
of diverse kinds – of solid ground, water, vegetation and so on. Indeed it is largely thanks 
to the way these surfaces respond to light, sound and the pressure of touch that he perceives 
the world in the way he does.95 

Les voyageurs sont aussi sensibles à la manière dont le sol interfère avec l’expérience du milieu. 

Ainsi, tous les déplacements sont compris comme une expérience qui amène des connaissances 

différentes et riches. Le parcours n’est pas un chemin balisé dans lequel il est primordial de rester 

dans les sentiers. Au contraire, le voyageur s’écarte des chemins et explore au-delà des routes. 

À la lumière de la théorie des lignes de Ingold, nous aimerions souligner l’apparition d’une carte, 

non au sein de l’histoire, mais dans l’introduction de l’édition que nous utilisons du roman de Marie 

Le Franc. Dans la carte de la page 31 réalisée en 2008, Joliet, Royer et Villain ont représenté grâce 

à différents types de lignes les trajets réalisés par Julienne dans le récit. Ainsi, ses déplacements se 

retrouvent visuellement sur le papier, ce qui démontre l’ampleur des différents parcours qu’elle a 

effectués. Sur la carte, il y a des points qui nous indiquent l’emplacement de certains endroits. La 

Palissade est représentée tout comme le lac Tremblant, le lac Vert et la rivière de la Cachée. De 

plus, la carte illustre les endroits où Julienne s’est arrêtée et les endroits qu’elle a visités. La carte 

nous donne l’emplacement de son cottage, de celui de Renaut et de la cabane d’Hélier. Elle nous 

permet de voir la terre des Champagne, l’école, la gare et l’Hôtel Meilleur, qui est le premier endroit 

où elle a dormi à son arrivée au Tremblant. Toutefois, ce qui nous intéresse en particulier dans cette 

carte, ce sont les lignes tracées sur la feuille qui représentent les parcours de Julienne. Le lecteur 

voit le trajet qu’elle prend avec Renaut lorsqu’ils se sont perdus, sa promenade seule dans la 

campagne, sa randonnée dans Le Brûlé avec Hélier, ses balades au lac Vert, et ses expéditions en 

canot le long de La Cachée. Ainsi, l’ajout de la carte dans l’édition de cette dernière version prouve 

l’importance des déplacements de Julienne dans l’espace. Non seulement celle-ci découvre le 

Tremblant, mais ses types de parcours rappellent aussi les idées d’Ingold. Les lignes sur la carte 

 
95 Ibid., p. 82. 



 

86 

sont diversifiées tout comme la manière qu’elle a de se déplacer. Cela montre que chaque 

déplacement est unique. La carte de l’introduction crée une attente de lecture qui consiste à mettre 

à l’avant-plan l’espace dans le récit et plus particulièrement, les déplacements qui seront faits à 

l’intérieur du territoire. 

Dans le roman, le concept de voyageur rejoint le type de parcours qu’Hélier et Julienne 

entreprennent ensemble dans leurs nombreuses balades au Tremblant. Dès le début, Hélier montre 

qu’il porte une attention particulière à ce qui l’entoure. Lors de leur première randonnée, ils ont un 

but, celui de se rendre à la Palissade. Pourtant, malgré le désir de se rendre à un endroit, Hélier 

prend conscience des végétaux qui habitent la forêt :   

Parfois il s’arrêtait, et penché vers la terre, il attendait que Julienne l’eût rejoint. Il lui 
montrait un bouquet de fleurs-fantômes, faites, eût-on dit, de cire transparente, d’une grâce 
incomparable, quoique funèbres, posées sur le sol noir de la forêt inerte, ainsi qu’un faisceau 
de cierges minuscules. Il les lui désignait à voix presque basse, comme si elles eussent été 
quelque chose de sacré. […] Elle vit une petite orchidée à la hampe grêle, qui sortait d’une 
touffe de feuilles ressemblant à une peau de lézard, et se tenait seule, effrayée du sombre 
voisinage. (H, p. 87.) 

Dans cet extrait, l’homme des bois transmet son savoir concernant les végétaux à Julienne. Pendant 

son parcours, la jeune femme écoute et enregistre tout ce que son compagnon lui dit. La narration 

nous montre une sensibilité face à la nature grâce à l’agentivité des plantes qui est ici montrée :  

L’interaction plante-humain se développe parfois dans le cadre de l’intimité familière, de 
la passion amoureuse, de la curiosité scientifique, de l’obsession personnelle […]. Par 
ailleurs, la rencontre impromptue avec une plante peut relancer la narration, ouvrir un pan 
de l’histoire. De toute manière, la mobilisation agit dans les deux sens : la plante mobilise 
l’être humain tout autant que celui-ci la mobilise.96 

En effet, cette agentivité crée un fil narratif qui met en premier plan la flore des Laurentides. En 

d’autres termes, les plantes ont une vie propre et un cheminement bien à elles qui apportent une 

sensibilité environnementale au sein de l’histoire. C’est bien cette relation entre plante et humain  

que nous observons dans la citation du roman. Julienne applique des sentiments humains à une 

orchidée. De cette manière, l’orchidée est élevée au statut d’être vivant, car elle semble avoir des 

 
96 Bouvet, Posthumus, Bilodeau et Dubé, op cit., p. 24. 



 

87 

comportements humains. Elle est « seule » et « effrayée ». De même, la narration personnifie 

l’orchidée seule dans le sous-bois. Ces figures de style rapprochent les humains des végétaux grâce 

aux émotions qui sont détaillées.  De plus, la métaphore, qui rapproche les fleurs-fantômes des 

cierges minuscules, rappelle l’immense respect de la nature qui est transcrit dans le livre. Hélier et 

Julienne portent attention à ce qui va au-delà de la ligne du parcours. Ils prennent le temps 

d’expérimenter le plus possible le moment présent. S’attarder aux fleurs ne les mène pas en haut 

de la montagne, mais cela enrichit leur expérience de la forêt. La narration montre que Julienne se 

sent en communion avec les plantes et qu’elle en vient même à se mettre à leur place. Pour elle, 

chaque avancée en forêt est utilisée pour forger son nouveau lien au monde. 

La jeune femme laisse des traces au Tremblant, et ses empreintes contribuent à forger son mode 

d’habiter par le parcours. Ainsi, lorsque celle-ci fait une promenade seule vers le lac Vert, elle 

découvre une berge qui longe l’eau : « Elle osait à peine marquer ce sable vierge de l’empreinte de 

ses pas. Il devait être réservé aux dieux. […] Julienne avançait, croyant rêver. Ses pieds goûtaient 

la douceur désapprise de se poser avec confiance. Elle respirait largement, librement, dans l’espace 

retrouvé. » (H, p. 224.) Dans cet extrait, le désir de marquer le territoire pousse Julienne à se 

déplacer sur la berge. Elle ne veut pas déranger un ordre plus grand qu’elle, mais son envie 

d’atteindre un endroit intouché ou presque est plus forte. Hélier ne lui a jamais montré ce rivage et 

elle ressent un certain plaisir à l’avoir découvert toute seule. Ses pieds marquent le territoire avec 

un aplomb qu’elle retrouve dans les bois. En effet, ici, ses pas se dirigent vers la berge « avec 

confiance » puisque ses nombreux parcours forestiers lui ont permis de forger une relation entre 

elle et l’espace. Contrairement au début de ses vacances, où elle se sentait désemparée par 

l’immense forêt, elle se déplace désormais avec l’attitude des habitants des bois. Ses pas sur le 

rivage lui apportent un sentiment de liberté qu’elle a développé au cours de ses nombreux 

déplacements au Tremblant. Ainsi, parcourir et marquer le territoire comporte l’idée d’habiter par 

la mobilité et d’ainsi forger notre lien au territoire. En d’autres mots, le parcours sert à enrichir le 

mode d’habiter par la composante territoriale de Lazzarotti. Prendre conscience de l’acte de 

déplacement renforce l’importance de la mobilité dans la connaissance d’un territoire. Et plus 

encore, la théorie du voyageur d’Ingold se rapproche grandement des comportements qu’adopte 

Julienne lorsqu’elle découvre le territoire par l’attention au dehors.  

 



 

88 

3.3 Reconnaitre les signes 

La lecture d’un endroit passe par l’expérience de celui-ci. Il est possible de lire un lieu grâce 

à des cartes, mais aussi grâce aux usages typiques des gens faisant partie du milieu. En fait, le 

parcours impose une trace du passage qui permet d’habiter le lieu. En d’autres termes, laisser des 

empreintes sur un lieu géographique crée le rapport que le sujet entretient avec celui-ci :  

Trace laissée par les pas, itinéraire dessiné sur une carte, le parcours est une ligne, une 
construction de l’esprit, un projet, un plan, un préalable, une téléologie, un signe qui 
s’enracine dans une dimension géographique, topographique. C’est un mode de rencontre 
de la réalité spatiale pratiquée. Indice d’un passage, de la saisie d’un espace, l’empreinte 
laissée sur le sol donne également lieu au travail du texte, de l’interprétation, de la lecture.97 

Ainsi, le parcours peut prendre des dimensions très différentes selon le but recherché, c’est-à-dire 

que, peu importe l’objectif, le parcours permet une relation avec le monde puisque celui-ci est 

expérimenté et traversé. Le mouvement au sein d’un espace rend compte d’une connaissance qui 

peut être apprise seulement grâce à l’expérience. De ce fait, l’apprentissage d’un lieu ou d’un 

territoire par le parcours peut être fait seul ou en compagnie d’une personne ressource. Chaque 

déambulateur possède son propre rapport au territoire, que celui-ci soit un habitué ou non. Ainsi, 

les traces faites durant un déplacement peuvent être étudiées. En fait, chaque déplacement sous-

entend un lien entre le sujet et la terre et ce mouvement provoque une trace. Que ce soient des 

empreintes de pas ou des marques posées sur les troncs d’arbres, les traces peuvent être lues par 

ceux et celles ayant la compétence de les lire et de les comprendre. Il y a donc un apprentissage 

d’un nouveau langage qui doit être absorbé pour reconnaitre les signes. 

Comme nous l’avons vu dans le chapitre 1, Hélier est une personne-ressource pour Julienne. Sorte 

d’instructeur forestier, l’homme des bois lui fait parcourir la forêt Tremblante de plusieurs manières 

différentes. L’un des aspects très importants pour lui est d’empêcher Julienne de se perdre. La forêt 

est un endroit d’enchantement, mais aussi un lieu de grand danger pour ceux ne possédant pas les 

connaissances requises. Au début de son arrivée à la Baie-des-Ours, Julienne exprime à Hélier son 

désir d’explorer la grande forêt québécoise : 

 
97 Rachel Bouvet, André Carpentier et Daniel Chartier, « Introduction », dans Nomades, voyageurs, explorateurs, 
déambulateurs : Les modalités du parcours dans la littérature, Paris, L’Harmattan, 2006, p. 9. 



 

89 

-Oh! la forêt d’ici, je ne la connais guère. Je ne l’ai vue que du lac. Demain, je commence 
à explorer… 
-Ne vous risquez pas trop loin! Ceux qui prennent des chances s’écartent. Il faut connaitre 
ça pour s’y aventurer. Vous avez entendu parler des garçons du camp MacLaren qui sont 
restés perdus quatre jours? Des boyscouts, cependant. Les aéroplanes du service forestier 
les ont cherchés sans pouvoir les découvrir. Ce sont des trappeurs qui ont fini par les trouver. 
[…] Il n’y a pas du tout de trails par ici. À mesure que vous avancez, cassez des branches 
pour retrouver votre chemin. Et ne vous fiez pas trop aux arbres blézés. Il n’y a que les 
coupeurs de bois qui s’y reconnaissent. (H, p. 82.) 
 

Dans ce dialogue, Julienne montre son désir d’adopter un nouveau point de vue pour observer la 

forêt. Sa curiosité la pousse à s’immiscer dans le territoire. Dès les premières interactions d’Hélier 

avec Julienne, l’homme la met en garde contre les dangers que les bois comportent. Même les gens 

qui ont un minimum de connaissance sur la survie en forêt (les boyscouts) ne sont pas à l’abri du 

risque de se perdre. Seulement les personnes qui vivent dans les bois et les gens qui ont fait de la 

forêt leur métier sont assez instruits pour se repérer en forêt. Le fait divers que raconte Hélier est 

intéressant au sens où les jeunes garçons n’ont pas été retrouvés par le gouvernement (les 

aéroplanes), mais bien par des gens issus de la forêt Tremblante. En effet, ce sont les trappeurs, 

initiés des savoirs de la forêt, qui ont sauvé les garçons et non les pilotes des aéroplanes, ceux-ci 

n’ayant pas vécu dans la forêt. De plus, pour réduire les risques de se perdre, Hélier confie quelques 

astuces à Julienne. Dans cet extrait, il veut transmettre les savoirs qu’il a acquis par l’expérience. 

En effet, lui-même utilise ces techniques pour marquer son chemin. Il les communique à Julienne 

pour ainsi réduire les risques de s’écarter. Le fait qu’« il n’y a pas du tout de trails » montre le 

danger que peut courir tout sujet ne connaissant pas la forêt. Comme nous l’avons vu dans le 

chapitre 2, l’avancée en ligne droite n’est pas possible dans cette forêt. Non seulement il ne faut 

pas perdre son chemin, mais il est encore plus difficile de visualiser la route à prendre lorsqu’il n’y 

a aucun sentier. Hélier, ayant grandi dans ce milieu, possède une connaissance du territoire hors du 

commun : « Le pays s’étalait dans sa tête ainsi qu’une carte où était marquée chaque crique, chaque 

ruisseau, chaque cataracte, et les méandres des trails solitaires. » (H, p. 47.) Dans cet extrait, il est 

question d’une carte dessinée à partir des déplacements quotidiens du personnage. La géographie 

de la forêt est inscrite dans la pensée d’Hélier grâce aux nombreux parcours qu’il a entamés. En 

d’autres termes, le déplacement et l’exploration ont permis à Hélier de connaitre ce monde forestier, 

faisant ainsi de lui un guide hors pair. Nulle personne dans l’univers du roman ne peut se vanter 

d’avoir plus de connaissances qu’Hélier sur le Tremblant. Pour se repérer, Julienne n’a d’autres 



 

90 

choix que de se référer à lui puisque sa carte mentale est la seule qui lui est accessible. Ainsi, la 

lecture d’un territoire se fait par la répétition du déplacement au sein de l’espace. 

Julienne, au début, ressent une certaine angoisse à l’idée de se perdre en forêt. Elle a pleinement 

conscience des dangers puisque le territoire est encore méconnu pour elle. Lors d’une expédition 

vers la Palissade, la jeune Française et Hélier s’enfoncent profondément dans les bois. Elle observe 

son compagnon et la manière dont celui-ci se repère : « Hélier ignorait, lui aussi, la boussole. Il 

brisait à demi des branchages au-dessus de sa tête, et les laissait pendre, pour marquer le chemin. 

Ou bien, d’un coup de hache, il faisait sauter l’écorce des arbres, pour que Julienne s’y retrouvât, 

plus tard, si elle revenait seule. » (H, p. 86.) Ici, la technique entreprise par Hélier consiste à 

marquer son chemin. N’ayant pas la carte mentale du coureur des bois, Julienne ne peut se fier 

qu’aux marques, qu’aux traces laissées par l’homme. Une boussole est un objet qui n’est pas utile 

selon l’homme des bois. Lorsque le sujet possède quelques connaissances du territoire, il se rend 

vite compte que la boussole n’est pas un outil propice à l’avancée dans les bois. Au contraire, 

laisser des traces sur le territoire est la meilleure manière de se mouvoir sans se perdre. En effet, 

Julienne, par ses nombreuses explorations du Tremblant, change radicalement sa manière de voir 

le monde. Nous l’avons vu, sa métamorphose a été possible grâce à son ouverture face au territoire 

et face aux habitudes du monde des bois. Cependant, il semble que ses mouvements en forêt font 

partie de sa transformation. Vers la fin de ses vacances, elle s’aventure plus souvent seule au sein 

du territoire du Tremblant. Hélier ne l’accompagne plus en tout temps. En ayant le but de se rendre 

à la rivière perdue, elle se retrouve dans un petit village presque inhabité où elle y rencontre la 

famille Champagne avec laquelle elle discute longuement pour en apprendre davantage sur la vie 

en campagne. Lorsqu’il est temps de partir, elle a conscience de la difficulté de se déplacer seule : 

« Julienne se décida elle aussi à prendre la route. Il fallait connaître le pays pour se diriger. Car on 

ne voyait nulle part aucune indication. Cela ajoutait encore à l’atmosphère de rêve dans laquelle 

on avançait. » (H, p. 213.) Restant prudente, Julienne se risque tout de même à s’aventurer en forêt. 

Elle n’a pas acquis complètement les savoirs forestiers puisqu’elle est encore une débutante. 

Pourtant, son désir de se risquer seule en promenade montre son évolution en tant qu’habitante des 

bois. Au tout début, Hélier la mettait en garde contre la forêt, mais désormais, elle a acquis assez 

de connaissances pour se risquer dans des petits déplacements. Plus tard, elle poursuit le but de se 

rendre au lac Vert seule. Après y être allée une fois avec Hélier, elle est désormais capable d’y aller 



 

91 

par elle-même, ou presque : « Julienne venait de temps en temps seule jusqu’au lac Vert. Cela 

demandait du courage. Tout allait bien tant qu’elle pouvait apercevoir le Tremblant en se retournant. 

Mais une fois qu’il avait disparu, elle suivait d’un pas nerveux et l’haleine oppressée le corduroy 

à moitié envahi par les broussailles. » (H, p. 223.) Dans cet extrait, Julienne a développé des 

techniques pour se repérer grâce à son apprentissage de la forêt. Ainsi, le courage qu’elle doit avoir 

pour se risquer seule et la nervosité que cela apporte sont apprivoisés et maintenant constitutifs de 

son intériorité. Sa déambulation au lac Vert la mène vers son compagnon : « Elle se leva, voulut 

aller aussi loin que s’étendait le beau rivage. À un détour aigu, il reprenait son aspect rugueux. Elle 

retint une exclamation : une cabane se dressait à cet endroit, tournée vers la forêt. Et Hélier des 

bois fut devant ses yeux. » (H, p. 226.) Désormais, elle se déplace dans des parties de la forêt qui 

lui sont étrangères sans nécessairement se perdre. Dans cet extrait, Julienne ne sait pas précisément 

où elle se trouve, mais elle connait assez l’environnement et la géographie du Tremblant pour ne 

pas s’y perdre. Elle est capable de voir les limites du territoire, tout comme les siennes. La jeune 

femme porte désormais une attention accrue aux chemins qu’elle emprunte. Les adjectifs « beau », 

« rugueux » et « aigu » démontrent l’observation et la sensibilité qu’a Julienne lorsqu’elle 

entreprend un parcours. C’est donc grâce à la multitude de ses déplacements que Julienne peut se 

repérer plus facilement et ainsi mieux connaitre le Tremblant.  

 

3.4 Se perdre en forêt 

La perte de repère au cours d’un déplacement constitue le plus grand danger en forêt. En 

effet, alors que reconnaitre les signes est primordial, il arrive que les sujets amateurs se trompent 

ou oublient de porter attention à ce qui les entoure. À ce moment, le danger de se perdre est 

imminent. Il est essentiel de se localiser par rapport à son corps : « Que signifie maîtriser l’espace, 

s’y sentir à l’aise? Cela implique que les points de référence objectifs de l’espace, tels que les 

repères et les points cardinaux, s’accordent avec les intentions et les coordonnées liées au corps 

humain. 98» En effet, comme le souligne Tuan, les directions sont reliées au corps du sujet. Le 

corps est le point de repère le plus universel puisque le sujet définit ce qui est devant ou derrière 

 
98 Yi-Fu Tuan, Espace et lieu. La perspective de l’expérience, in Folio, Paris, 2006, p. 39. 



 

92 

grâce à celui-ci. De ce fait, lorsque le sujet se perd, il ne peut plus lier la spatialité de l’espace avec 

lui-même. Soudainement, tout se ressemble et les directions n’existent plus :  

Que signifie être perdu? Je suis un chemin dans la forêt, je m’éloigne légèrement de celui-
ci et, tout à coup, je me sens complètement désorienté. L’espace est toujours organisé 
conformément aux côtés de mon corps. Les régions devant et derrière moi, à droite et à 
gauche, existent toujours, mais ne sont plus reliées à des points de référence extérieurs et 
donc deviennent pratiquement inutiles. Les régions avant et arrière paraissent soudainement 
arbitraires, puisque je n’ai plus de raison d’aller plutôt vers l’une que vers l’autre.99 

Ici, la citation démontre que, lorsque l’espace est touffu, les directions peuvent être facilement 

perdues. En effet, les points de repère ne sont plus clairement distincts. Non seulement le corps 

doit être relié à des signes extérieurs, mais il doit aussi être capable de reconnaitre leur signification. 

Une petite erreur de localisation peut condamner les explorateurs à perdre le chemin. Sans sentier, 

sans signe, le but à atteindre n’est plus identifiable puisque le sujet ne sait plus où il se trouve. 

Ainsi, se perdre en forêt est très facile, surtout si les sujets ne portent pas attention à leur 

environnement. Le parcours aide à découvrir l’espace, mais comporte aussi de nombreux dangers.  

Vers la fin du roman, avant d’être agrégée par la forêt, Julienne amène Renaut à la Palissade pour 

couronner la fin de ses vacances. Il semble que cette partie du livre clôt les questionnements 

intérieurs de Julienne, et ce, grâce à la forêt et sa relation avec Renaut. Lors de leur randonnée, les 

deux amis s’éloignent du sentier et ne réussissent plus à se retrouver. La jeune femme éprouve une 

confiance aveugle envers la forêt, donc elle ne ressent aucune angoisse face à cette mésaventure. 

Au contraire, elle est curieuse et elle veut voir jusqu’où cette expédition la mènera. Lorsqu’elle se 

rend compte qu’elle ne trouve plus son chemin, elle démontre aussi une grande confiance envers 

son compagnon de route. Non seulement elle adopte une attitude de légèreté, mais elle en vient 

aussi à prendre Renaut pour Hélier. Lorsqu’elle est avec le Français, elle perd ses habitudes 

d’habitante des bois : « La situation lui inspirait plus de curiosité que d’effroi. Son instinct 

aventureux allait enfin être satisfait. Il ne pourrait rien arriver de grave puisque Renaut, un garçon 

plein de ressource, était là. » (H, p. 234.) Ici, Julienne oublie que les ressources que possède Renaut 

sont inutiles dans la forêt Tremblante. En fait, Renaut n’a pas acquis de connaissances forestières, 

contrairement à Hélier. Habituée des promenades avec son guide, elle reproduit les mêmes 

 
99 Ibid., p. 40. 



 

93 

habitudes qu’elle avait avec l’homme des bois. Lorsque celle-ci marche avec Hélier, elle se fie à 

lui. Toutefois, se fier à Renaut revient à se perdre puisqu’il ne connait pas la grande forêt. Ainsi, 

cette mésaventure divise Renaut et Julienne. Soudainement, les directions ne signifient plus rien : 

« Chacun à tour de rôle allait de l’avant, car ils n’étaient plus du même avis sur la direction à 

prendre. Celui qui venait par derrière croyait invariablement que l’autre se trompait et qu’il fallait 

aller dans le sens opposé. Seulement, Julienne gardait cette opinion pour elle. » (H, p. 235.) La 

perte de repère ici est la cause de leur écartement. Soudainement, l’espace autour d’eux ne veut 

plus rien dire puisque le but, la Palissade, n’est plus visible. Les personnages se fient seulement à 

leur jugement, mais ne peuvent plus faire confiance à l’espace forestier, car les repères sont perdus. 

Ainsi, tout se ressemble et rien ne peut confirmer qu’ils se dirigent vers le bon endroit. Après 

plusieurs heures de recherches et la certitude qu’ils se sont écartés, Julienne se rappelle ce qu’Hélier 

lui a appris :  

L’histoire des scouts qui s’étaient perdus lui revint à la mémoire, et elle répéta les 
recommandations du guide. Une fois écartés, il fallait rester sur place, pour ne pas risquer 
de s’éloigner davantage, et aussi pour ménager ses forces. De plus, tâcher de trouver un 
espace découvert, à cause des aéroplanes forestiers. Il eût un air de doute. 
-Les aéroplanes? Ils ont autre chose à faire qu’à repérer deux imprudents! 
Elle jugea inutile de répondre. Quelle face allait prendre leur aventure, s’ils n’étaient plus 
du même avis sur rien? (H, p. 236-237.) 
 

Julienne utilise les enseignements d’Hélier, un homme connaissant parfaitement la forêt, pour 

augmenter leurs chances d’être retrouvés. Or, Renaut ne prend pas en compte ce que Julienne lui 

dit, même si elle possède plus de connaissances forestières que lui. Le jeune homme, par son 

attitude, montre clairement qu’il ne fait pas confiance aux aptitudes de Julienne. Ensuite, ils n’ont 

pas d’autres choix que de passer la nuit dans la forêt, sous une pluie torrentielle. Les deux 

randonneurs ont construit un abri de fortune, mais celui-ci ne les protège pas de la température. Il 

n’y a pas de barrière entre eux et l’extérieur. Alors qu’un semblant d’amitié se reforme entre eux 

au début de la nuit, Julienne est surprise de voir que son compagnon s’est endormi :  

Julienne s’aperçut que son compagnon s’était endormi au milieu de la chanson, malgré le 
froid, malgré la pluie qui tombait, sirupeuse et glaciale, des feuilles de dog-wood grandes 
comme des mains, et ruisselait sur leurs visages, dans leur cou, entre leurs épaules, sur leur 
poitrine, sur les bras nus de Julienne. […]  Ses pieds avaient creusé dans la fougère deux 
trous qui se remplissaient d’eau. Et Renaut dormait toujours! Par le sommeil, il s’évadait 
dans un autre monde. Il la laissait seule dans celui qui les tenait prisonniers. (H, p. 240-241.) 



 

94 

Ce moment crée une division entre Renaut et Julienne. En effet, la jeune femme n’arrive pas à 

croire que son compagnon la laisse seule dans cette galère. Alors qu’elle aurait tout fait pour aider 

Renaut, lui l’abandonne seule à leur malheur. Cette aventure confirme l’impression que Julienne a 

du Français puisqu’elle le voit maintenant comme un inconnu : « Si ridicule que cela pût être, il lui 

était devenu étranger surtout parce qu’il ne s’était pas dépouillé pour elle de son veston. » (H, p. 

245, l’autrice souligne.) Une cassure se crée entre les deux amis et cela s’est produit à cause de la 

forêt. En fait, Julienne réalise que ce qu’elle veut d’un homme n’est pas ce que Renaut peut lui 

offrir. Il semble que la forêt joue un rôle dans cette découverte puisque la narration sous-entend 

que celle-ci a aidé Julienne à réaliser que Renaut n’était pas la bonne personne pour elle. Tout 

comme le Tremblant l’a aidée pour guérir de sa crise existentielle, il aide aussi Julienne à découvrir 

le vrai visage des gens :  

La misère infinie où ils se trouvaient était due surtout à cette séparation morale. C’était à 
cause de cela que l’épreuve avait manqué de grandeur… Elle ne put s’empêcher de penser 
que la forêt avait peut-être choisi ce moyen pour la forcer à ouvrir les yeux. Ah! oui, elle 
voyait clair en elle à présent… (H, p. 250.)  

Tout au long du récit, la forêt semble avoir une agentivité propre. Sans être un personnage en soi, 

elle agit pourtant comme une force qui façonne les personnages s’intéressant à la forêt. Durant ses 

vacances, Julienne a démontré une prédisposition au sensible ainsi qu’un désir de connaitre le 

Tremblant, donc, en retour, la forêt l’aide à voir clair en elle-même. C’est après cette péripétie que 

Julienne retrouve Hélier et décide de rester auprès de lui et de l’immense forêt. Elle n’a pas ressenti 

de la peur durant cette nuit glaciale en forêt, au contraire, elle avait l’impression d’être en relation 

avec la forêt et avec Hélier. Ce rapprochement entre Julienne, Hélier et la forêt lui fait comprendre 

qu’elle n’a d’autre choix que de rester dans ce milieu avec l’homme des bois. En somme, 

l’impossibilité de reconnaitre les signes de la forêt a mené les personnages à vivre une mésaventure 

qui change leur point de vue. Les directions n’ont plus de sens et la perte de repère pousse les 

protagonistes à s’adapter au milieu. Alors que Julienne tente de le faire, Renaut, quant à lui, ne 

réussit pas et c’est cet écart qui achève de creuser la distance entre les deux amis.  

 



 

95 

3.5 Habiter le cottage 

Comme nous l’avons vu, habiter le monde grâce au parcours et au déplacement rend compte 

d’une expérience du milieu propice à la découverte de soi. Malgré tout, il est primordial pour la 

majorité des êtres humains d’avoir un endroit, un emplacement où se reposer. Dans les sphères 

bourgeoises et occidentales, les maisons font office de composante locale. Elles permettent aux 

êtres humains de se protéger du monde extérieur en étant à l’abri de toute intempérie. La maison 

est un cocon qui coupe de l’extérieur, c’est-à-dire que l’intérieur constitue un autre type d’espace 

que le dehors. Ainsi, les sujets ne sont plus à la merci de la température, de l’environnement ou des 

animaux. Le principe de l’habiter que nous tentons d’analyser dans ce mémoire ne concorde pas 

avec la division intérieure/extérieure que propose la maison. Non seulement la maison ne permet 

pas une relation à l’extérieur, mais elle enferme aussi le sujet dans un cocon. Dans le texte analysé, 

il n’est pas question de maison, mais plutôt de cabane. En théorie, la cabane regroupe toutes formes 

de refuge présentant une porosité au dehors. Pour le bien de notre analyse, nous diviserons les 

cabanes en deux catégories. D’un côté, surtout au début du roman, le personnage s’installe dans un 

cottage. Le cottage est une forme d’habitation qui était très prisée vers les années 1930, surtout par 

les touristes venant profiter de la nature du Québec. D’un autre côté, plus loin dans le roman, nous 

avons aussi les huttes. Les huttes sont, elles aussi, des formes de cabanes, mais encore plus ouvertes 

sur le dehors. Dans le roman, il semble qu’il y ait une différence entre ces deux types de logements. 

Une évolution se présente dans le type d’habitation que choisit Julienne. 

Vivre en forêt vers les années 1930 implique d’habiter dans une cabane, peu importe son type ou 

sa fabrication. En effet, la relation au monde et au dehors est nécessairement différente lorsque le 

sujet habite un emplacement plus rudimentaire. Contrairement à une maison, la cabane crée une 

porosité avec l’extérieur qui oblige le sujet à habiter avec des contraintes forestières. Ainsi, la forêt 

et le sujet sont nécessairement plus proches l’un de l’autre : 

Elle a ceci de particulier qu’en elle demeure réduite à la distance entre l’homme habitant et 
le cosmos. Par-là même, elle est une figure géopoétique, une forme pratique du rapport au 
monde, l’une des plus simples. Forme première, elle constitue un objet privilégié pour 
explorer ce rapport du dedans avec le dehors.100 

 
100 Jean-Paul Loubes, Traité d’architecture sauvage, Paris, éditions du sextant, 2010, p. 96. 



 

96 

Ici, la cabane ne produit pas une protection complète face à la forêt. Elle n’est pas hermétique aux 

bruits d’animaux, des insectes, et protège très peu de la température. La pluie peut couler dans les 

fissures, le vent peut secouer le toit et le froid peut s’infiltrer dans le logis. Ces caractéristiques 

semblent négatives, mais elles forcent surtout le sujet à prendre en compte l’extérieur lorsque celui-

ci veut habiter le monde. Comme il a été mentionné dans la citation, la cabane est une figure 

géopoétique grâce à la manière qu’elle a de permettre une nouvelle expérience de la forêt. Ainsi, 

elle crée une toute nouvelle façon d’habiter un espace : « Par la cabane, il s’agit non de se protéger 

du monde, mais plutôt de développer la figure contraire : faire l’expérience du monde. La porosité 

des parois de la cabane est fondamentale : porosités visuelles, olfactives, tactiles, poétiques. La 

maison s’oppose, la cabane ouvre.101 » Il semble donc que l’expérience de la forêt est plus complète 

lorsqu’on habite une cabane. Non seulement elle permet une rencontre, mais elle procure aussi une 

expérience sensible de l’habiter en forêt. Comme il a été dit plus haut, ces types de logements 

« évoquent certes une maison en voie de constitution, mais qui garde ses attaches avec la forêt et 

un monde sauvage pas encore artificialisé 102  ». Cette partie sauvage est une caractéristique 

fondatrice de la figure de la cabane en forêt.  

Un article présent dans l’ouvrage The Northern Forest s’est penché sur l’imaginaire de la cabane 

présente dans Hélier, fils des bois. Il est dit, dans cet article, que la cabane fait partie d’un des 

modes d’habiter possible au sein d’une forêt : « En effet, l’immensité invite à une dialectique entre 

le grand et le petit, entre le dehors et le dedans. La cabane, ou l’abri, apparait comme la seule 

manière d’habiter la forêt en raison du contact étroit avec la nature […]. 103» La forêt provoque un 

repli sur soi à cause de son immensité qui peut être envahissante. En fait, la grandeur du domaine 

forestier pousse les sujets à construire des cabanes ou, du moins, à les habiter. Il est toutefois 

impossible d’être complètement coupé de la forêt lorsque nous sommes dans une cabane puisque 

sa définition même indique une « porosité des cloisons104 » rendant la relation au dehors et au 

dedans primordiale. De plus, les gens choisissant la cabane comme lieu d’habitation ont, bien 

 
101 Ibid., p. 98. 
102 Ibid., p. 110. 
103 Rachel Bouvet, « Forêts et cabanes. Les figures du refuge », Sara Bédard-Goulet et Daniel Chartier [dir.], The 
Northern Forest. La forêt nordique, Montréal et Tartu, Imaginaire Nord et University of Tartu Press, coll. « Isberg », 
2022, p. 65. 
104 Ibid., p. 65. 



 

97 

souvent, un désir de fuir la civilisation. De cette manière, la forêt devient un abri contre des groupes 

de gens puisque la cabane fait alors office de gite : « Il arrive aussi que certains individus 

choisissent la forêt comme lieu de résidence, qu’ils l’élisent comme refuge soit pour mener une 

quête singulière, soit parce que c’est le seul lieu où il leur est possible de s’épanouir 

véritablement.105 » Déplacer son emplacement d’une maison à une cabane crée nécessairement un 

écart avec le mode d’habiter qui le précède. Souvent, les protagonistes non-initiés arrivent d’un 

endroit considéré comme civilisé, donc la forêt est un choc pour eux. En d’autres termes, l’élection 

d’une cabane ne fait pas partie de leurs communes habitudes. En ce sens, les personnages s’y 

rendant ont, bien souvent, un but à atteindre. Dans le cas du récit étudié, il semble que la visée 

recherchée est de réussir à guérir d’une crise existentielle, et donc de s’épanouir dans le monde. 

Changer son mode d’habiter par la cabane permet une renaissance qui met à mal le concept de 

l’habiter qui a pour but de se protéger du dehors. Habiter le monde peut se faire par l’élection d’un 

emplacement tout comme par la connaissance du territoire. De plus, il est même bénéfique pour 

tout sujet de combiner ces deux techniques. La cabane crée un endroit propice aux relations entre 

soi et le sauvage.  

Dans le roman, Julienne expérimente l’omniprésence de la forêt. Peu importe où elle se trouve, la 

forêt possède une emprise sur les choses et sur les habitants. Même à l’intérieur de son cottage, 

elle ne peut se détacher du Tremblant, puisque sa cabane est caractérisée par son absence 

d’étanchéité. Le soir, elle rentre à l’intérieur de son cottage et même si Julienne est entre quatre 

murs, elle reste connectée au dehors :  

Julienne fermait les portes, inutilement, allumait la lampe, inutilement. Car elle ne songeait 
pas à lire. L’intérêt n’était pas concentré autour de la lampe, ni le drame, ni la vie. La vie 
cessait chez l’homme pour être reprise par des forces mystérieuses. Celles-ci soulevaient à 
bras puissants de longues traînées d’étoffes inachevées et disparaissaient dans les corridors 
sans fin de la forêt. (H, p. 117.) 

Dans cette citation, l’impossibilité de faire fi de la forêt est représentée par le contraste entre 

l’intérieur et l’extérieur. En fait, la répétition du mot « inutilement » met de l’avant l’incapacité de 

se couper de la forêt. Ici, les distractions ne sont pas ce qui se déroule à l’intérieur. Il n’y a pas 

 
105 Ibid., p. 67. 



 

98 

d’intérêt à faire des activités à l’intérieur puisque la forêt prend toute la place. La condition humaine 

laisse place à l’immensité de la forêt. En d’autres termes, les habitudes humaines se soustraient à 

l’entité forestière. Les « forces mystérieuses » travaillent pour enlever, d’une certaine manière, le 

drame humain et pour l’introduire dans la grande forêt. La dernière phrase de l’extrait suppose que 

ces forces prennent les habitudes humaines et les cachent au sein de la forêt pour ne plus jamais les 

retrouver. En ce sens, il est impossible, pour Julienne, de reconnecter avec ses anciennes habitudes 

dans sa cabane puisque son cottage la ramène tout le temps à la forêt. Les quatre murs ne peuvent 

pas la séparer des bois, donc la forêt l’habite en tout temps. Son omniprésence suit Julienne même 

dans son sommeil : « Julienne, étendue dans son lit, les écoutait travailler [les forces mystérieuses] 

dans un vaste et sourd bourdonnement. Sa pensée à elle, les rêves qui profitent de la nuit pour 

s’installer dans le cœur, n’existaient plus. La nature avait fait le vide. » (H, p. 117.) La forêt, ici, 

rejette la pensée et le rêve pour concentrer l’attention sur le moment présent. Couchée dans son lit, 

les pensées de Julienne sont tout de même dirigées vers l’extérieur puisque le cottage permet cette 

relation. Même entre des murs, la sensibilité de la forêt est comprise par Julienne. En bref, la 

division entre l’immensité du dehors et la protection de l’intérieur n’est qu’une illusion lorsque le 

sujet habite la cabane. L’intérieur ne signifie plus la sécurité puisque Julienne s’habitue à la forêt. 

Elle n’a donc plus besoin de s’enfermer à l’intérieur pour se sentir protégée.  

3.5.1 Habiter la hutte 

Encore plus sauvage que la cabane, la hutte offre un rapport à la forêt plus sensible et plus 

ouvert. Les huttes sont un peu différentes au sens où elles sont souvent plus rudimentaires. Alors 

que le cottage de Julienne permet déjà un rapprochement avec le monde, la hutte, quant à elle, 

donne l’impression de dormir directement dehors. C’est un mode d’habiter simple et même primitif 

que Bachelard introduit dans La poétique de l’espace : « La hutte ne peut recevoir aucune richesse 

“ de ce monde ”. Elle a heureuse intensité de pauvreté. La hutte de l’ermite est une gloire de la 

pauvreté. De dépouillement en dépouillement, elle nous donne accès à l’absolu du refuge.106 » Il 

semble qu’il y a un pas de plus vers l’habiter d’un monde sauvage grâce à la hutte. Souvent 

beaucoup plus petite et moins solide, la hutte propose un deuxième havre de paix éloigné de la 

civilisation. La solitude est primordiale lorsque le sujet vit dans ce type d’habitation. Dans Hélier, 

 
106 Bachelard, op cit., p. 46. 



 

99 

fils des bois, Julienne en possède une en plus de son cottage. Cherchant une ouverture encore plus 

grande que celle que lui offre son installation principale, Julienne, parfois, dort dans la hutte au 

bord de la rivière. Celle-ci lui permet de nourrir cette relation :  

Elle couchait maintenant dans la hutte du bord de l’eau, qui avait l’air si brave au milieu de 
la pelouse, mais qui offrait moins de protection que le cottage. Elle n’eût su dire si c’était 
par défi à la forêt ou pour lui donner une preuve de confiance qu’elle s’y était installée. En 
y entrant, elle trouvait parfois, posé au bord de la fenêtre, un hibou frileux qui regardait à 
l’intérieur, sans bouger, avec une expression enfantine, légèrement boudeuse. De son lit, 
elle ne voyait que le sapin royal, le ciel et l’eau. (H, p.151.) 

Alors qu’elle commence à être familière avec la forêt, Julienne ne porte plus autant d’importance 

aux protections que le cottage propose, puisqu’elle sait que la forêt ne peut être séparée de ses 

habitants. En se déplaçant dans la hutte, elle commence une nouvelle expérience. Que ce soit par 

« défi » ou par « confiance », il reste que son changement de mode d’habiter démontre une envie 

de se rapprocher au maximum de la forêt. Julienne garde une certaine crainte face au Tremblant, 

mais elle fait tout son possible pour s’en rapprocher et mieux le comprendre. Le hibou, dans la 

citation, montre que la hutte est encore moins étanche que le cottage et donc, toutes sortes 

d’écosystèmes peuvent s’y retrouver. Le hibou n’est pas une menace, il est plutôt perçu comme 

une expérience nouvelle au sein du Tremblant. De plus, il y a un sentiment de proximité encore 

plus fort grâce à la fenêtre de la hutte. Lorsque Julienne est couchée, elle ne peut voir que les 

éléments naturels de la forêt puisqu’elle ne voit pas le chemin qui se rend à la rivière, le seul 

aménagement fait par l’humain proche de son domaine. Dans sa hutte, elle ne voit que le wilderness 

de la forêt, soit « le sapin royal, le ciel et l’eau ». Par la suite, la relation entre l’intériorité de 

Julienne et l’immensité de la forêt est alimentée par ses nuits passées dans la hutte :  

Au milieu des nuits claires, elle entendait l’appel du grand monde paisible, d’une beauté 
surnaturelle et délaissée, et elle venait à la fenêtre échanger avec lui quelques paroles. La 
lune voyageuse était la souveraine de ces lieux. Cette fois, la nuit était froide et noire, la 
forêt de dispositions inconnues. Elle eût une pensée de gratitude pour les planches disjointes 
de la hutte, la fenêtre fragile, les couvertures du lit. (H, p. 151.)  

La relation à la forêt est ici très forte puisque non seulement Julienne est ouverte aux possibilités 

que crée la forêt, mais elle a aussi une conversation avec celle-ci. Dans la hutte, elle se sent plus 

près du Tremblant et elle vit un sentiment de grandeur. En effet, il y a un échange de paroles entre 



 

100 

la forêt et elle puisque le « grand monde » l’appelle et elle lui répond au bord de sa fenêtre. Une 

certaine amitié est ici montrée par la métaphore de la conversation, ce qui donne l’impression que 

la forêt est amicale vis-à-vis de Julienne et vice-versa. Toutefois, elle reste craintive face à cette 

immensité, puisqu’elle est ravie d’avoir la hutte autour d’elle, même si celle-ci n’apporte pas 

beaucoup de protection. « La forêt de dispositions inconnues » illustre le pire danger en forêt : celui 

de se perdre. Donc, ce soir-là, Julienne ressent une petite peur face à la forêt et sa température, et 

c’est ce qui lui fait apprécier sa hutte, même si elle est très rudimentaire.   

Hélier, quant à lui, possède des petites cabanes ou huttes partout dans la forêt puisqu’il se déplace 

beaucoup au sein du Tremblant. Pour le jeune homme, n’importe quelle cabane ou hutte lui 

convient. Alors que lui et Julienne font une promenade en forêt, Julienne trébuche dans un cours 

d’eau. Trempée jusqu’aux os, elle tremble de froid. Hélier la conduit alors à l’une de ses 

nombreuses cabanes près de ce que Julienne appelle le lac sans nom. Dans cette cabane, qui, par 

sa simplicité, rappelle plutôt la figure de la hutte, Hélier possède le nécessaire pour survivre. En 

effet, après avoir fait un feu, Hélier lui dit qu’il a « passé bien des nuits ici, tout à fait confortable, 

même avec du temps en bas de zéro » (H, p. 191). Un peu plus loin, Julienne décrit cette cabane 

du lac sans nom :   

Pauvre cabane, dont le toit était à demi pourri. Les deux couchettes de planches installées 
l’une au-dessus de l’autre et remplies de branchages d’épinette, fléchissant aussi, suintantes 
d’humidité. Les écureuils avaient mis en miettes les vieux journaux qui les recouvraient. 
Mais par l’ouverture qui servait de fenêtre, on ne voyait que le ciel, des branches, et la 
pointe des grandes herbes. Le plus beau paysage était peint dans ce cadre. (H, p. 191-192.) 

Cette cabane rappelle plutôt la hutte de Julienne au bord de la rivière que son cottage. En fait, la 

cabane d’Hélier n’est pas étanche ni hermétique puisque les rongeurs de la forêt réussissent 

facilement à y entrer, tout comme les humains. Cependant, la description des matériaux décrépis 

de la cabane n’est pas ce qui attire le regard de Julienne. En fait, les deux dernières phrases de la 

citation montrent un contentement de la jeune femme, car, dans cette hutte, elle aperçoit un paysage 

magnifique. La figure de la hutte crée une ouverture sur le dehors qui embellit l’expérience de 

Julienne. Malgré la cabane brinquebalante, elle voit uniquement la beauté du Tremblant. En bref, 

l’imaginaire de la cabane et de la hutte crée des opportunités pour enrichir l’expérience spatiale de 

Julienne.  



 

101 

L’élan que présente Julienne pour se rapprocher de la forêt s’incarne dans un dépouillement de sa 

manière d’habiter le Tremblant. En effet, elle passe du cottage à la hutte pour ensuite dormir 

littéralement dehors. À la toute fin du roman, elle se réfugie dans une sorte de campement qu’elle 

et Renaut ont construit lorsqu’ils se sont perdus. La pluie et la tombée du jour les ont forcés à 

construire un abri de fortune avec de grandes feuilles de dog-wood. Alors que Julienne est 

tremblante de froid, qu’elle est trempée de la tête aux pieds et qu’elle ne sent plus aucune connexion 

avec Renaut, elle est reconnaissante de vivre cette expérience puisqu’elle a l’impression de se 

rapprocher encore plus de l’immense forêt : « Elle regarda le ciel à travers les branches de dog-

wood. […] C’était un privilège de vivre l’étrange nuit. L’idée des bêtes sauvages n’inspirait pas de 

terreur. Les bêtes étaient blotties dans la forêt, se défendant elles aussi contre le froid… » (H, p. 

244.) Il semble que, pour Julienne, prendre conscience du moment présent est devenu l’un des 

moteurs de sa nouvelle vie. Peu importe l’expérience qu’elle est en train de vivre, elle veut en tirer 

le maximum. Ainsi, malgré son inconfort, elle apprécie sa nuit passée à l’extérieur. Elle met sa 

propre personne au même niveau que les animaux sauvages de la forêt. Elle comprend que, au fond, 

elle et eux ont le même besoin fondamental : celui de se protéger de la température. Une certaine 

empathie est présentée envers les animaux dans cet extrait. C’est d’ailleurs durant cette péripétie 

que Julienne semble être connectée aussi à la forêt. Après la deuxième journée à tenter de retrouver 

son chemin selon les désirs de Renaut, ils décident de retourner à leur campement. Julienne, dès 

qu’elle voit leur refuge, est rassurée : « Nous voici chez nous, dit-elle presque gaîment. » (H, p. 

249.) Cette phrase montre encore une fois que Julienne se sent chez elle dans la forêt tremblante. 

Pour elle, leur campement est un refuge, même s’ils n’ont pas retrouvé leur chemin. Malgré le 

manque complet d’étanchéité de cette habitation, celle-ci lui apporte tout de même de la confiance, 

de la protection et du bonheur. Grâce à cette expérience, Julienne a vécu plusieurs manières 

d’habiter la forêt qui lui ont toutes permis de se rapprocher du Tremblant. 

En somme, elle arrive au Tremblant avec un bagage qui l’empêche de vivre le présent de son 

expérience et d’habiter par la mobilité. Ayant vécu une crise de l’habitation, la jeune femme arrive 

en forêt avec le désir de s’introduire complètement dans l’univers forestier. Sa composante 

mondiale est donc changée et elle se projette vers un horizon nouveau, celui d’habiter une forêt 

dite sauvage. Par les nombreux parcours qu’elle fait et par l’attention quelle porte envers la forêt, 

elle réussit à s’adapter et à y trouver son bonheur. Grâce aux déplacements en forêt, la composante 



 

102 

territoriale permet à Julienne de connaitre le Tremblant car elle prend connaissance de tout ce qui 

se trouve autour d’elle. Ainsi, le déplacement lui permet de s’aligner avec le monde, tout comme 

le parcours façonne sa relation au Tremblant. De plus, son cottage et sa hutte, faisant office de 

composante locale, lui permettent de renforcer son lien au dehors. Elle ne veut plus se couper de 

l’extérieur comme elle le faisait à Montréal. Au contraire, elle veut s’en rapprocher le plus possible 

et s’immerger dans le monde forestier. Ce qui était donc perçu comme une crise existentielle est 

apparue comme étant aussi une crise de son mode d’habiter. Par son changement de mode d’habiter, 

Julienne a pu se réconcilier avec le monde et ainsi trouver son bonheur.



103 

CONCLUSION 

Au fil de ce mémoire, notre ligne d’analyse s’est créée au sein de la forêt. Dès le début, nous avions 

perçu l’importance de la forêt laurentienne dans le roman Hélier, fils des bois et nous voulions la 

mettre de l’avant. Ainsi, grâce à la géopoétique, le but de notre analyse était de montrer l’univers 

forestier dans ce roman, et de comprendre comment celui-ci permet aux personnages de se 

découvrir eux-mêmes. Cette approche nous a permis de privilégier un angle de recherche centré 

sur les lieux et de faire de l’intrigue un élément second. Cette manière de procéder a donc focalisé 

l’analyse sur la manière dont le lieu est vécu. Il a donc été nécessaire pour nous de parler de 

l’expérience que les personnages vivent au sein de celle-ci. Ceci nous a permis de nous pencher 

sur plusieurs sujets qui ont enrichi nos hypothèses. Dès le début du roman, le lecteur ressent 

l’importance du moment présent pour les personnages. Cela a créé des effets de lecture qui ont été 

possibles notamment grâce aux notions de polysensorialité et d’adaptation. À cet égard, dès le 

début, il a été question d’ouverture d’esprit et d’apprentissage dans les bois. Julienne, notre 

protagoniste, a dû s’adapter à un monde où le savoir n’est pas du tout le même que dans la vie 

citadine. Afin d’analyser le roman, la polysensorialité a été pensée grâce aux théories de Alain 

Corbin et de Luc Bureau. Pour ces deux théoriciens, la multiplicité des expériences 

multisensorielles empreint d’émotions le paysage et cela renforce le lien au territoire. 

L’environnement qui est présenté dans le roman montre la différence entre les modes de vie car les 

descriptions polysensorielles rendent compte de l’importance du moment présent et du paysage. 

Non seulement la forêt est décrite comme une entité mouvante et vivante, mais elle a aussi une 

emprise sur les personnages et ceux-ci doivent l’apprivoiser par leurs sens. 

Ainsi, dans ce premier chapitre, l’embranchement de plusieurs théories, autant littéraires que 

géographiques, a fait émerger la connaissance du territoire. Nous pouvons en conclure que le roman 

s’inscrit dans une vision géopoétique, puisque, tout au long du récit, nous percevons la force de la 

forêt dans la narration. En effet, celle-ci est omniprésente et elle constitue le fil conducteur de la 

métamorphose de Julienne. Grâce à la notion d’immensité intime de Gaston Bachelard, nous avons 

étudié le lien entre les paysages et l’intériorité des personnages. En effet, cette théorie propose de 

lier l’immensité du dehors avec notre propre intimité, ce qui engendre une proximité et une 

sensibilité au territoire. Les paysages sont des constructions intimes qui permettent aux lecteurs de 



 

104 

comprendre les personnages. Cette sensibilité dans les descriptions paysagères est possible 

notamment grâce à l’expérience de l’entrée en forêt qui a été vécue par l’autrice. En tant 

qu’écrivaine-voyageuse, Marie Le Franc utilise sa propre expérience du Tremblant pour créer un 

lien de véracité entre le lieu fictif et le lieu réel.  

Ceci a pour effet de conférer une agentivité à la grande forêt puisque, tout au long du roman, par 

les figures de style, le lecteur perçoit une relation entre la protagoniste et le Tremblant. La notion 

d’agentivité, qui a notamment été déployée dans l’essai Entre les feuilles co-écrit par Rachel 

Bouvet, propose l’idée que la plante possède sa propre manière d’agir, de vivre et d’évoluer au sein 

du monde. Par exemple, si elle est décrite à l’aide de sentiments humains, cela la rend plus vivante 

et plus sensible à nos yeux. L’agentivité de la forêt est perçue grâce aux nombreuses descriptions 

empreintes d’émotions. Grâce à cette attention portée au dehors, Julienne apprend de nouvelles 

manières d’être en lien avec le monde. Par conséquent, le roman montre en quoi le paysage est une 

notion subjective, puisque chaque sujet possède sa propre manière de percevoir l’extérieur. Par sa 

posture d’écrivaine-voyageuse allogène, Le Franc réussit à mettre de côté les stéréotypes pour 

forger une vision d’ouverture et d’acceptation. La forêt n’est donc pas un élément à regarder de 

loin, mais plutôt un milieu dans lequel il faut plonger pour en connaitre tous les recoins. 

L’utilisation de l’expérience dans l’écriture romanesque donne du mouvement au paysage, alors 

que celui-ci est, historiquement, cadré et immobile lorsqu’il est question de peinture, par exemple. 

L’envie de Julienne de connaitre la grande forêt nous est montrée au sein de ce roman : c’est ce qui 

nous permet de sentir une proximité avec le Tremblant qui diffère de certains récits se concentrant 

simplement sur la contemplation.  

Évidemment, cet apprentissage a dû passer par un laisser-aller qui l’a conduite à se fier à Hélier. 

Le rapport que crée Julienne avec la forêt est teinté par la présence d’un médiateur. En effet, Hélier 

lui permet de s’ouvrir à ce qui lui était, à la base, inconnu. Au début du roman, elle est fascinée, 

apeurée et anxieuse face à l’immense forêt et ses nombreux phénomènes. Ce sentiment d’étrangeté 

était nécessaire pour qu’un changement dans sa manière de pensée puisse s’opérer : c’est-à-dire 

qu’elle a dû mettre de côté sa culture et ses connaissances pour s’ouvrir au Divers. De plus, 

l’expérience de la vie en forêt comporte un aspect polysensoriel très intéressant, autant dans la 

description de paysages que dans l’apprentissage du corps. Le corps s’adapte tranquillement au 

mode de vie des bois en privilégiant certains aspects corporels qui ne sont pas prédominants dans 



 

105 

la vie citadine. Par exemple, en forêt, le regard s’assouplit pour glisser sur l’entièreté de ce qui se 

trouve devant. La forêt est donc prise comme un ensemble et non comme un élément en particulier. 

En d’autres termes, la forêt est vue, comprise et perçue dans le cadre d’une expérience multi-

dimensionnelle et non en fonction de plusieurs éléments distincts. Le sujet peut regarder sans 

chercher à expliquer et percevoir sans analyser. L’ouïe, quant à elle, participe à l’effet de proximité 

que ressent le lecteur. Le double jeu de l’audition, soit grâce aux paysages auditifs ou aux bruits 

amplifiés par le silence de la forêt, rend compte d’une expérience sensible de la forêt qui n’est 

possible que par l’apprentissage. Julienne remet en question ses propres connaissances pour 

pousser son corps à s’adapter à un nouveau milieu. De ce fait, le toucher devient l’un des sens les 

plus utiles au Tremblant. Contrairement à la ville, le sens du toucher en forêt est le seul qui amène 

de la sécurité. Ce qui se dégage de ce chapitre c’est l’importance de la confiance que le corps peut 

offrir lorsque celui-ci est utilisé à bon escient.   

Tout au long du deuxième chapitre, nous nous sommes penchée sur l’image de la forêt et sur la 

manière dont celle-ci influence les personnages qui vivent en son sein. Nous avons rappelé dans 

un premier temps que le déplacement en forêt se fait à cause d’un mal-être lié à la vie en ville. 

Julienne doit, d’une certaine façon, réapprendre à vivre dans un monde qui est pour elle sauvage et 

inconnu. Pourtant, elle adopte une position d’ouverture face à l’inconnu. Comme nous l’avions vu 

plutôt, l’immensité des paysages extérieurs se reflète dans son intériorité grâce à l’immensité intime. 

Elle se laisse toucher par les émotions que la forêt lui fait vivre et, de cette manière, elle en apprend 

davantage sur le Tremblant. Non seulement la forêt lui permet de s’ouvrir à l’inconnu, mais elle 

lui permet aussi de laisser de côté sa pensée cartésienne. Venant d’une ville française privilégiée, 

Julienne réalise que, pour vivre en forêt, il lui faut mettre de côté toutes ses habitudes et 

recommencer à zéro. Elle abandonne les livres et la théorie pour se concentrer sur le dehors et sur 

l’expérience. Alors qu’elle a l’habitude des lignes droites et des opinions arrêtées, la forêt l’oblige 

à s’assouplir pour apprécier pleinement le présent de l’expérience. Dorénavant, elle met de l’avant 

les choses concrètes. Ainsi, au sein de l’immense forêt, la narration nous donne accès au silence et 

à la lenteur qui teintent le Tremblant. Loin de l’effervescence de la ville, les personnages semblent 

changer leurs préoccupations pour se concentrer sur le moment présent. La lenteur et le silence 

sont maitres du Tremblant et tous ceux qui ne s’y conforment pas sont perçus comme des intrus. 

Julienne a réussi à s’y adapter grâce aux enseignements de l’homme des bois. Au sein de ce milieu 



 

106 

sauvage, il est possible de guérir d’une crise existentielle en se métamorphosant en une nouvelle 

version de soi-même. Julienne passe au travers d’une sorte de rite de passage qui fait d’elle une 

vraie femme des bois, et accomplit ceci grâce à l’ouverture qu’elle a démontrée envers la forêt tout 

au long de ses excursions. La théorie de Van Gennep nous a permis d’analyser la métamorphose 

de la protagoniste grâce aux changements dans sa manière d’être au monde. Elle passe donc par un 

rite qui comprend trois phases, celle de la séparation, de la marge et de l’agrégation. Hélier, de son 

côté, passe au travers de plusieurs moments initiatiques qui rendent l’amour entre lui et Julienne 

possible. L’un et l’autre se sont influencés et ont évolué vers de meilleures versions d’eux-mêmes.  

Dans le troisième et dernier chapitre, le roman de Le Franc a été analysé grâce à une conception 

du monde centrée sur la mobilité. En effet, le parcours en forêt permet à la protagoniste de mieux 

connaitre le territoire. La réflexion de Lazzarotti sur l’habiter par le mouvement nous a permis de 

montrer l’importance du territoire dans le bien-être de tout sujet. En fait, il est primordial d’avoir 

une relation avec l’extérieur pour habiter le monde, or Julienne avait perdu le sens premier de 

l’habiter. En d’autres mots, elle ne savait plus comment être dans le monde et c’est ce qui était à 

l’origine de son mal-être. Plus précisément, elle vivait une crise de l’habitation qui l’a poussée à se 

fermer au monde qui l’entoure. Son changement de milieu l’a donc amenée à changer de 

perspective puisque le savoir cartésien a été désappris pour laisser place aux savoirs forestiers. 

Ainsi, son exploration de la forêt agit de pair avec l’allègement de sa pensée. Dans le cas de 

Julienne, le parcours lui apprend des savoirs nouveaux sur la forêt. Nous avons donc lié la notion 

de ligne conçue par Tim Ingold avec la manière qu’ont Julienne et Hélier de se déplacer au 

Tremblant. En effet, l’important pour Ingold n’est pas de se rendre quelque part, mais plutôt de 

prendre conscience du moment de déplacement : en d’autres termes, le voyage ne se résume pas à 

la destination. Au contraire, le mouvement est extrêmement important dans la connaissance d’un 

nouveau territoire. L’apprentissage des signes en forêt est ainsi primordial puisque, encore une fois, 

les sujets doivent s’adapter au milieu forestier pour réussir à y vivre. Le Tremblant est énigmatique 

pour tous ceux et celles qui ne s’y connaissent pas : la forêt représente initialement un lieu de grand 

danger, et seuls ses habitants peuvent s’y repérer. L’ouverture d’esprit est primordiale dans ce type 

d’apprentissage puisque, sans les enseignements d’un guide, il est impossible de connaitre les 

habitudes de la forêt. De cette manière, Julienne a compris que la seule façon de s’inclure 

complètement dans un milieu forestier est de changer son mode d’habiter. Or, l’habiter dans ce 



 

107 

type de milieu se fait grâce au mouvement, qui crée un lien entre le paysage et le sujet. Non 

seulement le déplacement est important, mais il est aussi nécessaire de s’installer dans une place 

qui fait office de logis. Nous avons convoqué la pensée de Gaston Bachelard pour analyser le 

cottage de Julienne. Cela nous a permis de déceler une différence entre le cottage et la hutte. Grâce 

aux réflexions de Jean-Paul Loubes dans son Traité sur l’architecture sauvage, nous avons étudié 

les modes d’habitation de Julienne. Pour elle, la seule manière de s’installer de manière permanente 

au Tremblant est d’habiter dans une cabane. Au cours de notre analyse, nous avons repéré un désir 

de la protagoniste de se rapprocher de la forêt le plus possible. En effet, Julienne commence par 

dormir dans une cabane, ensuite dans une hutte, pour finalement dormir dehors à la merci de la 

température. Cet élan vers l’inconnu rend compte d’un désir d’apprentissage et de nouveauté qui 

se ressent tout au long de la lecture de ce roman.  

Au fil de l’analyse, nous avons mis en évidence l’élan vers l’immensité de la forêt qui est décrit. 

Alors que Julienne pense qu’elle doit changer de milieu de vie pour guérir de sa crise existentielle, 

elle réalise, au cours de son séjour, qu’elle doit changer sa manière d’être au grand complet. Elle 

ressent une attirance envers le Tremblant qu’elle veut absolument assouvir. Non seulement elle 

s’intéresse à ce paysage grandiose, mais elle ressent aussi le besoin de s’intégrer à ce milieu. 

L’analyse que nous avons présentée durant ce mémoire tend donc vers l’idée de l’apprentissage 

qui, somme toute, se dessine tout au long des trois chapitres. Alors que l’expérience était notre 

sujet principal, le thème de la connaissance s’est lentement infiltré entre les branches de ce long 

tissage de savoir. En effet, tout au long du roman, Julienne apprend de nouveaux modes de vie, de 

nouvelles manières de se déplacer et de nouvelles façons d’habiter le monde. Il semble donc que 

l’apprentissage et l’expérience soient intrinsèquement liés l’un à l’autre. Julienne apprend à vivre 

le présent de l’expérience en délaissant ses habitudes citadines. De plus, l’apparition d’un 

médiateur rend l’apprentissage plus concret. En effet, Hélier fait office de personne ressource pour 

la protagoniste qui transmet son savoir à qui veut bien l’entendre. Sans ce médiateur, 

l’apprentissage en forêt n’aurait pas pu avoir lieu. Cela nécessite donc un degré de connaissance 

pour vivre l’expérience de la forêt, tout comme une ouverture d’esprit. L’apprentissage par le vécu 

est donc l’élément principal qui sous-tend notre analyse puisque l’expérience du territoire permet 

un lien avec la forêt, la rendant ainsi plus sensible. Ceci nous amène à réfléchir sur la manière 

d’engendrer et de transmettre un savoir. Ici, ce n’est pas l’apprentissage traditionnel qui est promu. 



 

108 

Au contraire, les réflexions théoriques peuvent créer une dissociation des sujets avec leur 

environnement. Julienne, à la fois en tant qu’étudiante et professeure, se sentait à l’écart de sa vie 

et des autres. C’est seulement lorsqu’elle a renoué avec le dehors qu’elle a ressenti le bien-être, ce 

qui n’était possible que grâce à la forêt. Dans le roman de Le Franc, il y a donc l’idée que le bonheur 

appartient au moment présent et à l’ouverture vers le dehors. Il y a tout un ensemble de savoirs à 

apprendre, ce qui est souhaitable et possible grâce à l’élan vers le dehors. C’est ce désir de connaitre 

le monde qui permet de vivre concrètement l’expérience du moment présent.



109 

BIBLIOGRAPHIE 

Corpus étudié 

Le Franc, Marie, Hélier, fils des bois, Québec, Presses de l’Université du Québec, coll. « Jardin de 
givre », 2008 [1930], 278 p.  

 

Œuvres citées 

Bachelard, Gaston, La poétique de l’espace, Paris, Presses Universitaires de France (PUF), 2020 
[1957], 406 p. 

Bethemont, Jacques, « Élément pour un dialogue : Géographie et analyse du paysage », dans Lire 
le paysage, lire les paysages, Saint-Étienne, Université de Saint-Étienne, 1984, 314 p. 

Bouloumié, Arlette et Isabelle Trivisani-Moreau, dir., Le génie du lieu : Des paysages en littérature, 
Paris, IMAGO, 2005, 384 p. 

Bouvet, Rachel, Vers une approche géopoétique. Lectures de Kenneth White, Victor Segalen et J.-
M. G. Le Clézio, Québec, Presses de l’Université du Québec, 2015, 286 p. 

Bouvet, Rachel, Pages de sable : Essai sur l’imaginaire du désert, Montréal, XYZ éditeur, coll. 
Documents, 2006, 208 p. 

Bouvet, Rachel, « L’altérité dans toute sa diversité : registres, logiques, figures », Caietele Echinox, 
vol. 36, 2019, p. 34-44. 

Bouvet, Rachel, « Les paysages sylvestres et la dynamique de l’altérité », dans Hélier, fils des bois, 
Québec, Presses de l’Université du Québec, coll. « Jardin de givre », 2011 [1930], p. 3-36. 

Bouvet, Rachel, et Rita Olivieri-Godet, dir., Géopoétique des confins, Rennes, Presses 
Universitaires de Rennes, 2018, 216 p. 

Bouvet, Rachel, « Habiter l’espace montréalais : dynamique des flâneries géopoétiques », 
Interfaces Brasil/Canada, v. 17, n. 3, 2017, p. 31-48. 

Bouvet, Rachel, André Carpentier et Daniel Chartier, « Introduction », dans Nomades, voyageurs, 
explorateurs, déambulateurs : Les modalités du parcours dans la littérature, Paris, L’Harmattan, 
2006, 255 p. 

Bouvet, Rachel, « Forêts et cabanes. Les figures du refuge », dans Sara Bédard-Goulet et Daniel 
Chartier [dir.], The Northern Forest. La forêt nordique, Montréal et Tartu, Imaginaire Nord et 
University of Tartu Press, coll. « Isberg », 2022, p. 63-92. 



 

110 

Bouvet, Rachel, Stéphanie Posthumus, Jean-Pascal Bilodeau et Noémie Dubé, Entre les feuilles : 
exploration de l’imaginaire botanique contemporain, Québec, Presses de l’Université du Québec, 
2024, 352 p. 

Boivin, Aurélien, et Gwénaelle Lucas, dir., La rencontre de la Bretagne et du Québec, Québec, 
Éditions Nota Bene, 2002, 178 p. 

Bureau, Luc, La terre et moi, Montréal, Éditions du Boréal, 1991, 280 p. 

Cauquelin, Anne, L’invention du paysage, Paris, Presses universitaires de France (PUF), 2000, 180 
p. 

Chartier, Daniel, « Du silence et des bruits : Le Nord est silencieux », Les cahiers de la Société 
québécoise de recherche en musique, vol. 4, no 1, Montréal, 2013, p. 25-34. 

Collet, Paulette, Marie Le Franc : deux patries, deux exils, Naaman, Sherbrooke, 1976, 204 p. 

Michel Collot, « Le tournant spatial », Pour une géographie littéraire, Paris, J. Corti, 2014, 280 p. 

Corbin, Alain, L’homme dans le paysage, Paris, Édition Textuel, 2001, 190 p. 

Cnockaert, Véronique, Jean-Marie Privat et Marie Scarpa, L’ethnocritique de la littérature, Québec, 
Presses du l’Université du Québec, 2011, 312 p. 

Fabre, Daniel, « La voie des oiseaux : Sur quelques récits d’apprentissage », L’Homme, n° 99, 1986, 
p. 7-40. 

Flamand-Hubert, Maude, « “L’homme en face d’une nature qui le repousse” : forêt et territoire 
dans la littérature de la première moitié du XXe siècle », Revue d’histoire de l’Amérique française, 
vol 68, n. 3-4, 2015, p. 302-324. 

Harrison, Robert, Forêts: Essai sur l’imaginaire occidental, Paris, Flammarion, 2018, 401 p. 

Hémon, Louis, Maria Chapdelaine, Québec, Bibliothèque Québécoise, 1994, 214 p. 

Ingold, Tim, Lines : a brief history, Oxordshire, Routledges, 2007, 208 p. 

Jullien, François, Vivre de paysage ou l’impensé de la Raison, Paris, Gallimard, 2014, 272 p. 

Lazzarotti, Olivier, Habiter, la condition géographique, Paris, BELIN, 2006, 287 p. 

Loubes, Jean-Paul, Traité d’architecture sauvage, Paris, éditions du sextant, 2010, 192 p. 

Quinn, Judy, « Hélier, fils des bois », dans Nuit blanche magazine littéraire, en ligne, 
https://nuitblanche.com/commentaire-lecture/helier-fils-des-bois, consulté le 1 septembre 2024.  

Sévigny, Marie-Ève, « Hélier, fils des bois : Esprit des eaux et dieu des forêts », Entre les lignes, 
vol 8, n. 3, 2012, p. 28-29. 

https://nuitblanche.com/commentaire-lecture/helier-fils-des-bois


 

111 

Simard, Martin, « Les conceptions du Nord chez les géographes québécois », Cahiers de 
géographie du Québec, Québec, vol 61, no 173, 2017, p. 253-272. 

Strigler, Marie-Claude, « Le Wilderness : un espace fantasmé », dans L’Espace du Nouveau 
Monde : Mythologie et ancrages territoriaux, Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 2013, p. 
31-44. 

Tuan, Yi-Fu, Espace et lieu. La perspective de l’expérience, Paris, in Folio, 2006, 220 p. 

Van Gennep, Arnold, Les Rites de passage, Paris, Librairie Stock, 1981 [1909], 287 p. 

Westphal, Bertrand, Géocritique : espace, réel, fiction, Paris, Éditions de Minuit, 2007, 304 p. 

White, Kenneth, Le plateau de l’albatros, Marseille, Le mot et le reste, 2018 [1994], 408 p. 

 

Site web  

Institut International de Géopoétique, en ligne, https://www.institut-geopoetique.org/fr/, consulté 
le 2 septembre 2024. 
 
 

https://www.institut-geopoetique.org/fr/

	REMERCIEMENTS
	RÉSUMÉ
	ABSTRACT
	INTRODUCTION
	CHAPITRE 1  Apprentissage du monde des bois
	1.1 L’étude de l’espace
	1.2 La perception du paysage par une écrivaine-voyageuse : Marie Le Franc
	1.3 L’altérité du monde des bois
	1.4 L’expérience polysensorielle
	1.4.1 La vue
	1.4.2 L’ouïe
	1.4.3 Le toucher


	CHAPITRE 2  Les perceptions de la forêt
	2.1 La forêt comme un territoire des confins
	2.2 Les effets de l’immensité
	2.3  L’échec de la pensée cartésienne dans la forêt Tremblante
	2.4 Le silence et la lenteur dans la forêt québécoise
	2.5 La forêt sauvage
	2.6 Rites de passage et ensauvagement
	2.6.1 Rite de l’amour et du devenir homme


	CHAPITRE 3  Les différents modes d’habiter en forêt
	3.1 Habiter la forêt par le déplacement
	3.1.1 Changement de perspective et changement de milieu

	3.2  Le parcours
	3.2.1 Les lignes du parcours

	3.3 Reconnaitre les signes
	3.4 Se perdre en forêt
	3.5 Habiter le cottage
	3.5.1 Habiter la hutte


	CONCLUSION
	BIBLIOGRAPHIE

