
UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À MONTRÉAL 

LE FANTÔME DE LA LIBERTÉ COMMUNISTE       
MARIO TRONTI ET LA CRITIQUE DE LA DÉMOCRATIE POLITIQUE 

MÉMOIRE 

PRÉSENTÉ 

COMME EXIGENCE PARTIELLE 

DE LA MAÎTRISE EN SCIENCE POLITIQUE 

PAR 

ÉTIENNE SIMARD 

MAI 2025



 
 
 
 

UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À MONTRÉAL 
Service des bibliothèques 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Avertissement 
 
 
 
 
La diffusion de ce mémoire se fait dans le respect des droits de son auteur, qui a signé 
le formulaire Autorisation de reproduire et de diffuser un travail de recherche de cycles 
supérieurs (SDU-522 – Rév.04-2020).  Cette autorisation stipule que «conformément à 
l’article 11 du Règlement no 8 des études de cycles supérieurs, [l’auteur] concède à 
l’Université du Québec à Montréal une licence non exclusive d’utilisation et de 
publication de la totalité ou d’une partie importante de [son] travail de recherche pour 
des fins pédagogiques et non commerciales.  Plus précisément, [l’auteur] autorise 
l’Université du Québec à Montréal à reproduire, diffuser, prêter, distribuer ou vendre des 
copies de [son] travail de recherche à des fins non commerciales sur quelque support 
que ce soit, y compris l’Internet.  Cette licence et cette autorisation n’entraînent pas une 
renonciation de [la] part [de l’auteur] à [ses] droits moraux ni à [ses] droits de propriété 
intellectuelle.  Sauf entente contraire, [l’auteur] conserve la liberté de diffuser et de 
commercialiser ou non ce travail dont [il] possède un exemplaire.» 
 
 
 
 
 



ii 

UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À MONTRÉAL 
Faculté de science politique et de droit 

Département de science politique 

Le présent mémoire intitulé 
LE FANTÔME DE LA LIBERTÉ COMMUNISTE 

MARIO TRONTI ET LA CRITIQUE DE LA DÉMOCRATIE POLITIQUE 

Présenté par 
Étienne Simard 

A été évalué par le jury composé de 

Jean-Guy Prévost 
Direction de recherche 

Yves Couture 
Évaluateur 

Marc Chevrier 
Évaluateur 



 

iii 

REMERCIEMENTS 

Je remercie Jean-Guy Prévost d’avoir accepté d’encadrer la rédaction de ce mémoire, même une fois à la 

retraite. Il s’est démontré patient et disponible tout au long de la démarche. 

Je tiens également à remercier les camarades de la revue Ouvrage, Camille Marcoux, Sandrine Belley, 

Annabelle Berthiaume, Valérie Simard ; ceux et celles de La grande démission, notamment Gabrielle 

Laverdière, Dominique Bordeleau, François Fillion-Girard, Nancy Yank, Félix Dumas-Lavoie ; mes collègues 

de travail, Kawter Fellah, Assia Aissi, Christine Laplante, Nabil Sadir, Jamila Taleb, Ihssane Mouhannady, 

Robert Deschatelets, Alejandra Gonzalez Ceja, Thomas Etchecopar ; l’ensemble des militantes du Comité 

autonome du travail du sexe ; Nesrine Tedjeni-Bailiche ainsi que Leopoldina Fortunati, Silvia Federici et 

George Caffentzis pour leur soutien indéfectible. Sans vous écrire n’aurait pas de sens. 

Enfin, je me dois de remercier Iris Boudreau pour son amitié et son soutien depuis toujours, Pascal Vézina 

et Vanessa L’Écuyer pour leurs conseils de rédaction, de même que les ami·e·s du séminaire de lecture du 

Capital animé par Kaveh Boveiri, avec qui j’ai pu approfondir ma compréhension de la critique de 

l’économie politique. 

 

 

 



iv 

DÉDICACE 

À mes collègues de travail 

 



v 

TABLE DES MATIÈRES 

REMERCIEMENTS .......................................................................................................................................... iii 

DÉDICACE ...................................................................................................................................................... iv 

TABLE DES MATIÈRES ..................................................................................................................................... v 

RÉSUMÉ ........................................................................................................................................................ vii 

INTRODUCTION .............................................................................................................................................. 1 

0.1 Sur l’auteur étudié ................................................................................................................................. 2 

0.2 Objectif de la recherche ......................................................................................................................... 4 

CHAPITRE 1 LA GÉNÉALOGIE DE LA CRITIQUE................................................................................................ 8 

1.0 Introduction ........................................................................................................................................... 8 

1.1 Le point de départ .................................................................................................................................. 9 

1.2 L’opéraïsme ..........................................................................................................................................17 

1.2.1 Les Quaderni rossi ........................................................................................................................19 
1.2.2 Classe operaia ..............................................................................................................................21 

1.3 L’autonomie du politique .....................................................................................................................28 

1.4 La fin du vingtième siècle .....................................................................................................................38 

1.5 Conclusion ............................................................................................................................................41 

CHAPITRE 2 LA MÉTHODE DE LA CRITIQUE ..................................................................................................42 

2.0 Introduction .........................................................................................................................................42 

2.1 La critique de l’économie politique......................................................................................................42 

2.2 La critique de la démocratie politique .................................................................................................46 

2.3 La « vraie démocratie » ........................................................................................................................48 

2.4 La démocratie politique réalisée ..........................................................................................................50 

2.5 Conclusion ............................................................................................................................................55 

CHAPITRE 3 LA CRITIQUE DE LA DÉMOCRATIE POLITIQUE ..........................................................................57 

3.0 Introduction .........................................................................................................................................57 

3.1 Démocratie et liberté : la contradiction à l’origine ..............................................................................57 

3.1.1 Tocqueville et la démocratie en Amérique ..................................................................................57 
3.1.2 Kelsen et la liberté de la personne État .......................................................................................62 
3.1.3 Carl Schmitt et le paradoxe de la démocratie .............................................................................66 
3.1.4 Des concepts pour la critique ......................................................................................................69 



 

vi 

3.2 De la démocratie en Occident ..............................................................................................................70 

3.2.1 Identité, homogénéité, massification ..........................................................................................70 
3.2.2 L’homo democraticus ...................................................................................................................72 
3.2.3 Le peuple et le populisme ............................................................................................................74 
3.2.4 La tyrannie de l’opinion ...............................................................................................................77 

3.3 La liberté contre la démocratie ............................................................................................................81 

3.3.1 La liberté communiste .................................................................................................................82 
3.3.2 La liberté et le destin ...................................................................................................................84 

3.4 Conclusion ............................................................................................................................................87 

3.4.1 Quelques objections à la critique de la démocratie politique .....................................................88 
3.4.2 La liberté comme discipline .........................................................................................................90 

CONCLUSION ................................................................................................................................................93 

4.1 Dimension généalogique ......................................................................................................................93 

4.2 Dimension méthodologique.................................................................................................................94 

4.3 Dimension théorique ...........................................................................................................................95 

BIBLIOGRAPHIE .............................................................................................................................................98 
 

 



vii 

RÉSUMÉ 

La plupart des analyses contemporaines s’accordent pour dire que la démocratie est en crise, que ce soit 
en raison des dérives autoritaires et populistes de nombreux régimes au Nord comme au Sud, de la perte 
de souveraineté des États sur la sphère économique ou encore des principes du libéralisme qui 
l’emporteraient sur les principes démocratiques. Mario Tronti n’est pas de cet avis. Selon le père de 
l’opéraïsme italien, ce serait plutôt la démocratie et son empire qui seraient à l’origine de la situation 
actuelle, depuis qu’elle a vaincu le mouvement ouvrier du XXe siècle. C’est ce qu’il nomme sa critique de 
la démocratie politique. Pour recomposer une tendance révolutionnaire à la hauteur, l’auteur suggère 
d’opposer la liberté à la démocratie, en s’organisant en mouvement a-démocratique ou non-démocratique. 

Inspirée de la critique de l’économie politique de Marx, cette critique de la démocratie politique demeure 
cryptique hors du contexte italien. Pour en saisir la richesse et la profondeur, il est nécessaire de l’aborder 
dans ses dimensions généalogique, méthodologique et théorique.  

Le premier chapitre aborde la généalogie de la critique de la démocratie politique, plus particulièrement 
le contexte socioéconomique et politique de deux époques dans la pensée de l’auteur, l’opéraïsme et 
l’autonomie du politique, essentiellement les années 1960 et 1970 en Italie. Le second chapitre trace les 
contours méthodologiques de la critique de la démocratie politique, en soulignant l’influence de la critique 
marxienne de l’économie politique et en délimitant le sujet de recherche. Le troisième chapitre expose la 
critique de la démocratie plus en détail, en identifiant des éléments de critique de la démocratie chez des 
auteurs comme Tocqueville, Kelsen, Schmitt, Schumpeter et en forgeant des concepts nouveaux. Le 
chapitre se termine sur la proposition de liberté de Tronti pour dépasser la situation actuelle. Dans 
l’ensemble des dimensions, on souligne l’influence importante de Galvano Della Volpe sur Mario Tronti. 

 

Mots clés : Démocratie, Liberté, Marxisme, Communisme, Parti communiste italien, Vingtième siècle, 

Pensée politique, Italie, Mouvement ouvrier, Révolution, Opéraïsme.  

 

 



1 

INTRODUCTION 

Ta liberté n’est qu’un fantôme qui parcourt le monde avec un manteau de brouillard.  

Tu veux la saisir, elle t’échappe, il ne te reste qu’une trace d’humidité sur les doigts. 

Luis Buñuel 

Il est communément admis que la démocratie est en crise. Sa victoire n’était pas aussitôt proclamée au 

moment de la chute du Mur de Berlin que la mondialisation néolibérale faisait déjà craindre la perte de 

souveraineté des États-nations et les dérives que celle-ci engendre, à savoir que le libéralisme 

l’emporterait sur la démocratie elle-même (Gauchet, 2008), ou que le juridique et l’économique 

l’emporteraient sur le politique (Bourque, Duchastel, Pineault, 1999). Plus récemment, la montée des 

populismes de droite et d’extrême-droite est venue apporter de l’eau au moulin de cette critique, faisant 

appréhender l’établissement d’un « libertarisme autoritaire » (Benquet et Bourgeron, 2021) avec des 

figures comme celles de Jair Bolsonaro, Donald Trump ou Javier Milei. L’attaque du Capitole en 2021 est 

emblématique de ce phénomène : la démocratie est en danger. Pourtant, les médias ont voulu célébrer 

l’arrivée de l’année 2024 sur une note d’espoir. Entre les bombardements de l’Ukraine et de Gaza, plus de 

la moitié de la population mondiale allait être conviée aux urnes : une année électorale record1. Mais on 

déchante un an plus tard, alors que celui-là même qui était accusé de complot pour invalider les résultats 

des élections américaines de 2020 a été élu président des États-Unis : « Dans la démocratie trumpienne, 

le président veut devenir roi »2. Une table-ronde réunissant un ex-directeur général des élections du 

Canada, la directrice générale de l’Institut du Nouveau Monde et une chercheuse en science politique de 

l’Université de Montréal en octobre 2024, on parle d’un « recul démocratique auquel on assiste aux quatre 

coins du monde depuis plusieurs années »3. Il y a tension : hégémonie ou crise de la démocratie ? La 

question se pose toujours quelque trois décennies après la fin du bloc soviétique. 

 

1  « Quels pays votent en 2024 et quand votent-ils? », Courrier international, 10 février 2023 : 
https://www.courrierinternational.com/grand-format/infographie-quels-pays-votent-en-2024-et-quand-votent-ils 

2 Bélair-Cirino, Marco (2024), « À Washington, un murmure d'autoritarisme », Le Devoir, 26 octobre : 
https://www.ledevoir.com/monde/etats-unis/822465/washington-murmure-autoritarisme 

3 Sirois, Alexandre (2024), « Démocratie : attention, danger ! », La Presse, 14 octobre : 
https://www.lapresse.ca/dialogue/2024-10-14/table-ronde/democratie-attention-danger.php 



 

2 

Dans les milieux marxistes ou post-marxistes, les débats entourant la démocratie ont fourni depuis les 

années 1990 leur lot de critiques de la démocratie représentative (Zizek, 2009), de l’État démocratique 

(Abensour, 2012), de l’État néolibéral (Bourque, Duchastel et Pineault, 1999) qui la met en péril. On leur a 

opposé la démocratie directe, la démocratie « insurgeante » ou la souveraineté populaire (Rancière, 2005). 

On renoue en quelque sorte avec l’idée d’une véritable démocratie qui naîtrait de l’opposition à la 

démocratie bourgeoise et du dépérissement de son État, que Marx explorait dans les Manuscrits de 1843 

(Marx, 1975). À quelques exceptions près, les variantes de cette position de rupture demeurent largement 

majoritaires à la gauche de la gauche du spectre politique qui se renouvelle peu dans sa position de rupture 

démocratique. 

Si le débat semble faire du surplace depuis un bon moment chez les auteurs francophones et anglophones 

généralement lus au Québec, on trouve chez Mario Tronti, monument de la gauche italienne, une 

contribution originale qui sort du cadre connu et qu’il nomme la « critique de la démocratie politique ». 

Contrairement à la position courante des gauches radicales et révolutionnaires, il propose de rompre avec 

la perspective d’une démocratie meilleure ou véritable, à partir d’une critique de la démocratie 

« réellement existante » dans ses fondements qui, selon lui, mènent nécessairement aux problématiques 

vécues aujourd’hui. Il invite à adopter des visées non pas antidémocratiques, mais a-démocratiques, en 

concentrant les efforts pour développer autre chose, à fonder un projet nouveau sur la base de la liberté, 

une liberté proprement communiste. 

0.1 Sur l’auteur étudié 

Bien que son nom soit peu connu en Amérique du Nord, l’auteur étudié exerce une influence non 

négligeable sur bon nombre de milieux de gauche aujourd’hui. On le retrouve dans le langage politique 

des tendances qui se veulent héritières de la mouvance autonome italienne des années 1970 (Comité 

invisible, 2017 ; Tarì, 2011 ; Wajnsztejn et Gzavier, 2012), ou encore dans celui de la nouvelle vague 

féministe qui organise ses luttes sur le terrain de la reproduction sociale (Koechlin, 2019 ; Gago, 2021 ; 

Montanaro, 2023). Usine sociale, composition de classe, refus du travail, « dans et contre » : on reconnaît 

les catégories et paradigmes trontiens dans les écrits toujours en vogue d’une Silvia Federici ou d’un 

Antonio Negri. Une nouvelle génération s’est approprié ses théories pour aborder des problématiques 

actuelles, qu’on pense à la production de plus-value dans l’usage des technologies des communications 

comme les réseaux sociaux (Thorburn, 2016 ; Jarrett, 2017) ou aux mouvements de migration provoqués 

par la nouvelle division internationale du travail (Mitropoulos, 2006). De nouvelles revues en ligne, 



 

3 

accessibles à un lectorat anglophone et francophone, y font directement référence, qu’on pense à 

Viewpoint Magazine et The Commoner aux États-Unis, à Notes from Below et Ephemera en Grande-

Bretagne, à la Plateforme d’enquête militante et Acta en France, à Anker Mag en Belgique ou à Ouvrage 

au Canada. Le tout se passe sur fond de « montée hégémonique » de la philosophie politique italienne 

dans « l’académie anglo-américaine », à Londres comme en Californie (Pasquinelli, 2011), qu’on l’appelle 

l’« Italian Theory » ou la « différence italienne » (Gentili et Stimili, 2015 ; Paltrinieri, 2015). Ce qui attire la 

gauche, c’est notamment l’influence qu’ont eue ces idées sur le déclenchement et la persistance du mai 

rampant, qui s’est étendu sur une dizaine d’années en Italie (1968-1977)4. 

Depuis la crise économique de 2007-2008, qui marque un « retour de Marx » (Brahamcha-Marin, 2014), 

on compte plus d’une vingtaine d’articles et commentaires en français et en anglais sur les écrits de Tronti, 

ce qui n’est pas négligeable en pensée politique. L’intérêt porté à l’auteur se concentre essentiellement 

sur sa période opéraïste, courant communiste hétérodoxe et autonome des années 1960 en Italie et dont 

il est considéré comme l’un des fondateurs. L’essentiel des écrits de cette période se trouve compilé dans 

son livre Ouvriers et capital [Operai e capitale] publié en 1966, œuvre qu’il considère lui-même cruciale. 

Ce n’est d’ailleurs pas anodin de souligner que l’ouvrage a été traduit en anglais pour la première fois dans 

son intégralité en 2019 (Tronti, 2019b) et qu’il a été réédité en français en 2016 (Tronti, 2016c), une 

première en près de quarante ans. Des conférences et correspondances des années 1950 et 1960 ont 

également été traduites et publiées en anglais en 2020 (Tronti, 2020c). 

Mais Mario Tronti n’a jamais cessé d’écrire depuis les années 1960. Jusqu’à sa mort en août 2023 à l’âge 

de 92 ans, il est demeuré actif sur le plan de la théorie comme sur celui de la pratique. Que ce soit durant 

ses quelque trente années d’enseignement en philosophie et en théologie politique, en occupant des 

fonctions politiques au Parti communiste italien (PCI) ou en tant qu’élu, il a continué à être un acteur 

politique qui pense plutôt qu’un penseur politique (Tronti, 2006 : 17). Depuis l’effondrement de l’URSS, 

une préoccupation l’assaille : celle de comprendre le vingtième siècle, d’en faire le bilan, d’expliquer 

l’échec du mouvement ouvrier. Au centre de ses réflexions, un thème récurrent : la critique de la 

 

4 Le mai rampant en Italie a débuté en milieux étudiants en 1968, comme un peu partout, mais l’extension du 
mouvement dans les usines et l’agitation que cela a provoquée, a permis au mouvement de se poursuivre jusqu’en 
1977, et s’est conclu dans une répression extrêmement violente, particulièrement à la suite de l’enlèvement et de 
l’assassinat de l’ancien Président du Conseil et secrétaire du Parti démocrate chrétien, Aldo Moro. Voir notamment 
Guigou et Wajnsztejn (2018) ou Balestrini et Moroni (2017). 



 

4 

démocratie politique, la démocratie « absolue » comme « l’autogouvernement des derniers hommes » 

(Tronti, 2000 : 239). Pour Tronti, ce n’est pas le capitalisme, mais bien la démocratie qui a vaincu le 

communisme et le mouvement ouvrier. Elle serait responsable de la dépolitisation et même de la fin 

(temporaire) du politique. C’est pourquoi « la critique de la démocratie est le véritable dépassement du 

vingtième siècle » (Tronti, 2019 : 67). 

0.2 Objectif de la recherche 

La présente étude a un objectif simple : expliquer la critique de la démocratie de Mario Tronti. Pour ce 

faire, nous allons nous y prendre de trois manières. La première consiste à faire la généalogie de la critique 

de la démocratie dans son œuvre. Pour ce faire, nous allons parcourir la trajectoire de l’auteur depuis ses 

premiers écrits jusqu’à la formulation de la critique, en nous concentrant sur deux périodes : celle de 

l’opéraïsme et celle de l’autonomie du politique. Nous puiserons dans les textes les éléments éclairants 

pour comprendre la construction de la critique de la démocratie en situant leur développement dans le 

contexte socioéconomique et dans celui du langage des idées et débats au sein de la gauche italienne de 

l’époque. 

Cette démarche suppose que les idées politiques « existent […] non pas comme des choses immatérielles 

livrées à la contemplation des penseurs, mais relativement aux usages qui en sont faits, toujours 

historiquement situés, en fonction des enjeux et des stratégies des acteurs qui s’en saisissent dans des 

luttes politiques déterminées » (Gaboraux et Skomicki, 2017 : 17). Nous nous inspirerons donc très 

librement de l’approche structurale en études des idées politiques (Prévost, 1992), pertinente pour 

apporter un éclairage à la critique trontienne de la démocratie. L’approche structurale est généralement 

associée à l’historiographie marxiste des idées politiques, comme celle de C. B. Macpherson (1964) ou 

d’Ellen Meiskins Wood (2014 ; 2013). Elle consiste à dépeindre le contexte socio-économique dans lequel 

des idées politiques en opposition se sont forgées. Ses versions les plus orthodoxes considèrent que 

l’économie et la société engendrent des conflits politiques desquels naissent les idéologies politiques. Sans 

reprendre le paradigme hautement déterministe autrefois central à cette approche, il n’en demeure pas 

moins que la mise en contexte socio-économique est incontournable pour étudier un auteur (et son 

courant) dont les théories sont ancrées dans les enquêtes ouvrières et les interventions stratégiques 

directement sur le plancher des usines. Tronti avance d’ailleurs lui-même que « le premier corps à corps 

de la théorie n’a pas lieu avec l’autre théorie, mais avec l’histoire » (Tronti, 2009 : 22), c’est-à-dire que les 

critiques adressées aux positions du mouvement ouvrier « officiel » de l’époque prenaient d’abord leur 



 

5 

source dans l’observation empirique de ce qui se passait dans les milieux ouvriers des industries de masse 

et les dynamiques de leurs luttes. 

Le contexte et les positions du mouvement ouvrier officiel donnent beaucoup d’indices pour comprendre 

ce à quoi répond l’auteur. Nous laisserons place à l’interprétation pour déceler certains non-dits qui 

caractérisent ses écrits. C’est particulièrement important dans le cas du Tronti opéraïste, dans la mesure 

où, comme il le précise lui-même, « quiconque lit bien Ouvriers et capital trouvera plus de Nietzsche que 

de Gramsci, et à cette époque, en 1966, c'était une véritable hérésie » (Tronti cité par Revelli : 188). Il faut 

donc aussi chercher à comprendre le propos implicite des textes en les situant dans le contexte linguistique 

du milieu et de l’époque dans lequel ils ont été écrits. Dans le cas qui nous intéresse, celui du gramscisme 

du PCI et des syndicats italiens de l’époque, des positions majoritaires dans le mouvement ouvrier 

« officiel » et des périodiques dans lesquels Tronti publiait ses articles. On peut supposer que les idées 

« hérétiques » de l'auteur prennent la forme de nouveaux concepts proches des langages du gramscisme 

et du matérialisme historique ou encore sont présentes dans la syntaxe et le style5. Tronti lui-même 

considère la théorie comme une arme (Tronti, 2016c). 

Dans le cadre d’une analyse des textes, cette approche permettra d’articuler les « dimensions latentes » 

(Coman et al., 2016 : 135) du discours, qu’elles soient historique, sociale ou linguistique, comprises comme 

« comme une structure symbolique produite par une société dans un contexte historique donné » (Ibid : 

139). Une telle méthode doit s’appuyer sur une lecture approfondie du matériel textuel (ou corpus), ce 

qui permet de tirer des citations du texte pour illustrer l’analyse. Le choix de l’approche permet de définir 

des champs contextuels qui exercent une influence sur la production de la critique de la démocratie 

politique. Le premier est le contexte socio-économique italien des années 1960 et 1970, qui comprend les 

événements et données fournies par des recherches historiographiques. Le second est le cadre 

idéologique des débats stratégiques et théoriques de la gauche italienne au sein du Parti communiste et 

des syndicats dans les années 1960 et 1970. 

La seconde manière d’éclairer la critique de la démocratie élaborée par Mario Tronti consiste à en exposer 

la méthode. À partir d’un corpus composé des textes plus récents portant sur la critique de la démocratie 

 

5  Tronti parle du « grand style » nietzschéen, voir Tronti, Mario (2009 : 18). 



 

6 

politique, on extrait les éléments méthodologiques essentiels pour comprendre comment est élaborée 

cette critique. Ces écrits sont : 

• Tronti, Mario (2000), La politique au crépuscule, Paris : Éclat, 260 p. ; 

• Tronti, Mario (2001), « Per la critica della democrazia » in Ida Dominijanni (dir.), Motivi della libertà, 

Milano : FrancoAngeli, p. 13-25 ; 

• Tronti, Mario (2005), « Per la critica della democrazia politica », in  Marco Bascetta et al., Guerra 

e democrazia : Manifestolibri, p. 15-24 ; 

• Tronti, Mario (2007), « Per la critica della democrazia politica », Relazione al seminario della Rete 

per l’Autoformazione di Roma, Scienze Politiche, 12 dicembre ; 

• Tronti, Mario (2013), « Peuple », Lignes, 2 (41), p. 143-153 ; 

• Tronti, Mario (2019), De l'esprit libre : fragments de vie et de pensée, Paris : Tempête, p. 187-195 ; 

Puisque son approche est fortement inspirée de la critique de l’économie politique de Marx, nous devrons 

également comprendre cette dernière en exposant les différentes interprétations de celle-ci. Pour savoir 

quelle interprétation se rapproche le plus de celle de Tronti, nous devons recourir à des indices 

biographiques laissés par l’auteur. Une fois cela fait, nous pourrons délimiter l’objet de son étude et ses 

dimensions temporelles. 

Enfin, la troisième manière consiste en l’exposition de la critique elle-même, en en présentant un à un les 

concepts et en situant ces derniers dans les débats contemporains sur la démocratie. Nous y aborderons 

l’opposition entre démocratie et liberté que Mario Tronti soulève en croisant les critiques de la démocratie 

moderne formulées par Alexis de Tocqueville, Hans Kelsen et Carl Schmitt. En actualisant les concepts 

d’identité, de tyrannie de la majorité, de différence, l’auteur italien forge les concepts de massification, de 

tyrannie d l’opinion et d’homo democraticus, inspiré à la fois de l’homo eoconomicus de Vilfredo Pareto et 

du marché politique de Joseph Schumpeter. Il complète sa critique en établissant sa compréhension de ce 

qu’est le peuple à partir de la problématique du populisme, tel qu’abordé par Ernesto Laclau. 

Cet éclairage nous permettra d’ouvrir sur sa proposition finale concernant la liberté.  Nous aborderons 

d’abord sa lecture de la liberté communiste selon Galvano Della Volpe, puis nous conclurons sur 

l'opposition établie entre la liberté et le destin comme actualisation de l’opposition entre la politique et 

l’histoire. 



 

7 

Dans la première scène du film Le fantôme de la liberté de Buñuel, l’action de se déroule à Tolède en 1808 

alors que les troupes napoléoniennes occupent la ville. Des résistants espagnols crient « Vive les 

chaînes ! » juste avant d’être exécutés, par haine des idées libérales de Napoléon. « Vive les chaînes ! » 

scandent aussi les étudiants en révolte à la fin du film alors qu’on donne l’ordre aux policiers de tirer. 

Liberté politique ou liberté de l’artiste, le cinéaste suggère qu’elles sont soumises à des contraintes réelles 

et qu’elles sont illusoires si elles ne sont pas parties prenantes d’un combat. 

L’esprit du film, dont le titre rend un « hommage discret » au spectre du communisme qui hante l'Europe 

tel que mentionné au début de Manifeste (Buñuel, 1982 : 307), fait penser à la conception trontienne de 

la liberté :  une liberté qui doit tenir compte des contraintes du destin et faire de ce dernier un terrain de 

lutte ; une liberté de l’action politique capable de dévier le cours normal de l’histoire ; une liberté réelle 

pour l’ensemble de la communauté humaine qui s’oppose à une liberté accidentelle pour certains ; une 

liberté négligée par les mouvements ouvriers et partis communistes du XXe siècle. Bref, Tronti prône une 

liberté incarnée, loin d’être un fantôme qui défile entre nos doigts.



8 

CHAPITRE 1 

LA GÉNÉALOGIE DE LA CRITIQUE 

1.0 Introduction 

La critique de la démocratique politique est l’aboutissement, voire la conclusion, de l’itinéraire intellectuel 

et politique de Mario Tronti, un véritable palimpseste sur lequel on repère les traces de l’ensemble de ses 

travaux antérieurs. Et puisque son écriture est fragmentaire — « on ne peut aujourd’hui plus penser et 

écrire autrement que par fragments, le monde d’hier ayant éclaté en mille morceaux que personne n’est 

actuellement en mesure de rassembler » (Tronti, 2019 : 312) — il faut en plus recoller les morceaux, en 

remontant le chemin parcouru depuis ses premières interventions jusqu’à ses derniers écrits. Tronti n’en 

fait d’ailleurs pas un mystère : « La critique déterminée de la démocratie que j'avance ici a un père, 

l’opéraïsme, et une mère, l'autonomie du politique » (Tronti, 2007). 

Opéraïsme et autonomie du politique. Deux saisons dans la vie de l’auteur, à la fois en continuité et en 

rupture. La première dans les années 1960, décennie de dissidence et d'emballement au sein d’un 

mouvement qui a posé les bases du biennio rosso (1968-1969)6 et du « mai rampant » qui s’est étendu sur 

près de dix ans. La seconde dans la décennie 1970, années de retour au parti et de recul pour dépasser les 

limites des mouvements contestataires. C’est à un voyage dans le temps que l’auteur nous convie. 

Le présent chapitre se divise en trois parties. La première aborde les premières interventions de l’auteur, 

principalement sa critique du gramscisme « officiel » et sa défense d’une lecture de Marx comme science. 

Nous devons, pour ce faire, exposer les positions et stratégies dominantes du PCI dans le contexte d’après-

guerre puis le tournant du parti, et surtout les ruptures occasionnées après l’année fatidique qu’est 1956. 

Nous présentons également le contexte social et économique de l’époque d’après-guerre. 

 

6 L’expression biennio rosso, littéralement « les deux années rouges », mentionnée à quelques reprises dans ce 
texte concerne deux années d’intenses protestations étudiantes et ouvrières en Italie en 1968 et 1969. À ne pas 
confondre avec l’usage original qui réfère aux années 1919-1920 de grèves, d’occupations et d’agitation 
révolutionnaire en Italie. Pour une analyse comparative des deux bienni rossi, voir Ginsborg, Paul (2006), « I due 
bienni rossi 1919-1920 e 1968-1969 : comparazione storica e significato politico » et Giovannini, Paolo (2006), « I 
bienni rossi del Novecento : una lettura sociologica ». 



 

9 

La seconde partie porte sur l’opéraïsme des années 1960, plus particulièrement sur la contribution 

trontienne à ce courant et ses revues : la composition de classe, le point de vue ouvrier, l’usine sociale, la 

primauté et l’autonomie ouvrières, la partie contre le tout, le « dans et contre ». Nous ne pourrions, bien 

sûr, pas parler d’opéraïsme sans parler du « miracle italien », de l’ouvrier-masse et des luttes ouvrières de 

l’époque, de la Piazza Statuto à l’automne chaud, ni de la coalition de centre-gauche au gouvernement. La 

troisième aborde l’autonomie du politique, la rupture entre un « opéraïsme d’obédience communiste » et 

un « opéraïsme autonome » (Moulier Boutang, 1986 : 37), sur fond de proposition de compromis 

historique par le PCI durant les années 1970, d’autonomie italienne et des années de plomb. 

1.1 Le point de départ 

Le PCI réémerge de la clandestinité et de l’exil durant la Seconde Guerre mondiale. Après vingt ans de 

répression fasciste, le parti s’organise à sa base dans la Résistance et à sa tête au sein du mouvement 

communiste international, dont la subordination à Moscou se maintient malgré la dissolution de la 

Troisième Internationale en 1943. Il change également de nom :  jusque-là désigné comme Parti 

communiste d’Italie (Pc d’I), il devient PCI (Parti communiste italien). Plutôt qu’une section italienne d’un 

Parti communiste international, il signale qu’il est un parti proprement italien. Le Comité de libération 

nationale constitue une alliance contre le fascisme regroupant les communistes, les socialistes, les 

démocrates-chrétiens et les libéraux. En 1945, comme les dirigeants de tous les partis communistes 

occidentaux, Palmiro Togliatti, secrétaire général du PCI de retour d’exil et ex-dirigeant du Komintern, 

annonce sa stratégie étapiste de transition vers le socialisme, qu’il nomme la « démocratie progressive ». 

Cette dernière appelle au maintien de la coalition antifasciste (Ginsborg, 1990 : 43) pour mettre en place 

la République, « qui organisera un gouvernement du peuple pour le peuple, dans lequel toutes les forces 

vives du pays auront leur place, pourront s'affirmer et avancer vers la satisfaction de toutes leurs 

aspirations » (Togliatti, 1945 cité par Pingaud, 1976 : 113). En vue de la création de cette Italie nouvelle, 

le PCI développe une stratégie adaptée au contexte italien catholique, celle de la « présence ». Elle 

consiste à intégrer la classe ouvrière qu’il représente à la vie de la nation, notamment par la participation 

à la construction de la démocratie italienne (Tarrow, 1974 : 2-3). Unité nationale contre les fascistes et la 

haute bourgeoisie au sein de laquelle les communistes sont partie prenante et font alliance avec les 

« couches moyennes des campagnes et des villes, en prenant leur défense, en faisant nôtres leurs 

revendications, et en réparant radicalement les torts faits à des régions entières comme le Midi, la Sicile, 

la Sardaigne » (Togliatti, 1977 : 57-58). C’est une stratégie de la prudence afin d’assurer la légalité du PCI 

et de ne pas répéter les erreurs du passé, quand la tendance maximaliste de Bordiga avait pris la direction 



 

10 

du parti pour tenter de précipiter l’insurrection et reproduire l’expérience de la révolution d’Octobre. Elle 

est inspirée de la notion gramsciste de « guerre de position » à laquelle doit se subordonner la « guerre 

de mouvement », c’est-à-dire qu’il faut privilégier la lutte pour l'hégémonie de la classe ouvrière au sein 

des organisations et institutions de la société civile, par exemple l’Union des femmes italiennes, le Front 

de la jeunesse, l’Union italienne du sport populaire, les maisons du peuple (Attal, 2014 : 146-147), de 

même que la construction d'alliances par le haut entre les partis de masse, incluant avec le Parti 

démocrate-chrétien, majoritaire au gouvernement, plutôt que d’entreprendre une lutte frontale contre la 

classe bourgeoise (Gramsci, 2012 ; Piotte, 2010 : 153-154 ; Tarrow, 1974 : 16). Elle découle aussi des 

thèses de Gramsci sur le Risorgimento, c’est-à-dire sur le processus d’indépendance nationale et d’unité 

politique de l’Italie (Montano, 1971 : 31). Avant d’entreprendre une conquête socialiste de l’État, il faut 

compléter la révolution nationale bourgeoise, demeurée inachevée. Selon cette lecture de la société 

italienne, il n’y a jamais eu de mouvement ni de culture nationale-populaire et donc de réelle création 

d’une nation, parce que la gauche démocratique et bourgeoise n’a jamais pu obtenir le soutien des masses 

paysannes. Le processus est plutôt venu d’en haut, dirigé par les classes possédantes et la bureaucratie. 

Le PCI doit donc faire alliance avec les autres partis de masses pour construire cette culture nationale-

populaire. Du point de vue de cette stratégie, la constitution de la République en 1946 est un gain majeur 

pour le PCI. Elle instaure un régime parlementaire doté d’un bicaméralisme « parfait », c’est-à-dire que la 

Chambre des députés et le Sénat doivent tous deux approuver toutes les lois. De plus, on adopte le 

suffrage universel et un système électoral presque intégral. En pratique, ce système électoral conférera 

au PCI la position d’opposition principale pendant les quarante années qui suivront, faisant de ce dernier 

le plus puissant parti communiste occidental (Lazar, 2009 : 30). L’intervention américaine dans la politique 

intérieure du pays en contexte de Guerre froide dans les années qui suivent ne donne cependant pas les 

coudées franches aux communistes qui doivent constamment se montrer rassurants (Ginsborg, 1990 : 

103). 

La période d’après-guerre est dure pour la classe ouvrière italienne. L’économie repose principalement 

sur une agriculture à faible productivité et est pauvre en ressources comme le charbon, le fer, le pétrole, 

ce qui explique un niveau d’industrialisation très bas en comparaison des autres pays de l’Europe 

occidentale (Lieberman, 1977 : 99). La population croît de quelque 400 000 personnes par année entre 

1945 et 1955, alors que le chômage est très élevé. Saturée, l’industrie agricole peine à intégrer de la 

nouvelle main-d’œuvre. Dans le secteur secondaire, les employeurs répondent aux revendications 

salariales des luttes ouvrières organisées dans les usines durant la Résistance en remplaçant le plus de 



 

11 

main-d’œuvre possible par des équipements hautement productifs (Hilderbrand, 1965 : 188). Le rapport 

de force se renverse à la faveur des employeurs. La position du PCI sur le développement économique va 

dans le même sens que sa politique de la « présence » et de la « démocratie progressive » : il partage avec 

les autres partis, comme le Parti démocrate-chrétien, le Parti libéral et le parti socialiste, l’idée selon 

laquelle une augmentation de la productivité industrielle est nécessaire pour l’avenir de l’Italie. Un 

document officiel du parti en faveur de la « normalisation » de la situation dans les usines, notamment 

celles qui ont été occupées et auto-gérées à la fin de la guerre, avance par exemple que « le contrôle 

démocratique de l’industrie par les travailleurs signifie seulement le contrôle contre la spéculation, il ne 

doit pas entraver la liberté d’initiative des dirigeants techniques » (PCI cité dans Wright, 2007 : 18). Tout 

comme la croyance en la neutralité des institutions étatiques (Ginsborg, 1990 : 91), la position dominante 

du parti considère que la production est neutre dans sa forme comme dans son organisation (Wright, 

2007 : 18), position conforme à celle du Komintern. C’est la conception « objectiviste » qui considère le 

« développement progressif des forces productives » comme moteur de la marche de l’humanité vers le 

socialisme (Turchetto, 2001 : 296) : 

Les tenants de ces approches s’appuient sur la lecture de textes de Marx [...] dans lesquels le 
rôle moteur dans le développement historique revient aux « forces productives », possédant 
leurs lois internes d’évolution. Les rapports de production, « formes de développement » des 
forces productives, représentent uniquement une coquille, une enveloppe qui doit tôt ou tard 
éclater. L’opposition entre les forces productives et les rapports de production s’analyse 
simplement en termes de « non correspondance technique ». Par conséquent, le 
développement de la technologie et des formes de rationalisation du travail et de 
planification, au niveau des entreprises capitalistes obéit, à des lois qui lui sont propres, 
commandées par une rationalité objective, « neutre » par rapport au mode de production 
capitaliste (Potier, 1986 : 410). 

Enfin, toujours conformément aux positions stratégiques de la Troisième Internationale, on croit en la 

révolution socialiste comme quelque chose qu’on apporte de l'extérieur, ce qui prive la classe ouvrière 

italienne de la possibilité d'élaborer une stratégie révolutionnaire basée sur ses propres ressources. Sous 

la direction communiste, l'action politique est ainsi divisée en trois sphères distinctes : les batailles 

quotidiennes des ouvriers contre le froid, la faim et la misère ; la lutte pour la démocratie progressiste 

menée par le parti au parlement ; et la révolution, qui dépend d’un mot d’ordre de Staline lui-même 

(Ginsborg, 1990 : 88). 

Mais le PCI annonce un virage en 1956. L'année commence avec le XXe congrès du Parti communiste de 

l’Union soviétique (PCUS) en février, durant lequel Khrouchtchev présente un rapport au congrès visant à 



 

12 

dénoncer Staline pour avoir organisé les Grandes Purges, détruit la démocratie interne du parti et créé un 

« culte de la personnalité ». À l'automne, la Révolution hongroise conduit à des dissensions majeures dans 

le mouvement communiste international. À la suite de la répression du soulèvement par les chars russes, 

des dizaines de milliers de militants quittent les partis communistes d'Europe occidentale. Les dirigeants 

du PCI se prononcent sans équivoque en faveur de l'invasion russe (Ginsborg, 1990 : 204). Entre ces deux 

événements, c’est une « longue suite de sursauts dans la conscience d'une jeune génération 

d'intellectuels » qui mène à une « rupture épistémologique » (Tronti, 2009 : 28-29). Ces événements 

amorcent à la fois un processus de déstalinisation (ou du moins, une volonté de l’amorcer) et une prise de 

distance du PCI vis-à-vis du PCUS, avec la « voie italienne vers le socialisme ». Au VIIIe congrès du PCI 

d’octobre 1956, le parti reconnaît de nouveaux droits aux militants, par exemple celui de critiquer les 

dirigeants, de lutter contre le bureaucratisme, d’exercer librement l’activité philosophique, scientifique, 

artistique et culturelle (Lazar, 1992 : 232). Cependant les thèses qui définissent cette voie italienne 

demeurent en droite ligne avec la « démocratie progressive » et sa conception neutre des institutions 

étatiques : 

Le parti communiste a affirmé, depuis toujours, qu'il ne considère pas la Constitution 
républicaine comme un moyen d'utiliser les instruments de la démocratie bourgeoise en vue 
d'une insurrection armée pour conquérir l'État et le transformer en un État socialiste. Il la 
considère comme un pacte unitaire, auquel la grande majorité du peuple italien est attachée, 
et qui constitue un point de départ du développement organique de la vie nationale pour 
toute une période historique. Dans le cadre de ce pacte peuvent être accomplies, avec une 
pleine légalité constitutionnelle, les réformes de structure nécessaires pour miner le pouvoir 
des groupes monopolistiques, défendre les intérêts de tous les travailleurs (PCI, 1956 cité 
dans Pingaud, 1976 : 115). 

Le militantisme de la classe ouvrière, arme exclusive et puissante de la gauche, demeure pratiquement 

abandonné lors des combats politiques de l'époque (Ginsborg, 1990 : 83-84), ce qui fait des années 1950 

un « désert politique » (Roggero, 2023a : 7). Résultat de cette instrumentalisation de la Confederazione 

Generale Italiana del Lavoro [Confédération générale italienne du travail, la CGIL, affiliée au PCI], la 

déconnexion du parti des luttes ouvrières, mais aussi la répression que connaissent les militants syndicaux, 

se manifestent lorsque la Fédération italienne des ouvriers de la métallurgie (FIOM-CGIL), est battue aux 

élections de 1955 de la commission interne de la FIAT qui représente les syndicats ouvriers de l'usine (Lazar, 

1992 : 113). La CGIL perd ainsi le monopole de la représentation ouvrière dans la plus importante industrie 

du pays (Couffignal, 1978 : 61). 



 

13 

C’est dans ce contexte que Mario Tronti fait ses premières interventions. Au sein de la cellule communiste 

de l’université La Sapienza à Rome, dont il est le secrétaire, il participe à l’écriture de textes qui réclament 

la tenue de discussions larges sur les questions majeures qui occupent le PCI en 1956, notamment par 

l’accès à la documentation et la possibilité de diffuser des idées sur les propositions de voie nationale vers 

le socialisme. Ces textes soutiennent la révolte hongroise et désapprouvent l’intervention soviétique et la 

position du PCI sur les événements ; ils critiquent aussi la stratégie du parti qui consiste à chercher le 

consensus au sein de l’État. Ces idées sont pour la plupart courantes au sein de sa génération (Palano, 

2020 : 176-181). C’est aussi l’année où Tronti dépose sa thèse de laurea sur les écrits du jeune Marx. 

Fortement inspiré par Galvano Della Volpe, il cherche à développer une méthode d’enquête sociologique 

en considérant non pas l’apport de Marx comme système philosophique, mais comme « science de la 

société » ou science sociale (Palano, 2020 : 184). En 1957, il cosigne une lettre dans laquelle est exprimée 

une désillusion vis-à-vis du PCI et du socialisme tel que réalisé, un acte de dissidence envers le parti. 

L’année suivante, il présente un premier essai intitulé Alcune questioni intorno al marxismo di Gramsci 

[Quelques questions entourant le marxisme de Gramsci] (Tronti, 2016a), dans un exposé prononcé lors de 

la conférence des études gramsciennes tenue à Rome en janvier 1958. Tronti cherche à identifier les 

limites de la pensée gramscienne dans le but de sortir du cul-de-sac dans lequel se trouve le gramscisme 

officiel : 

La pensée marxiste a payé amèrement, de l'atrophie de tout son développement théorique, 
la mauvaise idée de faire du marxisme lui-même la nouvelle Encyclopédie de la science 
philosophique en abrégé. Il faut reconnaître à Gramsci le grand mérite d'avoir nié, 
concrètement, cette conception. Et pour saisir les résultats les plus féconds qui jaillissent des 
recherches de Gramsci, il faut, sur ce point, dépasser la pensée de Gramsci (Tronti, 2016a). 

Il critique l’« historicisme absolu » de la « philosophie de la praxis » et son interprétation de Marx comme 

« philosophie intégrale ». Il avance la thèse selon laquelle il y a, sur ce plan, une continuité entre les 

positions de jeunesse publiée par le communiste sarde dans l’Ordine nuovo et ses positions ultérieures 

qu’on peut lire dans les Cahiers de prison, contrairement à la plupart des analyses qui y voient une rupture : 

« la position historique qu'il assigne à la pensée de Marx, l'angle idéaliste sous lequel il la considère, 

resteront identiques dans toutes les notes des Cahiers de prison ». En accord avec l’idée de Gramsci selon 

laquelle la philosophie d’une époque exprime le « bon sens » propre à celle-ci, Tronti avance qu’il faut par 

conséquent se méfier à la fois de l’histoire et de la philosophie et leur opposer la science. Pour simplifier 

la critique, quand on peut opposer un bon sens à un autre bon sens, on reste au niveau de l’idéologie. Il 



 

14 

faut donc recourir à une méthode scientifique pour accéder à une vérité qui dépasse le sens commun et 

la spéculation. 

Tronti poursuit sa critique du gramscisme dans un second essai publié en 1959 sous le titre Tra 

materialismo dialettico e filosofia della prassi : Gramsci e Labriola [Entre matérialisme dialectique et 

philosophie de la praxis : Gramsci et Labriola] (Tronti, 2016b). La thèse défendue est la suivante : 

Gramsci comprend le marxisme théorique comme une « philosophie de la praxis ». Eh bien 
on voit que tout le débat au sein du marxisme, en Italie, se conclut précisément sur cette 
définition. Le terme ne doit donc pas être conçu comme un autre nom donné au marxisme, 
mais comme une autre interprétation que l'on donne du marxisme. Derrière la définition 
différente se cache un contenu de pensée différent (Tronti, 2016b). 

L’objectif de l’article est de retracer le développement de cette interprétation. Pour ce faire, il remonte à 

Antonio Labriola, principal diffuseur du marxisme en Italie à la fin du XIXe siècle et au début du XXe, en 

passant par Benedetto Croce et Giovanni Gentile, deux philosophes idéalistes hégéliens qui ont commenté 

Marx. Pour bien comprendre l’enjeu philosophique ici, il faut faire un détour par l’histoire de la réception 

italienne du marxisme. André Tosel (2005 : 611) nous indique que « la proposition de définir comme 

philosophie de la praxis la position propre à l’élaboration théorique de Marx, sans se borner seulement à 

l’appellation de matérialisme historique, est le fait de la pensée italienne, marxiste et non marxiste, de la 

fin du XIXe siècle ». Fortement inspiré des Thèses sur Feuerbach publiées par Engels en 1888, le concept 

de philosophie de la praxis a été forgé par Labriola dans ses essais marxistes qui ont par la suite été 

commentés par Croce, Gentile puis Sorel. Selon Tronti, le marxisme hérité par Gramsci est typiquement 

italien, déformé par les interprétations idéalistes de ses prédécesseurs desquels il critique la pensée : « Le 

marxisme comme “philosophie de la praxis” est ce qui reste du marxisme après qu'il a été liquidé par 

l'interprétation idéaliste [...] une théorie de l'action, une philosophie de la volonté, un guide du 

comportement social, une technique du processus révolutionnaire, l'identité du savoir et du faire, de la 

pensée et de la praxis ; un vichianisme7 corrigé par le pragmatisme moderne » (Tronti, 2016b). Gramsci en 

est bien conscient et cherche à retrouver un « noyau originel » du marxisme comme philosophie de la 

praxis à un point intermédiaire entre son incorporation dans des courants idéaliste, matérialiste 

traditionnel et positiviste. Il cherche à formuler par la philosophie de la praxis une philosophie marxiste 

 

7 En référence à Giambattista Vico, philosophe italien de la politique et de l’histoire. 



 

15 

autonome, mais échoue en raison de son héritage contextuel, selon Tronti. Ce dernier conclut sur « la 

nécessité d'un marxisme aussi éloigné de la philosophie de la praxis que du matérialisme dialectique ; qui 

ne se réduit pas à une méthodologie purement technique de la connaissance et de l'action humaine, et 

qui ne prétend pas enfermer en elle une métaphysique totale et définitive ; un marxisme qui se pose, avec 

simplicité, comme une science » (Tronti, 2016b). 

Enfin, Tronti fait la même année une troisième intervention dans le cadre d’un séminaire intitulé Marxismo 

e sociologia [Marxisme et sociologie] (Tronti, 2020a). En débat sur ce thème avec d’autres camarades, il 

avance qu’au lieu de prendre la sociologie dominante pour l'exploiter à des fins marxistes, il faut chercher 

chez Marx « une sociologie unique, vraie et précise, c'est-à-dire comme une science unique de la société », 

tout comme « le marxisme se présente comme un type d'historicisme réel et unique ». Il critique ainsi la 

séparation entre le matérialisme historique et la dialectique matérialiste, mais va plus loin en critiquant la 

séparation entre recherche et théorie. La compréhension exacte de la structure du capitalisme italien est 

impossible sans une compréhension fondamentale de la formation économique et sociale capitaliste en 

général, mais cette dernière est également le résultat d’une recherche concrète à l’intérieur du capital : 

« ce n’est pas quelque chose de vivant avant la recherche, mais c'est quelque chose qui naît en fonction 

de la recherche elle-même [...]. On ne peut absolument pas accepter qu'il existe un chercheur qui offre du 

matériel au théoricien, et puis il y a un théoricien qui le réélabore et produit de la théorie » (Tronti, 2020a : 

49-50). Tronti défend ainsi la thèse selon laquelle cette unité de « moments hétérogènes » est déjà 

réalisée dans le marxisme et s’incarne dans la figure du « scientifique marxiste ». Cette figure doit 

maintenir un équilibre scientifique au quotidien entre la théorie marxiste d’un côté et la pratique de l’autre, 

c'est-à-dire avec la lutte du mouvement ouvrier. 

Pour bien comprendre ce continuel retour au marxisme comme science, il faut se référer au travail de 

Galvano Della Volpe, principale influence de Mario Tronti et son entourage de l’époque. 

Nous avons eu la chance de tomber sur le marxisme de Della Volpe, qui était un marxisme 
anti-historique, matérialiste, qui théorisait une rupture entre Marx et Hegel, et non une 
continuité [...], c'était un marxisme très ouvert, qui nous donnait déjà une indication de 
recherche au-delà de ce que nous avions acquis à cette époque [...]. C'est Lucio Colletti qui 
nous a fait découvrir la pensée de Della Volpe, sa lecture originale du marxisme et surtout de 
l'œuvre de Marx, de la relation entre Marx et Hegel. Cette « contamination » a été 
fondamentale pour nous, au point de redéfinir notre horizon culturel, dans la mesure où nous 
sommes devenus très polémiques vis-à-vis de la tradition du marxisme italien : l'historicisme, 
la dérivation idéaliste du marxisme, le courant de pensée qui unit De Sanctis, Labriola, Croce, 



 

16 

Gramsci. Cette pensée originale de la critique marxiste, qui couvait en nous depuis un certain 
temps, a fusionné en 1956 avec un élément de rupture politique très fort, lorsque, 
précisément, je me suis retrouvé à diriger la section universitaire du PCI, qui réunissait entre 
autres étudiants et professeurs (Tronti, 2005 cité dans Palano, 2020 : 184). 

À l'issue de la guerre, il y a chez les intellectuels italiens un fort sentiment de méfiance envers la science, 

son matérialisme fondamental et son pragmatisme.  Les sciences sociales sont peu considérées et ne 

trouvent pas leur place parmi les « sciences de l'esprit » que sont, par exemple, l’histoire, la philosophie 

et la littérature (Montano, 1971 : 32). Pour s’attaquer au phénomène et fournir aux marxistes de 

meilleures armes que la dialectique matérialiste et les développements de Friedrich Engels sur la 

dialectique marxiste (Potier, 1986 : 276), Della Volpe entreprend des recherches pour reconstruire la 

dialectique et la méthodologie scientifique de Marx. Il en publie les résultats en 1950 dans le livre Logica 

come Scienza Positiva [La logique comme science positive] (Della Volpe, 1977), dans lequel il oppose la 

« dialectique scientifique » de l’économie que tente de construire Marx à la « dialectique spéculative et 

métaphysique » de l’économie bourgeoise. Il définit la logique scientifique marxienne comme un « cercle 

concret-abstrait-concret » qui correspond à « trois aspects logico-gnoséologiques » propres à tout savoir 

scientifique : « a) le donné problématique, ou instance historico-matérielle ; b) l’hypothèse, ou instance 

historico-rationnelle [...] ; c) l’expérimentation qui vient conforter le cercle de la fonctionnalité réciproque 

du donné et de l’hypothèse, ou de la matière et de la raison (conversion de l’hypothèse en loi) (Della Volpe, 

1977 : 180). Cette méthode scientifique de Marx est principalement déduite de l’Introduction à la 

Contribution à la critique de l’économie politique de 1957 et constitue une « économie sociologique 

matérialiste ». 

Si Galvano Della Volpe publie un essai critique Sur trois épigones de Hegel en Italie (Della Volpe, 1977 : 

195-207) que sont Benedetto Croce, Giovanni Gentile et Ugo Spirito (professeur de Tronti), il ne situe 

cependant jamais sa propre pensée par rapport à celle d’Antonio Gramsci et sa philosophie de la praxis 

(Potier, 1986 : 275), du moins pas de manière explicite et frontale. Ce dernier a pourtant développé une 

critique du matérialisme historique de Boukharine et refusait lui aussi la séparation entre le matérialisme 

historique et la dialectique matérialiste. Della Volpe reste d’ailleurs à l’écart de la politique et du parti dont 

le gramscisme est la pensée officielle (Wright, 2007 : 34). C’est à cette lacune que Tronti tente de 

compenser par ses premières interventions, ce qui le conduit à faire sienne cette lecture de Marx comme 

science de la société, qu’il tente par la suite d’incarner dans la figure du théoricien-chercheur-militant. Son 

objectif : « interrompre une continuité » en allant « au-delà de la pensée Gramsci » (Serra, 2021 : 332). Le 

voilà mûr pour passer à une autre étape. 



 

17 

1.2 L’opéraïsme 

Alors que le jeune Tronti fait ses premières interventions, l’Italie connaît une soudaine poussée de 

croissance économique, qu’on appelle souvent le « miracle italien ». Ce dernier se traduit par l’un des taux 

de croissance les plus élevés du monde, une progression ininterrompue pendant près de deux décennies 

et une vitalité inégalée au cours des périodes précédentes de l'histoire industrielle du pays (Hildebrand, 

1965 : 4). Ainsi la croissance du produit intérieur brut (PIB) atteint une moyenne annuelle de 6,1 % durant 

les années 1950 et de 5,8 % dans la décennie qui suit (Monperrus-Veroni, 2009 : 246). Le PIB a ainsi 

augmenté de 90,1 % entre 1950 et 1961, tandis que l'investissement brut a bondi de 163,7 % et les 

exportations de 291,6 % (Hildebrand, 1965 : 7). L’économie, reposant encore récemment sur l’agriculture 

dans l’après-guerre, connaît une industrialisation galopante : le taux de croissance de la production 

industrielle est de 8,4 % en moyenne par année dans la décennie 1950 et de 8 % dans les années 1960 

(Monperrus-Veroni, 2009 : 246). Le phénomène s’accélère entre 1958 et 1963 (Ginsborg, 1990 : 214) : la 

croissance annuelle moyenne du PIB atteint 6,3 % ; les investissements en machines et en installations 

industrielles augmentent en moyenne de 14 % par année, contre 6 % par an au cours des sept années 

précédentes ; la production industrielle a plus que doublé, l'industrie mécanique et la pétrochimie en tête ; 

les exportations deviennent le moteur de l'expansion, avec une augmentation moyenne de 14,5 % par an. 

Les causes de cette restructuration économique sont multiples. Il y a d’abord la fin du protectionnisme et 

la mise en place du « marché commun européen » à partir de 1957. Ce dernier fait passer le pourcentage 

des produits italiens exportés vers les pays de la communauté économique européenne passe de 23 % en 

1955 à 29,8 % en 1960 et à 40,2 % en 1965 (Ginsborg, 1990 : 214). On peut également nommer la présence 

d'un large pan des secteurs industriel et bancaire sous contrôle direct du gouvernement, ce qui confère à 

ce dernier de puissants leviers pour établir des politiques industrielles et de crédit qui facilitent 

l’investissement (Le Cacheux, 2009 : 261). 

Mais ce développement est inégalement réparti. Il se concentre dans le « triangle industriel » formé par 

Turin, Milan et Gênes, ce qui exacerbe la disparité entre le Nord industriel et le Sud agricole. Dans le 

Mezzogiorno, et même dans le Centre mais à moindre degré, le taux de chômage est extrême et pousse 

une large partie des travailleurs à émigrer, que ce soit en Amérique, en Europe occidentale ou dans le nord 

du pays (Ginsborg, 1990 : 212-214). L’urbanisation de la population ouvrière est ainsi accélérée : pour la 

première fois en 1958, les travailleurs agricoles sont moins nombreux que ceux qui travaillent dans 



 

18 

l'industrie, les migrations se faisant principalement vers les grands centres urbains du Centre et du Nord 

de même que vers les zones industrielles (Crainz et Roche, 2008 : 103-105). 

Ces transformations de la société italienne ne sont bien sûr pas étrangères à la crise qui secoue le PCI dans 

la deuxième moitié des années 1950 (Iandolo, 2014). Et les communistes ne sont pas les seuls à être 

ébranlés. L’autre parti de gauche, le Parti socialiste italien (PSI), l’est tout autant. Quelques mots sur ce 

dernier. Contrairement aux autres partis socialistes européens, le PSI a conservé une forte composante 

marxiste au moment de la création du PCI en 1921 (Morel, 1996 : 265). Loin d’être uniforme, le parti voit 

s’affronter en continu des éléments révolutionnaires et réformistes. Pendant les vingt années de 

répression sous le fascisme, les militants du PSI en exil se rapprochent du PCI dans un pacte d’unité 

antifasciste. De 1948 à 1956, les deux partis forment un Front populaire, alliance qui, finalement, semble 

affaiblir le PSI, qui se fait exclure de l’Internationale socialiste et perd un tiers de ses membres dans une 

scission dans une scission de son aile réformiste, qui se constitue en parti social-démocrate. L’année 1956 

marque donc un tournant « autonomiste » pour le PSI, qui veut prendre ses distances d’avec le PCI. En 

1959, le parti confirme la rupture de l’alliance de classe avec le PCI et sa direction entreprend une 

réévaluation de son rapport aux institutions et de son analyse du capitalisme : 

Le nouveau credo socialiste est que la « programmation démocratique » devrait permettre 
d’éliminer la loi de maximisation des profits et d’orienter la force dynamique et créatrice du 
capitalisme vers la résolution des contradictions de la société. Ce « néo-capitalisme » pourrait 
ainsi constituer le moyen d’effacer les disparités entre le nord et le sud de l’Italie, ainsi que 
de garantir la croissance économique et le plein-emploi (Morel, 1996 : 267). 

Les dirigeants socialistes aspirent à faire alliance avec le Parti démocrate-chrétien pour participer au 

pouvoir et plusieurs éléments de ce dernier commencent à s’y montrer favorables (Attal, 2014 : 219). C’est 

ici qu’entre en scène Raniero Panzieri, militant de longue date dans le mouvement ouvrier, ancien membre 

du comité central du Parti socialiste, éditeur et traducteur d’ouvrages de Marx et d’Engels, rédacteur pour 

une courte période de la revue Mondo operaio, un organe du PSI. Reconnu pour un article intitulé Sette 

tesi sul controllo operaio [Sept thèses sur le contrôle ouvrier] qu’il a coécrit en 1958 avec Lucio Libertini, 

Panzieri défend l’idée selon laquelle le contrôle ouvrier de la production est nécessaire pour libérer 

l’ouvrier de l’asservissement de son corps et de son âme dans l’usine moderne, instrument de contrôle de 

la bourgeoisie (Libertini et Panzieri, 1971 : 25). Il croit que la voie démocratique vers le socialisme ne passe 

pas par l’avenue parlementaire, mais par celle de l’auto-organisation d’institutions ouvrières dans les 

usines. Il se fait critique de la forme parti et, sans être dellavolpiste comme Tronti, il considère qu’il est 



 

19 

temps d’entreprendre une recherche sociologique dans les usines pour actualiser la compréhension de la 

structure du capitalisme contemporain (Wright, 2007 : 32). Son approche scientifique s’inspire de la 

sociologie wébérienne et de la méthode de l’enquête ouvrière marxienne pour analyser la dynamique 

politique et technique du milieu de travail (Marx, 2004). Il souhaite alors que les partis de gauche et la 

CGIL utilisent leurs ressources pour aller dans ce sens, mais ses espoirs sont vite déçus. Mais 1959 marque 

la reprise des luttes ouvrières, après une décennie d’inertie où le patronat tient le gros bout du bâton. 

L’agitation commence dans les usines et le nombre d'heures de débrayage et de travailleurs en grève 

augmente progressivement jusqu’à culminer en 1963 (Couffignal, 1978 : 106-107). 

1.2.1 Les Quaderni rossi  

Alors que la tendance autonomiste (vis-à-vis du PCI) l’emporte au sein du parti socialiste, Panzieri prend 

ses distances avec ce dernier pour se donner les moyens d’effectuer le travail lui-même. En 1959, il quitte 

Rome et s’installe à Turin où il met sur pied un groupe de réflexion sur le travail ouvrier qui se concentre 

sur le cas de la FIAT (Potier, 1986 : 404). Entreprise automobile installée à Turin depuis le début du siècle, 

le groupe FIAT est parmi ceux qui ont connu le plus grand essor durant le « miracle économique » et qui 

incarnent le mieux la taylorisation de la production industrielle (Monperrus-Veroni, 2009 : 246). Au même 

moment, un groupe semblable est créé à Rome par des jeunes dissidents du PCI qui se sont rencontrés 

dans une conférence sur Della Volpe, groupe dans lequel on retrouve Mario Tronti (Roggero, 2023a : 28). 

Il faut dire qu’à l’époque apparaît un archipel de groupes, de cercles, de revues, de petits partis qui 

composent la Nuova sinistra [Nouvelle gauche]. Depuis 1956, ces initiatives œuvrent toutes à dépasser les 

impasses des stratégies des partis communistes traditionnels en élaborant des analyses nouvelles des 

sociétés capitalistes occidentales et des stratégies politiques susceptibles de dépasser les rapports sociaux 

propres à ces sociétés (Cavazzini, 2010 : 4). La rencontre et la mise en commun de ces deux cercles mènent 

à la publication d’une nouvelle revue : les Quaderni rossi [les Cahiers rouges]. Le projet est également 

rejoint par des groupes de Milan et Venise. C’est un projet unitaire où convergent des chercheurs militants 

issus du PCI, du PSI, de la jeunesse catholique, de l’Union des socialistes indépendants ou d’activités 

d’organisation plus éclectiques. L’objectif est de rénover le marxisme par une approche marxienne, 

d’utiliser Marx contre le marxisme. Intéressée par l’initiative, la section turinoise de la CGIL offre aux 

jeunes intellectuels une porte d’entrée dans les usines, ce qui leur permet d’entreprendre leur démarche 

de conricerca [corecherche]. C’est le début de l’expérience opéraïste. 



 

20 

Le premier numéro des Quaderni rossi paraît en 1961. Alors que le discours ambiant au sein de la gauche 

tourne autour de l’antifascisme (une forte mobilisation a lieu en marge d’un congrès du Movimento sociale 

italiano [Mouvement social italien, parti néo-fasciste] tenu en 1960), les articles détonnent en concentrant 

leur attention sur les conflits en cours dans les industries, notamment sur « la relation entre le 

comportement de classe et l’organisation du travail dans la production moderne » (Wright, 2007 : 42). Les 

analyses des nouveaux processus de travail et de la centralité de l’« ouvrier-masse » de même que celles 

de l’arrivée des ouvriers qui ont migré du sud et qui sont étrangers aux traditions syndicales apportent des 

éclairages originaux sur la lutte des classes en cours dans les milieux de travail. On y apprend, entre autres 

choses, que les conflits les plus brutaux ont lieu actuellement dans les usines les plus avancées 

technologiquement. Raniero Panzieri développe une critique du machinisme et de l’objectivisme selon 

laquelle le développement technologique ne peut être indépendant des rapports sociaux capitalistes. La 

publication fait du bruit et intéresse des militants de gauche de différents horizons. Deux articles sont 

particulièrement marquants pour la suite de l’opéraïsme. 

Si Mario Tronti contribue à poser les bases de la revue, c’est seulement à partir du deuxième numéro, paru 

en 1962, qu’il publie un premier essai faisant office d’éditorial : La fabbricca e la società [L’usine et la 

société] (Tronti, 2016c : 53-80). Le texte développe deux thèses qui demeurent centrales dans la 

trajectoire de l’auteur et, plus largement, dans la mouvance opéraïste. En s’appuyant sur le passage de la 

troisième section du livre I du Capital, à propos de l'opposition entre travail et force de travail, le premier 

indiquant une fonction interne du capital alors que la seconde est l'élément créateur de valeur, Tronti 

élabore un schéma de pensée centré sur l'ambivalence du sujet antagoniste qu’est la classe ouvrière. Cette 

dernière n'est jamais dans une position totalement extérieure par rapport à l'objet de sa contestation et 

doit donc lutter également contre elle-même en tant que participante à sa propre exploitation. Cette 

ambivalence du sujet ne découle pas simplement de deux points de vue différents sur le même objet, celui 

du capital et celui de la classe ouvrière, car « le travail et la force de travail qui s’opposent l’un à l’autre [...] 

se trouvent tous deux unis à l’intérieur du capital » (Tronti, 2016c : 74). Pour Tronti, le système capitaliste 

se présente comme une totalité définie par une double contraposition qui a la caractéristique d'être 

structurée comme une négation. Cette négation permet à chacune des parties opposées de se donner 

comme une totalité : « Le schéma trontien est [...] toujours celui du un troublé par le deux, dans lequel la 

contraposition fondamentale entre les parties structure l'unité dans nombre de négations 

réciproques » (Cavalleri, Filippini et Mascat, 2017 :14-15). Cette opposition est située dans un capitalisme 

total qui « subordonne tout rapport politique au rapport social, tout rapport social au rapport de 



 

21 

production et tout rapport de production au rapport d’usine » (Tronti, 2016c : 73), en résulte une société 

usine ou une usine sociale : 

Au niveau le plus élevé du développement capitaliste le rapport social devient un moment du 
rapport de production, et la société tout entière devient une articulation de la production, à 
savoir que toute la société vit en fonction de l’usine, et l’usine étend sa domination exclusive 
sur toute la société. C’est sur cette base que la machine de l’État politique tend de plus en 
plus à s’identifier à l’image du capitaliste collectif, elle devient de plus en plus une propriété 
du mode capitaliste de production et donc une fonction du capitaliste » (Tronti, 2016c : 70). 

Ainsi, lorsque « le particulier se généralise et s’universalise, il apparaît comme représenté par le général 

et par l’universel » (Tronti, 2016c : 67). La partie, qu’est la classe ouvrière, doit donc s’attaquer à l’autre 

partie, qui s’est faite totalité. Tronti en vient à dire que, contrairement aux stratégies que défend le Parti 

communiste, la lutte doit commencer dans l’usine plutôt que dans l’État bourgeois qui y est subordonné 

(Tronti, 2016c : 79), combattre l’universel démocratique bourgeois. 

L’auteur et militant poursuit son analyse du capitalisme contemporain dans le troisième numéro des 

Quaderni rossi (1963), où il publie Il piano del capital [Le plan du capital] (Tronti, 2016c : 81-116) qui porte 

sur le centre-gauche, actuellement au pouvoir dans un gouvernement de coalition entre les démocrates-

chrétiens et les socialistes. L’article avance qu’à un niveau de développement avancé, le « capital social », 

le capital devenu société, doit intégrer sa propre négation, c'est-à-dire la classe ouvrière, dans le système, 

à travers des politiques de planification potentiellement contraires aux intérêts des capitalistes individuels 

pour arriver à fonctionner : « Dans une société capitaliste qui se développe sur l’organisation sociale du 

capital, les idéologies néo-capitalistes correspondent à une organisation capitaliste du mouvement 

ouvrier » (Tronti, 2016c : 106). Le parti et le syndicat doivent donc faire un choix politique : être la « classe 

ouvrière organisée par le capital » ou la « contradiction interne » de ce dernier, être la courroie de 

transmission des intérêts capitalistes au sein de la classe ouvrière ou organiser la lutte de la partie variable 

du capital, la classe ouvrière, contre sa totalité. C’est sur cette base que Mario Tronti entend appeler le 

PCI à abandonner sa politique national-populaire au profit d’une radicalisation du parti (Cavalleri, Filippini 

et Mascat, 2017 : 14-15). 

1.2.2 Classe operaia 

Un événement important se produit entre la publication des deux numéros. En 1962, le contrat de travail 

national des métallurgistes arrive à échéance. Les syndicats réclament une réduction de la semaine de 



 

22 

travail de quarante-quatre à quarante heures et une semaine de cinq jours au lieu de six, une diminution 

des écarts de rémunération entre les emplois et une plus grande liberté pour les activités syndicales au 

sein des usines (Ginsborg, 1990 : 251). Dans la première moitié de l’année, des manifestations et grèves 

locales éclatent dans les usines de Michelin à Turin, de Lancia à Bolzano et de la FIAT à Milan. En juin, une 

journée de débrayage national des métallurgistes compte plus d’1 200 000 grévistes (Wright, 2007 : 222). 

Puis au début juillet, alors que deux syndicats de Turin signent durant la nuit avec la FIAT et appellent leurs 

membres à ne plus participer à la poursuite de la grève, une manifestation s’organise le lendemain devant 

le siège de l’un d’eux sur la Piazza Statuto, avant d’être pris d’assaut par les manifestants. Il y a à ce 

moment quelque 250 000 ouvriers en grève. S’ensuivent près de trois jours d’affrontements entre la police 

et les jeunes ouvriers, fortement composés de jeunes migrants du sud de l’Italie, avec une faible tradition 

syndicale mais une combativité redoutable (Balestrini et Moroni, 2017 : 134-137). Les syndicalistes de 

toutes tendances condamnent ces événements et ceux qui étaient proches des Quaderni rossi rompent 

les liens avec la revue parce que le collectif prône l’auto-organisation des luttes ouvrières (Guidali, 2021 : 

461). Panzieri lui-même partage l’interprétation répandue au sein de la gauche selon laquelle l’occupation 

des locaux syndicaux et les affrontements avec la police sont le fait de provocateurs anarchistes du 

lumpenprolétariat alors que d’autres ne s’en dissocient pas et y voient même la manifestation d’une 

nouvelle composition de la classe ouvrière : de jeunes ouvriers « qui ne se soumettaient plus à la discipline 

de l'usine et du parti » (Wright, 2007 : 62). Cette transformation est expliquée par « la mobilité de classe, 

l'immigration massive, le déracinement culturel et les conditions de la vie urbaine » qui ont raison de la 

composition de classe traditionnelle. Les luttes pour exprimer « l'insatisfaction au travail et dans la vie 

commençaient à déborder les règles institutionnelles établies » (Balestrini et Moroni, 2017 : 140) et « le 

comportement antagoniste des ouvriers à l’égard du syndicat représente d’ores et déjà le paradigme d’un 

refus de toute médiation institutionnelle » (Cavazzini, 2014 : 43). Il faut dire que certains éléments 

centraux impliqués dans la corecherche de la revue avouent avoir contribué à organiser les événements 

alors qu’ils distribuaient des tracts aux portes de l’usine durant les jours de grève à la FIAT (Roggero, 2023a : 

43). Les événements créent des désaccords au sein du groupe, notamment sur la question de l’intervention 

dans les usines. La scission a lieu en 1963. Dans une lettre envoyée à Panzieri, Tronti avance que « Le 

terrain sur lequel les Quaderni Rossi exercent leur influence politique ne peut pas être le terrain politique 

formel présenté par les organisations traditionnelles, il doit s'agir d'un nouveau type de terrain politique » 

(Tronti, 2020c : 78). Selon le communiste romain, il faut parler directement aux travailleurs. Si la première 

partie de groupe, autour de Panzieri, continue à publier ses recherches dans les Quaderni rossi, l’autre 

partie lance en 1964 le journal Classe operaia : mensile politico degli operai in lotta [Classe ouvrière : 



 

23 

mensuel politique des ouvriers en lutte], dirigé par Tronti, dans lequel la question de l’organisation 

politique de la classe ouvrière est centrale (Balestrini et Moroni, 2017 : 142). Dès le départ, les thèmes des 

trois premiers numéros sont fixés : le premier sur « les luttes ouvrières à l’intérieur du développement 

capitaliste », le second sur la « situation internationale » et le troisième sur « la centralité ouvrière et la 

question des alliances » (Filipini, 2011). 

Le Parti démocrate-chrétien (DC) forme en 1962 un premier gouvernement de centre-gauche en 1962 qui 

met de l’avant des réformes importantes comme la nationalisation de l'électricité, la mise en place d’un 

système de collège unique et obligatoire et le contrôle de l’activité boursière pour combattre l’évasion 

fiscale et aller chercher des revenus pour mettre en place des réformes sociales (Ginsborg, 1990 : 268-

270). En réaction aux grèves de la métallurgie et aux événements de la Piazza Statuto, ce gouvernement 

appelle les ouvriers à la modération indiquant que l’amélioration du niveau de vie passe aussi par la mise 

en place de services publics, de logements abordables, de prestations sociales et pas seulement par les 

augmentations de salaire (Attal, 2004 : 226). Il importe de souligner la situation particulière de la DC : en 

plus d’être le parti majoritaire qui forme le gouvernement après chaque élection, elle contrôle la seconde 

plus importante centrale syndicale de même que les sociétés d’État qui occupent une place de plus en plus 

importante dans l’économie. Cela vient avec son lot de contradictions au sein du parti et un jeu d’alliances 

toutes aussi contradictoires (Couffignal, 1978 : 111). 

En 1963, un second gouvernement de coalition de centre-gauche dirigé par le démocrate-chrétien Aldo 

Moro est formé auquel participent, pour la première fois, des socialistes. Cela permet au PSI de 

s’autonomiser davantage vis-à-vis du PCI et à la DC d’isoler ce dernier (Salvati, 1980 : 31). Ce 

gouvernement présente un programme imposant comme la création d'un palier de gouvernement 

régional, une réforme du système scolaire, une réforme du logement, une réforme agraire, un plan pour 

contrer la disparité Nord-Sud, des réformes fiscales, la mise en place de l'assurance sociale, la planification 

urbaine, une loi anti-monopole (Ginsborg, 1990 : 274). Cependant, cet élan réformiste concorde avec un 

ralentissement économique qui marque la fin du « miracle ». Les fortes augmentations de salaire des 

années précédentes sont accompagnées d’une importante inflation et d’une réduction des 

investissements productifs (Lieberman, 1977 : 251-252). 

Le gouvernement entreprend une politique de rigueur budgétaire et de hausse fiscale (Attal, 2014 : 228) 

et la Banque d’Italie adopte des mesures déflationnistes, essentiellement une hausse des taux d’intérêts 



 

24 

et une restriction de la masse monétaire, qui visent à contenir les revendications salariales par une 

récession contrôlée et à faire remonter les taux de profit des entreprises (Martinelli, 1980 : 77). Le milieu 

des années 1960 voit ainsi le retour d'un chômage industriel important (Salvati, 1980 : 31) alors que les 

luttes syndicales s’affaiblissent et que le patronat traditionnel regagne en pouvoir (Couffignal, 1978 : 108). 

La Confindustria [Confédération de l’industrie], organisation patronale, est contre les réformes sociales et 

fait pression sur le gouvernement pour qu’il mette en œuvre une politique de compression salariale alors 

que, de manière indépendante, la direction de la FIAT se rallie au centre-gauche (Martinelli, 1980 : 77), 

notamment via le journal La Stampa que le groupe possède (Attal, 2004 : 220). À l’image de l’analyse de 

Tronti dans « Le plan du capital », il s’agit d’une période de transformation du capitaliste collectif qui 

s’efforce d’intégrer en son sein des forces du mouvement ouvrier comme le PSI et les centrales syndicales. 

C’est dans ce contexte que naît Classe operaia, dont les membres du collectif voient d’un bon œil l’arrivée 

du centre-gauche au pouvoir, d’une part parce qu’il trace une démarcation politique claire entre les 

ouvriers d’usines et les réformistes au parlement, d’autre part parce qu’ils s’attendent à ce que cette 

transition vers un capitalisme socialisé rencontre d’importants d’obstacles (Wright, 2007 : 69). En guise 

d’éditorial au premier numéro, Mario Tronti publie l’un de ses articles les plus célèbres intitulé Lenin in 

Inghilterra [Lénine en Angleterre] (Tronti, 2016c : 119-127) dans lequel il expose sa thèse de la primauté 

du travail sur le capital, de la lutte ouvrière sur le développement capitaliste. C’est ce qu’il nomme sa 

« révolution copernicienne » (Tronti, 2020b : 83-90) : 

Nous avons considéré, nous aussi, le développement capitaliste tout d’abord, et après 
seulement les luttes ouvrières. C’est une erreur. Il faut renverser le problème [...] et repartir 
du commencement : et le commencement c’est la lutte de la classe ouvrière. Au stade du 
capital social avancé, le développement capitaliste est subordonné aux luttes ouvrières, vient 
après elles ; il doit leur faire correspondre jusqu’au mécanisme politique qu’est la production 
elle-même (Tronti, 2016c : 119). 

Essentiellement, le point défendu est qu’il n’y a pas de classe capitaliste sans classe ouvrière, puisque la 

classe ouvrière explique la première, et non l’inverse. Conséquemment, il n’y a pas de révolution 

bourgeoise, cette dernière n’étant que la sanction d’un processus en cours, à savoir la confirmation 

politique du pouvoir économique passé de l’aristocratie foncière à la nouvelle classe en ascension, la 

bourgeoisie (Anastasi et Mandarini, 2020). 



 

25 

Dans le contexte du milieu des années 1960, cette nouvelle approche lui permet de discerner la capacité 

d’initiative de la classe ouvrière. Cette liberté d’action autonome est ce qu’il considère comme la politique 

(Anastasi et Mandarini, 2020). Il explique que la situation de transition s’accompagne d’une forme elle 

aussi transitoire de la classe ouvrière qui se trouve au-delà des anciennes institutions du mouvement 

ouvrier que sont les partis et syndicats, mais qui précède la nouvelle forme. Il faut donc identifier au sein 

de l’usine les formes actuelles de luttes ouvrières dans ses manifestations comme la « non-collaboration 

pour programme, la passivité organisée, l’attente comme arme, le refus politique » (Tronti, 2016c : 121). 

En accord avec ses premières interventions, il ajoute que le rapport entre la théorie et la pratique doit être 

opéré des deux côtés, puisque 

la dissociation de la théorie d’avec la politique n’est que la conséquence de la contradiction 
qui existe entre la stratégie et la tactique. L’une comme l’autre ont pour base matérielle le 
processus qui s’amorce encore lentement et qui divisera tout d’abord, puis opposera la classe 
et les organisations historiques de celle-ci, bref « la classe ouvrière » et « le mouvement 
ouvrier » (Tronti, 2016c : 124). 

La stratégie doit, selon Tronti,  « consister dans la capacité politique d’imposer habilement le réformisme 

au capital tout en l’utilisant brutalement en vue de la révolution ouvrière », alors que la tactique « doit 

nécessairement être moins claire et, disons-le, plus subtilement ambiguë […] car les deux réformismes, 

celui du capital et celui du mouvement ouvrier, s’ils devraient bien sûr se rencontrer, ne devraient le faire 

que suite à l’initiative ouvrière ; quand donc l’initiative, comme c’est le cas aujourd’hui, vient toute du côté 

capitaliste, l’intérêt ouvrier est de garder ces deux réformismes distincts » (Tronti, 2016a : 123). Tronti 

réfère probablement aux différentes conceptions italiennes du « riformismo » [réformisme] qui, en 

principe, s’opposent. Dans les années 1960, les DC aspirent à mettre en place une série de « réformes 

correctives », des politiques de rattrapage pour reprendre le retard institutionnel et économique de l’Italie 

sur les autres pays occidentaux. Du côté des partis ouvriers comme le PSI et le PCI, on appelle plutôt à des 

« réformes structurelles » qui remettent en question l’hégémonie capitaliste, un « processus qui détruit 

continuellement l'équilibre du système et crée une série de contre-pouvoirs » (Ginsborg, 1990 : 266). 

Tronti cherche à ramener la stratégie politique non pas sur le terrain des institutions, mais sur celui du 

milieu de travail : faire des luttes économiques en usine des luttes politiques organisées par le bas. C’est 

le « nouveau type de terrain politique » qu’il développe dans un article de 1964 intitulé Vecchia tattica per 

una nuova strategia [Une vieille tactique au service d’une nouvelle stratégie] (Tronti, 2016c : 128-136). 

L’analyse de Tronti est la suivante : les luttes ouvrières, la « mobilité excessive » des travailleurs et 

l’absence de « saut technologique » engendrent une situation de crise parce que « l’augmentation des 



 

26 

salaires a largement dépassé l’augmentation de la productivité », c’est à dire que le prix de la force de 

travail gruge les profits (Tronti, 2016c : 129). Le capital y répond par l’inflation généralisée pour compenser 

en attendant que s’ajustent les « divers compartiments de la structure capitaliste ». Ainsi la lutte politique 

consiste « à découvrir, à construire, à imposer subjectivement et par la force » le « goulot d’étranglement, 

le blocage, la crise du développement sont des choses ». La politique comme blocage du cours normal des 

choses devient un élément central et constant de la pensée de Mario Tronti (Palano, 2020). 

Dans 1905 in Italia [1905 en Italie] (Tronti, 2016c : 137-145), éditorial du numéro 8-9 du journal, Tronti 

formule une critique sévère de ce qu’il appelle le « mouvement ouvrier officiel » et appelle à l’ouverture 

d’un débat sur des formes d’organisation nouvelles qui dissipent l'ambiguïté du rapport entre la classe et 

ses organisations traditionnelles, en entrant en conflit avec le capital (Tronti, 2016c : 143). Dans le texte 

Classe e partito [Classe et parti] (Tronti, 2016c : 146-162), où il est question du PCI dans l’usine et de l’usine 

au PCI, Tronti cherche à raccommoder la déchirure entre la classe et le parti, à partir d’un « terrain de lutte 

commun à la classe sociale et au parti politique, le seul sur lequel puisse exister un parti de classe du point 

de vue ouvrier ». À ce moment, Tronti espère que la vieille garde du parti disparaîtra avec Togliatti, mort 

en 1964, et avec elle la « révolution démocratique » (Tronti, 2009 : 31). 

En 1966 paraît Operai et capitale [Ouvriers et capital], ouvrage théorique qui devient vite le plus important 

de la tendance opéraïste. Le livre est composé des textes suivants : 

1) une introduction de la fin 1966 intitulée « Ligne de conduite » ; 2) trois chapitres 
analytiques dans une section intitulée les « premières hypothèses », parus dans les revues Il 
mondo nuovo et Quaderni rossi, en 1962-63 ; 3) quatre chapitres politiques dans une section 
intitulée « une expérience politique de type nouveau », qui regroupe les éditoriaux du journal 
Classe operaia de 1964 ; 4) une section intitulée les « premières thèses » écrites en 1965 dans 
un texte titré « Marx, force de travail, classe ouvrière » (Gallo Lassere, 2020 : 270). 

On découvre dans Marx, forza-lavoro, classe operaia [Marx, force de travail, classe ouvrière] une relecture 

des pages des Grundrisse de Marx, à partir de laquelle est construit un cadre théorique visant à justifier le 

« renversement stratégique du rapport entre travail et capital » (Tronti, 2016c : 168). Selon Tronti, la 

conception marxienne de la force de travail fait d’elle plus qu’une marchandise particulière. Elle possède 

déjà en elle-même les formes de la classe ouvrière : une « productrice de plus-value » qui est à l'origine 

de la société capitaliste : « La marchandise vivante qu’est l’ouvrier socialement organisé, se révèle comme 

étant non seulement le lieu d’origine théorique, mais aussi le préalable historico-pratique de ce que nous 



 

27 

appellerons l’articulation fondamentale de la société capitaliste » (Tronti, 2016c : 173). La théorie de la 

valeur-travail devient pour Tronti une théorie politique plutôt qu'une loi économique, ou une loi 

économique qui ne fonctionne que sur la base de l'hypothèse politique du point de vue ouvrier : 

« Nous voulons parvenir à démontrer que « toute la valeur dans le travail » et « tout le pouvoir 
aux soviets » sont une seule et même chose : deux mots d’ordre qui recouvrent un moment 
de lutte tactique, et en même temps qui ne contredisent aucun de ses développements 
stratégiques possibles ; deux lois du mouvement qui ne sont pas celles de la société 
capitaliste » (Tronti, 2016c : 175). 

On se souvient que cette façon de lire la théorie comme action politique pour laquelle, dans ce cas-ci, la 

classe est considérée en tant que force politique et non seulement en tant que catégorie économique. 

Mais l’auteur tente également de démêler la stratégie, qui est propre à la classe, et la tactique, qui est le 

propre du parti : 

« Au sens où la tactique constitue toujours un renversement de la stratégie pour l’appliquer. 
Au sens où le parti, à un certain stade, doit imposer à la classe ce que la classe est en elle-
même. Lénine ne fait qu’un avec les lois de la tactique. C’est-à-dire avec les lois de 
mouvement de la classe ouvrière, à la place de la loi comme c’était le cas chez Marx. En effet 
la loi est pure stratégie » (Tronti, 2016c : 339). 

Toujours en opposition à l’idée du développement objectif et progressif des forces productives menant au 

renversement du rapport de production, Tronti souligne que le capital « est désormais parvenu à retrouver 

la loi naturelle de son propre développement social », que la tâche de dévoilement de « la loi économique 

des mouvements de la société capitaliste » proposée par Marx dans le livre premier du Capital est 

maintenant périmée et qu’aujourd’hui, « toute phase de déroulement du capitalisme doit être traduite 

sur-le-champ en possibilité pratique de sa destruction » (Tronti, 2016c : 293). Radicale aussi est 

l’expression du point de vue ouvrier dans ce texte : « le capitalisme ne doit plus nous intéresser que comme 

système historique de re-production de la classe ouvrière » (Tronti, 2016c : 294). Enfin, sur la centralité et 

l’autonomie ouvrière, Tronti réitère que « les ouvriers tout comme les marchandises s’avancent toujours 

au pluriel : l’ouvrier isolé, ça n’existe pas ». Il en profite pour préciser la catégorie de « composition de la 

classe ouvrière » en opposition à celle de conscience de classe, la lutte étant « le grand éducateur de la 

classe ouvrière, liant ensemble les diverses strates de la main-d’œuvre, transformant l’ensemble des 

forces de travail individuelles en une masse sociale, un ouvrier de masse » (Wright, 2007 : 79). Il s’agit 

d’une réalité subjective alors que pour la conscience de classe, c’est au parti que revient la tâche de révéler 

une réalité mystifiée par le capitalisme (Roggero, 2023a : 38). Si le capital croît en tant que catégorie 



 

28 

économique, la classe ouvrière, elle, croît en tant que catégorie politique. Cette dernière peut ainsi devenir 

dominante en refusant sa collaboration au développement capitaliste et en subordonnant le capital au 

sein de sa propre entreprise (Cavalleri, Filippini et Mascat, 2017 : 18). Dans l’introduction intitulée La linea 

di condotta [La ligne de conduite] (Tronti, 2016c : 17-40), texte le plus récent du livre, on retrouve un 

résumé qui permet de comprendre où en est rendu Tronti dans ses réflexions, à savoir une critique étoffée 

du mouvement ouvrier italien officiel de même qu’un développement sur le rapport entre théorie et 

pratique du point de vue ouvrier et sur la séparation de la tactique et de la stratégie. L’importance 

accordée au parti dans ces nouveaux textes annonce la suite du parcours de Tronti. 

1.3 L’autonomie du politique 

En 1967 paraît le dernier numéro de Classe operaia. Dans les douze mois qui précèdent s’opère une 

division de plus en plus marquée entre deux camps à l’intérieur du groupe. Le groupe de Rome composé 

de Tronti et de ses proches pousse de plus en plus pour une stratégie d’entrisme au sein du PCI alors que 

les militants du nord, dont l’une des figures centrales est Antonio Negri, penchent plutôt pour l’autonomie 

organisationnelle et l'expérimentation pratique de la théorie dans le mouvement naissant. Pour eux, il faut 

continuer d’organiser et de généraliser le combat sur le terrain de la production (Wright, 2007 : 87-88). 

Dans le dernier éditorial du journal, intitulé « Classepartitoclasse » [Classeparticlasse], Tronti avance que, 

plutôt que de se lancer cœur et âme dans les luttes actuelles, il faut s’efforcer de prévoir la prochaine 

étape et se tenir prêt : 

La richesse du contenu des luttes, la massification des formes, la forte continuité du 
mouvement, le caractère ouvert du conflit et les résultats significatifs, provisoires mais 
concrets : il faut partir de là, non pas, comme on le fait souvent, pour théoriser sur les flux et 
reflux nécessaires des mouvements de luttes ouvrières, mais pour se préparer et anticiper le 
prochain bond en avant possible. [...] Nous avons beaucoup à faire. Dans nos têtes, nous 
portons un projet monumental de recherche et d'étude. Et politiquement, en retrouvant les 
pieds sur terre, nous devons saisir le nouveau niveau d'action. Ce ne sera pas facile (Tronti, 
1967 cité dans Roggero, 2023a : 70). 

Les espoirs de retrouvailles entre la classe et le parti sont déçus. D’une part, le PCI ne parvient pas à 

traduire politiquement un mouvement ouvrier caractérisé par une participation massive et des demandes 

politiques explicites. D’autre part, le plan réformiste du capital disparaît avec l'échec des gouvernements 

de centre-gauche. Le programme national de réforme sociale et économique pour aider à redistribuer 

certains des avantages du « miracle économique » d'après-guerre n'a pas pu atteindre ses objectifs. Ces 

derniers, articulés dans un plan quinquennal en 1967, ont été approuvés par la plupart des secteurs de la 



 

29 

société italienne, y compris de nombreux militants de la CISL et de la CGIL. L'échec du gouvernement à 

mettre en œuvre le plan a donné une impulsion aux confédérations ouvrières pour promouvoir un 

programme d'action de masse visant à accomplir ce que le gouvernement ne pouvait pas faire (Blackmer, 

1975 : 553). 

Tronti constate la situation de blocage, en réponse de quoi il souligne la nécessité d'un vaste projet d’étude 

et de recherche. L’opéraïsme politique a ainsi échoué dans sa tentative de remettre les intérêts de la classe 

ouvrière au centre de l’action du PCI (Filipini, 2011). Les ambitions de Tronti et de son groupe sont pourtant 

sérieuses : ils considèrent que l’Italie devient l’épicentre de la révolution en Occident étant donné qu’elle 

se trouve « simultanément en présence d’un développement économique capitaliste suffisamment élevé 

et d’un très haut niveau de développement politique de la classe ouvrière » (Tronti, 2016c : 159). 

En 1967-1968 commence une révolte étudiante caractérisée par un haut niveau d’intensité et 

d'engagement, qui atteindra son point culminant au printemps, comme c’est le cas un peu partout dans 

le monde. La croissance de la population étudiante est alors des plus rapides, à plus de 100 %, alors que 

les classes prolétaire et moyenne accèdent soudainement à l’éducation supérieure (Cavazzini, 2017) : « le 

système italien d’enseignement supérieur souffrait de surpopulation, d’insuffisance des équipements, et 

de contenus obsolètes comme n’importe quel autre en Europe » (Wright, 2007 : 90). Le mouvement 

étudiant est mû par un anti-autoritarisme irrévérencieux qui se moque de toute hiérarchie, autorité et 

centre de pouvoir en Italie, à commencer par ceux de l'université et des forces de l'ordre (Ginsborg, 1990 : 

303-305). Si le mouvement n’a pas de programme, ses principes sont clairs, à commencer par la 

démocratie directe. Les décisions sont prises par des assemblées de masse et les délégués sont révocables. 

Le PCI est généralement rejeté par le mouvement. L’influence opéraïste sur ce mouvement est non 

négligeable, notamment dans la critique de la condition étudiante, mais aussi dans la conception de 

l’étudiant comme force de travail en formation (Guigou et Wajnsztejn, 2018 : 281). 

Plus tard en 1968, le mouvement étudiant se détourne des universités et chemine vers les usines. 

Commencent d’importantes luttes ouvrières, d’abord en périphérie des centres de production, là où les 

syndicats sont moins organisés et plus faibles. Il faut dire que la composition de classe incarnée par 

l’ouvrier-masse peu qualifié est toujours d’actualité, la migration des jeunes ouvriers du Sud et du Centre 

vers le Nord du pays n’ayant jamais cessé, même si plusieurs viennent également des régions plus 

développées du Sud et d’autres reviennent d'Allemagne, de Belgique et de France (Ginsborg, 1990 : 309-



 

30 

310). Alors que les étudiants abandonnent les universités et commencent à piqueter devant les usines, le 

mouvement perd son caractère libertaire et spontané et se concentre sur l'organisation et sur la nécessité 

de jeter les bases d'un nouveau parti révolutionnaire : 

Comme beaucoup de militants étudiants le découvrirent alors, leurs efforts pour soutenir les 
luttes dans l’industrie, et en particulier pour promouvoir le contrôle de la base sur celles-ci, 
soulevaient fréquemment l’intérêt des ouvriers, mais simultanément l’hostilité des 
permanents syndicaux défendant jalousement leur “racket” (Wright, 2007 : 97). 

C’est le début de ce qu’on appellera le bienno rosso (1968-1969) et du « mai rampant » qui s’étendra 

jusqu’à 1977. Le mouvement étudiant de 1968 passe ainsi le flambeau au mouvement ouvrier de 1969 qui 

culmine durant l’automne chaud, principalement dans les gigantesques usines FIAT. En avril, une 

manifestation contre la fermeture d’une usine de Battipaglia conduit à d’intenses affrontements avec les 

forces policières qui font deux morts parmi les manifestants. Au même moment, des grèves pour la 

réduction du temps de travail, pour des augmentations de salaire et pour la réduction de la cadence de 

production éclatent dans les usines FIAT de Turin. En juillet, une grève générale contre les augmentations 

de loyer a lieu à Mirafiori. Au mois d’août, au retour des vacances des ouvriers, les grèves reprennent de 

plus belle : c’est ce que l’on appelle l’automne chaud. Durant trois mois, de septembre à novembre, les 

débrayages, manifestations, occupations et perturbations dans les usines pullulent dans nombre de zones 

industrielles du pays, la plupart du temps des initiatives décentralisées. La tendance anticapitaliste du 

mouvement est très marquée et apparaît comme profonde (Ginsborg, 1990 : 313).  

L’un des aspects les plus subversifs du mouvement est de soutenir que les augmentations de salaire ne 

doivent plus être liées à la productivité et qu’ainsi le salaire doit devenir un « facteur autonome », 

indépendant des profits de l'entreprise ou de la conjoncture économique (Ginsborg, 1990 : 314-315). Pour 

imposer ces revendications, les ouvriers inventent de nouvelles formes de coordination et de lutte. 

Comme dans le mouvement étudiant, les assemblées de masse deviennent les principaux véhicules de 

prise de décision sans l'intermédiaire des dirigeants syndicaux pour diriger la lutte. Des formes originales 

d’organisation sont mises sur pied, comme les comités unitaires de base (CUB), fortement influencés par 

les opéraïstes (Balestrini et Morno, 2017 : 271). Les débrayages ne sont plus suspendus durant les 

négociations entre la direction et les syndicats, souvent contre la volonté des syndicats. Les grèves 

sauvages deviennent plus fréquentes et prennent des formes qui produisent une perturbation maximale 

du lieu de travail. La coordination de la grève est décentralisée, entre les mains des principaux concernés 

(Ginsborg, 1990 : 315). C’est aussi l’époque où les groupes révolutionnaires italiens pullulent, formant 



 

31 

ensemble la plus importante nouvelle gauche d’Europe. L’un des plus importants est Potere operaio, formé 

d’anciens membres du journal Classe operaia comme Antonio Negri et Sergio Bologna (Cavazzani, 2017), 

et il exerce une influence importante sur les CUB et les mobilisations dans les usines, notamment en Émilie-

Romagne, en Vénétie et en Toscane (Wright, 2007 : 97). Tout au long de la période 1968 à 1976, les 

groupes de la nouvelle gauche mobilisent plusieurs milliers de militants et mènent une activité incessante 

dans le but de créer une conscience anticapitaliste et révolutionnaire généralisée parmi la classe ouvrière 

italienne (Ginsborg, 1990 : 313). On le désigne comme le mouvement de l’autonomie italienne à partir de 

1973, à la dissolution de Potere operaio (Tari, 2011). C’est aussi l’époque où se forment des groupes armés 

qui multiplieront les attentats dans la décennie qui suit. 

Cette nouvelle gauche surestime cependant l’ampleur de l’adhésion à ses idées au sein des masses 

ouvrières et, pour finir, le réformisme ouvrier qui participe à la planification du capital l’emporte. Les 

syndicats adaptent leur stratégie durant l’automne chaud et réussissent à tourner le mouvement à leur 

avantage : « les syndicats sortiront renforcés par une forte adhésion de nouveaux adhérents » (Guigou et 

Wajnsztejn, 2018 : 471). 

Au cours de ce « mai rampant » – le plus grand mouvement social de l’Europe occidentale –, 
les syndicats s’affranchissent des partis politiques et sont même tentés de jouer un rôle 
politique, ce qui tend le rapport entre PCI et CGIL. Toutefois, leur processus de réunification 
et leur programme de réformes proche de celui du PCI contribuent à accroître le 
rayonnement de ce dernier (Lazar, 1992 : 133). 

Des gains considérables sont faits à la signature de nouvelles conventions et les syndicats gagnent en 

membership (Cavazzini, 2017 ; Ginsborg, 1990 : 318). La société poursuit la trajectoire tracée par le miracle 

économique, bien que de nombreuses structures ouvrières autonomes et que les nouvelles cultures de 

lutte soient demeurées en plusieurs endroits pour la décennie à venir (Ginsborg, 1990 : 342). 

Tronti demeure à l’écart durant cette période au moment où Ouvriers et capital devient une lecture 

incontournable au sein de la nouvelle gauche. Malgré son respect et son admiration pour la jeunesse en 

révolte à l’époque, il considère 1968 comme « anti-politique et anti-communiste » et que 

détruire l'autorité ne revenait pas automatiquement à une libération différemment humaine, 
masculine et féminine, mais pouvait vouloir dire, ce qui s'est avéré par la suite, liberté 
spécifique pour les esprits animaux capitalistes, qui piaffaient d'impatience dans la cage 
d'acier de la jonction politique-société que, des années vingt aux années cinquante, entre 



 

32 

révolution, crises et guerres, le système de pouvoir économique s'était donné comme remède 
inévitable (Tronti, 2009 : 74-75). 

Il considère également que 

La limite du mouvement de 68 fut d'être un mouvement spontané : d'où son caractère 
éphémère, sa fonction ordinatrice dans la moyenne-longue période, modernisation sans 
révolution. L'opéraïsme a été, du moins en Italie, une prémisse fondatrice de 68, mais il a été 
aussi en même temps l'anticipation de sa critique substantielle. 1969 a beaucoup corrigé, et 
a bien plus épouvanté. 1969 est le vrai annus mirabilis. 1968 est né à Berkeley et fut baptisé 
à Paris. En Italie, il est arrivé encore jeune et déjà mature, entre ouvriers et PCI, précisément 
où nous nous trouvions alors. L'opéraïsme a poussé 1968 au-delà de ses prémisses. En 1969, 
il n'était pas question d'anti-autoritarisme, mais d'anticapitalisme. Ouvriers et capital se 
trouvaient matériellement les uns face à l'autre. La violente réaction de système à 
l'ébranlement de l'« automne chaud » a bouleversé le mouvement ou, mais c'est la même 
chose, l'a fait dévier (Tronti, 2009 : 32). 

Selon lui, « l’antagonisme sauvage du refus du travail ne suffit pas ; il faut prospecter une force politique 

organisée qui soit à même de s’élever jusqu’aux plus hautes sphères de l’État, afin d’occuper les 

institutions, prendre le pouvoir et gouverner la société, en affirmant positivement sa propre perspective 

et ses propres besoins à elle » (Gallo Lassere, 2018). 

Il se met à s'intéresser au mouvement ouvrier américain des années 1930 et au New Deal comme réponse 

du capital qui renforce les syndicats, réflexions dont il fait part dans le Post-scriptum autour de quelques 

problèmes ajouté à la nouvelle édition d’Operai e capital de 1970 (Tronti, 2016c : 353-415). Sur le plan 

politique, la classe ouvrière peut être comptée deux fois : comme une puissance autonome qui impose 

des choix politiques grâce à son organisation et comme une partie de ce développement qui tend à 

l'inclure dans les formes les plus élevées de la médiation politique du capital. L'opposition fondamentale, 

structurée comme une négation, est encore une fois moteur du développement réciproque des parties. 

De là découle l'impossibilité de déterminer définitivement la paternité des grands processus historiques, 

que ce soit le New Deal ou la NEP (Nouvelle politique économique) soviétique, parce qu’elles se présentent 

toujours comme un développement dont l'issue est déterminée par la force qui conquiert le contrôle 

politique. Ce qui peut être considéré comme un tournant pour Tronti est l’apparition du thème de 

l’autonomie du politique, dont « la découverte théorique [...] advient au cœur de l'expérience pratique de 

l'opéraïsme (Tronti, 2009 : 38). Il considère la possibilité d’un contrôle politique de la classe ouvrière sur 

le capital sans avoir à imaginer immédiatement une nouvelle société : 



 

33 

les traditions d’organisation des ouvriers américains sont les plus politiques du monde, car ce 
sont leurs luttes qui sont les plus chargées de la défaite économique presque totale de 
l’adversaire; ce sont celles qui se rapprochent le plus, non pas de la conquête du pouvoir pour 
construire dans le vide une autre société, mais de l’explosion salariale visant à faire du capital 
et du capitaliste des éléments subalternes à l’intérieur de cette même société (Tronti, 2016c : 
398). 

Les fondements théoriques de l'autonomie du politique sont exposés dans un séminaire tenu en 1972 

(Tronti, 2020e) en compagnie de Norberto Bobbio. Le discours s’ouvre sur les années 1960, durant 

lesquelles le pouvoir incarné par la classe ouvrière dans l'usine ne s'est pas transformé en pouvoir politique 

dans l'État. Tronti identifie comme cause de cet échec le retard du politique par rapport au social, terme 

entendu au sens large comme tout ce qui dans la société n'est pas le pouvoir politique. Cet échec de la 

modernisation de l'État a causé un ralentissement dans le développement global du capital. Ce retard de 

l’État n'est ainsi pas imputable à un présumé retard économique du capitalisme italien, ni à une astuce 

stratégique de sa classe politique. Il est plutôt né de la maturité du système, qui prépare de manière 

autonome des anticorps contre les dommages causés par une croissance trop rapide des conflits. La 

manœuvre politique qui peut se greffer sur ce retard fait cependant apparaître un cycle politique du 

capital : 

l'existence d'un cycle politique du capital ; en d'autres termes, la découverte que son 
développement politique a un caractère cyclique avec sa propre spécificité par rapport au 
cycle économique classique du capital lui-même. À mon avis, il est possible de parler d'un 
cycle politique, comme nous avons parlé, à juste titre, au sens marxiste, d'un cycle 
économique du capital (Tronti, 2020e). 

Ce cycle politique du capital veille à l'autorégulation, à l'autolimitation et à la préservation du capital lui-

même. Si les États-Unis ont répondu à la crise des années 1930 par une relance de l'initiative politique, en 

Italie un blocage a été créé. Dans l’un et l’autre des cas, il s’agit de mouvements autonomes par rapport 

au cycle économique du capital. Tronti ajoute ainsi un nouveau niveau d’application de la lutte des classes 

sur le plan politique. En plus de l’opposition capital-ouvrier, on se trouve avec le rapport mouvement 

ouvrier organisé - État plus classe politique : « Les ouvriers peuvent combattre le patron, mais pour battre 

le capital il faut le parti. En revanche, c'est la lutte qui doit primer. Et c'est dans ce sens que doit primer la 

classe » (Tronti, 2009 : 98).  Cela multiplie les rapports possibles au sein des classes. Ainsi, « il s'agit de 

comprendre que, parmi les différents terrains de lutte qui couvrent l'espace d'une société capitaliste, il y 

a aussi la lutte entre le capital et son État » (Tronti, 2020e). Cela implique qu’il faut également 



 

34 

l'autonomie politique du parti même par rapport à la classe ouvrière, même par rapport aux 
intérêts des travailleurs. Pourquoi? Précisément parce que, je le répète, l'importance de la 
spontanéité ouvrière diminue qualitativement face à ce projet d'un autre type de conquête 
du pouvoir politique (Tronti, 2020e). 

L’autonomie du politique est ce qui permet à la classe capitaliste d’occuper une position de centralité et 

donc de stabilité : 

Ce capital a toujours à sa gauche la classe ouvrière qui le pousse en avant, le force à se 
développer, le menace s'il ne se développe pas ; d'où cette position de centralité que prend 
toute position politique stable du pouvoir capitaliste. Cette solution de centralité présente la 
nécessité historique d'une couche politique, d'une couche politique professionnelle à laquelle 
est assignée la gestion du pouvoir. Cette couche politique professionnelle doit être capable 
de servir de médiatrice entre ces composantes internes du capital, y compris celle qui est l' 
interlocuteur antagoniste , qui est bien la main-d'œuvre ouvrière, la classe ouvrière en général. 
De cette exigence de centralité et de cette exigence d'une couche politique professionnelle, 
médiatrice, découle la nécessité tout aussi historique, pour ainsi dire, d'un art de la politique, 
c'est-à-dire de techniques particulières de conquête et de conservation du pouvoir, d'une 
science de l'activité pratique collective qui soit séparée de l'analyse de l'action individuelle ou 
de l'action des groupes. Une science de l'activité pratique collective ; une science, 
précisément, de la politique. D'où la nécessité d'une analyse sociologique du comportement 
des individus, des organisations, des institutions politiques. Toutes ces choses – la politique 
subjective, les techniques politiques, la science politique, la sociologie politique – constituent 
ensemble l'histoire de la pensée politique moderne (Tronti, 2020e). 

Il faut dire que les tentatives de gouvernement de centre-gauche constituent un échec politique majeur 

pour l’Italie. En 1969, la majorité des autres pays industrialisés du monde occidental ont déjà réussi à 

adapter leurs institutions politiques aux nouvelles exigences du capitalisme mondial. Les mécanismes de 

régulation économique, devenus de plus en plus complexes, ainsi que la gestion des échanges 

commerciaux, des balances de paiements et des flux monétaires, nécessitent des exécutifs puissants, 

aptes à servir efficacement de relais aux principaux centres de décision économique. Mais l’Italie n’y arrive 

pas et ses institutions stagnent même si les pressions ouvrières imposant le changement social sont 

extrêmement fortes (Couffignal, 1978 : 120). Mario Tronti pense que c’est une question de temps avant 

que le capital reprenne l’initiative au national comme à l’international pour surmonter ce type de blocage : 

Pendant trop longtemps, le capital a manqué d’initiative politique au niveau international. 
Pendant trop longtemps, il a manqué ce que l’on pourrait appeler la « grande initiative », 
c’est-à-dire ces rapides élans en avant qui surgissent de temps à autre au niveau capitaliste. 
La dernière de ces initiatives fut l’expérience rooseveltienne. C’est à cet exemple historique 
que nous pensons lorsque nous parlons de « l’avancée du terrain politique par rapport à la 
société ». Il ne s’agit pas tant d’un précédent historique que d’un cadre particulier dans lequel, 



 

35 

sur la base d’un réseau de luttes ouvrières continuelles (qui là aussi se répètent et s’épuisent 
au niveau de la production), le capital a été contraint de prendre une initiative politique de 
caractère général. Cette initiative politique pour stabiliser la situation – surtout en cette 
période de grande crise – a réussi du point de vue capitaliste précisément parce qu’elle ne 
menaçait pas tout le cadre de la situation, précisément parce que les travailleurs manquaient 
à ce moment-là d’un instrument d’organisation existant capable d’anticiper l’initiative 
capitaliste, de la changer de l’intérieur, de la conditionner. Après cela, le processus s’est 
refermé, dans le sens où l’initiative capitaliste n’est pas restée à ce niveau et où l’initiative 
ouvrière n’a pas fait un bond en avant. Il y a eu un retour en arrière du terrain politique 
capitaliste, un bloc de la lutte de classe elle-même qui a refait les chemins d’avant la crise, 
d’avant la révolution – nous voulons concevoir cela aussi comme une des nombreuses 
révolutions qui se déroulent au sein des structures capitalistes. Cette grande initiative 
politique du capital a fait trop longtemps défaut. Je pense que ce problème surgira, devra 
surgir à un certain moment (Tronti, 2020e). 

Ainsi, le capital ne se manifeste pas seulement dans le développement technologique, mais aussi dans les 

institutions pour assurer ou relancer son développement (Gallo Lassere, 2018). Cette théorisation de 

l'autonomie du politique vise la récupération d'un niveau d'action pour la classe ouvrière qui permette 

une domination à long terme, contrairement à celle imposée temporairement par les rapports de forces 

dans l'usine. Elle permet de damer le pion au capital dans ses efforts de résolution de son propre problème 

de rationalisation. Les nouveaux rapports de classe seront dictés par ceux qui ont guidé et imposé un 

dépassement à l'adversaire. L'accent mis sur l'État comme nouveau terrain de lutte pour la classe ouvrière 

est donc motivé par le souci que le capital puisse reprendre l'initiative politique, recomposant à un niveau 

supérieur, sous sa propre hégémonie, la relation entre économique et politique, ce qui renfermerait toutes 

les possibilités révolutionnaires pendant longtemps. C’est donc à une réforme de l’État que Tronti convie 

le mouvement ouvrier : 

Je le dis dans le sens de faire de l’État une machine productive, d’éliminer les incrustations 
bureaucratiques de l’intérieur de l’État, d’en faire une machine agile que la classe ouvrière 
puisse utiliser – de même que j’ai toujours pensé au parti de la classe ouvrière comme à une 
arme légère, comme je l’ai dit une fois, c’est-à-dire une structure manœuvrable pour la lutte 
politique, quand nous acceptons ce terrain de lutte politique, nous voyons quelque chose 
d’étrange – que vous dites tous paradoxal – quelque chose qui est favorable à un projet de ce 
type. Nous trouvons un niveau du mouvement ouvrier – c’est-à-dire une organisation 
historique du mouvement ouvrier – qui est disponible pour une action de ce type. Si vous y 
réfléchissez bien, vous trouvez que, en effet, la structure du moment ouvrier actuel est la 
structure qui correspond à ce type de projet politique. Si nous n’avions pas de parti, ni 
réformiste ni révolutionnaire, nous aurions plaidé pour la création d’un nouveau parti (Tronti, 
2020e). 



 

36 

La proposition de Mario Tronti est ni plus ni moins de faire de l’État la forme moderne de la classe ouvrière 

organisée en classe dominante : 

L’État moderne, à ce stade, se révèle n'être rien de moins que la forme moderne de 
l'organisation autonome de la classe ouvrière. La classe ouvrière n'établit plus son 
organisation autonome sous la seule forme du parti, comme c'était le cas dans le schéma 
marxiste, dans la tradition codifiée par Lénine et les bolcheviks. Mais vraiment, si c'est 
possible – et si cela ne se révèle pas en fin de compte être aussi une autre utopie, ce qui est 
probablement le cas – nous devons faire de l'État lui-même la forme moderne d'une classe 
ouvrière organisée en classe dominante, comme partie d'une histoire du capital qui, 
naturellement, se poursuit, et qui, pour un moment, n'est pas encore terminée (Tronti, 
2020e). 

Quand on sait ce qui se produit dans les décennies qui suivent, avec la domination de l'économique sur le 

politique à l’Est comme à l’Ouest, au Nord comme au Sud et des instances techno-juridiques sur les 

institutions politiques (Bourque, Duchastel et Pineault, 1999), on comprend que l’intuition de Tronti n’était 

pas infondée. En 1973, la crise pétrolière et le coup d’État de Pinochet posent les bases de ce qu’on 

appellera plus tard le néolibéralisme. En Italie, 

les ministères économiques ne parviennent pas à se mettre d'accord sur la façon de lutter 
contre l'inflation que la flambée des prix du pétrole et des autres matières premières rend 
particulièrement dramatique. L'industrie automobile (Fiat) subit de plein fouet le choc et c'est 
l'économie italienne tout entière qui se trouve en danger. La politique déflationniste (taxe sur 
les produits de luxe, frein aux importations, crédit à l'étranger) est alors accompagnée de 
mesures d'austérité (Attal, 2004 : 263). 

Dans un contexte de recul de la DC et de montée de la droite occasionnés par la crise et l’échec des 

gouvernements de centre-gauche, d’inflation et de terrorisme, le nouveau secrétaire général du PCI, 

Enrico Berlinguer, est amené à formuler une proposition de compromis historique. Pour éviter une cassure 

entre la classe ouvrière d’un côté et la classe moyenne et le sud du pays de l’autre, il propose une politique 

de rénovation démocratique fondée sur un compromis entre le PCI et la DC, c’est-à-dire entre « forces qui 

rassemblent et représentent la très grande majorité du peuple italien » (Lazar, 1992 : 139). Cette stratégie, 

sorte de réinterprétation de la voie italienne vers le socialisme de Togliatti, porte ses fruits sur le plan 

électoral, faisant avancer grandement le PCI aux élections de 1975, qui devient le parti majoritaire dans 

plusieurs grandes villes et dans plusieurs régions et talonne la DC (Attal, 2004 : 265). 

C’est durant ces années que Tronti commence à enseigner la philosophie politique à l’Université de Sienne. 

Cela lui permet d’approfondir ses recherches sur l’autonomie du politique, notamment sur le rôle 



 

37 

propulseur de l'État monarchique dans la naissance du capitalisme, qui marque une prédominance du 

politique sur l'économique, et celle de la stabilisation capitaliste du XIXe siècle, qui donne au contraire 

l'illusion d'une subordination constante du politique à l'économique. C’est dans ce cadre qu’il publie un 

essai (jamais traduit) sur Hobbes et Cromwell, dans lequel il reconstruit la crise politique qui a donné 

naissance au capitalisme, en soulignant comment, dans les périodes de transition, l'économique n'est 

jamais autonome par rapport au politique. Au contraire, ce dernier guide le processus et le plie à ses 

propres besoins lorsque son élément objectif, identifié à « l'État-machine » de Hobbes, rencontre son 

élément subjectif, identifié à la « New Model Army » de Cromwell8. Le but de cette recherche est d'établir 

un parallèle entre la transition vers le capitalisme et la transition hors du capitalisme, en mettant en 

évidence le rôle de l'État aux deux extrémités de l'histoire capitaliste : à sa naissance, avec l'ère classique 

des monarchies européennes, et à sa fin, avec l'ouverture d'une ère néoclassique à partir des années 1930 

(Cavalleri, Filippini et Mascat, 2017 : 29-30). Tronti publie aussi un ouvrage sur Hegel dans lequel il décrit 

la normalisation politique du XIXe siècle, qui voit les classes dominantes faire l'expérience de la gestion de 

l'État, un terrain sur lequel le mouvement ouvrier accuse un retard historique. Pour l’auteur, la philosophie 

hégélienne se situe au point médian entre les deux extrêmes d'un cycle global du rapport capitaliste-

politique. La croissance du politique en tant que pensée atteint ses plus hauts niveaux, mais ensuite le 

terrain politique, et pas seulement sa pensée, est courbée par les vecteurs socio-économiques. La réflexion 

hégélienne sur l'État est donc importante puisqu’elle articule le problème du politique autour de la gestion 

et non de la rupture du pouvoir, deux moments que la pensée ouvrière doit pouvoir tenir ensemble. 

(Cavalleri, Filippini et Mascat, 2017 : 30). 

Tronti fait également plusieurs interventions durant les années 1970. Il veut comprendre les nouveaux 

sujets sociaux émergents et les nouveaux conflits exprimés par la société italienne dans les années 1970 

dans le but de tenter de rapprocher le PCI et les syndicats des tendances anticapitalistes dont le 

dynamisme culmine en 1977. C’est cependant un échec, l’hostilité étant évidente de part et d’autre. La 

mouvance autonome est réprimée même dans les villes gouvernées par des communistes (Ginsborg, 1990 : 

389). Le PCI, qui veut garder les mains propres et faire vivre le compromis historique, choisit de prioriser 

 

8 La New Model Army est une force armée qui relève directement du Parlement anglais, organisée par Olivier 
Cromwell en 1645. Elle participe à la première grande révolution d’Europe alors que le roi Charles 1er avait déclaré 
la guerre au Parlement d’Angleterre. Cette armée parlementaire diffère des armées traditionnelles de l’époque, 
chacune financée et organisée autour d’un aristocrate (Gentles, 2022 : 4-17).  



 

38 

la lutte au terrorisme, d’extrême-droite comme d’extrême-gauche, et à l’inflation, en appuyant une 

politique d’austérité (Lazar, 1992 : 141). Cependant, l’enlèvement et l’assassinat d’Aldo Moro en 1978, 

président du Conseil et principal interlocuteur démocrate-chrétien du PCI, met fin au projet de compromis 

historique et ouvre la porte à une vaste opération de répression sévère des mouvements de gauche. La fin 

de ce qui sont appelées péjorativement les « années de plomb » est accompagnée d’une nouvelle attitude 

à l’égard de la violence chez la nouvelle génération (Ginsborg, 1990 : 401). La plupart des textes et prises 

de parole de Tronti dans les années 1970 n’ont pas été traduits. 

La fin des mouvements antisystème éteint pour Tronti la lueur d’espoir révolutionnaire qui persistait. Ce 

qu’il considère comme l’embourgeoisement des masses qui, une fois accompli, oppose la production et la 

consommation, s’installe de plus en plus. La classe politique a su répondre aux bouleversements sociaux 

grâce à la flexibilité que permet l’autonomie du politique, mais elle a perdu le contrôle pendant quelques 

années sur le social, très agité contre le système. Le mouvement ouvrier organisé s'est montré 

théoriquement myope en pensant qu'un développement programmé rationnel et un faible conflit social 

étaient suffisants pour la recomposition des forces antagonistes, alors qu'en réalité ils travaillaient dans le 

sens de leur intégration au système (Cavalleri, Filippini et Mascat, 2017 : 36). L’entrée dans les années 

1980 n’augure rien de bon. 

1.4 La fin du vingtième siècle 

Nous passerons rapidement sur la suite des choses, nous étant déjà attardés à l’opéraïsme et à 

l’autonomie du politique pour comprendre l’origine de la critique de la démocratie politique selon les 

indications de Tronti. Permettons-nous de seulement tracer les grands traits du parcours de l’auteur et de 

son contexte jusqu’à la formulation de la critique du politique. 

En Italie comme ailleurs, le mouvement ouvrier connaît une grande débâcle dans les années 1980. La 

gauche syndicale industrielle, qui avait gagné en hégémonie et en combativité au cours des décennies 

précédentes, se voit battue. Emblématique de cette période : en 1980, chez FIAT, plus grande entreprise 

privée du pays et site des plus importantes luttes ouvrières des années 1960 et 1970, la CGIL capitule au 

bout de trente-cinq jours d’une grève massive à la suite d’une manifestation monstre composée de 

contremaîtres, de cadres, de cols blancs et cols bleus qui réclament le retour au travail (Ginsborg, 1990 : 

404). S'ensuit une restructuration agressive de l’industrie automobile impliquant la mise à pied de près de 

la moitié de sa main-d'œuvre ouvrière (Ginsborg, 2001 : 54). Dans les années qui précèdent, la répression 



 

39 

a raison des groupes armés et de la mouvance autonome qui a été très dynamique jusqu’à son point 

culminant en 1977 (Guigou et Wajnsztejn, 2018 : 444). C’est aussi une période de croissance pour la classe 

moyenne qui va de pair avec la tertiarisation de l’économie. 

Sur le plan politique, le PCI demeure bon deuxième comme il l’est depuis le début de la République, 

derrière les démocrates-chrétiens qui demeurent au gouvernement (avec les socialistes) pour une 

quatrième décennie. Mais il ne survit pas à la disparition du bloc de l’Est. La soviétologue Rita di Leo 

raconte que Mario Tronti, son ami de toujours, lui a reproché de ne pas l’avoir prévenu de ce que 

l’expérience soviétique se terminerait ainsi. Le militant communiste a été pris de court par la dislocation 

de l’URSS qui se manifeste déjà au milieu des années 1980. Il n’a pas vu venir le renversement de l’élite 

politique par son élite économique, qui contrôle la richesse du pays, afin de se débarrasser des structures 

encombrantes du parti dans le cadre du travail manuel (Leo, 2012 : 110-111). Les réformes entreprises par 

Gorbatchev déclenchent une série de mouvements d’indépendance nationale et laissent place à une 

dissidence affichée. Puis le mur de Berlin tombe, à la suite de quoi le secrétaire général du PCI, Achille 

Occhetto, déclare quelques jours plus tard que le parti va changer de nom pour en faire une chose plus 

grande et plus belle. Le parti s’en trouve fortement ébranlé. Le cinéaste Nanni Moretti raconte bien les 

débats qui ont suivi ce discours dans les différentes sections du parti, que les partisans nomment « la 

cosa » (la chose), dans son film qui porte ce titre. 

Ainsi, alors que Tronti occupe désormais une fonction importante au PCI au sein du comité central et au 

secrétariat de la fédération romaine, il observe de près ce qui se passe à l’international et essaie de 

comprendre. Au dernier congrès de ce qui a été le plus important parti communiste en Occident, Tronti 

prend position à la fois contre la « nouveauté » promue par le secrétaire général en vue de la création du 

nouveau parti démocratique de gauche (PDS) et la « continuité » défendue par la minorité, qui en vient à 

fonder le Parti de la refondation communiste. En 1992, il devient député avec le PDS, qui change de nom 

en 1998 pour devenir seulement Democratici di sinistra (DS), changement que Tronti qualifie d’anti-

politique. Il ne deviendra jamais membre de ce parti ni de sa transformation en Parti démocrate en 2007, 

même si quelques années plus tard, en 2013, il deviendra sénateur indépendant, élu sous la bannière de 

la coalition de centre gauche. Rappelons-nous que durant cette période et jusqu’en 2001, Tronti est aussi 

professeur de philosophie politique à l’Université de Sienne, après quoi il prend la tête du Centro per la 

riforma dello Stato, qui hérite des archives du PCI. 



 

40 

Mais parlons d’abord des années 1990. Alors que les DC et le PSI semblent prêts à gouverner pour la 

décennie à venir, l’Italie connaît une crise démocratique majeure amorcée par des magistrats qui 

s’attaquent à la corruption politique et à la gestion clientéliste des services publics (Oberti, 320-321 ; 

Ginsborg, 2001 : 283). Les deux partis n’en sortent pas vivants, ce qui a un impact majeur sur le système 

politique que gouvernait la DC depuis le tout début de la République. Il faut dire que depuis une dizaine 

d’années, la « centralité du politique » est sévèrement critiquée au sein de la population. Nombre 

d’intellectuels mobilisent un discours « antipolitique » qui dénonce l’inefficacité et la corruption de la 

classe politique (Vauchez, 2009 : 84). Aux élections de 1992, moment où Tronti est élu pour la première 

fois, tous les vieux partis reculent de manière importante dans le pourcentage des votes. En 1993, à la 

suite de deux référendums, l’un qui abroge le vote préférentiel et l’autre qui abroge le vote proportionnel 

au Sénat, la loi électorale en vigueur depuis les années 1940 est modifiée par l’introduction d’un scrutin 

majoritaire à 75 %, brisant ainsi le scrutin proportionnel qui favorisait l’instabilité gouvernementale et 

l’absence d’alternance. C’est la loi connue sous le nom de Mattarella. 

Ce grand ménage laisse la place à une vague de technocrates dans le jeu politique, qui arrivent avec le 

projet de réforme de l’État et d’imposition des standards inspirés par la nouvelle gestion publique 

(Vauchez, 2009 : 85). Cela va de pair avec l’entrée de l’Italie dans l’union monétaire européenne, avec le 

traité de Maastricht qui force le pays à se soumettre à des normes strictes en matière de gouvernance 

économique et de priorité l’efficience sur l’équité (Ginsborg, 2001 : 309). Enfin, c’est l'arrivée dans l’arène 

politique de Silvio Berlusconi, magnat des médias télévisés, qui entre au gouvernement pour la première 

fois en 1994, de même que des partis populistes comme Forza Italia, mais avant lui la Ligue du Nord. Il 

importe de souligner que durant ces années, les importantes coupures menées par le gouvernement, dont 

la réforme des pensions de retraite, donnent lieu à une mobilisation massive qui le force à reculer. Il n’est 

pas inintéressant non plus de mentionner que c’est sous un gouvernement de centre gauche arrivé au 

pouvoir en 1996 que les mesures en vue de conformer l’Italie au traité de Maastricht sont mises en place. 

C’est dans ce contexte que le cheminement intellectuel de Tronti prend un tournant majeur, passant d’un 

effort d’analyse et de proposition pour favoriser la révolution ici et maintenant à un effort de 

compréhension des raisons profondes de la défaite. Avec le langage de la théologie politique et de 

l’anthropologie politique, les yeux rivés sur le passé, il recherche également les contradictions propices à 

retrouver des possibilités révolutionnaires, en adoptant de plus en plus la posture du « révolutionnaire 

conservateur » (Tronti, 2021a : 165). Il emprunte le langage de la théologie politique à Carl Schmitt selon 



 

41 

qui les concepts fondamentaux de la théorie moderne de l’État sont des concepts théologiques sécularisés, 

par exemple le souverain en politique correspond à Dieu dans la théologie, l’état d’exception en droit 

correspond au miracle dans la religion, et la volonté souveraine du peuple correspond à la providence 

divine dans la théologie (Schmitt, 1988 ; Tronti, 2015). Il parcourt ainsi différents thèmes comme la 

différence, l’opposition entre la politique et l’histoire, entre l’utopie et la prophétie, entre le destin et la 

liberté. Mais commençons par sa compréhension de la fin du mouvement ouvrier. 

1.5 Conclusion 

Il y a quelques éléments à retenir de cet exercice de généalogie pour comprendre les origines de la critique 

de la démocratie politique. De la période opéraïste, il faut d’abord souligner une critique de l’intérêt 

général et de la volonté générale. Tronti croit qu’il faut qu’une partie du tout soit en conflit avec l’ensemble 

du tout pour aspirer à s’imposer comme tout. La classe qui aspire à être dominante joue ce rôle. La 

composition de classe est la partie des ouvriers dont la subjectivité est antagoniste à la société capitaliste, 

par son refus d’être du capital variable, c'est-à-dire son refus du travail sous différentes formes. La classe 

capitaliste s’impose comme classe dominante en reproduisant l’ensemble d’une société articulée à partir 

de l’usine. La classe ouvrière comme minorité se trouve à la fois dans la société, comme faisant partie elle, 

et contre la société. L’idée de représenter le peuple dans son ensemble au nom d’un intérêt général serait, 

en ce sens, démocratique et antirévolutionnaire. 

De l’autonomie du politique, il faut surtout retenir l’idée de la classe ouvrière à organiser en classe 

dominante et dirigeante. La classe capitaliste est poussée par la classe ouvrière en lutte à structurer le 

développement et à moderniser la société, mais conserve une position centralisée qui lui permet de 

maintenir sa stabilité comme classe dominante. Alors que l'État bureaucratique et clientéliste italien 

empêche la classe ouvrière fortement mobilisée d’imposer des réformes sociales par le bas, le capital 

n’arrive pas non plus à utiliser l’État pour moderniser ses infrastructures industrielles et sortir de la crise. 

Puisque le capitaliste collectif est en conflit avec son État, il va nécessairement un jour ou l’autre le 

moderniser pour atténuer, voire anéantir les blocages. Il semble que Mario Tronti voyait venir un éventuel 

néolibéralisme qui réduirait les capacités de l’État et le dépolitiserait. La classe ouvrière s’en trouvera 

désarmée face au capital. 

 



42 

CHAPITRE 2 

LA MÉTHODE DE LA CRITIQUE 

2.0 Introduction 

« Je pense que le moment est vraiment venu de passer à une critique de la démocratie » (Tronti, 2005 : 

15) : ainsi Tronti annonce-t-il les bases de ce qui deviendra sa principale préoccupation de recherche pour 

les décennies qui suivent. Il en précise le terme : « si nous devions inventer toute la définition, nous 

devrions dire : pour la critique de la démocratie politique » (Tronti, 2007). Pour l’auteur, l’expression est 

en « assonance » avec la « formule » de la critique de l’économie politique de Karl Marx : « [e]mployer la 

critique, c'est assumer non seulement la formule, mais aussi la méthode » (Ibid). L’auteur a bien sûr sa 

compréhension propre de cette méthode critique, qu’il importe de clarifier avant d’expliquer comment il 

la transpose à la démocratie comme objet. 

Nous présenterons dans ce chapitre notre compréhension de la critique de la démocratie politique en 

nous concentrant sur la méthode. Il est difficile de trouver dans les écrits de Tronti l’exposé d’une approche 

claire, d’autant plus qu’il assume une écriture fragmentaire, de procéder « par fragments, ajouts, 

ajustements et renvois, jusqu’à ce que l’on voie émerger de l’abysse des références l’unum de la figure de 

ce qui sauve » (Tronti, 2019 : 30). Selon lui, « on ne peut aujourd’hui plus penser et écrire autrement que 

par fragments, le monde d’hier ayant éclaté en mille morceaux que personne n’est actuellement en 

mesure de rassembler » (Ibid : 312). Il importe ainsi de préciser les termes avancés par l'auteur pour bien 

saisir l’esprit de son approche. Pour ce faire, nous allons tracer les contours méthodologiques de la critique 

marxienne, ce qui permettra d’expliciter les bases trontiennes de la critique de la démocratie politique. 

Nous terminerons sur l’opposition entre histoire et politique développée par l’auteur, de même que par 

la délimitation historique de son étude. 

2.1 La critique de l’économie politique 

La critique de l’économie politique traverse la quasi-totalité de l'œuvre de Marx. Ce dernier en pose 

d’abord les bases dans ses cahiers qui deviendront les Manuscrits économico-philosophiques de 1844, 

stimulé par l’« Esquisse de la critique de l’économie politique » publiée dans les Annales franco-allemandes 

par son compagnon Engels (Rubel, 1974 : 306). À l’époque, la méthode tient dans un « erklären » qui 

signifie « à la fois déclarer et expliquer » (Rancière, 2014 : 86). Selon Jacques Rancière, cette première 



 

43 

approche explicative consiste en l’exposition des faits « pour ce qu’ils sont », de « l’expérience humaine 

telle qu’elle se donne », afin que ces faits deviennent connaissances par leur formulation : 

Le rôle de la critique est de dire ou de lire [...] la contradiction, de la déclarer pour ce qu’elle 
est. Qu’est-ce qui établit sa différence avec l’énoncé ordinaire, qui lui permet d’être critique ? 
C’est qu’elle perçoit, derrière ces contradictions, une contradiction plus profonde, celle 
qu'exprime le concept d'aliénation (Ibid : 86). 

Puis, cette approche a évolué et s’est complexifiée au fil de ses lectures et notes jusqu’à prendre une place 

prédominante dans son œuvre. Isabelle Garo donne une définition englobante de l’approche de la critique 

de l’économie politique : 

elle ne désigne pas seulement l'examen polémique des théories de l'économie politique, mais 
une redéfinition des conditions de la compréhension de l'histoire humaine. La critique de 
l'économie politique est donc le nom propre de l'analyse matérialiste et dialectique de cette 
histoire, en tant qu'elle inclut une étude des théories existantes et, plus généralement, une 
étude de la formation des représentations. À ce titre, réfléchissant ses propres conditions 
d'émergence ainsi que la méthode de son développement et le statut de ses catégories, la 
critique de l'économie politique se présente aussi comme une critique de la philosophie (Garo, 
2000 : 314). 

Tronti précise la méthode de Marx qu’il désire faire sienne, celle qui formule « la structure de son œuvre 

majeure, Le Capital, ainsi que de toutes les études qui l'ont précédée, qui sortiront sous le nom de 

Grundrisse » (Tronti, 2007). Mais Marx lui-même est plutôt avare quand vient le moment d’expliquer sa 

propre méthode. Dans la « Postface à la deuxième édition allemande », il cite longuement un certain I. I. 

Kaufmann qui décrit avec précision son approche, à qui il concède la justesse de sa compréhension de la 

dialectique (Marx, 1993 : 15-17). Cependant, selon Isabelle Garo, cette méthode « n'est pas à chercher [...] 

dans quelque texte méthodologique que ce soit, mais bien dans le mouvement même de la recherche qui 

conduit des premières aux dernières œuvres, et plus encore dans l'organisation interne de ces dernières 

œuvres » (Garo, 2000 : 263). Qui plus est, comme le précise Emmanuel Renault, on ne retrouve dans ces 

écrits non pas une, mais plusieurs critiques de l’économie politique qui découlent de « différentes 

reformulations d’ensemble de sa problématique » : « L’idée de critique de l’économie politique prendra 

des sens différents selon qu’elle sera interprétée à la lumière des Manuscrits de 1844, des Grundrisse ou 

du Capital » (Renault, 2014 : 184). Dans le même sens, plutôt que de parler de rupture entre un jeune 

Marx et un Marx de la maturité, Kaveh Boveiri avance qu’il y a un rapport complémentaire entre deux 



 

44 

approches, entre la méthode de l’enquête qu’on retrouve dans les Grundrisse et la méthode de 

l’exposition qu’on retrouve dans Le Capital (Boveiri, 2024 : 144-145). 

On peut penser que Tronti se rapproche de l’interprétation de Galvano Della Volpe, dont il est un lecteur 

attentif. Selon le philosophe italien, c’est dans l’Introduction à la critique de l’économie politique de 1857 

que Marx élabore sa méthode à partir d’un modèle critique développé dans le « Manuscrit de 1843 », 

aussi appelé la Critique du droit politique hégélien. Della Volpe tire de sa lecture de l’Introduction de 1857 

les contours méthodologiques de la critique de l’économie politique :  

la structure logique, c'est-à-dire gnoséologique, de la loi économique marxiste est bien 
symbolisée par le cercle méthodologique concret-abstrait-concret, ou cercle de la 
fonctionnalité réciproque de la matière et de la raison (induction qui est déduction et vice 
versa) : cela signifie qu’en économie l’abstraction déterminée se substitue à l’abstraction 
indéterminée, aprioriste, et vicieuse, utilisée par l’économie bourgeoise. Et cela signifie, sub 
specie logicae, la méthode historico-sociologique de l’économie marxiste, c’est-à-dire la 
critique de l’économie politique (Della Volpe, 1977 : 169-170). 

Marx partirait ainsi de faits concrets pour développer ses hypothèses et concepts abstraits avant de revenir 

vers l’explication du présent concret et la validation des hypothèses. Il n’aurait ainsi pas besoin 

d’abstraction indéterminée et aprioriste comme ce qu’il appelle les « robinsonnades », mythes d’un 

homme isolé préexistant la société, ce qu’il reproche à l’économie politique bourgeoise. Della Volpe 

précise ainsi : 

Sans recourir aux métaphores, la structure logique de la loi économique conçue de façon 
marxiste comprend : a) le concret ou donné problématisé (instance historico-matérielle) ; b) 
l’hypothèse, ou institution de moyennes normatives (non posées dans l’absolu) à partir des 
antécédents ou conditions du donné qui en résulte (instance historico-rationnelles) ; c) le 
critère de la pratique qui valide, c’est-à-dire vérifie, l’hypothèse en la transformant en loi 
(instance dernière de la fonctionnalité réciproque, dans l’ordre historique, du donné et de 
l’hypothèse, de la matière et de la raison, de l’induction et de la déduction) (Ibid : 170). 

Tronti résume cette méthode simplement ainsi : « parcourir toute l'histoire des doctrines, des économistes 

classiques à la Vulgärökonomie, avec la critique des apparences idéologiques mais aussi avec l'assomption 

du noyau de réalité qui les exprime » (Tronti, 2001 : 14). Il précise encore : 

quand Marx a formulé la critique de l'économie politique, comme nous le savons, il prenait 
en charge toute la tradition théorique de l'économie politique, il est passé par là et a fait le 
grand travail de lecture des textes des économistes classiques. Il l'a fait dans un double sens : 



 

45 

il a critiqué cette élaboration, mais a en même temps assumé la substance du discours [...]. Il 
y avait ce double niveau : s'engager dans quelque chose qui dérive d'une longue histoire 
moderne signifie le critiquer et le faire sien (Tronti, 2007). 

S’il propose de reprendre la méthode de Marx, Tronti en souligne également la limite. Il avance que 

l’approche marxienne procède à une critique « sans parvenir à s'échapper de l'économie politique elle-

même » : 

Pour donner la dimension des problèmes que nous devons affronter aujourd'hui, je dis que, 
pour nous, la critique de l'économie politique signifie qu'il ne peut y avoir d'économie 
politique alternative. Le fait que, de Marx, vienne une recherche continue d'une autre 
économie politique a été fondamentalement l'un des handicaps que la tradition marxiste et 
ensuite la tradition du mouvement ouvrier ont assumé (Ibid). 

Emmanuel Renault précise la logique de cette continuité : « Plutôt qu'une rupture avec l'économie 

politique, Marx a revendiqué une continuité avec ce que l'économie politique contenait, à ses yeux, de 

scientifique, à savoir ce qu'il identifie comme la tradition de l'économie politique classique » (Renault, 

2000 : 162). Bien sûr, comme le précise Karl Korsh, cette substitution est faite dans l’optique de rupture 

dans le développement du mode de production capitaliste : 

Cette critique nouvelle marque tout autre chose encore qu'une simple transition d'une phase 
moins développée à une phase plus développée. Il s'agit bel et bien d'une mutation de l'objet 
de la science économique, d'un changement de la classe qui jusqu'alors avait été l'« objet » 
de l'économie politique. Et, par surcroît, il s'agit désormais non plus de viser à « développer 
» le mode de production bourgeois, mais de l'abattre. Telle est la raison essentielle qui amena 
Marx à qualifier son principal ouvrage économique de « critique de l'économie 
politique » (Korsh, 2002 : 117). 

Della Volpe va dans le même sens en présentant l’aspect substitutif de la critique marxienne dans la 

mesure où elle consiste à remplacer « la structure vicieuse de cette “dialectique spéculative”, 

“métaphysique” de l’économie politique bourgeoise [...], cette capacité de mystification inhérente à la 

doctrine économique bourgeoise en tant que métaphysique de l’économie, théorie, de nature aprioriste, 

des faits historico-économiques » (Della Volpe, 1977 : 173-174). Marx y opposerait une « méthode 

“scientifiquement correcte”, c’est-à-dire essentiellement procéder à des abstractions (sans lesquelles il 

n’y a ni pensée ni connaissance d’aucune sorte) en partant du “concret” (das Konkrete), “du sujet réel”, 

qu’est en l’occurrence une “société déterminée”, historique » (Ibid : 161-162). Cette volonté d’identifier 

une société déterminée et historique comme sujet réel est centrale dans l’approche de Tronti : « Le monde 



 

46 

d’hier qui était aussi notre monde, mon monde, est fini, mais dans le nouveau monde, les traces de l’ancien 

restent. Il faut retrouver ces traces et les utiliser » (Tronti, 2016d). 

C’est donc à la fois en reprenant la formule et la méthode de la critique marxienne, mais aussi dans une 

tentative de la dépasser, que Tronti va poser les bases de sa critique de la démocratie politique : « Ce qui 

a fait défaut c’est une critique marxiste de la politique moderne qui ait été à la hauteur de la critique 

marxienne de l’économie politique » (Tronti, 2000 : 49). Et c’est à une démarche à la hauteur qu’il nous 

convie. 

2.2 La critique de la démocratie politique 

Ainsi, comme le comprend Matteo Mandarini, Tronti suit les conseils de Marx en prenant au sérieux « les 

penseurs réactionnaires » de manière à « les mettre au travail en fusionnant les penseurs bourgeois avec 

la pensée marxiste », ce qui implique de « les faire travailler dans un cadre marxiste tout en leur 

permettant d'informer ce cadre, car c'est en grande partie dans la tradition réactionnaire que la centralité 

du politique — le pivot autour duquel tourne la pensée de Tronti — est pensée le plus en profondeur » 

(Mandarini, 2008 : 176). Il s’agit donc de s’approprier les penseurs classiques de la démocratie, d’en faire 

une lecture attentive puis une critique de manière à opérer un dépassement dialectique hégélien, 

aufhebung, comme Marx l’a fait autant avec les classiques de l’économie politique que sont Smith et 

Ricardo qu’avec les vulgaires que sont Malthus et Say, de manière à expliquer la problématique du présent. 

Tronti avance que « Marx nous a appris à lire le capitalisme dans le Gesamtprozess de son développement 

incessant, fait de crises périodiques » (Tronti, 2021a : 159). Or, les crises chez Marx sont, selon François 

Chenais, « les moments où ce mouvement de reproduction et de valorisation du capital se heurte à des 

obstacles dont il est lui-même l’origine et où il connaît une phase de recul de l’accumulation plus ou moins 

profonde et longue » (Chenais, 2014 : 116). Ainsi en serait-il pour la démocratie, selon l’hypothèse 

trontienne, pour laquelle les moments de crise appellent la critique : « Ces moments arrivent toujours, ils 

arrivent lorsque les conditions objectives du thème rencontrent les dispositions subjectives de ceux qui le 

regardent, de ceux qui l'analysent » (Tronti, 2005 : 15). Il faut procéder à cette critique dans la mesure où, 

pour lui, la crise de la politique moderne « doit d'abord être introduite dans la conscience de la partie 

adverse, afin de pouvoir la surmonter efficacement à la fin » (Tronti, 2019 : 198). On retrouve ici l’intuition 

de l’autonomie du politique, selon laquelle il est possible de prendre l’initiative lorsque le capital fait face 

à un blocage dû au décalage entre les institutions politiques et le social. 



 

47 

La démocratie comme objet, dans la démarche de l’auteur, comprend « institution plus théorie ; 

constitution plus doctrine » (Tronti, 2005 : 15). Son hypothèse générale, c’est que « ce concept pratique, 

ce nœud théorico-pratique qu'est la démocratie, s'effiloche déjà au départ vers la conclusion que nous 

connaissons à ce stade, au point que la démocratie des modernes, dans ses principes et ses réalisations, 

nous pouvons maintenant la juger à ses résultats » (Ibid : 17). Cela implique de considérer la démocratie 

comme « une puissante construction, articulée dans des formes juridiques, politiques et étatiques, qui a 

grandi et changé au sein de sa propre histoire, qu'il faut posséder avec les outils d'une autre raison, afin 

d'en hériter, en la combattant » (Tronti, 2001 :  14). 

L’objectif de la critique doit inclure une déconstruction du thème : 

En débarrassant le champ des décombres conceptuels qui se sont accumulés autour de l'idée 
et de la pratique de la démocratie, afin que notre discours puisse reprendre de manière plus 
constructive et même plus orientée vers la conception, en identifiant les étapes ultérieures, 
en particulier en ce qui concerne cette étape cruciale qui consiste à construire le sujet de la 
démocratie (Tronti, 2005 : 15). 

La reprise de la formule de déconstruction est une façon renouvelée de conjuguer Marx avec Nietzsche, 

comme Tronti le fait depuis des décennies. Elle consiste, selon une conception derridienne, à « pratiquer 

[par un double geste, une double science, une double écriture] un renversement de l’opposition classique 

[de deux termes] et un déplacement général du système », opération impliquant « une hiérarchie et 

l’ordre d’une subordination », de manière à se donner « les moyens d'intervenir dans le champ des 

oppositions qu'elle critique et qui est aussi un champ de forces non-discursives » (Derrida, 1972 : 392-393). 

En se référant à cette méthode qui n’en est pas une (Derrida, 2014 : 1099), Tronti se laisse aussi l’espace 

et la flexibilité nécessaires pour débroussailler le thème : « Pas de prémisses méthodologiques. Elles ne 

servent qu’à se protéger des possibles excès de la pensée. Là n’est pas notre problème. Nous n’avons rien 

à perdre que nos chaînes idéologiques » (Tronti, 2019 :  187). 

Plus concrètement, Tronti invite ainsi à parcourir « l'histoire des théories, du constitutionnalisme libéral à 

la souveraineté populaire, en saisissant leur fonctionnalité pratique pour les appareils du pouvoir, mais 

aussi en utilisant intellectuellement la complexité médiatrice des structures institutionnelles » (Tronti, 

2001 : 14). Il précise cependant qu’une reconstruction critique des philosophies de la démocratie est 

« nécessaire mais insuffisante ». Pour compléter la démarche, « Il faut y ajouter et y mêler l’analyse, en 

progrès/régression, de la société démocratique. Et y ouvrir une frontière de recherche anthropologique, 



 

48 

en utilisant de manière non subalterne tous les instruments à disposition, de la psychologie de masse à la 

biopolitique » (Tronti, 2019 : 191). 

On retrouve ici la méthode logico-historique exposée par Della Volpe, qui implique : 

1. de n’avancer que selon le cercle concret-abstrait-concret ou d’induction-déduction, pour éviter 

l’usage des concepts « indéterminés », « non fonctionnels » [...] ; 

2. de partir toujours de ce « résultat » (d’un processus historique) qu’est le présent ou « concret », 

c’est-à-dire ensemble formé du « général » ou commun-à-d’-autres-époques, et du « spécifique » 

et du problématique [...] ; 

3. de découvrir les raisons ou les causes du présent dans ces catégories « générales », ou communes-

à-d’autres-époques [...], qui ne sont pas de simples précédents chronologiques du présent, mais 

qui sont des précédents « non accidentels », et donc essentiels du présent et de sa problématique, 

de vrais antécédents historiques — parce que ce sont des antécédents logiques — du présent qui 

en découle, lequel est ensuite producteur, non pas d’une simple chronique, mais d’une histoire 

future, à travers la réalisation dialectico-pratique, que nous verrons, de ces instances théoriques 

qui rassemblent et déjà développent [...] l’histoire passée (Della Volpe, 1976 : 37). 

En effet, l’aller-retour qu’il veut opérer entre les appareils de pouvoir et les théories de même que la 

perspective historique qui structure son approche en vue de comprendre les problèmes actuels des 

sociétés démocratiques et d’en expliquer le présent y est tout à fait conforme. Cependant, Tronti n’aspire 

pas à substituer une démocratie corrigée à cette démocratie en crise. 

2.3 La « vraie démocratie » 

Tronti se refuse donc à corriger la démocratie ou à chercher une alternative à la démocratie bourgeoise, 

comme Marx a corrigé l’économie politique pour en découvrir des lois véritables. Il propose au contraire 

« une critique totale, fondamentale » : « pour une critique de la démocratie politique présuppose la non-

possibilité ou l'impossibilité d'une démocratie politique alternative » (Tronti, 2007). Il s’agit là non 

seulement d’une distinction avec la méthode critique de l’économie politique développée par Marx, mais 

aussi avec la critique de l’État démocratique formulée par ce dernier en 1843 dans sa Critique du droit 



 

49 

politique hégélien selon laquelle « dans la vraie démocratie l'État politique disparaîtrait » (Marx, 1975 : 

70). Sur cette question, Tronti est clair : les systèmes démocratiques contemporains « ne doivent pas être 

lus comme la “fausse” démocratie face à laquelle il y aurait ou devrait y avoir une “vraie” démocratie, mais 

comme l'inversion de la forme idéale, ou conceptuelle, de la démocratie : même dans ce cas, il est 

impossible de sauver ce concept de sa réalisation effective » (Tronti, 2005 : 17). 

C’est à cet idéal de communauté où l’État est superflu à la vie politique démocratique que réfère Marx, 

mais plus encore au « conflit structurel entre la logique de l’État d’une part et la logique de la démocratie 

de l’autre » (Abensour, 2012 : 229). Dans ce manuscrit, Marx critique effectivement à la fois la bureaucratie, 

comme « tissu d’illusions pratiques » et comme « l’illusion de l’État, illusion politique », et la démocratie 

représentative avançant qu’« [en] devenant représentation, imagination, illusion, représentation — le 

peuple représenté c'est-à-dire les états, qui, en tant qu'il est devenu une puissance particulière, se trouve 

aussitôt en séparation d’avec le peuple réel » (Marx, 1975 : 121). D’après Isabelle Garo, le problème 

formulé par Marx peut se résumer ainsi : « comment penser une démocratie sociale participative sur les 

ruines de la démocratie politique représentative ? » (Garo, 2001 : 103). Selon l’interprétation de Miguel 

Abensour, la conception marxienne de 1843 de la démocratie « n’est pas tant l’accompagnement d’un 

processus qui entraîne la disparition de l’État, dans un espace somme toute lisse, sans aspérité, que 

l’institution déterminée d’un espace conflictuel, d’un espace contre, d’une scène agonistique sur laquelle 

s’affrontent les deux logiques antagonistiques, se déroule une lutte, sans répit, entre l’autonomisation de 

l’État en tant que forme et la vie du peuple en tant qu’action » (Abensour, 2012 : 230), ce que l’auteur 

appelle la « démocratie insurgeante », celle que l’État démocratique réprime. 

La démarche trontienne est également en opposition avec le « projet de la multitude » de Hardt et Negri 

qui revendique « une société démocratique globale, ouverte » et « se donne les moyens de réaliser ce 

désir », dans un contexte où la « possibilité de la démocratie est aujourd'hui assombrie et menacée par un 

état de guerre qui semble permanent et généralisé » (Hardt et Negri, 2004 : 5). Elle s’éloigne aussi bien 

sûr de la définition d’une nouvelle conception de la démocratie, comme le fait Nancy Fraser avec la 

démocratie radicale, qui s’emploie à repérer et à éliminer « l’inégalité sociale et la non-reconnaissance de 

la différence » et dont la réalisation dépend de « la redistribution économique et la reconnaissance 

multiculturelle » (Fraser, 2005 : 28). Ou encore avec l’idée de « démocratie radicale et plurielle » de 

Chantal Mouffe et Ernesto Laclau comme « extension des luttes démocratiques pour l’égalité et la liberté 

à un plus grand nombre de rapports sociaux » (Laclau et Mouffe, 2019 : 20). Ces tentatives de 



 

50 

renouvellement ou de redéfinition comprenant l’ajout de qualificatifs marque même, selon Tronti, 

l’affaiblissement du concept : 

la démocratie est devenue une idée faible. À tel point que « démocratie » est un nom qui a 
toujours besoin d'adjectifs qualificatifs, et quand un nom doit être défini par des adjectifs, 
c'est le signe d'un manque d'autonomie conceptuelle. En effet, on dit aujourd'hui démocratie 
libérale, démocratie socialiste, démocratie progressiste ; on a même dit démocratie totalitaire, 
et ainsi de suite : autant d'éléments qui indiquent un affaiblissement du concept (Tronti, 2005 : 
17). 

Il rejoint ainsi en partie Chantal Mouffe, pour qui « [l]e signifiant “démocratie” fonctionne maintenant 

comme horizon imaginaire où viennent s’inscrire des revendications extrêmement disparates, et le 

consensus qu’il semble indiquer risque bien d’être une illusion », le tout dans un contexte de « victoire 

définitive de la démocratie libérale » alors qu’« on sait de moins en moins de quoi on parle » (Mouffe, 

1992 : 83). 

Il n’y a pas chez Tronti cette recherche téléologique d’une « démocratie au-delà du libéralisme » (Breaugh 

et Dupuis-Déri, 2009). Ce qu’il considère comme la vraie démocratie, c’est la société démocratique telle 

qu’elle est, avec ses institutions et son histoire qui mène à la victoire de la démocratie libérale à la fin. 

2.4 La démocratie politique réalisée 

La vraie démocratie réfère ainsi sous sa plume à ce qu’il appelle la « démocratie réalisée ». C’est sur ce 

point que Tronti défend le réalisme de son approche. Pour lui, on doit parler de « démocratie réelle » 

comme on a parlé de « socialisme réel », qui n'indique pas une réalisation particulière du socialisme 

ouvrant la possibilité d'un socialisme idéal « différent de celui qui avait dégénéré » (Tronti, 2019 : 189). Le 

socialisme a tellement été incarné dans cette réalisation qu’il ne peut être rien d’autre : « Il n'y a pas de 

récupération possible de l'ordre symbolique qui était évoqué par ce mot ; il n'est pas possible de le 

détacher de la réalité qui l'incarnait » (Tronti, 2005 : 17). Il ajoute que « la forme de réalisation d'un idéal 

est toujours si forte, a une telle puissance en elle-même qu'elle ne permet aucune autre alternative de 

caractère idéal » : 

nous ne pouvons plus parler de socialisme, parce que c'est un mot qui s'est consumé dans 
une réalisation historique qui l'a effectivement aboli comme possibilité idéale. La prise de 
conscience de l'histoire a un pouvoir invincible avec lequel nous devons toujours compter. Et 
nous ne pouvons pas sauver l'idée de sa réalisation déjà donnée » (Tronti, 2007). 



 

51 

Le « temps d’un usage différent du concept a expiré. La puissance de celui qui se l’est approprié, disons-

le, à ses fins propres, est trop forte. Il est désormais plus difficile d’exproprier les propriétaires de l’idée 

que d’en imaginer/projeter une nouvelle » (Tronti, 2019 : 189). 

Tronti croit qu’il en va de même pour les systèmes démocratiques contemporains. Cette démocratie réelle 

est la démocratie américaine, née aux États-Unis et exportée dans les autres pays par la guerre, y compris 

en Europe : « l'exportation de la démocratie n'est pas quelque chose d'aujourd'hui, c'est quelque chose 

que les États-Unis ont toujours fait » [...] ils « ont toujours exporté la démocratie par la guerre » (Tronti, 

2007). Pour Tronti, la démocratie a été exportée sur le continent européen durant la Deuxième Guerre 

mondiale. Cette association entre la démocratie et la guerre est en opposition directe à la thèse de Negri 

et Hardt selon laquelle la « guerre a toujours été incompatible avec la démocratie » : 

Aujourd'hui, alors que l'état de guerre n'est pas seulement global mais aussi durable, et que 
l'on n'en voit nulle part la fin, la démocratie se trouve à nouveau suspendue, mais de façon 
indéfinie si ce n'est permanente. La guerre revêt un caractère généralisé, étouffant toute vie 
sociale et produisant son ordre politique propre. La démocratie semble ainsi totalement hors 
de portée, ensevelie sous les armes et les régimes sécuritaires de l'état de guerre global dans 
lequel nous vivons (Hardt et Negri, 2004 : 5). 

Cette réalisation de la démocratie a une histoire qui se déroule au XXe siècle. Il importe de préciser que la 

démarche de Tronti s’intéresse à la « démocratie des modernes » et non à la démocratie antique : « Le 

discours sur la démocratie des anciens ne nous intéresse pas, il nous égare ; c'est le discours sans cesse 

reproposé sur la démocratie de la polis grecque et ainsi de suite » (Tronti, 2007). La démocratie qui 

l’intéresse se situe dans le développement de la pensée moderne qui constitue un « passage du libéralisme 

à la démocratie, du XIXe au XXe siècle : du capitalisme de libre concurrence au système du capital social » 

(Ibid). 

Tronti considère que l’« histoire de la politique moderne est l'histoire de l'exercice du pouvoir, sous ses 

différentes formes » (Tronti, 2019 : 111). Ainsi ce passage coïncide avec la « formule de l'État 

interventionniste dans l'économie, avec l'État social, qui a connu le plus grand développement de la 

démocratie politique » (Tronti, 2007). Le pouvoir change de forme, alors que l’État libéral répondait au 

besoin d’un capitalisme de la libre concurrence, l’État démocratique répond à celui du welfare. Puis, aux 

révolutions et luttes ouvrières s’est imposée une solution totalitaire provisoire du fascisme et du nazisme 



 

52 

à l’issue de laquelle la « synthèse de la démocratie libérale a établi la domination de la production 

capitaliste » (Tronti, 2009 : 140-141). 

C’est cette période que Tronti a nommé le « Grand vingtième siècle », référence à la nébuleuse « Grande 

politique » nietzschéenne, qui « embrasse l'ensemble de ce que Nietzsche percevait comme la civilisation 

en devenir, l'Europe du futur, à la construction de laquelle, destin, il voulait participer » (Giroux, 2003) : 

Lorsque, dans la première moitié du siècle, la politique a été réduite à la lutte pour le pouvoir, 
ou à une décision quant aux formes du pouvoir, dans les grands totalitarismes et dans les 
grandes guerres, c’était aussi l’époque de la soi-disant « grande politique », époque politique 
par excellence (Tronti, 2019 : 100). 

Le vingtième siècle, siècle politique par excellence : pensée vécue, existentiellement et 
politiquement, et histoire pensée, à des hauteurs vertigineuses (Ibid : 226). 

Cette période des « guerres civiles mondiales » commence avec la Grande guerre et s’étend jusqu’au XXe 

congrès du Parti communiste de l'Union soviétique, 1914-1956, intervalle durant lequel « la société 

capitaliste et l’histoire moderne ont vécu un rapport critique, de différence, de contradiction et de conflit » 

(Tronti, 2000 : 22). Durant la paix de cent ans qui la précède, c’est la lutte des classes qui assure la survie 

de la politique, en traduisant la guerre en politique, en remplissant la première une fonction civilisatrice 

de la guerre en la remplaçant et en la niant (Ibid : 31). On remarque ici le renversement de la formule de 

Carl von Clausewitz selon laquelle « La guerre n’est que la continuation de la politique par d’autres 

moyens » (Clausewitz, 1955 : 67) ; pour Tronti, c’est plutôt la politique qui est la continuation de la guerre 

par d’autres moyens. 

C'est à partir de la guerre, puis de la crise qui était aussi une conséquence de la Grande Guerre, que le 

processus des démocraties occidentales a commencé. En 1914, le capitalisme apparaît comme ce qui porte 

la guerre en son sein. L'État libéral entre en crise immédiatement après la Première Guerre mondiale, 

« une sorte de crise globale de l'État », qui provoque deux orientations du problème de la démocratie : 

L'une se situe au sein du totalitarisme et est celle de la nationalisation des masses, là où la 
démocratie politique a toujours à voir avec le concept historique des masses. L'autre 
orientation est la socialisation des masses, qui s'est inspirée, après la Première Guerre 
mondiale, de la révolution ouvrière en Russie et, plus tard, en Occident, à travers la forme 
politique de l'État social, qui est également une forme de socialisation des masses (Tronti, 
2007). 



 

53 

Dans l’entre-guerres, il peut y avoir soit une dictature, soit une démocratie (Tronti, 2009 : 90), la dictature 

référant aux « totalitarismes des années 1920 et 1930, y compris la dictature du prolétariat 

immédiatement après la révolution » (Tronti, 2007). Avec le « krach de Wall Street » et la crise qui suit, 

« le capitalisme ne fut pas seulement sauvé par les politiques keynésiennes de Roosevelt, mais également 

par la politique militaire de Hitler » (Tronti, 2000 : 22). À l’Est, la « grande voie réformiste de la NEP 

achoppe sur la faillite de la voie révolutionnaire en Europe » (Ibid : 42). Le monde est ainsi séparé en deux, 

selon une dialectique ami/ennemi à la Carl Schmitt. 

La révolution conservatrice et la révolution ouvrière furent les deux véritables protagonistes 
de la première moitié du siècle, les deux grands sujets du grand vingtième siècle. Ni l’une ne 
se peut réduire au totalitarisme allemand, ni l’autre au socialisme soviétique [...]. [D]ans la 
première moitié du vingtième siècle, à l’époque des guerres mondiales, avait mûri l’idée de 
révolution, non plus seulement comme bouleversement politico-institutionnel, mais comme 
subversion totale, tout à la fois sociale et culturelle (Ibid : 39). 

Caractéristique de cette époque, la politique a la primauté sur l’économique, « avec ou sans la guerre » 

(Ibid : 68). Du côté socialiste, ce sont les indications politiques d’État et révolution de Lénine qui 

l’emportent sur l’analyse économique du Développement du capitalisme en Russie tout comme la mise en 

place du socialisme dans un seul pays de Staline l’emporte sur la théorie léniniste révolutionnaire (Ibid : 

39-40). 

Après la Deuxième Guerre mondiale, les solutions totalitaires sont vaincues et la solution démocratique 

triomphe (Tronti, 2007). L’opposition se maintient entre capitalisme et socialisme durant la Guerre froide : 

« guerre armée, non guerrière. Guerre sans guerre, non pas par la volonté éthique des 
peuples, et encore moins de celle des individus, mais en vertu d’une entité nullement 
abstraite, l’arme qui s’est octroyée le droit subjectif à la majuscule, la Bombe » (Tronti, 2000 : 
64). 

Cette opposition ami/ennemi demeure politique, « la division du monde en blocs opposés, mais dans le 

scénario inédit d’un conflit de puissances sans affrontement direct des armes » (Ibid : 65). 

La démocratie d’après-guerre est celle des masses et des partis de masse : « C'est grâce à cet instrument 

qu'ont été acquises des réalisations, parfois réformistes, des dispositions constitutionnelles avancées, la 

protection sociale, l'État social, voire certaines formes de nationalisation et de propriété publique » (Tronti, 



 

54 

2007). C’est à ce moment que naît une relation entre l'Europe et la démocratie qui n'avait jamais existé 

auparavant, l'Europe étant le lieu de la « grande tradition libérale » : 

La chose la plus européenne n'était pas l'État démocratique, mais l'État libéral. Dès que 
l'aspect démocratique l'emporte, le modèle américain commence à l'emporter en Europe 
aussi. Car si l'Europe a été le lieu de la forme et de la pensée libérales, les États-Unis sont le 
berceau de la démocratie moderne (Ibid). 

Puis vient 1956 avec la « déstalinisation, [le] relâchement de la guerre froide [et les] détentes 

internationales en acte », début de la fin du « grand vingtième siècle » qui se poursuit jusqu’en 1968. 

Durant cette dernière période se pose la possibilité d’une réforme du socialisme et d’une relance 

révolutionnaire, qui vivote ici et là, mais qui échoue à cause « de résistances internes, certes, à cause de 

la faiblesse des forces subjectives novatrices en présence, à cause de la viscosité des structures de pouvoir 

dominantes, à cause de la fermeture d’un libre réseau d’opinion publique et l’absence consécutive d’une 

conscience théorique des processus, consolidée et quasi institutionnalisée » (Tronti, 2000 : 44). 

L’esprit libertaire de 1968 achève la Grande politique et clôt l’époque. Si la volonté de destruction de 

l’autorité semble mener à une « une libération différemment humaine, masculine et féminine », elle 

permet plutôt la « liberté spécifique pour les esprits animaux capitalistes, qui piaffaient d'impatience dans 

la cage d'acier de la jonction politique-société que, des années vingt aux années cinquante, entre 

révolution, crises et guerres, le système de pouvoir économique s'était donné comme remède inévitable » 

(Tronti, 2009 : 74-75). S’ensuit le « petit vingtième siècle », celui du déclin de la politique, qui s’étend 

jusqu’à l’épisode 1989-1991. Selon la logique ami-ennemi de Carl Schmitt, la Grande politique a besoin 

d’être en lutte avec la Grande histoire pour exister. En l’absence d’ennemi, il n’y a plus de politique : 

L’histoire éprouve de nouveau la grande peur de la politique et rabaisse le niveau, elle 
récupère la normalité, éloigne le calice de la croix. Pour anéantir la grande politique, son 
ennemie, l’histoire n’a qu’un seul moyen : la recalibrer, en réduisant ses fins, ses instruments, 
ses sujets, en effaçant ses horizons, en neutralisant ses conflits (Tronti, 2000 : 36). 

Il faut comprendre ici l’opposition que fait Tronti entre le « démon de la politique » et le « dieu de 

l’histoire » au XXe siècle, époque où le conflit entre la politique moderne et l’histoire a atteint sa forme 

maximale, un conflit entre deux temporalités différentes.  Le démon de la politique concerne les 

subjectivités qui interviennent par décision dans la courte durée de la contingence ; le dieu de l’histoire 

est un processus objectif qui se valide dans la longue durée et la répétition. « L’histoire appartient aux 



 

55 

vainqueurs, la politique appartient aux vaincus » (Ibid : 36). L’auteur postule que la classe ouvrière a atteint 

une forme particulière et unique au sein de la structure du capitalisme industriel, seule forme capable de 

renverser le système capitaliste, ce qui provoque l’opposition fondamentale entre le mouvement ouvrier 

et le capital, qu’il associe à l’opposition entre politique et histoire. Il emprunte également à Schmitt le 

concept de katéchon. Le « paradigme katéchonique » implique de ne plus croire en une histoire linéaire 

qui pousse à aller toujours de l’avant dans le développement, qui mènera à de nouvelles contradictions. 

Pour Tronti, le katéchon est un exercice de contention, visant à « ralentir l’accélération de la modernité », 

en opposition au paradigme eschatologique sécularisé, porté traditionnellement par le marxisme, selon 

lequel l’histoire progresse vers une fin meilleure. Dans une critique adressée à Antonio Negri, il avance 

que : 

Parce que ce temps plus lent permet de recomposer nos forces. Assumer comme nôtre 
l’entre-temps : ce n’est que là que tu peux redécouvrir tes forces, retrouver les subjectivités 
alternatives et les composer en des formes organisées, historiquement nouvelles. 
L’accélération produit, certes, des multitudes potentiellement alternatives, mais celles-ci se 
consument immédiatement (Tronti, 2009 : 155). 

Ailleurs, il ajoute que 

La révolution ouvrière n’était pas un événement eschatologique, elle ne préparait aucune 
recette pour la cuisine de l’avenir, elle était une tentative, désespérée et réussie, de freiner 
un présent terrible et envahissant, d’arrêter la guerre, de trouver un remède à la faim des 
paysans, une réponse au labeur exploité des ouvriers. Dans les conditions du capitalisme de 
l’époque, elle était un « saut du tigre dans le passé ». C’est pour cela qu’elle eut lieu en Russie 
et non en Angleterre, et encore moins en Amérique. Au plus profond de l’âme russe étaient 
déjà inscrits les signes d’un moment apocalyptique. Là-bas, la révolution ne connaissait alors 
aucune alternative (Tronti, 2019 : 22-23). 

2.5 Conclusion 

À partir de ce point de vue sur le siècle dernier, on peut observer l’évolution de l’État démocratique après 

la combinaison de révolution ouvrière et de grandes crises du vingtième siècle, une combinaison qui a été 

décisive pour l'histoire ultérieure du capital. Avec le New Deal puis le développement de la démocratie en 

Europe, sur fond de la montée du socialisme à l’Est, vient en Occident l’État social à travers duquel « on 

assiste à une sorte de processus graduel d'extinction de l'État [qui s’est] accéléré également par tous les 

processus de mondialisation » (Tronti, 2005 : 19). Cette extinction progressive de l’État démocratique se 

fait au profit de la société démocratique elle-même, c’est-à-dire que la fonction de l’État a été récupérée 



 

56 

par la sphère sociale dans l’accomplissement sociologique de la politique plutôt qu'institutionnel : « C'est 

la société démocratique qui a résolu la contradiction dans les termes inhérente au concept et à la pratique 

de l'État démocratique » (Ibid : 19). Reste à bien saisir la nature de cette contradiction, que Tronti cherche 

à trouver aux origines mêmes de la démocratie politique. 

Après cet exposé méthodologique, qui dévoile et déploie la méthode d’exposition et délimite l’objet de 

recherche et son cadre temporel, nous verrons dans le chapitre suivant la critique de la démocratie 

politique à proprement parler, élaborée à partir de ses notes de lecture qui lui permettent de souligner 

l’opposition entre le libéralisme et la démocratie. 

 



57 

CHAPITRE 3 

LA CRITIQUE DE LA DÉMOCRATIE POLITIQUE 

3.0 Introduction 

Les deux événements-symboles qui sont au fondement de la modernité, l’accumulation 
originaire de capital et la révolution industrielle, déterminent des phases époquales d’une 
violence inouïe. La grandeur du capitalisme, c’est d’avoir construit le progrès de la société 
humaine sur ces événements terribles pour l’homme. La misère du capitalisme, c’est d’avoir 
établi, sur ce progrès social, la forme la plus parfaite de domination totale sur l’être humain, 
le pouvoir librement accepté. Pouvait-on, à partir de ce commencement, ne pas en arriver à 
cet accomplissement ? Impossible. Mais que soit louée la politique d’avoir héroïquement 
essayé de dévier le cours du fleuve en crue (Tronti, 2000 : 26). 

Cet énoncé résume bien l’hypothèse de Tronti. Ce pouvoir librement accepté, c’est la démocratie moderne, 

indissociable de l’histoire du capitalisme. Le ver était dans la pomme dès l’origine. Le communiste romain 

va donc chercher chez des penseurs classiques de la démocratie la contradiction initiale. Trois auteurs sont 

ciblés. Alexis de Tocqueville, d’abord, que Mario Tronti considère comme le premier critique libéral de la 

démocratie. Il se déplace ensuite au XXe siècle pour identifier une critique commune chez un penseur 

libéral, Hans Kelsen, et un penseur autoritariste, Carl Schmitt. À partir des contradictions et concepts 

inspirés de ces auteurs, il développe les principaux concepts de sa critique de la démocratie politique qui 

serviront par la suite à repérer et situer ses applications concrètes. 

L'exposé de cette critique se fera sur plusieurs plans. D’abord, nous nous pencherons sur l’identité, 

l’homogénéité, la massification. Nous aborderons ensuite la figure de l’homo democraticus pour enchaîner 

sur la question du peuple et du populisme. Nous finirons sur les différentes déclinaisons de la liberté chez 

Tronti. 

3.1 Démocratie et liberté : la contradiction à l’origine 

Commençons par les classiques, les penseurs ennemis, pour découvrir leurs analyses croisées de la 

démocratie : Tocqueville, Kelsen, Schmitt. 

3.1.1 Tocqueville et la démocratie en Amérique 

Alexis de Tocqueville s’est rendu aux États-Unis en 1831 en compagnie de Gustave de Beaumont pour y 

étudier la démocratie, sous couvert d’une étude du système pénitentiaire. La particularité des Américains, 



 

58 

c’est « d’être arrivés à la démocratie sans avoir à souffrir de révolutions démocratiques et d’être nés égaux 

au lieu de le devenir » (Tocqueville, 1981b : 130). Ce qui l’intéresse, c’est de comprendre ce qui permet le 

maintien de la démocratie, stabilité qui fait contraste avec la situation en France depuis la Révolution. 

Comme le souligne Raymond Aron, Tocqueville « appartient à la tradition des philosophes politiques 

classiques, qui n'auraient pas conçu d'analyser les régimes sans les juger » (Aron, 1967 : 237). Ce jugement 

s’opère entre autres choses dans la manière dont il hiérarchise les explications : la démocratie américaine 

serait d'abord caractérisée et maintenue par les mœurs, ensuite par les lois et enfin par les particularités 

géographiques. Et la compréhension des mœurs passe par l’étude de l’état social d’une société qui, dans 

le cas des États-Unis, est entièrement nouveau (Arens, 2015 : 182-183). 

Tocqueville s’intéresse donc à la société démocratique davantage qu’à l’État ou au gouvernement 

démocratique. Dans cette société, l’égalité des conditions ne concerne pas tant les conditions matérielles 

que « la fin des anciennes sociétés divisées en ordres », d’après Jacques Rancière (2005 : 27), ou qu’une 

« société affrontée à la contradiction générale que libère la disparition d’un fondement de l’ordre social », 

formule de Claude Lefort (1986 : 24). Cette égalité est fondamentale et repose à la fois sur l’égalité sociale 

et l’amour de l’égalité : « Le développement graduel de l'égalité des conditions est donc un fait 

providentiel, il en a les principaux caractères : il est universel, il est durable, il échappe chaque jour à la 

puissance humaine ; tous les événements, comme tous les hommes, servent à son développement » 

(Tocqueville, 1981a : 60). À la défense de cette égalité, Tocqueville avance qu’il 

est impossible de comprendre que l’égalité ne finisse pas par pénétrer dans le monde 
politique comme ailleurs. On ne saurait concevoir les hommes éternellement inégaux entre 
eux sur un seul point, égaux sur les autres ; ils arriveront donc [...] à l’être sur tous [...]. Or, je 
ne sais que deux manières de faire régner l’égalité dans le monde politique : il faut donner 
des droits à chaque citoyen, ou n’en donner à personne (Ibid : 115). 

C’est là que le jugement tocquevillien se manifeste sous la forme d’une évaluation critique de la 

démocratie, qu’il nomme la « redoutable alternative » :  

Pour les peuples qui sont parvenus au même état social que les Anglo-Américains, il est donc 
très difficile d'apercevoir un terme moyen entre la souveraineté de tous et le pouvoir absolu 
d'un seul. Il ne faut point se dissimuler que l'état social que je viens de décrire ne se prête 
presque aussi facilement à l'une et à l'autre de ses deux conséquences. Il y a en effet une 
passion mâle et légitime pour l'égalité qui excite les hommes à vouloir être tous forts et 
estimés. Cette passion tend à élever les petits au rang des grands ; mais il se rencontre aussi 
dans le cœur humain un goût dépravé pour l'égalité, qui porte les faibles à vouloir attirer les 



 

59 

forts à leur niveau, et qui réduit les hommes à préférer l'égalité dans la servitude à l'inégalité 
dans la liberté (Ibid : 116). 

C’est ce que Tronti vient chercher dans le texte, ce qu’il qualifie de critique libérale de la démocratie. 

Tocqueville formule une opposition entre liberté et égalité sociale sur laquelle repose la société 

démocratique. Tronti cite longuement le chapitre six de la quatrième partie du livre II, intitulé « Quelle 

espèce de despotisme les nations démocratiques ont à craindre », soulignant que « tout a été dit » (Tronti, 

2001 : 18). Ayant remarqué, dans une société démocratique, des « facilités singulières à l’établissement 

du despotisme », Tocqueville avance que 

[l’]On n'a jamais vu dans les siècles passés de souverain si absolu et si puissant qui ait entrepris 
d'administrer par lui-même, et sans les secours de pouvoirs secondaires, toutes les parties 
d'un grand empire ; il n'y en a point qui ait tenté d'assujettir indistinctement tous ses sujets 
aux détails d'une règle uniforme, ni qui soit descendu à côté de chacun d'eux pour le régenter 
et le conduire (Tocqueville, 1981b : 383). 

Il fait observer par exemple le caractère restreint de la tyrannie de « la plus grande puissance des Césars », 

qui ne s’étendait pas sur un aussi grand nombre. Tronti poursuit sa citation : 

Il semble que, si le despotisme venait à s'établir chez les nations démocratiques de nos jours, 
il aurait d'autres caractères : il serait plus étendu et plus doux, et il dégraderait les hommes 
sans les tourmenter [...]. Je pense donc que l'espèce d'oppression, dont les peuples 
démocratiques sont menacés ne ressemblera à rien de ce qui l'a précédée dans le monde ; 
nos contemporains ne sauraient en trouver l'image dans leurs souvenirs. Je cherche en vain 
moi-même une expression qui reproduise exactement l'idée que je m'en forme et la 
renferme ; les anciens mots de despotisme et de tyrannie ne conviennent point. La chose est 
nouvelle, il faut donc tâcher de la définir, puisque je ne peux la nommer (Ibid : 385). 

Tocqueville fait l’exercice d’imaginer les traits nouveaux d’un despotisme qui s’installe dans une société 

démocratique : 

je vois une foule innombrable d'hommes semblables et égaux qui tournent sans repos sur 
eux-mêmes pour se procurer de petits et vulgaires plaisirs, dont ils emplissent leur âme. 
Chacun d'eux, retiré à l'écart, est comme étranger à la destinée de tous les autres : ses enfants 
et ses amis particuliers forment pour lui toute l'espèce humaine ; quant au demeurant de ses 
concitoyens, il est à côté d'eux, mais il ne les voit pas ; il les touche et ne les sent point ; il 
n'existe qu'en lui-même et pour lui seul, et, s'il lui reste encore une famille, on peut dire du 
moins qu'il n'a plus de patrie (Ibid : 385). 

Il décrit ensuite l’État démocratique qui pourrait s’édifier dans une telle société : 



 

60 

Au-dessus de ceux-là s'élève un pouvoir immense et tutélaire, qui se charge seul d'assurer 
leur jouissance et de veiller sur leur sort. Il est absolu, détaillé, régulier, prévoyant et doux. Il 
ressemblerait à la puissance paternelle si, comme elle, il avait pour objet de préparer les 
hommes à l'âge viril ; mais il ne cherche, au contraire, qu'à les fixer irrévocablement dans 
l'enfance ; il aime que les citoyens se réjouissent, pourvu qu'ils ne songent qu'à se réjouir. Il 
travaille volontiers à leur bonheur ; mais il veut en être l'unique agent et le seul arbitre ; il 
pourvoit à leur sécurité, prévoit et assure leurs besoins, facilite leurs plaisirs, conduit leurs 
principales affaires, dirige leur industrie, règle leurs successions, divise leurs héritages, que 
ne peut-il leur ôter entièrement le trouble de penser et la peine de vivre ? (Ibid : 385). 

C’est alors que Tocqueville indique qu’un despotisme démocratique pourrait rendre « moins utile et plus 

rare l’emploi du libre arbitre » en enfermant « l’action dans un plus petit espace » et en enlevant l’usage 

de soi-même à chaque citoyen : « L'égalité a préparé les hommes à toutes ces choses : elle les a disposés 

à les souffrir et souvent même à les regarder comme un bienfait » (Ibid : 386). C’est un ramollissement des 

volontés et cette uniformisation de la masse dans une société où le souverain « couvre la surface d'un 

réseau de petites règles compliquées, minutieuses et uniformes, à travers lesquelles les esprits les plus 

originaux et les âmes les plus vigoureuses ne sauraient se faire jour pour dépasser la foule » : 

il ne brise pas les volontés, mais il les amollit, les plie et les dirige ; il force rarement d'agir, 
mais il s'oppose sans cesse à ce qu'on agisse; il ne détruit point, il empêche de naître; il ne 
tyrannise point, il gêne, il comprime, il énerve, il éteint, il hébète, et il réduit enfin chaque 
nation à n'être plus qu'un troupeau d'animaux timides et industrieux, dont le gouvernement 
est le berger (Ibid : 386). 

Tocqueville met ensuite sur la table la contradiction entre deux passions ennemies : « le besoin d’être 

conduits et l’envie de rester libre ». C’est dans l’optique de conjuguer et de satisfaire l’un et l’autre de ces 

instincts indestructibles qu’une forme de pouvoir est imaginée : 

un pouvoir unique, tutélaire, tout-puissant, mais élu par les citoyens. Ils combinent la 
centralisation et la souveraineté du peuple [...]. Ils se consolent d'être en tutelle, en songeant 
qu'ils ont eux-mêmes choisi leurs tuteurs. Chaque individu souffre qu'on l'attache, parce qu'il 
voit que ce n'est pas un homme ni une classe, mais le peuple lui-même, qui tient le bout de 
la chaîne (Ibid : 386). 

Cette « sujétion dans les petites affaires », qui se manifeste au quotidien, mène l’ensemble des citoyens à 

« renoncer à l’usage de leur volonté » et « éteint peu à peu leur esprit », à force de contrariété. La rareté 

de l’usage du libre arbitre qui ne se manifeste qu’au moment de choisir les représentants élus ne fait pas 

le poids pour contrebalancer cette tendance. Elle « n'empêchera pas qu'ils ne perdent peu à peu la faculté 



 

61 

de penser de sentir et d'agir par eux-mêmes, et qu'ils ne tombent ainsi graduellement au-dessous du 

niveau de l'humanité » (Ibid : 387). 

Le paradoxe liberté/égalité dans la démocratie américaine se manifeste aussi dans la forme politique elle-

même : introduction de la « liberté dans la sphère politique » et accroissement du « despotisme dans la 

sphère administrative ». L’État accapare de « petites affaires où le bon sens suffit » alors qu’on confie 

« d’immenses prérogatives » à des citoyens élus qui composent le « gouvernement de tout l’État » : 

Il est, en effet, difficile de concevoir comment des hommes qui ont entièrement renoncé à 
l'habitude de se diriger eux-mêmes pourraient réussir à bien choisir ceux qui doivent les 
conduire ; et l'on ne fera point croire qu'un gouvernement libéral, énergique et sage, puisse 
jamais sortir des suffrages d'un peuple de serviteurs (Ibid : 388). 

Ce paradoxe s’édifie dans une constitution « républicaine par la tête, et ultra-monarchique dans toutes les 

autres parties ». D’un côté, Tocqueville qualifie une telle constitution de « monstre éphémère », qui mène 

soit à la création d’institutions plus libres, soit à l'assujettissement à un seul maître. D’un autre côté, il 

présume qu’« [a]près avoir épuisé tous les différents systèmes d'élection, sans en trouver un qui leur 

convienne, [les citoyens] s'étonnent et cherchent encore ; comme si le mal qu'ils remarquent ne tenait pas 

à la constitution du pays bien plus qu'à celle du corps électoral » (Ibid : 388). 

Ainsi, selon l’interprétation de Nicolas Arens, « le péril de la démocratie, sa corruption, c’est de brimer 

liberté et autonomie de l’individu, de figer la réalité sociale, de refuser son mouvement et d’y imposer un 

égalitarisme fixant la liberté » (Arens, 2015 : 196). Umberto Coldagelli commente ce « dualisme substantiel 

entre la démocratie et la liberté » chez Tocqueville. D’après lui, on retrouve d’un côté « le mouvement 

vers “l’égalité des conditions”, c’est-à-dire la mobilité sociale qui renverse la priorité ontologique de la 

société organique en priorité logique des individus dans la société contractuelle » (Coldagelli cité par Tronti, 

2019 : 207). Ce mouvement est décrit « dans toute sa force autonome “providentielle”, qui pénètre au 

plus profond des mentalités collectives en déterminant le primat incontesté de la notion de “semblable” 

et en dissolvant l’idée même d’altérité sociale ». C’est ce que Coldagelli nomme « le triomphe de cette 

“sorte d’égalité imaginaire” qui se révèle bien plus forte que toutes les inégalités réelles pourtant 

destinées à subsister ». De l’autre côté, il y a la « valeur de liberté », qui est aussi providentielle « au sens 

où elle s’empare des hommes comme une grâce, un don inégalement distribué et, précisément en vertu 

de cela, socialement fécond ». Il ajoute que la liberté, pour Tocqueville, « ne se résume pas à ses 

déterminations historiques : elle est un a priori, un “goût sublime” [...] qui ne peut être soumis à l’analyse ». 



 

62 

On peut rétorquer que l’usage de l’expression « démocratie tyrannique » employée par Tocqueville a été 

qualifiée par lui-même un peu plus tard « d’absurdité palpable » (Tocqueville cité par Arens, 2015 : 185-

186) et, qu’en ce sens, on a tort de placer l’esquisse de ce risque au centre de la pensée de l’auteur. Claude 

Lefort souligne d’ailleurs très justement « son sens de l’ambiguïté et de la complication, son souci de 

revenir sur ses énoncés principiels, son pouvoir de déchiffrer le fait singulier et d’en extraire une vérité qui 

met en défaut la logique de son argument » (Lefort, 1992 : 57-58). Tronti semble également commettre la 

faute que reproche Jacques Rancière à plusieurs critiques de la démocratie contemporaine qui se 

réclament de Tocqueville, à savoir qu’il réduit « ses deux gros livres à deux ou trois paragraphes d'un seul 

chapitre du second qui évoque le risque d'un despotisme nouveau » afin de faire de Tocqueville « le 

prophète du despotisme démocratique et le penseur de la société de consommation » (Rancière, 2005 : 

27). Tronti prend en effet au sérieux une certaine interprétation libérale et individualiste de l’analyse 

tocquevillienne, que Serge Audier désigne comme les « néo-tocquevilliennes » : c’est « à la fin des années 

soixante-dix, avec le déclin du marxisme, que s’est véritablement imposée en France une conception néo-

tocquevillienne accordant une importance centrale au processus d’émancipation de l’individu à l’égard 

des traditions et hiérarchies traditionnelles » (Audier, 2004 : 226). Cependant, la démarche trontienne est 

différente. Elle s’intéresse moins à chercher dans De la démocratie en Amérique une compréhension 

pointue de la problématique contemporaine de l'individualisme, comme c’est le cas pour Louis Dumont 

(1979) ou Gilles Lipovetsky (1983), ou les dangers qu’il peut poser pour la république, comme c’est le cas 

pour Richard Sennett (1979), qu’à mettre le doigt sur une contradiction fondamentale de la société 

contemporaine dans laquelle toutes perspectives révolutionnaires sont actuellement bloquées, en 

cherchant une avenue pour réorganiser une partie contre le tout. 

Prenant acte de l’alternative soulignée par Tocqueville entre la liberté démocratique et la tyrannie 

démocratique, Tronti constate le paradoxe de la société contemporaine qui nous livre la « tyrannie de la 

liberté démocratique » dans un monde unidimensionnel. Cette contradiction au sein de la société 

démocratique du XIXe siècle évolue jusqu’au XXe, et l’opposition entre liberté et société, « liberté 

individuelle et société démocratique » chez Tocqueville, prend un autre visage. 

3.1.2 Kelsen et la liberté de la personne État 

Tronti se tourne vers Hans Kelsen pour compléter la critique entreprise par Tocqueville et l’actualiser au 

XXIe siècle. Pour situer le juriste viennois, il s’inscrit au XXe siècle dans le courant du positivisme juridique 

(Viala, 2011). D’après Norberto Bobbio, Kelsen a le 



 

63 

dessein de porter la science du droit au niveau des autres sciences, en poursuivant l'idéal de 
l’objectivité et de l’exactitude, qui s’accompagne d’une conception irrationaliste des valeurs 
tout aussi radicale que celle de Pareto et de Weber ; s’il veut réussir dans son intention de 
construire une théorie universellement valide, le scientifique doit se le tenir le plus possible 
éloigné des jugements de valeur, justement parce que les valeurs représentent la sphère de 
l’irrationnel (Bobbio, 1998 : 213). 

De cette démarche découle une compréhension de la démocratie qui débarrasse celle-ci de différentes 

fictions, dont la volonté générale, l’unité politique et l’intérêt objectif de l’État (Baume, 2007 : 10). Dans 

cet esprit positiviste, l’État est un ordre juridique, c’est-à-dire un ensemble de procédures, de normes et 

de fonctions. Kelsen définit l’idée de démocratie ainsi : « Idéalement, la démocratie est une forme d’État 

ou de société dans laquelle la volonté générale est formée, ou — sans l’image — l’ordre social créé par 

ceux qu’il est appelé à régir, — le peuple » (Kelsen, 2004 : 13). L’« image » de la volonté générale comme 

expression d’un « ordre étatique objectif » indépendant de la volonté des individus est, selon le juriste, en 

contradiction avec le contrat social de Rousseau (Ibid : 11-12). 

Tronti avance que là où Tocqueville clôt son propos sur la contradiction entre l’égalité et la liberté, Kelsen 

l’ouvre au premier chapitre de La démocratie, texte de 1929, qui s’intitule « La liberté » en apportant une 

seconde critique libérale de la démocratie : 

Les transformations de l’idée de liberté — qui, ayant à l’origine signifié la liberté de l’individu 
de toute domination étatique, en arrive à signifier sa participation au pouvoir étatique — 
marquent en même temps la séparation de la démocratie d’avec le libéralisme (Ibid : 9). 

La démocratie serait en contradiction avec le libéralisme, dans la mesure où « les sujets de l’ordre étatique 

participent à sa création, l’idéal démocratique n’a plus rien à voir avec la mesure dans laquelle cet ordre 

étatique saisit les actes des individus qui le créent, c’est-à-dire avec le degré jusqu’auquel il restreint leur 

“liberté” » (Ibid : 9). La logique de Kelsen est la suivante : le principe de démocratie implique que l’ordre 

étatique soit créé par les individus qui y sont assujettis, même si les libertés individuelles et l’« idéal 

libéral » sont supprimés. Cela repose sur la discordance inévitable entre la volonté de l’individu et l’ordre 

étatique. De la première découle la revendication de la liberté alors que le second « se dresse en face de 

lui comme une volonté étrangère ». C’est ainsi que la liberté de la collectivité s’impose au premier plan et 

fait reculer la liberté individuelle. 

En raison de cette discordance, même dans un État démocratique, où elle n’est réduite que de façon 

approximative à un minimum, une nouvelle transformation s’opère dans l’idée de liberté politique. On se 



 

64 

retrouve alors en présence des deux passions ennemies de Tocqueville qui se conjuguent de la même 

manière : 

Non plus qu’aucun autre système politique, la démocratie ne saurait éviter que des hommes 
soient commandés par leurs semblables. Mais la conscience politique proteste contre cette 
domination. Le conflit se résout par un transfert : construisant une mystérieuse volonté 
collective et une personne collective presque mystique distinctes des volontés et des 
personnalités individuelles, c’est elle que l’on présente comme le sujet du pouvoir politique : 
c’est d’elle, — la personne anonyme État — et non plus de l’individu en chair et en os, que 
l’on fait émaner l’imperium (Ibid : 10). 

Frédéric Lordon nous éclaire sur la notion d’imperium. À partir du Traité politique de Spinoza, il le désigne 

comme « ce droit que définit la puissance de la multitude, [...] seule force capable de contenir dans la 

durée les tendances centrifuges que la servitude passionnelle, en sa part de disconvenance, n’en finit pas 

de créer » (Lordon, 2015 : 29). Il ajoute qu’« [i]l n’est pas de communauté humaine de taille significative 

qui ne se forme sans projeter au-dessus de tous ses membres des productions symboliques de toutes 

sortes, que tous ont contribué à former quoiqu’ils soient tous dominés par elles » (Ibid : 62). 

Alors que, dans une autocratie, le sujet du pouvoir est une personne seule, dans une démocratie, c’est 

l’État lui-même qui l’est, ce que Kelsen désigne comme la personnification de l’État, « un voile qui 

dissimule le fait, insupportable à la sensibilité démocratique, d’une domination de l’homme sur l’homme » 

(Kelsen, 2004 : 11). L’individu doit aliéner sa liberté pour la remplacer par la souveraineté du peuple et, 

donc, par la liberté de la « personne État » : « Si les citoyens ne sont libres que dans leur ensemble, dans 

l’État, il est logique [...] que ce soit la personne État qui soit libre, et non plus chaque citoyen [...]. Le mot 

d’ordre n’est plus l’individu libre, mais l’État libre » (Ibid : 12). On reconnaît ici la conception personnaliste 

de l’État formulée par Emmanuel Kant pour « dissocier l’État de la personne du souverain et de l’identifier 

avec les citoyens » (Sckell, 2015 : 57). On retrouve également la conception rousseauiste du rapport entre 

liberté individuelle et volonté générale. Kelsen pousse d’ailleurs cette dernière jusqu’à sa limite en 

l’appliquant à la démocratie directe, au sein de laquelle « même si le peuple qui dégage directement la 

volonté générale, même alors l’individu n’est libre qu’un instant, au moment du vote, et encore s’il a voté 

avec la majorité qui l’emporte et non la minorité qui succombe » (Kelsen, 2004 : 5). Cette contradiction 

fondamentale le conduit à mettre de l’avant le principe d’identité : « Démocratie signifie identité du sujet 

et de l’objet du pouvoir, des gouvernants et des gouvernés, gouvernement du peuple par le peuple » (Ibid : 

14). 



 

65 

On peut encore une fois reprocher à Tronti de ne pas s’intéresser au fait que, malgré cette critique, Kelsen 

défend tout de même la démocratie et le parlementarisme, tant que « [l]e degré suprême de liberté 

individuelle possible — qui s’approche le plus de l’idéal d’autodétermination compatible avec l’idéal d’un 

ordre social — est garanti par le principe selon lequel tout modification de l’ordre social nécessite le 

consentement à la majorité simple des sujets de l’ordre » (Kelsen, 1997 : 335). Le juriste nuance ainsi 

davantage son propos lorsqu’il aborde ce qu’il désigne comme la démocratie réelle : 

La métamorphose de l’idée de liberté marque la transition de l’idée démocratique à la 
démocratie réelle. Pour comprendre l’essence de la démocratie, il faut avoir à l’esprit 
l'antithèse idéologie et réalité : l’importance en ce problème en est capitale. Nombre de 
divergences et de malentendus qui renaissent indéfiniment dans les discussions qu’il soulève, 
tiennent à ce que les adversaires ne considèrent jamais qu’un côté du phénomène, les uns 
l’idée, les autres la réalité, alors que, pour le saisir dans son intégralité, il faudrait rapporter 
ces deux éléments l’un à l’autre, éclairant la réalité par l’idéologie qui la domine, l’idéologie 
par la réalité qui la supporte (Kelsen, 2004 : 13). 

Cette considération sur l’idéel et le réel n’est pas éloignée de la définition gramscienne de l’idéologie 

comme « conception du monde qui se manifeste implicitement dans l’art, dans le droit, dans l’activité 

économique, dans toutes les manifestations de la vie individuelle et collective » (Gramsci, 2022 : 325), 

donc la praxis. Elle est également proche des deux thèses que Maurice Godelier développe une 

cinquantaine d’années après, à savoir que « [l]es idées mènent le monde parce qu’elles façonnent à 

l’origine les réalités sociales et poussent les sociétés et leur histoire dans un certain sens » mais qu’ « [u]ne 

société ne se réduit pas aux idées que ses membres peuvent s’en faire. Il existe hors de la pensée des 

réalités qui s’en distinguent et ont plus de poids qu’elle dans l’histoire » (Godelier, 1978 : 155). Kelsen, 

proche du socialisme réformiste, propose d’ailleurs plus tard une série de réformes pour améliorer le 

parlementarisme. Ce qui importe pour lui, c’est ce qu’il nomme la liberté spirituelle, c’est-à-dire la liberté 

de conscience et d’opinion, la liberté religieuse, bien davantage que la liberté économique libérale. 

Tronti ne nie pas les tentatives de Kelsen pour résoudre la contradiction entre la « liberté naturelle » qui 

« signifie uniquement : la libération de tout lien social » et la « liberté sociale » qui « signifie la libération 

de la légalité naturelle » (Tronti, 2019 : 208) en traduisant la « liberté » en l’expression spécifique de la 

légalité sociale, « c’est-à-dire éthico-politique et juridique ou étatique » (Kelsen, 2004 : 3). Mais l’auteur 

italien répond cependant que l’histoire a prouvé le contraire, à savoir que 



 

66 

nous savons aujourd’hui, après tout le vingtième siècle, que cette solution, cette conciliation, 
n’a eu lieu dans aucun système politique, ni totalitaire, ni autoritaire, ni démocratique. Celui-
là même, nous le savons, nous le voyons, qui reproduit sous des formes belles, pacifiques, 
consensuelles, au sein de la légalité sociale, la même séparation et opposition entre le 
juridique ou étatique et éthico-politique (Tronti, 2019 : 208-209). 

Tronti retient donc de Hans Kelsen la discordance entre la volonté de l’individu et l’ordre étatique, c’est-

à-dire l’opposition entre, d’un côté, la liberté individuelle et l’idéal libéral et, de l’autre, l’assujettissement 

des individus à un État démocratique, sous la forme d’une identité entre gouvernants et gouvernés. 

3.1.3 Carl Schmitt et le paradoxe de la démocratie  

À l’opposé du positivisme juridique de Kelsen, on retrouve Carl Schmitt, juriste et philosophe allemand, 

membre du parti nazi de 1933 à 1936. Ce « penseur autoritaire dans un régime libéral » (Beaud, 1995 : 27) 

souligne le fondement subjectif du politique à partir de ses limites définies à travers l’espace extra-

juridique qu’est l'État d’exception : « Est souverain celui qui décide de la situation exceptionnelle » 

(Schmitt, 1988 : 15). C’est sur cette base qu’il critique les conceptions du positivisme juridique qui 

identifient l'État au système juridique. Il propose une analyse des formes de gouvernement à partir de 

l'hypothèse d'une condition de crise de l'État moderne et le motif du développement de ce dernier est la 

sauvegarde de la souveraineté, considérée comme son fondement. La conception schmittienne de l’État 

a donc pour prémisse le principe d'obéissance à l'autorité légalement constituée et la légitimité 

traditionnelle de l'État face à sa crise, c'est-à-dire la nécessité de garantir la continuité de l'ordre constitué 

(Recano, 2017). La polémique entre les deux auteurs se joue ainsi autour des questions de légalité et de 

légitimité 9 . Pour Schmitt, la constitution de la souveraineté ne peut pas être dérivée d'une norme 

fondamentale. Au contraire, elle présuppose un élément subjectif : l'autorité, qui produit matériellement 

la normalité/légalité et ses éléments, l'ordre et la sécurité, en tant qu'espace de possibilité pour la 

production de la norme, par une décision originale. Si, pour Kelsen, la constitution fournit le cadre normatif 

de légitimité dans lequel s'exerce la souveraineté du peuple, celle-ci en est une condition, pour Schmitt, la 

constitution est fondée sur l'exercice de la souveraineté par le peuple en tant que décision et est donc 

l'expression de l'ordre normatif de légitimité qu'elle fonde de manière autonome. 

 

9 Voir notamment Zanon (1991); Vinx (2015) ; Ramel (2009) ; Dyzenhaus (1997). 



 

67 

Tronti souligne toutefois un point de convergence entre les deux auteurs « divisés sur tout » : ils sont 

« fondamentalement unis dans la critique de la démocratie, ou plutôt dans le démêlage de l'énigme 

démocratique » (Tronti, 2005 : 18). 

Dans la Théorie de la constitution, texte également publié en 1929, lorsque Carl Schmitt aborde la 

démocratie, c’est de l’État démocratique qu’il parle, la démocratie comme forme d’État (Staatsformen ici 

traduit par forme de gouvernement) : 

L’hétérogénéité des formes de gouvernement (Staatsformen) vient de ce qu’il existe deux 
principes opposés de configuration politique dont la réalisation confère sa forme concrète à 
toute unité politique. L’État (Staat) est un status déterminé d’un peuple, et même le status 
d’unité politique. La forme de gouvernement (Staatsform) est le genre spécifique de 
configuration de cette unité. Le sujet de toute détermination sur la notion d’État est le peuple. 
Mais le peuple peut atteindre et conserver l’état d’unité politique de deux manières 
différentes. Il peut être capable d’agir politiquement déjà par sa simple existence immédiate 
— en vertu d’une homogénéité forte et consciente, en raison de frontières naturelles précises 
ou pour toute autre raison. Il est alors une unité politique en tant que puissance réelle dans 
son identité immédiate lui-même (Schmitt, 1993 : 342)  

On se retrouve ainsi encore une fois avec le principe d’identité : 

La démocratie est une forme de gouvernement (Staatsform) répondant au principe de 
l’identité (celle du peuple concrètement existant avec lui-même en tant qu’unité politique). 
Le peuple est sujet du pouvoir constituant et se donne à lui-même sa constitution (Ibid : 361). 

Schmitt identifie une contradiction entre le principe d’identité et celui de représentation : 

Ce principe de l’identité du peuple toujours existant avec lui-même en tant qu’unité politique 
repose sur le fait qu’il n’y a pas d’État sans peuple et qu’il doit donc toujours exister 
concrètement un peuple comme entité préexistante. Le principe opposé part de l’idée que 
l’unité politique d’un peuple en tant que telle ne peut jamais être présente sous une identité 
réelle et qu’elle doit donc toujours être représentée (repräsentieren) personnellement par 
des hommes. Toutes les distinctions entre de véritables formes de gouvernement — de 
quelque type qu’elles puissent être, monarchie, aristocratie et démocratie, monarchie et 
république, monarchie et démocratie, etc. — se ramènent à cette opposition décisive entre 
identité et représentation (Repräsentation). [...] Là où le peuple apparaît comme sujet du 
pouvoir constituant, la forme politique de l’État se détermine d’après l’idée d’une identité ; 
la nation est là ; elle ne doit ni ne peut être représentée, une idée qui donne leur caractère 
irréfutable d’un point de vue démocratique aux développements souvent cités de Rousseau 
(Ibid : 342). 



 

68 

Puis, comme Kelsen, il conclut que la démocratie implique nécessairement l’identité du sujet et de l’objet 

du pouvoir : 

La démocratie, tant comme forme de gouvernement (Staatsform) que comme forme 
gouvernementale (Regierungsform) ou de législation, est l’identité du dominant et du dominé, 
du gouvernant et du gouverné, de celui qui commande et de celui qui obéit (Ibid : 372). 

Cette considération est même centrale à sa définition du principe d’identité : 

Le mot d’« identité » est utile pour la définition de la démocratie parce qu’il caractérise 
l’identité englobante du peuple homogène, c’est-à-dire qui inclut gouvernants et gouvernés, 
et qu’il nie la différence entre gouvernants et gouvernés qui s'établit dans les autres formes 
de gouvernement. Notons à ce sujet que la différence entre représentants (repräsentieren) 
et être représenté n’entre pas en ligne de compte ici : ce ne sont pas les gouvernants qu’on 
représente, mais l’unité politique dans son ensemble. [...] Dans son ensemble et dans chaque 
détail de son existence politique, la démocratie présuppose un peuple homogène en soi qui 
a la volonté d’exister politiquement (Ibid : 372-373). 

Schmitt critique le parlementarisme en tant que conception libérale de la démocratie. Il établit une 

distinction claire entre le parlementarisme et la démocratie : dans le parlementarisme, c’est le principe de 

représentation qui prédomine ; dans la démocratie, c’est le principe d'identité. Il souligne également 

l'incontournable principe d’homogénéité dans un État démocratique : 

Toute démocratie véritable repose sur le fait que non seulement ce qui est semblable reçoit 
un traitement semblable, mais encore — conséquence inévitable — que ce qui est non 
semblable ne jouit point d’un traitement semblable. Dans la démocratie entre donc 
nécessairement comme ingrédient, pour commencer, l’homogénéité, et ensuite, si besoin est, 
la mise à l’écart ou l’exclusion de l’hétérogène (Schmitt, 1988 : 105). 

À ce sujet, Chantal Mouffe avance que, selon Schmitt, 

l’homogénéité s’inscrit au cœur même de la conception démocratique de l’égalité, dans la 
mesure où il doit s’agir d’une égalité substantielle. Pour lui, la démocratie exige une 
conception de l’égalité en tant que substance et ne peut s’accommoder de conceptions 
abstraites comme celles des libéraux, puisque “la similitude est intéressante et valable 
seulement tant qu’elle possède une substance et qu’il subsiste, pour cette raison, du moins 
la possibilité et le risque d’une dissimilitude”. Pour être traités en égaux, les citoyens doivent, 
dit-il, participer d’une substance commune (Mouffe, 2016 : 45). 



 

69 

En effet, Carl Schmitt « rejette l’idée selon laquelle une égalité de tous les hommes puisse servir de 

fondement à un État ou à quelque mode de gouvernement que ce soit » (Ibid : 45). Il considère que cette 

conception de l’égalité propre à l’individualisme libéral n’est pas une forme politique dans la mesure où 

elle ne peut exister sans la possibilité d’une inégalité. Giacomo Marramao souligne ici que le désaccord 

entre Kelsen et Schmitt sur l’homogénéité et l'hétérogénéité du peuple : 

alors que, pour Kelsen, le peuple n'était rien d'autre qu'une illusion « métapolitique » visant 
à cacher un « plurivers » d'intérêts, d'ethnies, de cultures, pour Schmitt, l'unité du Volk 
constituait au contraire le présupposé existentiel de toute unité politique (d'où le singulier 
pastiche qu'est la Verfassungslehre [Théorie de la constitution] de Schmitt, avec sa tentative 
de composition entre la « démocratie de l'identité » de Rousseau et la doctrine du pouvoir 
neutre de Benjamin Constant, adversaire historique de Rousseau) (Marramao, 1995 : 79). 

À ce sujet, Mouffe ajoute que 

Schmitt affirme qu’il existe une opposition insurmontable entre l’individualisme libéral, avec 
son discours moral centré sur l'individu, et l’idéal démocratique, qui est essentiellement 
politique, et vise à créer une identité fondée sur l’homogénéité. Le libéralisme nie la 
démocratie et la démocratie nie le libéralisme, déclare-t-il, puisqu’elle consiste en 
l’articulation entre démocratie et libéralisme, la démocratie parlementaire est donc un 
régime non viable (Mouffe, 2016 : 46). 

Carl Schmitt va au bout de son idée sur cette incompatibilité entre le libéralisme et la démocratie, comme 

le souligne Stanley L. Paulson : 

Non seulement la démocratie doit être perçue comme une alternative au libéralisme, mais 
encore, ajoute Schmitt, « il n'y a aucune incompatibilité entre la démocratie et la dictature ». 
En effet, « au cœur de la démocratie », il y a l'identité, « l'identité du droit et de la volonté du 
peuple » (Paulson, 1995 : 244). 

Bien que Kelsen et Schmitt ne s’entendent pas du tout sur la viabilité de la démocratie parlementaire, l’un 

et l’autre soulignent le même paradoxe entre la liberté individuelle et la démocratie de même que 

l’inévitable identité entre le peuple gouverné et gouvernant. 

3.1.4 Des concepts pour la critique 

En résumé, Mario Tronti tire de ces lectures les concepts-clés à partir desquels il fonde sa critique de la 

démocratie politique. Chez Tocqueville comme chez Kelsen et Schmitt, il retient la contradiction entre la 

démocratie et la liberté et la contradiction fondée sur l’identité entre gouvernants et gouvernés dans un 



 

70 

État ou une société démocratique. Pour fonder sa critique, il aborde principalement les thèmes du peuple, 

de l’identité et de la liberté. 

3.2 De la démocratie en Occident 

Mario Tronti propose de « réécrire aujourd’hui De la démocratie en Amérique comme “De la démocratie 

en Occident” » (Tronti, 2019 : 190). Il doit, pour ce faire, s’inspirer des catégories critiques de la démocratie 

et les distendre de manière à développer une compréhension du présent. Ainsi aborde-t-il tour à tour les 

problématiques de l’identité entre dirigeants et dirigés et de la massification pour ensuite définir le sujet 

politique de la démocratie et la notion de peuple. Cela lui permet enfin d’aborder la problématique de la 

liberté dans sa contradiction avec la démocratie contemporaine. 

3.2.1 Identité, homogénéité, massification 

« Quiconque a la différence à cœur ne peut plus se dire démocrate » (Ibid : 193-194). Mario Tronti élabore 

sa critique de la démocratie politique pour expliquer comment cette dernière élimine la possibilité de 

l’affirmation d’une partie contre le tout. Selon lui, la démocratie tend à l’« identité des vues » : 

« L’américanisation de l’Europe, après l’ère des guerres civiles du vingtième siècle — “l’identité de vues” 

entre Europe et Amérique — est la même chose que le processus de démocratisation » (Ibid : 194). Le 

théoricien italien met alors le doigt sur l’identité entre le souverain et le peuple pour expliquer cette 

tendance à l’identité des vues : 

Le demos et le kratos sont tous deux des entités uniques et sans ambiguïté, qui ne sont pas 
doubles, ni divisées, ni divisibles. La démocratie, comme on le sait, présuppose une identité 
du souverain et du peuple : peuple souverain, souveraineté populaire, comme le dit la 
doctrine (Tronti, 2005 : 16). 

Cette identité, soulignée par le passé par Tocqueville, Kelsen et Schmitt, tend à homogénéiser et à 

massifier la population de manière à supprimer les différences : « Il y a dans la démocratie une vocation 

identitaire hostile à la déclinaison de toute différence, et à tout ordre de différence ». C’est ce qu’il 

considère comme une « sorte de biopolitique de masse, dans laquelle la singularité est autorisée en privé 

mais refusée en public » ou encore une « sorte d'autodictature, cette sorte de tyrannie sur soi-même, qui 

est la forme contemporaine de cette brillante idée moderne qu'était la servitude volontaire » (Ibid : 22). Il 

en résulte une « masse identitaire », Cette massification est le passage des « masses » à une masse 

uniforme : 



 

71 

Les masses constituaient un fond social articulé, au sein duquel il y avait les composantes qui 
définissaient les masses, c'est-à-dire les classes sociales, et les expressions des classes sociales 
à travers des formes politiques telles que les syndicats et les partis. Au contraire, c'est cette 
masse indistincte qui deviendra de plus en plus le lieu du choix démocratique (Tronti, 2007). 

Au XXe siècle, deux façons de créer l’unité nationale ont été mises de l’avant en Occident. La 

nationalisation des masses dans les régimes totalitaires, d’abord, qui, selon George L. Mosse, consiste à 

convertir une partie de la population à une « religion laïque » comme « façon de penser le monde à travers 

le mythe et le symbole, exprimer leurs espoirs et leurs craintes pour les formes et cérémonies liturgiques » 

(Mosse, 1975). Selon Enzo Traverso, 

La nationalisation des masses s’exprime dans un ensemble de rites collectifs – manifestations 
patriotiques, culte des martyrs, célébration de fêtes nationales, monuments, drapeaux et 
hymnes – qui trouvent leur accomplissement liturgique dans les discours de Mussolini sur la 
Piazza Venezia, à Rome, et de Hitler au stade Zeppelin de Nuremberg. Autrement dit, le 
fascisme devenu régime illustre de manière éloquente un phénomène typique de la 
modernité : la transformation du nationalisme en religion civile (Traverso, 2008 : 13). 

La socialisation des masses, quant à elle, consiste à passer 

de la phase de nationalisation et de socialisation des masses à une forme de massification de 
la société et de l'État. Un changement où la nationalisation ou la socialisation, auparavant des 
processus distincts, ne font plus qu'un sous la forme d'une massification de la société et de 
l'État (Tronti, 2007). 

Pour Tronti, dans la société démocratique, c’est la « “moyenneté” qui fait masse : voilà la démocratie » 

(Tronti, 2019 : 192). Cette massification/moyennisation se fait au sein d’institutions libres, c’est-à-dire 

qu’elle n’est pas imposée et acceptée, comme c’était le cas avec l’État totalitaire ; elle est autoproduite et 

pratiquée à travers le libre marché. C’est la mondialisation des masses ou plutôt de la masse. 

L’homogénéisation et la massification a une figure hégémonique, celle du « bourgeois-masse » : 

Le bourgeois-masse : voilà la figure hégémonique résiduelle qui émerge, dans la modernité 
tardive, de plusieurs siècles de capitalisme. Un sens commun intellectuel incarné sous forme 
de peuple. Une mentalité moyenne-bourgeoise, étendue, diffuse, articulée, intériorisée. 
Dominante car individualisée et massifiée en même temps. Exactement comme la forme 
marchandise, lorsqu’elle passe de la production à la consommation. C’est la passion de la 
marchandise, non celle de la liberté, qui désire la démocratie (Ibid : 192). 

Il ajoute : 



 

72 

Démocratie et bourgeoisie, donc. Moyenne bourgeoisie, autrement dit aujourd’hui 
bourgeoisie de masse, réflexive et acculturée. Il n’y a plus de séparation, et encore moins 
d’opposition, entre bourgeois* et citoyen*. Autant le bourgeois est l’homme social moyen, 
autant le citoyen est l’homme politique moyen. La « moyenneté » qui fait masse : voilà la 
démocratie (Ibid : 192). 

Cette figure du bourgeois-masse est complétée par la fin du conflit de classe, qui contribuent à scinder 

l’identité entre le souverain et le peuple, entre dominant et dominé : 

Dans une longue phase de la modernité, au XIXe puis surtout au XXe siècle, on a répondu à 
cette identité du souverain et du peuple par une sorte d'esprit de scission donné par une 
société divisée en classes, qui mettait évidemment le doigt sur la fausseté idéologique de 
cette identité, ou plutôt sapait sa structure conceptuelle même. Ainsi, dans cette phase, la 
division même des pouvoirs, au sein d'un appareil qui tentait la grande transition du 
libéralisme à la démocratie, puis à la conjugaison du libéralisme et de la démocratie, s'est 
avérée être un masque, un masque d'unité de pouvoir aux mains d'une classe » (Tronti, 2005 : 
16). 

Cette masse identitaire en vient, en quelque sorte, à devenir à la fois classe dominante et classe dirigeante : 

« La masse identitaire a vaincu, gouverne, même si elle ne commande pas » (Tronti, 2019 : 194). 

3.2.2 L’homo democraticus 

Des penseurs du libéralisme et des économistes ont, tour à tour, forgé la figure de l’homo oeconomicus, 

abstraction d’un individu autonome et rationnel. Reprenant le concept de John Stuart Mills, Vilfredo 

Pareto fait de cette abstraction une nécessité subjective pour toute recherche : « La mécanique rationnelle, 

quand elle réduit les corps à de simples points matériels, l’économie pure, quand elle réduit les hommes 

réels à l’homo oeconomicus, se servent d’abstractions parfaitement semblables » (Pareto, 1963 : 17). 

Comme le résume Gilbert Rist : 

L’homo oeconomicus se présente donc comme un individu rationnel, c’est-à-dire calculateur, 
qui dispose de ressources rares, qui peuvent être affectées à des usages différents, mais dont 
les besoins sont illimités, qui effectue ses choix en fonction de son intérêt propre, et qui 
cherche donc à obtenir la plus grande satisfaction avec le minimum d’effort. C’est un 
consommateur, mais non pas un citoyen (Rist, 2010 : 51). 

Cette opposition postulée par nombre de critiques de l’économie néo-classique entre consommateur et 

citoyen est importante puisqu'elle nous conduit à Joseph Schumpeter. Dans son ouvrage Capitalisme, 

socialisme et démocratie, ce dernier développe une compréhension fonctionnelle de la démocratie qui 



 

73 

s’éloigne des idées d’intérêt général et de bien commun. Selon lui : « Les procédés appliqués à la 

fabrication des problèmes passionnant l'opinion, puis de la volonté populaire dans chaque cas d'espèce 

sont exactement similaires à ceux mis en œuvre par la publicité commerciale » (Schumpeter, 1990 : 347). 

Bien qu’il se tienne éloigné de la vision néo-classique du marché (Dannequin, 2003 : 83), l’auteur défend 

l’idée d’un marché politique, comme nous le présente Lucien-Pierre Bouchard : 

Avec Schumpeter, la démocratie devient un marché politique. L'auteur applique littéralement 
à la vie politique ses thèses sur le fonctionnement du capitalisme. La bataille pour la direction 
politique remplace la concurrence industrielle, l'électeur tient le rôle du consommateur, le 
politicien, celui de l'entrepreneur, le parti, celui des entreprises, et le profit se calcule en 
pouvoir (Bouchard, 2000 : 80). 

Comme le souligne Fabrice Dannequin, « La dynamique sociétale [que décrit Schumpeter] se fonde ainsi 

sur une primauté de l'économique sur le politique. Il nous semble même [qu’il] s'engage dans une véritable 

"neutralisation" du politique » (Dannequin 2003 : 83). Plus encore, Schumpeter souligne le caractère 

intime, voire indissociable du capitalisme et de la démocratie moderne : 

Historiquement, la démocratie a grandi en même temps que le capitalisme et en relation 
causale avec lui. Mais il en va de même pour la pratique démocratique : la démocratie, au 
sens de notre théorie du commandement concurrentiel, a présidé à la série des 
transformations politiques et institutionnelles au moyen desquelles la bourgeoisie a 
remodelé et, à son point de vue, rationalisé la structure sociale et politique antérieure à 
l'avènement de cette classe, la méthode démocratique ayant été l'instrument de cette 
reconstruction. Nous avons constaté que la méthode démocratique fonctionne également (et 
particulièrement bien) dans certaines sociétés pré-capitalistes et extra-capitalistes. 
Cependant la démocratie moderne est un produit du processus capitaliste (Schumpeter, 
1990 : 391). 

C’est ici que Tronti prend la balle au bond. Il avance que « L’homo democraticus c’est l’homo oeconomicus 

dans l’ère de la neutralisation et de la dépolitisation » (Tronti, 2000 : 168).  Pour lui, « La démocratie réelle 

a réussi là où le socialisme réel a échoué : elle a créé l’homme nouveau [...] sous la figure du dernier 

homme. Ce n’est pas un hasard si, justement de son propre point de vue, elle a déclaré la fin de l’histoire 

en son sein » (Tronti, 2019 : 161). La force de la figure de l’homo democraticus tient de la massification de 

l’identité des vues en démocratie : « "Le dernier homme" — l’homo oeconomicus democraticus — a vaincu : 

parce qu’il n’est plus seulement le citoyen commun des mortels, il est la grande personnalité du leader. Il 

n’est plus seulement l’homme du peuple, il est la figure du prince » (Tronti, 2000 : 239). L’homme nouveau 

du socialisme réel était au contraire un idéal à l’opposé de l'ouvrier réel : « L’homme nouveau ne pouvait 



 

74 

être le travailleur stakhanoviste, individu singulier surproducteur dans un système à très faible 

productivité » (Tronti, 2019 : 56). Pour Tronti, l’ouvrier réel demeure celui du « refus du travail », qui 

cherche à travailler le moins possible. 

L’homo democraticus est le « dernier degré de dépolitisation de l’homo œconomicus » : « le glorieux 

citoyen de l’Occident s’est retrouvé, de fait, “sans volonté”, à honorer démocratiquement le négatif » 

(Tronti, 2121a : 54). Ainsi, dans le même sens que la neutralisation du politique opérée par Joseph 

Schumpeter, Mario Tronti ne considère pas la démocratie comme une valeur à assumer. Au contraire, il 

avance que « les démocraties ont supprimé la politique, c’est-à-dire le mode de relation entre les hommes, 

sans pour autant s’occuper à nouveau de l’Homme, et même en le réduisant définitivement à une entité 

atomique technico-économique » (Tronti, 2000 : 168). Plus encore, cette dépolitisation fait de l’homo 

democraticus un « être entravé » : « l’homme non libre, qui adhère à une situation, avec la fausse 

conscience, en fait avec l’inconscience réelle, de sa liberté » (Tronti, 2019 : 42). Il ajoute : 

Si nous ne parvenons pas à démasquer le faux-semblant de liberté par rapport au destin qui 
réside dans la figure présente, anthropologiquement déterminée, de l’homo œconomicus + 
homo democraticus, nous n’aurons jamais de vision exacte de la condition politique 
contemporaine (Ibid : 42). 

Cette condition politique concerne le phénomène du populisme. On reconnaît l’homo democraticus dans 

« l’enthousiasme de l’être entravé, c’est-à-dire non libre, dans l’homme-masse qui s’identifie dans un chef, 

ou bien dans l’homme intégralement établi dans un absolu fondamentaliste » (Ibid : 42). Ce chef est le 

nouveau populiste. 

3.2.3 Le peuple et le populisme 

« Il n’est pas facile de dire, aujourd’hui, ce qu’est le peuple », dit Mario Tronti (2013 : 149) : 

Nation et peuple naissent ensemble à l’époque moderne. Et c’est l’État moderne qui les 
« rassemble ». Il n’y a pas de nation sans État. Mais sans État, pas non plus de peuple. C’est 
important, d’un côté pour comprendre, de l’autre pour rapprocher le problème de l’époque 
qui nous concerne et nous implique. Parce que le thème est éternel. Biblique, avant même 
qu’historique (Ibid : 144). 

Pour saisir ce qu’est le peuple, il entreprend de procéder, à l’instar d’Ernesto Laclau, à partir de la question 

du populisme : « Le populisme est au cœur de ce nœud de problèmes » (Ibid : 147). L’équivalence entre le 



 

75 

populism à l’américaine et le narodnichestvo russe dans les dernières décennies du XIXe siècle qui, sous 

des formes différentes, expriment la même orientation, confirme « la prévision tocquevillienne selon 

laquelle l’Amérique et la Russie seraient les grands protagonistes historiques du XXe siècle [...]. C’est à 

partir de la crise du populisme que naît l’âge mûr de la démocratie en Amérique. C’est de la critique du 

populisme que naît la théorie et la pratique de la révolution en Russie » (Ibid : 147). Il réfère ici à la 

démarche de Lénine lorsqu’il critique les « amis du peuple » en 1894 et, avant lui, de Plekhanov en lutte 

contre les erreurs conceptuelles des populistes (Lénine, 2010). Ainsi, pour Tronti, le populisme est « la 

forme – une des formes –, sous laquelle se repropose périodiquement le problème non résolu de la 

modernité politique, à savoir le rapport entre gouvernants et gouvernés » (Tronti, 2013 : 148). À l’origine 

un phénomène qui apparaît dans « des sociétés les moins avancées », il se présente sous des formes 

inédites dans « les économies qui se disent post-industrielles, et les systèmes politiques qui se disent post-

démocratiques » (Ibid : 148). 

Selon Laclau, le populisme est une « manière de construire le politique » appliqué à « une logique sociale 

dont les effets sont transversaux » (Laclau, 2008 : 11). Pour saisir le phénomène, il prend pour unité 

référentielle, les « demandes », à partir de laquelle il élabore sa conception du peuple comme la 

« cristallisation d'une chaîne d'équivalences dans laquelle l'instance cristallisatrice a, dans son autonomie, 

autant de poids que la chaîne infrastructurelle de demandes qui a rendu son émergence possible » (Ibid : 

115). Le peuple et son hégémonie serait ainsi des signifiants vides que le populisme remplit en en 

construisant la rhétorique. Il ajoute que « le peuple, peut être conçu soit comme populus — ensemble de 

tous les citoyens —, soit comme plebs — ensemble des plus démunis », qui sont en relation mais pas 

nécessairement en contradiction : 

Pour concevoir le peuple du populisme [...] nous avons besoin d'une plebs qui prétende être 
le seul populus légitime, c'est-à-dire d'une partie qui veuille jouer le rôle de la totalité de la 
communauté [...]. Dans le cas d'un discours institutionnaliste, [...] la différentialité exige 
d'être considérée comme le seul équivalent légitime : toutes les différences sont considérées 
comme également valides dans le cadre d'une totalité plus large. Dans le cas du populisme, 
cette symétrie est brisée : c'est une partie qui s'identifie au tout (Ibid : 101). 

C’est ce que l’auteur argentin considère comme une « identité hégémonique » d’une totalité impossible 

ou idéale : 

si nous avons un ensemble de pures différences, la totalité doit être présente dans chaque 
acte individuel de signification. La saisie conceptuelle de la totalité est la condition de la 



 

76 

signification comme telle. Mais deuxièmement, pour saisir conceptuellement cette totalité, 
nous devons saisir ses limites — c'est-à-dire que nous devons la différencier d'une chose autre 
qu'elle. Cependant, cette chose ne peut être qu'une nouvelle différence, et puisque nous 
parlons d'une totalité qui intègre toutes les différences, cette autre différence — qui fournit 
l'extérieur nous permettant de constituer la totalité — serait intérieure et non extérieure à 
cette totalité, serait donc impropre au travail de totalisation. Donc, en troisième lieu, le seul 
moyen possible d'avoir un véritable extérieur serait que l'extérieur ne soit pas seulement un 
élément parmi d'autres, un élément neutre, mais un élément exclu, une chose que la totalité 
expulse d'elle-même afin de se constituer (prenons un exemple politique : c'est en diabolisant 
une partie de sa population qu'une société parvient au sentiment de sa propre cohésion) (Ibid : 
88). 

Ainsi, pour Laclau : 

le populus en tant que donné — en tant qu'ensemble des relations sociales telles qu'elles sont 
réellement — se révèle à lui-même comme fausse totalité, comme partie qui est source 
d'oppression. D'un autre côté, la plebs, dont les demandes partielles s'inscrivent dans 
l'horizon d'une totalité au sens plein — une société juste qui n'existe qu'idéalement —, peut 
aspirer à constituer un populus véritablement universel qui est nié par la situation existant 
réellement. C'est parce que ces deux visions du populus sont rigoureusement 
incommensurables qu'une certaine particularité, la plebs, peut s'identifier au populus conçu 
comme totalité idéale (Ibid : 116). 

On retrouve ici la question fondamentale de la partie et du tout chère à Tronti. Pour ce dernier, « [c]’est 

le concept de classe qui fait du peuple une catégorie de la politique ». Il ajoute : 

Avec la classe, le peuple devient sujet politique. Dès lors se déploie une histoire ambiguë, 
double, nullement linéaire, en ombre et lumière, en fulgurances de clarté et périodes de 
confusion. C’est le point de vue de classe qui fait du peuple un sujet politique. Sans classe, il 
n’y a pas, politiquement, de peuple. Il n’est que socialement. Ou nationalement. Qui sont 
deux formes de neutralisation et de dépolitisation du concept de peuple (Tronti, 2013 : 146-
147). 

Il s’agit bien sûr d’une conception partiale du peuple : une catégorie « de la politique qui nous intéresse, 

celle autonome par rapport à l’usage qu’en ont fait et qu’en font les forces dominantes » (Ibid : 146). En 

suivant cette conception, peuple et classe ont été indissociables à un certain moment : la classe/peuple 

prenait la place du signifiant vide et ne laissait pas cet espace au populisme. La « dissolution de l’idée et 

de la pratique de classe » et son remplacement dans le langage par des expressions comme « couches 

populaires », qui réfèrent à « un concept sociologique, une condition, une imposition, de présence sociale, 

qui est précisément imprenable, irreprésentable politiquement » qui ne peuvent être représentés que par 

des « positions anti-politiques » du populisme (Ibid : 147). 



 

77 

Ici, contrairement à Laclau, la classe/peuple est la négation du populisme et non une variante de ce 

dernier : « Dans la mesure où il y avait un peuple, il n’y avait pas de populisme. À la différence d’aujourd’hui 

où nous avons du populisme parce qu’il n’y a plus de peuple » (Ibid : 147). C’est sur cette base que Tronti 

tente alors de décrire le problème actuel du populisme, marquant le passage du moderne au post-

moderne, qui désigne « une chose dont personne ne sait précisément ce qu’elle est, une terre de personne, 

mais pour ce que l’on peut déjà voir, un monde sans âmes, de corps seulement, mais virtuels, corps sans 

chair, appendices des machines, les seules créatures restées dotées d’intelligence » (Ibid : 150). Mario 

Tronti avance que, dans cette transition,  

La dérive populiste, maladie sénile des sociétés avancées, exprime essentiellement tout cela 
dans son fond obscur. La forme politico-institutionnelle – et il serait plus correct de dire anti-
politico-institutionnelle – est le nouveau Léviathan de la démocratie populiste. Un monstre 
nullement inoffensif, armé de cette violence subtile qu’est le consensus plébiscitaire, 
macroanthropos animalisé, revêtu des brillants atours du participatif, qui cachent la vie nue 
de la cession de souveraineté de la nouvelle plèbe au chef ultime, pas même charismatique 
(Ibid : 150-151). 

Ainsi Tronti fait-il le pont entre populisme et démocratie. Il prévient : « Peuple et élite ne mènent pas au 

populisme. Ce qui mène au populisme, c’est un chef et une élite ». Cette conception de l’élite est reprise 

des théoriciens de l’école italienne de l’élitisme comme Vilfredo Pareto, pour qui : « Si l’on considère cet 

ensemble de qualités qui favorisent la prospérité et la domination d’une classe dans la société, on a ce que 

nous appellerons simplement l’élite. Cette élite existe dans toutes les sociétés et les gouverne, même 

quand le régime est en apparence celui de la plus large démocratie » (Pareto cité dans Portis, 1996 : 176). 

En opposition au pouvoir de la personnalisation qui profite à l’élite, il faut « reconstruire l’autorité des 

classes dirigeantes [...] à gauche et avec la gauche » (Tronti, 2013 : 152) et donc, en quelque sorte, 

relégitimer le politique et sa domination sur le cours normal des choses. De cette manière, on peut 

ressusciter le « sens authentique du concept politique de peuple : en le spécifiant et en le déterminant 

avec le concept social de travail » (Ibid : 152). Le peuple travailleur comme classe générale serait le 

dépassement de la classe ouvrière comme sujet révolutionnaire vaincu, avec une classe dirigeante comme 

élite dont la force politique ferait des travailleurs un peuple. 

3.2.4 La tyrannie de l’opinion 

Pour Tronti, la forme que prend la tyrannie de la majorité dans les sociétés occidentales contemporaines 

est celle de l’opinion : « La tyrannie est aujourd’hui exercée non pas par ceux qui gèrent le pouvoir, mais 



 

78 

par ceux qui l’octroient. Telle est la réalité du pouvoir. Le tyran apparent, le gouvernant, doit s’identifier 

avec la tyrannie réelle qu’est l’opinion » (Tronti, 2019 : 96). Tronti va plus loin en parlant de « dictature de 

la majorité » dans laquelle 

Le pouvoir de l’opinion est plus puissant que le pouvoir des armes. Il ne tue pas les corps mais 
rend stupides les cerveaux. L’absolutisme de l’opinion majoritaire est une arme 
d’autodestruction massive. Seules les démocraties occidentales la possèdent mais elles 
voudraient l’exporter dans le monde entier. Elles y arriveront. Et tous seront alors convaincus 
de vivre dans le meilleur des mondes bourgeois possibles (Ibid : 237). 

C’est sous la forme de l’opinion majoritaire que s’homogénéisent les comportements et les pensées, que 

sont anéanties les différences : « L’opinion court-circuite, assimile, inclut. Elle communique et s’élargit en 

incorporant le dehors au dedans : elle se reproduit et s’individualise en diffusant le dedans au dehors » 

(Ibid : 45). Il ajoute que : 

Le moyen qui est le message implique que le message devienne moyen : moyen de capture, 
de conquête, de culte, et d’adoration de ce dieu mortel de notre temps qu’est le consensus. 
Le rite démocratique de la majorité qui gouverne est l’exercice laïque de la seule foi religieuse 
à laquelle l’Occident adhère véritablement (Ibid : 45). 

Pour les gouvernants, cela implique de « se faire opinion », de prendre la forme de l’opinion : 

Qui veut conquérir l’opinion doit se faire opinion. Le consensus n’est pas quelque chose qui 
s’impose d’en bas à ceux qui sont en haut. C'est le contraire. Qui aspire au gouvernement doit 
consentir à une opinion majoritaire déjà formée. C’est la société civile qui commande l’État, 
de la même manière que l’économie commande la politique. Contrairement à ce que l’on 
croit, le pouvoir vient véritablement d’en bas. Voilà pourquoi c’est un pouvoir sans autorité 
(Ibid : 96). 

Comme l’interprète Gigi Roggero, dans la pensée de Tronti, 

L'opinion est un point de vue effondré dans l'individualisme, dépourvu de réflexion partisane 
et de pouvoir collectif, de fatigue du concept et de construction des rapports de force. 
L'opinion politique est un droit de l'homo democraticus, ponctué par le temps vide de la 
chronique. L'action politique est un accomplissement du militant révolutionnaire, marqué par 
la grandeur tragique de l'époque (Roggero, 2023b : 9-10). 

En parler en termes de tyrannie ou de dictature n’implique pas la répression ni la coercition : 



 

79 

L’autonomie de pensée qui s’écarte de l’opinion majoritaire n’est pas réprimée, prohibée, 
mise au ban. Non, la liberté de pensée est justement garantie. Si elle est terriblement sérieuse, 
elle sera ignorée, cachée, exilée dans sa propre patrie. Si elle est plaisamment, ou 
tragiquement, futile - il existe aussi une futilité de la tragédie dans notre monde - elle sera 
applaudie médiatiquement, comme modèle inoffensif et inaccessible aux masses (Tronti, 
2019 : 45). 

Mario Tronti dit rejoindre Amartya Sen et sa notion de « démocratie du public » qui suppose 

le pouvoir non du peuple mais du public, ou plutôt de l’opinion publique : avec l’énorme 
problème ignoré et irrésolu de savoir par qui et par quoi cette opinion souveraine est produite, 
à l’ère médiatique, c’est-à-dire dans les conditions de pouvoir totalitaire du message et de 
dictature du sens commun (Ibid : 202). 

On reconnaît ici ce que Bernard Manin (1995) nomme la « démocratie du public » ou la « démocratie 

d’opinion », forme actuelle de la représentation. Pour Manin, cette étape « consacre la personnalisation 

du choix électoral » : 

Règne des experts en communication et des sondages, elle place l’opinion publique au 
sommet du système dans la perspective d’un contrôle continu de l’action publique. L’image 
et la personnalité du représentant jouent un rôle plus important que son projet de société 
(Goujon, 2015 : 32-33). 

Reprenant une formule d’Otto Kirchheimer (2015), Alexandra Goujon ajoute que dans cette forme de 

démocratie, les partis politiques deviennent « attrape-tout » : 

Ces partis sont caractérisés par un faible recours à l’idéologie et par une stratégie 
consensuelle visant à rechercher l’adhésion électorale dans des secteurs multiples de la 
population. Les programmes des partis deviennent alors indistincts ce qui s’est traduit en 
France et en Europe par une atténuation idéologique du clivage gauche/droite. La montée en 
puissance des médias, loin de se substituer à une agora qui favoriserait la libre discussion, 
n’offre pas nécessairement au citoyen un moyen de participation accru. L’absence de garantie 
de transparence, la manipulation de l’agenda médiatique par les gouvernants, la circulation 
d’images simplificatrices et déformées de la politique, contredisent souvent l’idéal d’une 
démocratie permanente de l’opinion publique (Goujon, 2015 : 33). 

Les partis politiques « attrape-tout » sont ceux qui doivent «se faire opinion » pour gouverner. Pour 

comprendre le rôle des partis dans les démocraties contemporaines, il combine la « loi des oligarchies » 

élaborée par Robert Michels (2015) avec le concept de « marché politique » de Joseph Schumpeter (1990) 

tiré de ses observations sur la démocratie américaine :  



 

80 

Cette centralité du marché électoral dans le système politique, cette réduction de l’action 
politique à une conquête du consensus, est le mal obscur des démocraties modernes. De 
cette manière les régimes démocratiques deviennent des régimes oligarchiques élargis. Parti 
interclasses et parti électoral, deux figures d’une même forme politique, ont amorcé une 
logique de développement dégénérescent, qui partout aboutit aux extrêmes : le parti 
oligarchique des élus devient le parti du leader qu’il faut élire, le parti de tous devient le parti 
de personne, un non-parti, choisi pour un seul jour, mais qui ne demande pas — ne doit pas 
demander ! — d’appartenance au quotidien. Le parti c’est le vote. Les vrais pouvoirs forts 
sont les sondages d’opinion. Il n’y a qu’un seul autre pouvoir qui fasse autorité : le cours de 
la Bourse (Tronti, 2000 : 134). 

Mario Tronti appelle ni plus ni moins à une « guerre de libération à l’égard de l’opinion que la pensée doit 

aujourd’hui livrer » (Tronti, 2019 : 45). Pour ce faire, il faut être dans la pensée, qui « est l’ennemi mortel 

de l’opinion. L’opinion, en effet, la déteste » (Ibid : 264). Pour l’auteur, « Le fondement théorico-pratique 

d’une critique du concept de démocratie réside précisément dans la critique du concept de masse comme 

concrétion purement quantitative, majoritaire, d’individus séparés » (Ibid : 106). Il ajoute que « [l]a 

disposition appétitive est démocratiquement ultramajoritaire. À partir du moment où la mesure 

quantitative devient le critère de la vérité, la vie l’a déjà emporté sur l’esprit, si l’on entend par vie 

l’obligation et par esprit la liberté » (Ibid : 286). Il rappelle ainsi que la classe ouvrière n’a jamais été 

majoritaire : « Même s'il y avait eu un vote, lorsque la classe ouvrière était aussi socialement centrale qu'à 

l'époque, même dans le contexte des soi-disant majorités, le vote de l'ensemble de la classe ouvrière aurait 

été un vote minoritaire par rapport à la société dans son ensemble. La classe ouvrière était minoritaire 

d'un point de vue qualitatif, mais qualitativement centrale » (Tronti, 2007). 

Ainsi il faut, pour faire la guerre de libération face à l’opinion et la démocratie, opposer le qualitatif au 

quantitatif : 

ceux qui ont vécu le vingtième siècle et ont vu le résultat final du capitalisme, après le 
vingtième siècle, ont vu que ce n'est pas l'individu qui est l'élément central de la société 
capitaliste, mais la masse, la massification, l'individu massifié. Qui produit quantitativement, 
consomme quantitativement, échange quantitativement. La figure du capitalisme est la 
quantité. Il existe donc une relation très étroite entre la démocratie et le capitalisme, la forme 
du capitalisme démocratique étant peut-être sa forme mature et concluante. Encore une fois, 
c'est précisément cette forme qui passe de l'Amérique à l'Europe. La qualité est donc 
anticapitaliste. En réfléchissant à la manière de reproposer une lutte pour l'hégémonie, pour 
l'hégémonie culturelle, comme une lutte politique, je dis qu'il faut la décliner dans la lutte 
entre la qualité et la quantité. En bref, nous devons être les champions du "quoi" par rapport 
au "combien" (Tronti, 2007). 



 

81 

3.3 La liberté contre la démocratie 

Maintenant que Mario Tronti a actualisé les critiques de la démocratie en adoptant le point de vue du 

militant du mouvement ouvrier du XXe siècle, il enchaîne avec la formulation d’une proposition nouvelle 

qui oppose la liberté aux tares de la démocratie. Ce n’est pas à un mouvement antidémocratique qu’il 

nous convie, mais plutôt à un mouvement non démocratique ou a-démocratique : 

Être non-démocratique ne signifie pas être antidémocratique [...] Mieux vaut avoir des droits. 
Il est important de ne pas croire en avoir. Mieux vaut une société démocratique. Ce qui 
compte, c’est de ne pas s’identifier en elle et avec elle. La critique de la démocratie est un 
acte de liberté. (Tronti, 2019 : 194). 

La démocratie ne confère pas de faux droits ni de fausses libertés, mais elle le fait dans un contexte qui la 

contraint et lui coupe l’air : 

Il ne s’agit pas de la vieille critique des libertés formelles. Non. La liberté économique est une 
liberté réelle. La liberté politique également. Mais le contexte des déterminations au sein 
desquelles elles s’exercent est tel, et si systématiquement puissant, qu’il écrase toute réalité 
de vie et de conscience. Cet écrasement reste cependant méconnaissable. Au moins autant 
que semble évidente notre possibilité de choix et de décision. Nous avons donc affaire à un 
appareil d’apparences, individualisé et totalisant, qu’aucun régime de coexistence humaine, 
ni politiquement totalitaire ni religieusement théocratique, n’avait été jusqu’ici en mesure de 
mettre en œuvre (Ibid : 43). 

L’homogénéisation et l’identité mènent à vouloir être pareil, paritaire : « L’émancipation féminine, la 

parité entre hommes et femmes, est un mécanisme identitaire démocratique typique » (Ibid : 193-194). 

Pour bien comprendre, il met en contraste le « féminisme de la différence », celui de Carla Lonzi (2017) : 

« Le féminisme de la différence, comme pensée et comme pratique, est un mouvement non 

démocratique » (Tronti, 2021b).  Son intérêt pour le féminisme de la différence est qu’il s’agit non pas d’un 

mouvement d’émancipation, qui se fait de manière progressive dans un cadre démocratique, mais de 

libération, en rupture avec les structures oppressives. La valorisation de la différence pour perpétuer le 

conflit fait de ce mouvement un ennemi de l’homogénéisation et, donc, de la démocratie. C’est à ce niveau 

de rupture dans la différence que Tronti appelle à reconstituer la classe du travail contre le tout 

démocratique. 



 

82 

3.3.1 La liberté communiste 

Si Mario Tronti va puiser dans les critiques de la démocratie chez l’« ennemi », ce n’est pas pour autant 

pour défendre la liberté du libéralisme. C’est pour souligner une lacune majeure du communisme du XXe 

siècle, qui a négligé, voire expulsé la liberté de son horizon : 

La critique théorique de la démocratie par le communisme au vingtième siècle n'a pas été à 
la hauteur de sa tâche. Le résultat fut une pratique destructrice ruineuse qui descendit de la 
forme étatique du socialisme réalisé dans la forme des partis, d'abord des cadres et ensuite 
des masses. Le thème de la liberté humaine, organique à l'horizon du communisme politique, 
a été violemment expulsé. La liberté communiste [...] est devenue un objet non seulement 
inaccessible, mais indésirable (Tronti, 2001 : 17). 

Les recherches autour de la liberté conduisent l’auteur romain à faire un retour aux sources. Il se tourne 

vers Galvano Della Volpe qui l’a grandement influencé dans sa lecture hétérodoxe de Marx dès les années 

1950, comme d’autres avec lui qui deviendront des figures centrales de l’opéraïsme. Il nous convie à lire 

un court texte de 1946 intitulé La libertà comunista [La liberté communiste], « un livre inoubliable et oublié 

de Galvano Della Volpe » (Ibid : 17). Pour Tronti, le nœud que pose l’auteur du livre est le 

contact-contraste de la liberté et du communisme. Non pas du libéralisme et du socialisme. 
Contact et contraste direct entre le problème de la liberté et la perspective du communisme. 
Quelque chose de plus, donc, que les problèmes de construction d'une société socialiste. 
Plutôt un discours de théorie politique qui va au-delà d'une phase et s'engage dans des 
considérations à beaucoup plus long terme (Tronti, 2022). 

Della Volpe désire débarrasser le socialisme de sa conciliation avec le libéralisme : « [l]e phénomène 

éthico-politique marquant de l'après-Seconde Guerre mondiale est, sans aucun doute, la tendance quasi 

générale à résoudre la crise socio-économique imminente par une conciliation du libéralisme et du 

socialisme » (Della Volpe, 2022). Tronti résume la thèse de Della Volpe ainsi : « L'individu dont nous parlons 

n'est pas la personne abstraite, naturelle, platonico-chrétienne, parce que la révolution capitaliste a déjà 

imposé une primauté du social » (Tronti, 2022). Pour démanteler la conciliation du libéralisme et du 

socialisme et pour saisir le contact-contraste de la liberté et du communisme, il faut repartir de Marx et 

comprendre « l'"homme total" marxien comme personne historique et sociale et son "libre 

développement et mouvement" » : « L'individu social se profile comme un sujet à la fois extrêmement 

individuel et extrêmement social, c'est-à-dire qu'il est la composition de la singularité et de la communalité. 

C'est là que se trouve le nœud gordien de la liberté communiste » (Roggero, 2023b : 72). Ainsi, pour Della 

Volpe, « Du phénomène, ou de la nouveauté historique, de la révolution capitaliste est né, avec le 



 

83 

problème scientifico-économique marxien de la socialité de la production, également le problème 

philosophique marxien de l'homme humain comme homme social » (Della Volpe, 2022) : 

La socialité n'est pas quelque chose à ajouter à l'individu naturel, mais à reconnaître dans 
l'individu historique, un produit de cette forme sociale, que l'organisation de cette forme 
sociale ne permet pas de développer, d'étendre, d'approfondir, de valoriser. Ici il semble y 
avoir une orthodoxie marxiste, en réalité il y a l'ouverture d'une piste marxienne originale, 
qui n'a pas été suivie depuis et qui, si elle était suivie, conduirait à la dissolution de l'actuel 
paradoxe démocratique de l'individu moderne (Tronti, 2022). 

Entre la personne et la liberté, il y a le travail, ce mode spécifique de l'effort humain donné par la forme 

moderne de la socialité, composée entre autres choses de la technicité matérielle. Le travail est la relation 

de l’individu humain à l'autre individu humain et en même temps la relation de l'humain à la nature. L'acte 

d'association et de socialisation est en même temps un acte de particularisation et de spécialisation de 

l'universalité : « un acte de liberté réelle dans la mesure où un acte d'universalisation effective de l'individu, 

mais en même temps un acte de co-implication positive des capacités et des possibilités personnelles, du 

destin personnel en somme, dans la communauté, dans l'universel réel » (Della Volpe, 2022). 

Della Volpe ajoute qu’« avec l'"autonomie" des professions, due à la division du travail, surgit l'"individu 

de classe", dont l'essence est le "hasard", ou l'"accidentalité" de ses conditions de vie, c'est-à-dire le critère 

même selon lequel s'effectue la division "naturelle", "non volontaire" du travail » (Ibid). Cette « liberté du 

hasard » est la liberté individuelle bourgeoise, un « droit au pouvoir » : « ce droit de pouvoir, dans 

certaines conditions, jouir de l'affaire en toute sécurité a été appelé jusqu'à présent liberté individuelle » 

(Ibid). 

Tronti en tire les enseignements suivants : 

Marx relie le caractère aléatoire (Zufalligkeit) des conditions de vie de l'individu à l'apparition 
de la classe et donc à l'émergence de la concurrence et de la lutte des individus entre eux. [...] 
Et ainsi, cette traditionnelle liberté bourgeoise de l'individu, réduite à cette jouissance du 
hasard avec certitude, s'avère n'être que l'expression adéquate « d'une "libre initiative" qui 
prétend l'être malgré son caractère "accidentel", c'est-à-dire "non rationnel" et pourtant 
dénégateur », ainsi que de la rationalité, de la liberté elle-même, « liberté qui est "synonyme 
d'universalité ou de rationalité et enfin synonyme d'humanité de l'homme", cet homme qui 
dans son essence spécifique, selon l'affirmation marxienne, se rapporte à lui-même comme 
une entité universelle et donc libre » (Tronti, 2022). 



 

84 

Della Volpe pose ainsi la liberté plutôt que l’égalité comme fondement politique du communisme : 

« L'égalité comme fondement du communisme n'est pas un fondement politique et c'est la même chose 

que si l'Allemand justifiait le communisme par la conception de l'homme comme une conscience générale 

de soi, ou Moi = Moi » (Della Volpe, 2022). Au contraire, c'est à partir du contenu de la « révolution 

communiste » qu'il faut repartir : 

« En effet, la suppression de la division du travail et, avec elle, de la société de classes — 
suppression en laquelle consiste précisément cette révolution — implique d'abord la 
constitution d'une communauté réelle comme volontaire ou consciemment humaine ou 
rationnelle ; une communauté qui, en tant que telle, surmontant les déficiences de la 
communauté apparente ou illusoire qu'est la société de classe bourgeoise en tant que société 
involontaire ou naturelle-casuelle, est composée non pas d'individus humains réduits à moitié 
comme représentants de cette moyenne ou généralité illusoire propre à la classe, mais 
d'individus véritablement humains en tant qu'ils sont omnilatéraux, et pourtant d'individus 
dont la liberté personnelle est réelle, si la liberté est synonyme de rationalité ou d'universalité 
ou d'illimitation ou d'omnilatéralité » (Ibid). 

Della Volpe établit donc la liberté authentique, la liberté vraie comme « une liberté non pas classiste mais 

communiste ». Et il arrive à une conclusion semblable à celle que Tronti redécouvre un demi-siècle plus 

tard : « L'homme total, au sens communiste, est en même temps extrêmement individuel, différencié » 

(Ibid). Cela permet au militant romain de boucler la boucle : « Le résultat tardif du capitalisme en Occident 

n'est pas l'individualisme extrême mais la massification des comportements sociaux et politiques. Non 

seulement l'opportunité historique « individuelle » dans la société n'a pas été mise à la portée de tous, 

mais elle a également été retirée du comportement des classes dites supérieures » (Tronti, 2022). En effet, 

pour Della Volpe, il faut se débarrasser de « La personne-substance, l'individu hypostatique [...], ce 

réceptacle métaphysique de toutes les inerties morales, de tous les privilèges et égoïsmes abstraits, est le 

dogme qui interdit de comprendre comment l'individualité de l'homme brille dans cette concentration 

spirituelle qu'est la technicité synonyme de socialité, technicité libre ou communiste » (Della Volpe, 2022). 

Tronti retient ainsi que c’est dans la lutte pour le communisme qu’on peut aspirer à la liberté ou plutôt 

que la liberté est en soi la politique. Cette liberté oppose l’individualité à la massification. 

3.3.2 La liberté et le destin 

« Je ne peux [...] me représenter une expression plus typique du vingtième siècle que celle-ci : liberté et 

destin » (Tronti, 2019 : 31). Nous avons vu dans le chapitre précédent l’opposition posée par Tronti entre 



 

85 

la politique et l’histoire. Or, il reconduit cette opposition entre les concepts de liberté et de destin. Pour 

l’auteur, « La réflexion sur le destin décide de l’être ou du non-être libre » (Ibid : 48) : 

Le lien qui unit liberté et destin est le même que celui qui unit liberté et histoire. [...] La liberté 
ne réside pas dans le destin, le destin réside dans le pouvoir. La liberté s’oppose à l’histoire, 
tandis que le pouvoir est la nécessaire expression de celle-ci. Cette nécessité doit être connue 
et possédée, peut-être même expérimentée (Ibid : 100-101). 

Selon Tronti, pour aspirer à la liberté, il faut d’abord exercer une réflexion sur son destin, sans quoi on est 

renvoyé 

à l’inconscience, l’être sans conscience et sans volonté – ce qui revient au même –, ou au fait 
de n’avoir encore atteint ni l’une ni l’autre, ou de l’avoir perdue. C’est cela qui conduit à 
honorer le négatif, à considérer les limites comme insurmontables. Avec une observation. Ces 
limites ne sont considérées comme insurmontables « que » sous la forme de l’existence que 
leur confèrent le droit et la puissance. [...] L’erreur, et c’est l’erreur de « l’homme qui n’exerce 
pas de réflexion sur son destin », consiste à confondre la contingence de sa condition actuelle 
avec une détermination absolue de sa vie, jusqu’à se sacrifier soi-même et sacrifier les autres 
sur cet autel, y compris dans les pulsions que cette même condition fait souffrir (Ibid : 35-36). 

Le destin est assimilable à l’histoire qu’il faut dévier par la politique. Il représente les bornes, les limites, le 

terrain du conflit : 

Ici, le combat avec le destin, à l’exception de cette partie de destin qui apparaît comme État. 
Le droit, le pouvoir, l’État sont, dans le Moderne, le terrain de la lutte, pas l’ennemi à 
combattre. Le négatif est le terrain du conflit : à supprimer, en l’assumant, pour le dépasser. 
Il nous faut une conscience, qui se donne une volonté (Ibid : 39). 

La liberté est aussi assimilable à la politique, comme moyen et non comme fin : 

La politique, comme forme de liberté au sein d’une histoire caractérisée par le destin, ne peut 
se séparer d’elle-même, sans se livrer naïvement à l’inefficacité de l’agir. Connaître le destin 
dans toute son étendue, pour s’y opposer. La politique n’est pas le règne de la fin, elle est la 
république des moyens (Ibid : 39). 

Plus concrètement, Tronti considère qu’il faut démasquer le faux-semblant de liberté par rapport au destin 

qui réside dans la figure présente « déterminée anthropologiquement » de l’homo œconomicus + homo 

democraticus, de manière à avoir une vision exacte de la condition politique contemporaine : « sans cette 



 

86 

vision exacte, nul projet de grande transformation ne saurait être réellement réalimenté par 

l’enthousiasme du libre esprit » (Ibid : 43). 

L'usage de la liberté vis-à-vis du destin se doit d’être katéchonique, comme la politique vis-à-vis de 

l’histoire : 

La véritable tâche du mouvement ouvrier aurait plutôt été celle d’imposer à la modernité 
tardive, avec les moyens qui justifient la fin, de cesser de courir pour se mettre à marcher : 
en retenant, en ralentissant, en retrouvant le pas de l’homme, en soumettant le rythme de la 
machine, non pas pour la décroissance, mais pour une croissance commune, entre le dehors 
et le dedans, entre situation et existence, entre destin et liberté. Ou, comme disait Baltasar 
Graciàn, mais c’est la même chose, entre « le corps de l’histoire » et « l’âme de la politique » 
(Ibid : 47). 

Tronti oppose également les notions de liberté négative et de liberté positive. La première est « la libre 

adhésion aux circonstances, subie par l’existence quelconque, sans réflexion sur son destin ». La seconde 

est plutôt « la tâche difficile qui consiste à arracher par la pensée la liberté aux « limites » qui 

l’emprisonnent à l’intérieur de la société, pour récupérer, dans la socialité, la possibilité de l’existence 

authentique » (Ibid : 60). C’est cette liberté positive qu’il appelle l’« esprit libre » : 

L’« esprit » est le contraire du « destin ». Si celui-ci relève du caractère déterminé de la 
contingence historique, celui-là est le véritable libre agir politique. Tout comme la liberté 
reconnaît le destin comme sa limite, qui n’est toutefois pas invincible, le libre esprit, le 
Freigeist, par sa capacité illimitée de pensée/action, triomphe de la « mort perpétuelle » à 
laquelle l’acceptation du monde le condamne (Ibid : 42). 

Tronti renoue ainsi avec le refus qu’il ramène au niveau de la pensée. Il invite ainsi à refuser l’« existence 

quelconque, celle de ceux, nombreux, qui disent “oui” à leur destin. Mais ceux qui disent “non”, en 

individus solitaires, ne gagnent pas pour autant l’existence authentique. Ils doivent la mériter, en luttant 

chaque jour pour la liberté dans la situation ». Il appelle ainsi à être dans la pensée : 

Mais être dans la pensée veut dire exister dans le danger et dans la souffrance, dans la 
conscience réelle de sa propre insuffisance. Insuffisance face au destin, à la situation, qui nous 
domine de toute sa puissance. Si l’on ne peut éliminer son destin, le choix possible consiste à 
se rendre libre de lui. Si la situation nous domine, le seul choix est, avec la pensée, de briser 
le cercle fermé de sa force de détermination à notre égard (Ibid : 49-50). 



 

87 

3.4 Conclusion 

Mario Tronti croise les analyses de Tocqueville, Kelsen et Schmitt pour récupérer des concepts utiles pour 

la critique de la démocratie, à partir d’une contradiction fondamentale identifiée par ces trois auteurs 

classiques, celle entre la démocratie et la liberté. Il actualise leurs analyses de l’identité entre gouvernants 

et gouvernés et d’homogénéisation de la société pour aborder le phénomène de de la massification qui 

en découle. Cet individu-masse prend le visage de l’homo democraticus, un individu non-libre et dépolitisé. 

L’homogénéisation prend la forme de la tyrannie de l’opinion, qui participe à l’identité en poussant les 

gouvernants à se faire opinion. Au règne du quantitatif qui domine la logique de l’homo democraticus, 

inspiré de l’analyse de Schumpeter, l’auteur oppose la liberté, une liberté de l’esprit qualitative. Tronti 

aborde aussi le problème du populisme comme résultat de l’absence du signifiant peuple. 

À partir de la recherche d’une liberté proprement communiste de Della Volpe, il identifie que c’est dans la 

communauté d’individus totaux, et donc différenciés et omnilatéraux, qui lutte contre la liberté 

accidentelle bourgeoise qu’on la découvre et non dans l’égalité qu’on établit entre les individus. Tronti 

finit par puiser dans la théologie politique pour poser les termes de la lutte entre la liberté et le destin, le 

destin faisant office de terrain de lutte, puisqu’il pose les limites de la vie. Concrètement, il n’appelle pas 

à un mouvement de lutte antidémocratique, mais à un mouvement non-démocratique, qui vise au 

dépassement de la démocratie et du destin qu’elle impose. 

Cette critique n’est pas désincarnée. On devine que Mario Tronti se réfère en fait à son propre parti, 

surtout à l’évolution de ce dernier depuis que le PCI s’est transformé progressivement en Parti démocrate. 

Il critiquait déjà dans les années 1960 la propension du PCI à vouloir rallier la classe moyenne dans une 

perspective gramscienne d’être un parti national-populaire plutôt que le parti de la classe ouvrière. La 

disparition du PCI au nom de la démocratie et son évolution le faisant ressembler de plus en plus à une 

variante du Parti démocrate des États-Unis est probablement à l’origine de ses premières intuitions. Une 

autre origine de cette intuition est probablement l’apparition d’un type particulier de politicien en la 

personne de Berlusconi qui, selon Marc Lazar, fait figure de pionnier et d’inventeur d’un nouveau genre 

de populisme, un « populisme d’entrepreneurs, qui sont extérieurs à la politique et qui, dans une situation 

d’incertitude économique, font valoir leurs réussites dans le monde des affaires pour promettre 

d’apporter richesse et prospérité dans leurs pays » (Diamanti et Lazar, 2019), avant les Donald Trump aux 

États-Unis, Andrej Babiš en République tchèque, Frank Stronach en Autriche ou Javier Milei en Argentine : 



 

88 

« Avec eux, la politique perd son autonomie et ne devient qu’un appendice de l’économie quand bien 

même ils se proclament libéraux et modernisateurs » (Ibid).  

3.4.1 Quelques objections à la critique de la démocratie politique 

Mario Tronti est polémique. S’il a toujours cherché à influencer la ligne politique de son parti, de l’intérieur 

ou de l’extérieur, sa carrière a plus souvent qu’autrement été « motif de scandale » dans le champ de la 

politique institutionnelle (Tarì, 2019). Bien sûr, sa critique de la démocratie politique ne fait pas exception 

à sa trajectoire, aussi tardive soit-elle. Nous en soulignerons quelques-unes. 

Étienne Balibar reproche à Tronti de ne pas reconnaître l’existence d’une « démocratie conflictuelle, voire 

d’une démocratie comme forme de conflit ». Selon le philosophe français, la démocratie est un concept 

qui ne « se situe unilatéralement du côté des normes d’adaptation de la société à la gouvernementalité 

étatique, et de création ou d’imposition du consensus, par le refoulement de l’antagonisme ou sa 

transformation en pluralisme constitutionnel » (Balibar, 2020 : 261). La démocratie, comme la politique, 

serait donc bel et bien une notion qui se divise en plusieurs conceptions qui peuvent s’opposer. L’auteur 

marxiste français donne l’exemple de l’Algérie où l’on peut observer l’émergence périodique de formes 

insurrectionnelles de démocratie comme partie intégrante de l’histoire du mouvement révolutionnaire. Il 

concède cependant à Tronti que ces formes insurrectionnelles « ne peuvent être que fragiles et se voir 

tendanciellement éliminées » (Ibid : 261). 

Cette critique de la critique soulève une problématique récurrente chez Tronti : celle du caractère 

eurocentré de ses contributions. Mario Tronti est d’abord un militant italien et, depuis ses débuts, 

l’ensemble du développement de sa pensée a toujours été au service de ses interventions dans la vie 

politique italienne. L’auteur en convient lui-même lorsqu’il parle de la fin de la lutte des classes : 

Quand on dit que la lutte de classe est terminée, nous disons plus spécifiquement qu'est 
terminée la lutte de classe au sens marxien, qui était précisément le sens opéraïste. Si elle 
renaîtra ailleurs, par exemple en dehors de l'Occident, et dans les grands processus 
d'industrialisation du monde, ça, nous ne le savons pas (Tronti, 2009 : 146). 

Il importe de garder ce caractère eurocentré à l’esprit lorsqu’on lit la critique de la démocratie politique 

de l’auteur, qui se concentre sur l’américanisation de l’Europe à travers la démocratie. La cause du 

« suicide » du mouvement ouvrier européen est justement d’avoir assumé la démocratie comme une 



 

89 

valeur (Tronti, 2007). Bien sûr, Tronti considère que les États-Unis continuent d’exporter la démocratie par 

la guerre en périphérie de l’empire : 

Il me semble que l'accent mis actuellement sur la paix et la guerre est complètement 
disproportionné. Les guerres se déroulent toutes aux frontières de l'empire, dans ses failles 
critiques, disons, mais l'empire en son sein vit sa nouvelle paix, je ne sais pas si elle sera aussi 
centenaire. Et c'est dans cette condition de paix intérieure et de guerre extérieure que la 
démocratie non seulement gagne, mais vainc (Tronti, 2005 : 21). 

Puisque c’est la paix de l’empire qui l’intéresse, il est difficile de plaquer la critique de Tronti sur des cas 

comme Haïti, le Printemps arabe, la Corée du Sud, etc. Il s’agit d’une limite importante de la critique de la 

démocratie politique qu’on ne peut passer sous silence. 

Autre objection à ne pas passer sous silence, celle d’Antonio Negri qui critique la réflexion sur le destin et 

la liberté de Tronti d’impliquer l’abandon de la tâche d’organiser la classe ouvrière comme classe 

dirigeante et dominante, ou hégémonique, parce qu’il n’y aurait plus de peuple. Selon Negri, c’est le virage 

de l’autonomie du politique qui a mené l’auteur au pessimisme quant au présent de la lutte des classes : 

« un déplacement du point de vue, de celui qui consistait à être simultanément dans et contre le capital, 

à celui qui consistait à être dans le Parti, avec la proposition d’en imposer l’hégémonie sur le 

développement capitaliste » (Negri, 2021 : 102). Tronti aurait perdu de vue la lutte des classes parce qu’il 

aurait déplacé la recherche de la source du pouvoir du bas vers le haut. L’auteur romain aurait tort de 

s’accrocher à l’État et sa possible autonomie dans un monde globalisé, selon Negri : 

La référence au transcendantal politique, typique de la pathologie étatiste du XXe siècle [...], 
a par ailleurs fait son temps. Dans le monde globalisé, toute réminiscence étatique est 
destinée à se plier aux nécessités du souverainisme, de l’identitarisme, et alimente des 
dérives fascisantes, alors même que la figure de l’État pâlit toujours davantage dans le 
contexte de la mondialisation. L’État, bien loin de réapparaître comme un sujet autonome, a 
un rôle toujours plus subordonné dans le « jeu mondialisé des taux de profit » (Ibid. : 118). 

Sa critique de la démocratie politique et l’ébauche de son projet de liberté non démocratique serait celui 

sur lequel reconstruire le parti sans répéter les erreurs des mouvements ouvriers du XXe siècle. Selon Negri, 

Mario Tronti devrait chercher une autre source de pouvoir que cet État trop faible pour faire face au 

capitalisme contemporain sans quoi, effectivement, aucune perspective de changement radical de la 

société ne peut être ouverte. Tronti réplique : 



 

90 

j’ai vu, de mes yeux, la puissance de la pression sociale qui venait du bas, et dans le même 
temps, son impuissance à mettre en crise, par ce seul moyen, les structures de pouvoir 
établies par le haut. J’ai compris qu’il n’y aurait pas, qu’il ne pouvait pas y avoir de corrélation 
mécanique. [...] L’« énigme Tronti » ne réside pas dans le fait d’avoir déplacé le « point de 
vue » dans et contre le capital, dans et contre le parti. Elle réside dans ce double mouvement 
de pensée et de pratique, contradictoire seulement en apparence, qui, de marxiste non pas 
hérétique, mais hétérodoxe, m’a porté, à la faveur d’essais et d’erreurs, et au mépris de tous 
les démocrates progressistes qui ont pu m’encercler, à me présenter sous un jour inédit, du 
moins dans notre camp : celui de « révolutionnaire conservateur » (Tronti, 2021 : 161-162 ; 
165).   

Une dernière objection est celle de Davide Gallo Lassere. Ce dernier remet en question la nécessité de la 

recherche d’une subjectivité centrale à identifier dans un conflit ami/ennemi binaire, par exemple, 

ouvriers et capital, femmes et hommes, etc. Selon Gallo Lassere, 

Nous pourrions en effet soutenir que les défis du présent nous confrontent à la nécessité de 
luttes pour réarticuler l'horizontalité des mouvements avec la verticalité des formes 
d'organisation autonome, afin de rassembler une pluralité de subjectivités ayant des besoins 
et des expériences spécifiques (Gallo Lassere, 2020 : 274). 

Pour la reconstitution d’un peuple politique, Tronti semble accrocher son projet d’esprit libre à la 

recentralisation d’un parti comme celui d’un « peuple travailleur » : 

Où le fait de travailler atteint non pas la vie, mais l’existence, dans la centralité politique de 
la personne qui travaille. Pour retrouver ce sens après la juste, et libre, partialité ouvrière – 
où justice et liberté ont vraiment eu un sens – il faut, et il est possible de – peut-être pour la 
première fois – fonder une classe générale. Celle du peuple travailleur (Tronti, 2013 : 152-
153). 

Tronti ne semble ainsi voir aucun horizon possible sans revenir à la centralité ouvrière ou une variante de 

celle-ci. En même temps, il ne s’intéresse pas le moins du monde aux perspectives d’inspiration opéraïstes 

qui ont distendu le sujet ouvrier pour y inclure l’ensemble des subjectivités en lutte contre le capitalisme 

selon leur capacité de refuser le travail, rémunéré ou non (Caffentzis, 2025 ; James, 2024), que ce soit les 

femmes (Dalla Costa, 2023 ; Federici, 2019 ; Fortunati, 2022), les mouvements étudiants et décoloniaux 

(Cleaver, 2017), les personnes migrantes (Moulier-Boutang, 1998), etc. 

3.4.2 La liberté comme discipline 

Ces critiques sont justes. Elles ont toutes en commun de souligner la concentration de Tronti sur le haut 

par rapport au bas, de privilégier l’Occident sur le Sud global, de privilégier l’État et le parti sur la classe 



 

91 

autonome, de privilégier un sujet central à une multiplicité de sujets en lutte. Cela dit, aucune d’elles ne 

s’intéresse à la conception originale de la liberté avancée par Tronti. 

Dans la littérature recensée dans le camp d’inspiration opéraïste, seul Gigi Roggero a su capter l’essentiel 

de la conclusion de Tronti. Il avance que ce dernier nous a appris que la liberté ne peut s’exercer que si 

l'individu libre reconnaît l’autorité : 

Auctoritas est le contraire de potestas : seule la liberté qui se reconnaît dans l'autorité peut 
combattre et vaincre le pouvoir. C'est une autorité qui n'a pas besoin de consentement parce 
qu'elle est collective et non personnalisée, dirigée par une aristocratie. Non pas les meilleurs 
par leur naissance ou leur position sociale, mais les meilleurs parce qu'ils ont décidé de 
construire le destin d'un parti. Basileia sans basileus, royaume sans roi. C'est la communauté 
des êtres humains libres (Roggero, 2021b : 54). 

Tout comme Della Volpe avant lui, Tronti considère que la liberté sans autorité et sans obéissance est une 

fiction, une idéologie. Ainsi Roggero ajoute que : 

Les hommes, individuellement, ne sont pas capables de supporter la liberté : ils la supportent 
seuls, c'est-à-dire en compagnie de la domination. Car la liberté ne se conquiert pas 
seulement : elle se regarde dans les yeux, elle se combat, elle se dirige. Et elle n'est jamais 
acquise une fois pour toutes : elle se pratique. C'est une praxis, pas un droit ou un état. C'est 
une pratique collective qui a besoin de contraintes. Non, pas des contraintes morales, qui 
doivent être rejetées. Elle a besoin de contraintes que l'on ose appeler éthiques, au sens où 
elles permettent l'organisation de la vie en commun, c'est-à-dire l'organisation contre une 
autre forme de vie. Sans contraintes, la liberté reste confinée à la nécessité de la domination. 
Plus on est libre individuellement, moins on est libre collectivement (Ibid : 54). 

Cet enseignement issu de la critique de la démocratie politique et de la recherche de liberté est utile même 

si l’on en rejette le caractère eurocentré, étatiste et binaire, pour autant qu’on soit militant 

révolutionnaire : 

Les militants révolutionnaires appellent cette contrainte la discipline. Pour paraphraser 
Jünger : la discipline est l'image de la liberté reflétée dans un miroir d'acier. Sans ce lien avec 
l'auctoritas collective, nous flottons à la merci de la potestas. Privés de miroir d'acier, nous 
sommes engloutis dans la solitude de l'individu façonné par un pouvoir qui se réfléchit sur lui-
même. Immergés dans une liberté liquide, nous nous illusionnons d'être libérés de 
l'obéissance, alors que nous obéissons sans nous en rendre compte, nous sommes formatés 
par le langage de la liberté sans le parler. Il en va ainsi de la liberté d'expression, ce droit par 
lequel on se croit totalement libre sans se rendre compte que l'on obéit à un champ discursif 
que l'on ne décide pas, que l'on ne contrôle pas, et sur lequel on n'a aucun pouvoir. Nous 



 

92 

reproduisons ainsi chaque jour une liberté qui empêche la libération. Une liberté individuelle 
qui empêche la formation de l'esprit libre (Ibid : 55). 

La liberté véritable est donc assimilable à la discipline du militant révolutionnaire appartenant à un collectif 

qui œuvre à la libération. Elle implique la reconnaissance de l’autorité du collectif. Elle est ainsi en 

opposition à la liberté individuelle, par exemple la liberté d’opinion sans cadre ni reconnaissance d’aucune 

autorité. C’est là l’originalité de la conception de la liberté selon Mario Tronti. 

 



93 

CONCLUSION 

Dans cette recherche, nous nous sommes attelé à exposer et expliquer en profondeur la critique de la 

démocratie politique de Mario Tronti. Nous devions, pour ce faire, étudier différentes dimensions de cette 

contribution à la pensée politique. Nous avons donc abordé tour à tour ses dimensions généalogique, 

méthodologique et théorique. 

4.1 Dimension généalogique 

La dimension généalogique de la critique à l’étude impliquait un positionnement méthodologique, à savoir 

que la pensée politique de l’auteur est encastrée dans le contexte historique dans lequel elle a été produite. 

En s’inspirant de l’approche structurale en pensée politique, nous avons situé chaque période de l'œuvre 

dans leur contexte, à l’aide de matériaux historiques. Nous avons mis l’accent sur deux périodes, en suivant 

les indications de l’auteur lui-même, à savoir que la critique de la démocratie politique avait pour père 

l’opéraïsme et pour mère l’autonomie du politique. 

Nous avons ainsi pu identifier et présenter des éléments de critique de la démocratie dans l’œuvre de 

Tronti à partir de ses premières interventions, période pré-opéraïste, dans lesquelles l’auteur rompt avec 

l’idéologie officielle du gramscisme du PCI, à savoir la « philosophie de la praxis », la voie italienne vers le 

socialisme et la perspective de développer une identité nationale-populaire. Mario Tronti élabore sa 

propre version du marxisme comme « science » en s’inspirant de Galvano Della Volpe. Cette interprétation 

« scientifique » de Marx pose les bases méthodologiques de la critique de la démocratie politique, comme 

nous le verrons plus tard. 

Nous avons enchaîné avec la période opéraïste, fortement ancrée dans le « miracle italien », durant 

laquelle l'auteur développe une compréhension originale de la lutte des classes selon laquelle la classe 

ouvrière en tant que subjectivité est une minorité qui se refuse comme capital variable et qui manifeste 

ce refus du travail de différentes manières. En tant que capital variable, la classe ouvrière serait une partie 

du capital social, une partie qui s’oppose au tout. De la même manière, la classe capitaliste impose ses 

intérêts et sa volonté en tant que classe dominante et dirigeante en mettant l’ensemble de la société au 

service de l’usine. On retrouve là une critique forte de la volonté générale et de l’intérêt général, qui sont 

des fondements de la démocratie. Puisque Tronti considère que l’initiative de la classe ouvrière est le 

moteur de l’histoire, c’est-à-dire que le capitalisme se développe toujours en réaction aux différentes 



 

94 

formes de luttes ouvrières, pour contourner et dépasser le refus du travail, l’anéantissement de cette 

initiative en vient à créer un blocage de l’histoire, une fin de l’histoire en quelque sorte. 

La période de l’autonomie du politique qui suit la « biennio rosso » et qui a lieu durant le « mai rampant » 

est intimement liée à l’échec répété des différents gouvernements de coalition de centre-gauche à 

moderniser l’État italien qui demeure incapable de répondre aux fortes pressions ouvrières et aux besoins 

du capital pour se développer.  Au lieu d’attendre une initiative de modernisation de l’État de la part des 

capitalistes, qui jouera nécessairement contre la classe ouvrière, Tronti propose à cette dernière d’occuper 

un nouveau terrain de lutte sans abandonner celui des usines. Le but est de prendre les devants pour faire 

de l’État la forme politique moderne de la classe ouvrière. Il n’est ainsi pas question de simplement 

chercher à défendre l’intérêt ouvrier dans le jeu démocratique pour participer à la formulation de la 

volonté générale. Il s’agit plutôt de s’assurer une médiation entre la conscience ouvrière et les institutions 

capitalistes, pour imposer la première aux secondes. Cela implique de reconnaître l’autonomie des 

institutions politiques par rapport à la société : un État peut ne pas être capitaliste dans une société 

capitaliste. C’est aussi le moment du retour de l'auteur au PCI qui est fortement influencé par cette analyse. 

La découverte de l’autonomie du politique influence fortement ce qui allait devenir la critique de la 

démocratie politique, particulièrement l’idée que cette autonomie confère une liberté d’initiative à une 

partie de la société de combattre le tout sur le terrain de l’histoire.  

4.2 Dimension méthodologique 

Pour élaborer une critique de la démocratie politique qui lui est propre, Mario Tronti s’inspire de la 

méthode critique de l’économie politique de Marx, particulièrement telle que comprise par Galvano Della 

Volpe. Il s’agit de celle exposée dans l’Introduction à la critique de l’économie politique de 1857 que Della 

Volpe nomme le cercle méthodologique concret-abstrait-concret, qui implique de partir de faits concrets 

pour développer ses hypothèses et concepts abstraits avant de revenir vers l’explication du présent 

concret et la validation des hypothèses. Cette approche s’oppose au recours à des abstractions aprioristes, 

comme sont les mythes d’individus présociaux isolés qu’on retrouve par exemple chez Hobbes, Smith ou 

Rousseau. 

Ainsi Tronti défend une pensée réaliste. Il s’écarte des aspirations de la pensée critique à distinguer la 

fausse démocratie bourgeoise d’une vraie démocratie à découvrir. L’auteur italien considère qu’il faut se 

concentrer sur la démocratie telle qu’elle a été réalisée, celle qui est née aux États-Unis et qui a été 



 

95 

implantée ailleurs dans le monde par la guerre. Il précise ainsi s'intéresser uniquement à la démocratie 

moderne, par opposition à la démocratie des anciens. La réalisation de cette démocratie moderne a pour 

histoire le XXe siècle, particulièrement la période qui s’étend de la Première Guerre mondiale jusqu’au 

XXe congrès du Parti communiste de l'Union soviétique, intervalle durant lequel l’État libéral en crise en 

Europe a d’abord cédé le pas à la dictature ou à la démocratie, puis cette dernière l’a remporté avec la 

Deuxième Guerre mondiale. Selon l’auteur, une fois la démocratie réalisée en Europe, cela a mis fin à la 

grande politique. 

Pour expliquer en quoi la démocratie neutralise le conflit et met fin à la politique, et toujours dans la lignée 

de la méthode critique marxienne de l’économie politique, Tronti parcourt des textes de pensée politique 

importants sur la démocratie et en souligne les éléments critiques. C’est ce qui constitue la troisième 

dimension de la critique, la dimension théorique. 

4.3 Dimension théorique 

Le troisième chapitre explore la critique de la démocratie politique à proprement parler. Elle comporte 

deux parties. La première se concentre sur les éléments de critique de la démocratie que Mario Tronti 

souligne dans des textes d’Alexis de Tocqueville, de Hans Kelsen et de Carl Schmitt. En croisant les 

contributions critiques de chaque auteur sur la démocratie, le militant italien identifie une contradiction 

fondamentale commune : celle de la liberté et de la démocratie. Chez Tocqueville, cette contradiction 

prend la forme de deux passions ennemies, le besoin d’être dirigé et celui d’être libre. L’État démocratique 

qu’il décrit raréfie l’usage du libre arbitre en introduisant à la fois la liberté dans la sphère politique et le 

despotisme dans la sphère administrative. 

Chez Kelsen, il y a une contradiction fondamentale entre le libéralisme et la démocratie. On retrouve en 

démocratie une opposition entre la volonté individuelle et la volonté collective incarnée par l’ordre 

étatique. La seconde se dresse devant la première comme une puissance étrangère et la domine. La liberté 

de l’individu est aliénée et remplacée par celle de la personne d’État qui représente la souveraineté du 

peuple. C’est ainsi qu’il met de l’avant l’idée d’une identité entre le gouverné et le gouvernant, entre 

l’objet et le sujet du pouvoir. On retrouve le concept d’identité entre le gouvernant et le gouverné dans la 

critique de la démocratie de Schmitt également.  De cette identité découle le problème de l’homogénéité, 

qui nie la différence entre gouvernants et gouvernés. 



 

96 

En s’inspirant de ces critiques, Tronti élabore des catégories critiques pour expliquer comment la 

démocratie politique supprime la possibilité de l’affirmation d’une partie contre le tout. Il pointe d’abord 

l’identité des vues du souverain et du peuple pour établir l’impossibilité de développer un point de vue en 

rupture entre l’un et l’autre. Cette identité est hostile à toute différence. Il en résulte une masse identitaire. 

C’est ce qu’il nomme le processus de massification produit par la démocratie. Cette 

homogénéisation/massification n’est non pas imposée, mais autoproduite à travers le libre marché. La 

masse identitaire devient à la fois classe dominante et classe dirigeante et s’incarne dans la figure du 

bourgeois-masse ou de ce qu’il nomme l’homo democraticus. Cet homme nouveau de la démocratie est, 

en termes nietzschéens, la figure du dernier homme. Il s’agit d’un individu dépolitisé inconscient de sa 

liberté, dans une société où la démocratie a supprimé la politique.  

Tronti se tourne ensuite vers la notion de peuple. Selon l’auteur, c’est la classe qui fait du peuple une 

catégorie de la politique. Sans elle, le peuple demeure un signifiant vide qui peut être rempli par le 

populiste. On ne peut ainsi combattre le populisme qu’en rétablissant l’autorité des classes dirigeantes 

contre celle des chefs, en relégitimant la politique. 

La critique de la démocratie politique de Tronti est enfin complétée par la notion de tyrannie de l’opinion. 

Dans la société démocratique, le gouvernant doit se faire opinion pour gouverner. C’est cette opinion 

majoritaire qui homogénéise les pensées et qui commande l’État. C’est une tyrannie qui s’exerce sans 

coercition ; elle s’impose tout simplement. L’action politique est ainsi réduite à la recherche de consensus 

par les gouvernants. C’est le quantitatif capitaliste qui domine au détriment du qualitatif.  

En cohérence avec les différents éléments de sa critique, et avec la contradiction identifiée par les trois 

auteurs classiques de référence, Tronti formule une proposition pour dépasser la démocratie en lui 

opposant la liberté. Il entreprend sa recherche avec la définition d’une liberté proprement communiste 

chez Galvano Della Volpe. Il s’agit d’une liberté qui s’oppose à la liberté de classe, celle qui fait passer des 

conditions de vie accidentelles pour une initiative. Cette liberté ne repose pas sur le principe d’égalité, 

mais sur celui d’une communauté d’individus totaux, donc différenciés. La liberté communiste serait donc 

le règne de la différence dans une société sans classe. 

Mario Tronti aboutit sa recherche sur la liberté dans une réflexion sur le destin qui relève de la théologie 

politique. Sans réflexion sur le destin, on se contente d’une liberté dite négative qui se résume à une libre 



 

97 

adhésion aux circonstances ambiantes. C’est plutôt la recherche d’une liberté positive qui l’intéresse, qui 

consiste en la quête d’une existence authentique à travers la pensée. C’est l’esprit libre qui est porteur de 

cette quête, en conflit avec le destin des circonstances. Le destin devient en quelque sorte un champ de 

bataille sur lequel arracher une existence libre. C’est une quête de l’individualité différenciée à laquelle 

réfère Della Volpe, qui ne peut être atteinte par une démarche individuelle, mais par l’activité politique 

d’une communauté portée par un projet non démocratique. La liberté qui s’arrache au destin, c’est la 

politique qui fait dévier l’histoire. 

Politique et liberté sont indissociables pour Tronti. La liberté dont il parle est celle du militant 

révolutionnaire, qui appartient à un collectif œuvrant à la libération et qui en reconnaît l’autorité. Cette 

liberté est donc discipline. Elle est en opposition à la liberté individuelle de l’individu-masse. Elle implique 

de forger et d’entretenir un esprit libre. 

C’est de cette discipline révolutionnaire dont parle Luis Buñuel dans son autobiographie lorsqu’il revient 

sur une anecdote pour décrire la discipline morale imposée par les surréalistes. En 1929, le cinéaste s’était 

retrouvé devant un dilemme important. Alors qu’il avait accepté de publier le scénario de son film Un chien 

andalou dans La revue du cinéma, éditée par Gallimard, son groupe avait décidé de publier le même 

scénario dans un numéro de la revue belge Variétés consacré aux surréalistes. Il raconte : 

En réalité ce conflit de conscience, très vif, était le premier de ma vie. Rentré chez moi, dans 
l’impossibilité de dormir, je me disais : oui, je suis libre de mes actes. Ces gens n’ont aucun 
droit sur moi. Je peux leur jeter mon scénario à la figure et m’en aller, rien ne m’oblige à leur 
obéir. Ils ne sont rien de plus que moi. En même temps je sentais une autre force qui me 
disait : ils ont raison, tu dois l’admettre. Tu crois que ta conscience est ton seul juge, tu te 
trompes. Ces hommes, tu les aimes, tu leur fais déjà confiance. Ils t’ont admis comme un des 
leurs. Tu n’es pas libre comme tu l’affirmes. Ta liberté n’est qu’un fantôme qui parcourt le 
monde avec un manteau de brouillard. Tu veux la saisir, elle t’échappe, il ne te reste qu’une 
trace d’humidité sur les doigts (Buñuel, 1982 : 131-132). 

Contre la liberté que lui offraient les opportunités du succès de son film, il a choisi la discipline de son 

groupe révolutionnaire qui se bat pour la liberté et contre l’exploitation. C’est à cette quête de liberté 

positive communiste contre la liberté négative du destin que nous sommes conviés. Pour reprendre les 

mots de Thomas Sankara, « il s’agit pour nous, de vivre, d’agir et de vaincre, de prouver ainsi que nous 

savons réfuter la défaite, en susciter l’homme de la liberté contre l’homme du destin » (Sankara, 2017). 

 



98 

BIBLIOGRAPHIE 

Abensour, Miguel (2012), La démocratie contre l’État : Marx et le moment machiavélien, Paris : Félin, 
292 p. 

Anastasi, Andrew et Matteo Mandarini (2020), « A Betrayal Retrieved: Mario Tronti’s Critique of the 
Political », Viewpoint, (25 février) : https://viewpointmag.com/2020/02/25/a-betrayal-retrieved-
mario-trontis-critique-of-the-political/ 

Arens, Nicolas (2015), « La démocratie tocquevillienne : un parcours dialectique », Revue 
interdisciplinaire d’études juridiques, 1 (74), p. 

Aron, Raymond (1967), Les étapes de la pensée sociologique, Paris : Gallimard, 659 p. 

Attal, Frédéric (2004), Histoire de l'Italie depuis 1943 à nos jours, Paris : Armand Colin, 416 p. 

Audier, Serge (2004), Tocqueville retrouvé : genèse et enjeux du renouveau tocquevillien français, Paris : 
Vrin, 319 p. 

Balibar, Étienne (2020), « Mario Tronti et la fin de la politique », Histoire interminable, p. 247-263. 

Baume, Sandrine (2007), Kelsen : plaider la démocratie, Paris : Michalon, 113 p. 

Beaud, Olivier (1995), « L’art d’écrire chez un juriste : Carl Schmitt », in Carlos-Miguel Herrera (dir.), Le 
droit, le politique autour de Max Weber, Hans Kelsen, Carl Schmitt, Paris : L’Harmattan, 1995, p. 
15-36. 

Benquet, Marlène et Théo Bourgeron (2021), La finance autoritaire : vers la fin du néolibéralisme, Paris : 
Raisons d’agir, 156 p. 

Blackmer, Donald L. M. (1975), « Continuity and Change in Postwar Italian Communism » in Donald L. M. 
Blackmer et Sydney Tarrow (dir.), Communism in Italy and France, Princeton, NJ : Princeton 
University Press, p. 21-68. 

Bobbio, Norberto (1998), Essais sur la théorie du droit, Paris : Bruylant ; LGDJ, 286 p. 

Bouchard, Lucien-Pierre (2000), Schumpeter : la démocratie désenchantée, Paris : Michalon, 123 p. 

Bourque, Gilles, Jules Duchastel et Éric Pineault (1999), « L’incorporation de la citoyenneté », Sociologie 
et sociétés, 31(2), p. 41-64. 

Boveiri, Kaveh (2024), Marxian Totality : Inverting Hegel to Expound Worldly Matters, Leiden ; Boston : 
Brill, 204 p. 

Brahamcha-Marin, Jordi (2014), « La crise de 2008, une crise du néolibéralisme ? : une typologie des 
interprétations marxistes », Contretemps : https://www.contretemps.eu/la-crise-de-2008-une-
crise-du-neoliberalisme-une-typologie-des-interpretations-marxistes/ 



 

99 

Breaugh, Martin et Francis Dupuis-Déri (dir.) (2009), La démocratie au-delà du libéralisme : perspectives 
critiques, Outremont, Qc : Athéna, 196 p. 

Buñuel, Luis (1982), Mon dernier soupir, Paris : Robert-Lafond, 317 p. 

George Caffentzis (2025), En lettres de feu et de sang : travail, machines et crise du capitalisme, 
Montréal : Rue Dorion, 498 p.  

Cavalleri, Matteo, Michele Filippini et Jamila M.H. Mascat (2017), « Introduzione » in Mario Tronti, Il 
demone della politica : antologia di scritti 1958-2015, Bologna : Il Mulino, 11-66. 

Cavazzini, Andrea (2014), « Luttes ouvrières et années de plomb en Italie : de la centralité ouvrière à 
l’occultation du conflit », Quaderni, 84, p. 41-56. 

Cavazzini, Andrea (2010), Le printemps des intelligences : la Nouvelle Gauche en Italie : introduction 
historique et thématique, Toulouse : EuroPhilosophie ; BPSP, 99 p. 

Clausewitz, Carl von (1955), De la guerre, Paris : Minuit, 755 p. 

Cleaver, Harry (2017), Rupturing the Dialectic : The Struggle against Work, Money, and Financialization, 
Chico, CA : AK Press, 320 p. 

Chenais, François (2014), « La crise et le dépassement du capitalisme chez Marx », Cités, 3 (59), p. 115-
125. 

Comité invisible (2017), Maintenant, Paris : Fabrique, 160 p. 

Couffignal, Georges (1978), Les syndicats italiens et la politique, Grenoble : Presses de l’Université de 
Grenoble, 303 p. 

Crainz, Guido et Agnès Roche (2008), « Les transformations de la société italienne », Vingtième siècle : 
revue d'histoire, 100 (octobre-décembre), p. 103-113. 

Dalla Costa, Mariarosa (2023), Femmes et subversion sociale : anthologie 1972-2008, Genève : 
Entremonde, 361 p. 

Dannequin, Fabrice (2003), « La place du politique chez Schumpeter », L’économie politique, 1 (17), p. 
82-93. 

Della Volpe, Galvano (2022), La libertà communista, Rome : Bordeaux. 

Della Volpe, Galvano (1977), La logique comme science historique, Bruxelles : Complexe,  254 p. 

Della Volpe, Galvano (1976), Critique de l’idéologie contemporaine, Paris : Presses universitaires de 
France, 150 p. 

Derrida, Jacques (2004), « Qu’est-ce que la déconstruction? », Commentaire, 4 (108), p. 1099-1100. 

Derrida, Jacques (1972), Marges de la philosophie, Paris : Minuit, 397 p. 



 

100 

Diamanti , Ilvo et Marc Lazar (2019), Peuplecratie : la métamorphose de nos démocraties, Paris : 
Gallimard, 187 p. 

Dumont, Louis (1979), Homo hierarchicus : essai sur le système des castes, Paris : Gallimard, 452 p. 

Dyzenhaus, David (1997), Legality and Legitimacy : Carl Schmitt, Hans Kelsen, and Hermann Heller in 
Weimar, Oxford : Oxford University Press, 283 p. 

Federici, Silvia (2019), Le capitalisme patriarcal, Paris : Fabrique, 190 p. 

Filippini, Michele (2011), « Mario Tronti et l’opéraïsme politique des années soixante », Cahiers du GRM, 
2, : http://journals.openedition.org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/grm/227 

Fortunati, Leopoldina (2022), L'arcane de la reproduction : femmes au foyer, prostituées, ouvriers et 
capital, Genève : Entremonde, 328 p. 

Fraser, Nancy (2005), « Multiculturalisme, anti-essentialisme et démocratie radicale : genèse de 
l'impasse actuelle de la théorie féministe », Cahiers du genre, 2 (39), p. 27-50. 

Gaboriaux, Chloé et Arnault Skornicki (2017), « Introduction », in Vers une histoire sociale des idées 
politiques, Villeneuve d'Ascq : Presses universitaires du Septentrion,  https://books-openedition-
org.proxy.bibliotheques.uqam.ca/septentrion/18669 

Gallo Lassere, Davide (2020), « Mario Tronti » in Alex Callinicos, Stathis Kouvelakis et Lucia Pradella (dir.), 
Routledge Handbook of Marxism and Post-Marxism, London : Routledge, p. 269-276. 

Gago, Veronica (2021), La puissance féministe ou le désir de tout changer, Montréal : Rue Dorion, 341 p. 

Garo, Isabelle (2001), « Hegel. Marx et la critique du libéralisme » in Etienne Balibar et Gérard Raulet 
(dir.), Marx démocrate : le manuscrit de 1843, Paris : Presses universitaires de France, p. 89-104. 

Garo, Isabelle (2000), Marx, une critique de la philosophie, Paris : Seuil, 332 p. 

Gauchet, Marcel (2008), « Crise dans la démocratie », Revue lacanienne, 2 (2), p. 59-72. 

Gentili, Dario et Elettra Stimili (dir.) (2015), Differenze italiane : politica e filosofia : mappe e 
sconfinamenti, Rome : DeriveApprodi, 334 p. 

Gentles, Ian (2022), The New Model Army : Agent of Revolution, New Haven, Yale University Press, 320 p. 

Ginsborg, Paul (2006), « I due bienni rossi: 1919-1920 e 1968-1969 : comparazione storica e significato 
politico », in Fondazione Giuseppe Di Vittorio et Associazione Biondi-Bartolini (dir.), I due bienni 
rossi del Novecento 1919-20 e 1968-69 : studi e interpretazioni a confronto, Rome : Ediesse, p. 
13-36. 

Ginsborg, Paul (2001), Italy and its Discontents 1980-2001: Family, Civil Society, State, New York : 
Palgrave MacMillan, 520 p. 



 

101 

Ginsborg, Paul (1990), A History of Contemporary Italy : Society and Politics, 1943-1988, Londres : 
Penguin, 586 p. 

Giovannini, Paolo (2006), « I bienni rossi del Novecento: una lettura sociologica », in Fondazione 
Giuseppe Di Vittorio et Associazione Biondi-Bartolini (dir.), I due bienni rossi del Novecento 1919-
20 e 1968-69 : studi e interpretazioni a confronto, Rome : Ediesse, p. 37-48. 

Giroux, Dalie (2003), « L'unité de la forme et du fond et la grande politique nietzschéenne », Sociétés, 3 
(81), p. 45-59. 

Godelier, Maurice (1978), « La part idéelle du réel : essai sur l’idéologique », L’Hommes, XVIII (3-4), p. 
155-188. 

Goujon, Alexandra (2015), Les démocraties, Paris : Armand Collin , 189 p. 

Gramsci, Antonio (2022), Cahiers de prison : anthologie, Paris : Gallimard, 802 p. 

Gramsci, Antonio (2012), Guerre de mouvement et guerre de position, Paris : La Fabrique, 338 p. 

Guidali, Fabio (2021), « Intellectuals at the factory gates : Early Italian operaismo from Raniero Panzieri 
to Mario Tronti », Labor History, 62 (4), p. 454-469. 

Guigou, Jacques et Jacques Wajnsztejn (2018), Mai 1968 et le mai rampant italien, Paris : L’Harmattan, 
471 p. 

Hardt, Michael et Antonio Negri (2004), Multitude : guerre et démocratie à l’âge de l'Empire, Montréal : 
Boréal, 407 p. 

Hildebrand, George H. (1965), Growth and Structure in The Economy of Modern Italy, Cambridge, MA : 
Harvard University Press, 475 p. 

Iandolo, Alessandro (2014), « Unforgettable 1956? The PCI and the Crisis of Communism in Italy », 
Contemporary European History, 23 (2), p. 259-282. 

James, Selma (2024), Sexe, race et classe : la stratégie de l'autonomie, Montréal : Rue Dorion, 368 p. 

Jarrett, Kylie (2017), « Le travail immatériel dans l’usine sociale: une critique féministe », Politique de 
l’image, 13, p. 12-25. 

Kelsen, Hans (2004), La démocratie : sa nature, sa valeur, Paris : Dalloz, 121 p. 

Kelsen, Hans (1997), Théorie générale du droit et de l’État, Paris : Bruylant ; LGDJ, 517 p. 

Kirchheimer Otto (2015), « The Transformation of Western European Party Systems », in Lapalombara 
Joseph, Weiner Myron (eds.), Political Parties and Political Development, New Jersey : Princeton 
University Press, p. 177-200. 

Koechlin, Aurore (2019), La révolution féministe, Paris : Amsterdam, 176 p. 

Korsh, Karl (2002), Karl Marx, Paris : Ivrea, 287 p. 



 

102 

Laclau, Ernesto et Chantal Mouffe (2019), Hégémonie et stratégie socialiste : vers une radicalisation de la 
démocratie, Paris : Fayard, 320 p. 

Laclau, Ernesto (2008), La raison populiste, Paris : Seuil, 297 p. 

Lazar, Marc (2009), « Une République incertaine, de 1945 à la fin des années 1980 » in Marc Lazar (dir.), 
L'Italie contemporaine de 1945 à nos jours, Paris : Fayard, p. 27-42. 

Lazar, Marc (1992), Maisons rouges : les partis communistes français et italien de la Libération à nos 
jours, Paris : Aubier, 419 p. 

Le Cacheux, Jacques (2009), « Une économie à bout de souffle? » in Marc Lazar (dir.), L'Italie 
contemporaine de 1945 à nos jours, Paris : Fayard, p. 259-272. 

Lefort, Claude (1992), « Tocqueville : démocratie et art d’écrire », in Écrire à l’épreuve du politique, Paris : 
Calmann-Lévy, p. 55-90. 

Lefort, Claude (1986), « La question de la démocratie », in Essais sur le politique : XIXe-XXe siècles, Paris : 
Seuil, p. 17-30. 

Lénine (2010), Ce que sont les Amis du peuple et comment ils luttent contre les social-démocrates, 
Montreuil-sous-Bois : Science marxiste, 170 p. 

Libertini, Lucio et Raniero Panzieri (1971), « Sept thèses sur le contrôle ouvrier », Critique socialiste, 
3 (janvier-février), p. 21-30. 

Lieberman, Sima (1977), The Growth of European Mixed Economies, 1945-1970 : A Concise Study of the 
Economic Evolution of Six Countries, Cambridge, MA : Schenkman, 347 p. 

Lipovetsky, Gilles (1983), L'ère du vide : essais sur l'individualisme contemporain, Paris : Gallimard, 256 p. 

Loni, Carla (2017), Crachons sur Hegel, Paris : Eterotopia, 96 p. 

Lordon, Frédéric (2015), Imperium : structures et affects des corps politiques, Paris : Fabrique, 358 p. 

Macpherson, Crawford Brough (1964), The Political Theory of Possessive Individualism : Hobbes to Lock, 
Oxford, Oxford University Press, 310 p. 

Mandarini, Matteo (2008), « Not Fear but Hope in the Apocalypse », Ephemera, 8(2), p. 176-181. 

Manin, Bernard (1995), Principes du gouvernement représentatif, Paris : Calmann-Lévy, 319 p. 

Marinelli, Alberto (1980), « Organised Business and Italian Politics: Confindustria and the Christian 
Democrats in the Postwar Period » in Peter Lange et Sydney Tarrow (dir.), Italy In Transition : 
Conflict and Consensus, New York : Frank Cass, p. 67-87. 

Marramao, Giacomo (1995), « Pouvoir et puissance : à propos de Carl Schmitt », in Carlos-Miguel Herrera 
(dir.), Le droit, le politique : autour de Max Weber, Hans Kelsen, Carl Schmitt, Paris : L’Harmattan, 
p. 69-82. 



 

103 

Marx, Karl (2004), « L’enquête ouvrière (1880) », Travailler, 2 (12), p. 21-28. 

Marx, Karl (1993), « Postface à la deuxième édition allemande », in Le Capital : critique de l’économie 
politique, livre I, Paris : Presses Universitaires de France, p. 15-17. 

Marx, Karl (1975), Critique du droit politique hégélien, Paris: Éditions sociales, 223 p. 

Michels, Robert (2015), Sociologie du parti dans la démocratie moderne : enquête sur les tendances 
oligarchiques de la vie des groupes, Paris : Gallimard, 834 p. 

Mitropoulos, Angela (2006), « Autonomy, Recognition, Movement », The Commoner, 11, p. 5-13. 

Monperrus-Veroni, Paola (2009), « Les mutations de l'économie » in Marc Lazar (dir.), L'Italie 
contemporaine de 1945 à nos jours, Paris : Fayard, p. 245-258. 

Montanaro, Mara (2023), Théories féministes voyageuses : internationalisme et coalitions depuis les 
luttes latino-américaines, Montréal : Rue Dorion, 266 p. 

Montano, Mario (1971), « On the Methodology of Determinate Abstraction : Essay on Galvano Della 
Volpe », Telos : Critical Theory of the Contemporary, 7 (30), p. 30-49. 

Morel, Laurence (1996), « Du marxisme au craxisme : le socialisme italien à la recherche d'une identité » 
in Marc Lazar (dir.), La gauche en Europe depuis 1945 : invariants et mutations du socialisme 
européen, Paris : Presses Universitaires de France, p. 263-291. 

Mosse, George Lachmann (1975), The Nationalization of the Masses : Political Symbolism and Mass 
Movements in Germany from the Napoleonic Wars through the Third Reich, University Park, PA : 
Penn State University Press, 252 p 

Mouffe, Chantal (2016), Le paradoxe démocratique, Paris : Beaux arts de Paris, 152 p. 

Mouffe, Chantal (1992), « Penser la démocratie moderne avec, et contre, Carl Schmitt », Revue française 
de science politique, 42 (1), p. 83-96. 

Moulier-Boutang, Yann (1998), De l' esclavage au salariat : économie historique du salariat bridé, Paris : 
Presses universitaires de France, 765 p. 

Moulier Boutang, Yann (1986), « L’opéraïsme italien : organisation / représentation / idéologie ou la 
composition de classe revisitée » in Marie-Blanche Tahon et André Corten (dir.), L'Italie : le 
philosophe et le gendarme : classe ouvrière, État, autonomie, Montréal : VLB, p. 37-62. 

Negri, Antonio (2021), « L’autonomie du politique de Mario Tronti » in Étienne Balibar, Antonio Negri et 
Mario Tronti, Le démon de la politique, Paris : Amsterdam, p. 93-119. 

Ornati, Oscar (1963), « The Italian Economic Miracle and Organized Labor », Social Research, 30 (4), p. 
519-526. 

Palano, Damiano (2020), « Nietzsche a Mirafiori : il giovane Mario Tronti e la critica dello storicismo : 
note di rilettura », Revista di politica, 4 (octobre-décembre), p. 171-198. 



 

104 

Pareto, Vilfredo (1963), Manuel d’économie politique, Paris : LGDJ, 2 v. 

Paltrinieri, Luca (2015), « Le conflit infini », Rue Descartes, 4 (87), p. 180-187. 

Paulson, Stanley L.(1995), « Arguments “conceptuels” de Schmitt à l'encontre du contrôle de 
constitutionnalité et réponses de Kelsen : un aspect de l'affrontement entre Schmitt et Kelsen 
sur “le gardien de la constitution” », in Carlos-Miguel Herrera (dir.), Le droit, le politique : autour 
de Max Weber, Hans Kelsen, Carl Schmitt, Paris : L’Harmattan, p. 243-262. 

Pingaud, Denis (1976), « Le Parti Communiste Italien : un parti “stalinien national” », Critique 
communiste, 5 (février-mars),  p. 105-122. 

Piotte, Jean-Marc (2010), La pensée politique de Gramsci, Montréal : Lux, 280 p. 

Prévost, Jean-Guy (1992), De l’étude des idées politiques, Sainte-Foy, Québec : Presses de l’Université du 
Québec, 100 p. 

Larry Portis (1996), « La théorie des élites de Vilfredo Pareto : usages politiques », L’homme et la société, 
(121-122), p. 175-178. 

Potier, Jean-Pierre (1986), Lectures italiennes de Marx : les conflits d'interprétation chez les économistes 
et les philosophes, 1883-1983,  Lyon : Presses universitaires de Lyon, 500 p. 

Ramel, Frédéric (2009), « Carl Schmitt face à Hans Kelsen : la joute se poursuit à l’échelle 
internationale », Études internationales, 40 (1), p. 17-35 

Ramona Coman et al. (2022), Méthodes de la science politique : de la question de départ à l'analyse des 
données, Bruxelles : De Boeck Supérieur, 244 p. 

Rancière, Jacques (2014), « La critique de l'économie politique dans les  “Manuscrits de  1844” », in 
Althusser et al., Lire Le Capital, Paris : Presses Universitaires de France, p. 81-200. 

Rancière, Jacques (2005), La haine de la démocratie, Paris : Fabrique, 106 p. 

Renault, Emmanuel (2014),  Marx et la philosophie, Paris : Presses universitaires de France, 207 p. 

Renault, Emmanuel (2000), « Marx et les critiques de l'économie politique », Actuel Marx, 1 (27), p. 153-
166. 

Revelli, Marco (2008), « Quando Nietzsche incontrò Marx : per un bilancio storico dell'operaismo italiano 
», Micromega (Quaderno speciale), p. 

Rist, Gilbert (2010), L’économie ordinaire entre songes et mensonges, Paris : Presses de Science Po, 250 
p. 

Roggero, Gigi (2023a), Italian Operaismo : Genealogy, History, Method, Cambridge, MA : MIT Press, 
205 p. 

Roggero, Gigi (2023b), Per la critica della libertà : frammenti di pensiero forte, Bologne : DeriveApprodi, 
93 p. 



 

105 

Rubel, Maximilien (1974), « Les cahiers de lectures : 1840-1856 », Marx critique du marxisme, Paris : 
Payot, 451 p. 

Salvati, Michele (1980), « Muddling Through : Economics and Politics in Italy, 1969-1979 » in Peter Lange 
et Sydney Tarrow (dir.), Italy In Transition : Conflict and Consensus, New York : Frank Cass, p. 31-
48. 

Sankara, Thomas (2017), La liberté contre le destin, Paris : Syllepse, 480 p. 

Schmitt, Carl (1993), Théorie de la constitution, Paris : Presses universitaires de France, 576 p. 

Schmitt, Carl (1988), Théologie politique, Paris : Gallimard, 204 p. 

Schumpeter Joseph. A. (1990), Capitalisme, socialisme et démocratie, Paris : Payot, 451 p. 

Sckell, Soraya Nour (2015), « Droit et démocratie chez Hans Kelsen : la critique kelsénienne de la 
personnalisation de l’État », Trans/Form/Açao, 38 (1), p. 57-80. 

Sennett, Richard (1979), La tyrannie de l'intimité, Paris : Seuil, 282 p. 

Serra, Pasquale (2021), « Tronti and Gramsci on the Young Tronti’s Research Programme », Notebooks : 
The Journal for Studies on Power, 1, p. 317-347.  

Simon, Roland (2015), Histoire critique de l’ultragauche, Marseille ; Avignon : Senonevero ; Chemins non 
tracés, 494 p. 

Tarì, Marcello (2019), « L’esprit libre de Mari Tronti », Lundi matin, 14 novembre : https://lundi.am/L-
Esprit-Libre-de-Mario-Tronti-par-Marcello-Tari  

Tarì, Marcello (2011), Autonomie ! : Italie, les années 1970, Paris : Fabrique, 320 p. 

Tarrow, Sidney (1974), « Le Parti communiste et la société italienne » in Jean Besson et al. (dir.), 
Sociologie du communisme en Italie, Paris : Fondation nationale des sciences politiques ; Armand 
Colin, 245 p. 

Thorburn, Elise Danielle (2016), « Networked Social Reproduction: Crises in the Integrated Circuit », 
Triple C, 4 (2) : https://www.triple-c.at/index.php/tripleC/article/view/708 

Tocqueville, Alexis de (1981a), De la démocratie en Amérique : I, Paris : Garnier-Flammarion, 414 p. 

Tocqueville, Alexis de (1981b), De la démocratie en Amérique : II, Paris : Garnier-Flammarion, 569 p. 

Togliatti, Palmiro (1977), Sur Gramsci, Paris : Éditions sociales, 350 p. 

Tosel, André (2005), « Antonio Labriola et la proposition de la philosophie de la praxis : la pratique après 
Marx », Archives de philosophie, 4 (68), p. 611-628. 

Traverso, Enzo (2008) « Interpréter le fascisme : à propos de G. Mosse, Z. Sternhell et E. Gentile », Revue 
Internationale des Livres et des Idées, 3, p. 13-20. 



 

106 

Tronti, Mario (2022), Rileggendo «La libertà comunista» in Galvano Della Volpe, La libertà communista, 
Rome : Bordeaux. 

Tronti, Mario (2021a), « Reculer pour mieux sauter : réponses à Étienne Balibar et Toni Negri » in Étienne 
Balibar, Antonio Negri et Mario Tronti, Le démon de la politique, Paris : Amsterdam, p. 153-189. 

Tronti, Mario (2021b), « Féminisme et conflit : entretien avec Mario Tronti », Blog des Éditions La 
Tempête : https://editionslatempete.com/feminisme-et-conflit-entretien-avec-mario-tronti/  

Tronti, Mario (2020a), « On Marxism and Sociology (April 1959) » in The weapon of organization : Mario 
Tronti's political revolution in Marxism, Brooklyn, NY : Common Notions, p. 45-50. 

Tronti, Mario (2020b), « The Copernican Revolution (May 1963) » in The weapon of organization : Mario 
Tronti's political revolution in Marxism, Brooklyn, NY : Common Notions, p. 83-90. 

Tronti, Mario (2020c), The weapon of organization : Mario Tronti's political revolution in Marxism, 
Brooklyn, NY : Common Notions, 214 p. 

Tronti, Mario (2020e), « The Autonomy of the Political (1972) », Viewpoint : 
https://viewpointmag.com/2020/02/26/the-autonomy-of-the-political/ 

Tronti, Mario (2019), De l'esprit libre : fragments de vie et de pensée, Paris : La Tempête, 325 p. 

Tronti, Mario (2019b), Workers and Capital, Londres ; New York : Verso, 400 p. 

Tronti, Mario (2016a), « Some Questions around Gramsci’s Marxism (1958) », Viewpoint (3 octobre). 

Tronti, Mario (2016b), « Between Dialectical Materialism and Philosophy of Praxis : Gramsci and Labriola 
(1959) », Viewpoint (3 octobre). 

Tronti, Mario (2016c), Ouvriers et capital, Genève : Entremonde, 418 p. 

Tronti, Mario (2016d), « Vieilles routes, nouveaux lieux », Vacarme, 2 juin : 
https://vacarme.org/article2895.html 

Tronti, Mario (2015), Il nano e il manichino : la teologia come lingua della politica, Roma : Castelvecchi, 60 

p. 

Tronti, Mario (2013), « Peuple », Lignes, 2 (41), p. 143-153. 

Tronti, Mario (2009), Nous opéraïstes : le roman de formation des années soixante en Italie, Paris : En 
bas ; L’Éclat, 206 p. 

Tronti, Mario (2007), « Per la critica della democrazia politica », Conférence au département de science 
politique de l’Université La Sapienza à Rome, 12 décembre. 

Tronti, Mario et al. (2006), Politica e destino, Rome : Sossella, 149 p. 



107 

Tronti, Mario (2005), « Per la critica della democrazia politica », in  Marco Bascetta et al., Guerra e 
democrazia : Manifestolibri, p. 15-24. 

Tronti, Mario (2001), « Per la critica della democrazia » in Ida Dominijanni (dir.), Motivi della libertà, 
Milano : FrancoAngeli, p. 13-25. 

Tronti, Mario (2000), La politique au crépuscule, Paris : Éclat, 260 p. 

Turchetto, Maria (2001), « De “l’ouvrier masse” à l’“entrepreneurialité commune” : la trajectoire 
déconcertante de l'opéraïsme italien » in Jacques Bidet et Eustache Kouvélakis (dir.), Dictionnaire 
Marx contemporain, Paris : Presses universitaires de France, p. 295-306. 

Viala, Alexandre (2011), « Le positivisme juridique : Kelsen et l'héritage kantien », Revue interdisciplinaire 
d’études juridiques, 67 (2), p. 95-117. 

Vinx, Lars (dir.) (2015), The Guardian of the Constitution : Hans Kelsen and Carl Schmitt on the Limits of 
Constitutional Law, Cambridge : Cambridge University Press, 279 p. 

Wajnsztejn, Jacques (2021), L’Opéraïsme italien au crible du temps, La Beauche, France : À plus d’un 
titre, 243 p. 

Wajnsztejn, Jacques et C. Gzavier (2012), La tentation insurrectionniste, La Bussière: Acratie, 112 p. 

Wood, Ellen Meiskins (2014), Liberté et propriété : une histoire sociale de la pensée politique occidentale 
de la Renaissance aux Lumières, Montréal : Lux, 623 p. 

Wood, Ellen Meiskins (2013), Des citoyens aux seigneurs : une histoire sociale de la pensée politique de 
l’Antiquité au Moyen Âge, Montréal: Lux, 430 p. ; 

Wright, Steve (2007), L’assaut du ciel : composition de classe et lutte de classe dans le marxisme 
autonome italien, Marseille : Senonevero, 297 p. 

Zanon, Nicolò (1991), « La polémique entre Hans Kelsen et Carl Schmitt sur la justice constitutionnelle », 
Annuaire international de justice constitutionnelle, Paris : Economica, p. 177-189. 

Zizek, Slavoj (2009), « De la démocratie à la violence divine » in La démocratie dans quel état?, 
Montréal : Écosociétés, p. 85-102. 


	REMERCIEMENTS
	DÉDICACE
	TABLE DES MATIÈRES
	RÉSUMÉ
	INTRODUCTION
	0.1 Sur l’auteur étudié
	0.2 Objectif de la recherche

	CHAPITRE 1  LA GÉNÉALOGIE DE LA CRITIQUE
	1.0 Introduction
	1.1 Le point de départ
	1.2 L’opéraïsme
	1.2.1 Les Quaderni rossi
	1.2.2 Classe operaia

	1.3 L’autonomie du politique
	1.4 La fin du vingtième siècle
	1.5 Conclusion

	CHAPITRE 2  LA MÉTHODE DE LA CRITIQUE
	2.0 Introduction
	2.1 La critique de l’économie politique
	2.2 La critique de la démocratie politique
	2.3 La « vraie démocratie »
	2.4 La démocratie politique réalisée
	2.5 Conclusion

	CHAPITRE 3  LA CRITIQUE DE LA DÉMOCRATIE POLITIQUE
	3.0 Introduction
	3.1 Démocratie et liberté : la contradiction à l’origine
	3.1.1 Tocqueville et la démocratie en Amérique
	3.1.2 Kelsen et la liberté de la personne État
	3.1.3 Carl Schmitt et le paradoxe de la démocratie
	3.1.4 Des concepts pour la critique

	3.2 De la démocratie en Occident
	3.2.1 Identité, homogénéité, massification
	3.2.2 L’homo democraticus
	3.2.3 Le peuple et le populisme
	3.2.4 La tyrannie de l’opinion

	3.3 La liberté contre la démocratie
	3.3.1 La liberté communiste
	3.3.2 La liberté et le destin

	3.4 Conclusion
	3.4.1 Quelques objections à la critique de la démocratie politique
	3.4.2 La liberté comme discipline


	CONCLUSION
	4.1 Dimension généalogique
	4.2 Dimension méthodologique
	4.3 Dimension théorique

	BIBLIOGRAPHIE

