UNIVERSITE DU QUEBEC A MONTREAL

LE FANTOME DE LA LIBERTE COMMUNISTE
MARIO TRONTI ET LA CRITIQUE DE LA DEMOCRATIE POLITIQUE

MEMOIRE
PRESENTE
COMME EXIGENCE PARTIELLE

DE LA MAITRISE EN SCIENCE POLITIQUE

PAR

ETIENNE SIMARD

MAI 2025



UNIVERSITE DU QUEBEC A MONTREAL
Service des bibliothéques

Avertissement

La diffusion de ce mémoire se fait dans le respect des droits de son auteur, qui a signé
le formulaire Autorisation de reproduire et de diffuser un travail de recherche de cycles
supérieurs (SDU-522 — Rév.04-2020). Cette autorisation stipule que «conformément a
larticle 11 du Reéglement no 8 des études de cycles supérieurs, ['auteur] concéde a
I'Université du Québec a Montréal une licence non exclusive d’utilisation et de
publication de la totalité ou d’'une partie importante de [son] travail de recherche pour
des fins pédagogiques et non commerciales. Plus précisément, ['auteur] autorise
I'Université du Québec a Montréal a reproduire, diffuser, préter, distribuer ou vendre des
copies de [son] travail de recherche a des fins non commerciales sur quelque support
que ce soit, y compris I'Internet. Cette licence et cette autorisation n’entrainent pas une
renonciation de [la] part [de 'auteur] a [ses] droits moraux ni a [ses] droits de propriété
intellectuelle. Sauf entente contraire, [I'auteur] conserve la liberté de diffuser et de
commercialiser ou non ce travail dont [il] posséde un exemplaire.»



UNIVERSITE DU QUEBEC A MONTREAL
Faculté de science politique et de droit
Département de science politique

Le présent mémoire intitulé
LE FANTOME DE LA LIBERTE COMMUNISTE
MARIO TRONTI ET LA CRITIQUE DE LA DEMOCRATIE POLITIQUE

Présenté par
Etienne Simard

A été évalué par le jury composé de

Jean-Guy Prévost
Direction de recherche

Yves Couture
Evaluateur

Marc Chevrier
Evaluateur



REMERCIEMENTS

Je remercie Jean-Guy Prévost d’avoir accepté d’encadrer la rédaction de ce mémoire, méme une fois a la

retraite. Il s’est démontré patient et disponible tout au long de la démarche.

Je tiens également a remercier les camarades de la revue Ouvrage, Camille Marcoux, Sandrine Belley,
Annabelle Berthiaume, Valérie Simard ; ceux et celles de La grande démission, notamment Gabrielle
Laverdiere, Dominique Bordeleau, Francois Fillion-Girard, Nancy Yank, Félix Dumas-Lavoie ; mes colleégues
de travail, Kawter Fellah, Assia Aissi, Christine Laplante, Nabil Sadir, Jamila Taleb, lhssane Mouhannady,
Robert Deschatelets, Alejandra Gonzalez Ceja, Thomas Etchecopar ; I'ensemble des militantes du Comité
autonome du travail du sexe ; Nesrine Tedjeni-Bailiche ainsi que Leopoldina Fortunati, Silvia Federici et

George Caffentzis pour leur soutien indéfectible. Sans vous écrire n’aurait pas de sens.

Enfin, je me dois de remercier Iris Boudreau pour son amitié et son soutien depuis toujours, Pascal Vézina
et Vanessa L’Ecuyer pour leurs conseils de rédaction, de méme que les ami-e-s du séminaire de lecture du
Capital animé par Kaveh Boveiri, avec qui j'ai pu approfondir ma compréhension de la critique de

I’économie politique.



DEDICACE

A mes collégues de travail



TABLE DES MATIERES

REMERCIEMENTS ...ttt ettt ettt ettt h e st sat e sttt e b e s b e s bt e s ae e et e et e e sbeesbeesabesmbeeabeeabeebeesneesnneentean iii
DEDICACE ..ottt ettt bbb iv
TABLE DES IMIATIERES .....outeietctetiiteetete vttt bttt st bbb s st a bbb ss st bebes s ssse s bbb s anssaeaesenas v
RESUIME ...ttt bbb vii
INTRODUGCTION .. s 1
0.1 SUF PQUEEUE BLUTIG ...ttt ettt e sab e sttt e st esabee e sateesabeeesabeesabeessteesabeeennseenns 2
0.2 Objectif de 1a rECNEICHE .. ..iii e e e e e e e e sb e e e e s bee e e e sbeeeeenarees 4
CHAPITRE 1 LA GENEALOGIE DE LA CRITIQUE.......uoiiiieiiieecececeeteteeeteeeseseseesesssesssesesesssesesssssessssssessssesssesenns 8
1.0 INEFOTUCTION ettt ettt et e s bt e e bt e e s abeesabeeesabeesabeeenbeesabaeesabeesabeesbeeesabeeeseeas 8
O R o To 1 Ao L= e 1= o Y- PSR 9
A o o 1= - 1 £ o TS SRPR 17

1.2.1 LS QUATEINT FOSSI. ueeuteeteerueeriteateeteesttesttesute st e bt e bt esbeesaeesate e beeabeesbeesseesatesabeenbeenbeesbeeeneeenseenseens 19

0 O F- 1YW o 1] -1 - PSR 21
S T - 101 o o ToT 1 o TT=lo [V I o Yo T e [ SRR 28
1.4 Lafin dU VINGLIEME SIECIE ..ceceeiiee e e e e st e e e et e e e e b e e e e e abeeeseabaeeeennsaeeeennnees 38
1.5 CONCIUSION ..ttt sttt et e b e b e s b e s bt e st e et e e n e e bt e s beesan e sanesareere e neennees 41
CHAPITRE 2 LA METHODE DE LA CRITIQUE .......ciuititeieeececteteteseeeetete et sesesasae st sesessseaesesesesssassesesesesnananas 42
BN I o oo 18 ot o o TP PP PRTSROPRPP 42
2.1 Lacritique de I'écon0mMie POITIGUE.....ciiciiii ittt e s e sree e e e sabae e e e eanes 42
2.2 Lacritique de la démocratie POlItIGUE .......ciiieiiee e 46
2.3 L2 € Vrai@ dEMOCIAtI® M..ieiiiiiiiieiieie ettt ettt sttt et r e s s e s e 48
2.4 La démocratie politique FEaliSEE.........coicuiiii it e e e ae e e e e e e anees 50
NS I 6o o Tol 11 o o H PP PSPPSR PP 55
CHAPITRE 3 LA CRITIQUE DE LA DEMOCRATIE POLITIQUE ......oovuiuetevereieieeeciete ettt 57
IO 101 o To [ ot o [o T o IR PP PRPPRPRPRP 57
3.1 Démocratie et liberté : la contradiction @ I'OFIGINE......cccvvieiiiiiee et 57

3.1.1 Tocqueville et la démocratie en Am’érique .................................................................................. 57

3.1.2 Kelsen et la liberté de 1a personne Etat........cccocuieeiiciiii ettt e e sarne e 62

3.1.3 Carl Schmitt et le paradoxe de 1a dEMOCratie ........cccuveiieciiiiicciiee e 66

3.1.4 Des concepts POUN @ CrIIQUE ...uuiiiiiiiiee et ettt et e et e e e stre e e e sbae e e s sbaeeeeeseneaesans 69



3.2 De ladémocratie €N OCCIABNT.......coouuuieiee et e ettt e e e et e et e e e e eeeebaa e sesessssnanannss 70

3.2.1 Identité, homogénéité, Massification .........ccccoeciiiiiiiiie e 70
SV N N o To Yo To o =1 Lo ol o [ 4 Lot ) K3 USSR 72
3.2.3  Le peuple et 1€ POPUISIME....ccciiiiee ettt e e e et e e e e bt e e e e ebae e e s sabaeeeesaneaeaesans 74
3.2.4  Latyrannie de 'OPiNION .......eie ittt et e e et e e e et e e e e e bt e e e e e baeeesebaeeeeenrraeaeaans 77
3.3 Laliberté contre 12 d€mMOCIati@......ccuiii it e e e e e e e et ae e e e eabae e e e nnees 81
I 0t A 1= 1 Y=Y =3 oo 0 41 01U T 11 o T UPUR 82
S T A I W 11 o YT o =l = Al 1o [Ty ] o RPN 84
I A e o Vol [ 1o o SRR 87
3.4.1 Quelques objections a la critique de la démocratie politiqUe.......cceeeeeeeciiiiieiie e, 88
3.4.2 Laliberté comme diSCIPlING ....cccvviiiiiiiiee e e e s sbae e e s sbaaeeeean 90
(G0 ]\ I 0 1) [0 ] N 93
4.1 DIimMeNSION GENEAIOZIGUE......ciiiiiiiee ittt ettt ettt e e e sttt e e e et e e e e s bteeeesbeeeesssstaeessstaeessassaeessasseeassnns 93
4.2 DIimension MEthOOIOGIQUE.........ciiiiiuiiii ittt e et e e e s bre e e e sbteeeesbraeeesantaeaesnns 94
4.3 DIMENSION thEOIIGUE .eeeiiiiiiiie ittt ettt e st e e e et e e e e sbteeeesbeeeesssteeessstaeeessraeessassaeasanns 95
1= WO 272N ad o | N 98

Vi



RESUME

La plupart des analyses contemporaines s’accordent pour dire que la démocratie est en crise, que ce soit
en raison des dérives autoritaires et populistes de nombreux régimes au Nord comme au Sud, de la perte
de souveraineté des Etats sur la sphére économique ou encore des principes du libéralisme qui
I’emporteraient sur les principes démocratiques. Mario Tronti n’est pas de cet avis. Selon le péere de
I'opéraisme italien, ce serait plutot la démocratie et son empire qui seraient a I'origine de la situation
actuelle, depuis qu’elle a vaincu le mouvement ouvrier du XXe siécle. C'est ce qu’il nomme sa critique de
la démocratie politique. Pour recomposer une tendance révolutionnaire a la hauteur, I'auteur suggére
d’opposer la liberté a la démocratie, en s’organisant en mouvement a-démocratique ou non-démocratique.

Inspirée de la critique de I'’économie politique de Marx, cette critique de la démocratie politique demeure
cryptique hors du contexte italien. Pour en saisir la richesse et la profondeur, il est nécessaire de I'aborder
dans ses dimensions généalogique, méthodologique et théorique.

Le premier chapitre aborde la généalogie de la critique de la démocratie politique, plus particulierement
le contexte socioéconomique et politique de deux époques dans la pensée de |'auteur, I'opéraisme et
I"'autonomie du politique, essentiellement les années 1960 et 1970 en Italie. Le second chapitre trace les
contours méthodologiques de la critique de la démocratie politique, en soulignant I'influence de la critique
marxienne de I'’économie politique et en délimitant le sujet de recherche. Le troisieme chapitre expose la
critique de la démocratie plus en détail, en identifiant des éléments de critique de la démocratie chez des
auteurs comme Tocqueville, Kelsen, Schmitt, Schumpeter et en forgeant des concepts nouveaux. Le
chapitre se termine sur la proposition de liberté de Tronti pour dépasser la situation actuelle. Dans
I’ensemble des dimensions, on souligne I'influence importante de Galvano Della Volpe sur Mario Tronti.

Mots clés : Démocratie, Liberté, Marxisme, Communisme, Parti communiste italien, Vingtiéme siecle,

Pensée politique, Italie, Mouvement ouvrier, Révolution, Opéraisme.

Vii



INTRODUCTION

Ta liberté n’est qu’un fantéme qui parcourt le monde avec un manteau de brouillard.
Tu veux la saisir, elle t'échappe, il ne te reste qu’une trace d’humidité sur les doigts.

Luis Bufiuel

Il est communément admis que la démocratie est en crise. Sa victoire n’était pas aussitot proclamée au
moment de la chute du Mur de Berlin que la mondialisation néolibérale faisait déja craindre la perte de
souveraineté des Etats-nations et les dérives que celle-ci engendre, a savoir que le libéralisme
I'emporterait sur la démocratie elle-méme (Gauchet, 2008), ou que le juridique et I’économique
I’emporteraient sur le politique (Bourque, Duchastel, Pineault, 1999). Plus récemment, la montée des
populismes de droite et d’extréme-droite est venue apporter de I'eau au moulin de cette critique, faisant
appréhender I'établissement d’un « libertarisme autoritaire » (Benquet et Bourgeron, 2021) avec des
figures comme celles de Jair Bolsonaro, Donald Trump ou Javier Milei. L’attaque du Capitole en 2021 est
emblématique de ce phénomene : la démocratie est en danger. Pourtant, les médias ont voulu célébrer
I'arrivée de I'année 2024 sur une note d’espoir. Entre les bombardements de I'Ukraine et de Gaza, plus de
la moitié de la population mondiale allait étre conviée aux urnes : une année électorale record?. Mais on
déchante un an plus tard, alors que celui-la méme qui était accusé de complot pour invalider les résultats
des élections américaines de 2020 a été élu président des Etats-Unis : « Dans la démocratie trumpienne,
le président veut devenir roi »%. Une table-ronde réunissant un ex-directeur général des élections du
Canada, la directrice générale de I'Institut du Nouveau Monde et une chercheuse en science politique de
I’'Université de Montréal en octobre 2024, on parle d’un « recul démocratique auquel on assiste aux quatre
coins du monde depuis plusieurs années »3. Il y a tension : hégémonie ou crise de la démocratie ? La

question se pose toujours quelque trois décennies apres la fin du bloc soviétique.

1 « Quels pays votent en 2024 et quand votent-ils? », Courrier international, 10 février 2023 :
https://www.courrierinternational.com/grand-format/infographie-quels-pays-votent-en-2024-et-quand-votent-ils

2 Bélair-Cirino, Marco (2024), « A Washington, un murmure d'autoritarisme », Le Devoir, 26 octobre :
https://www.ledevoir.com/monde/etats-unis/822465/washington-murmure-autoritarisme

3 Sirois, Alexandre (2024), « Démocratie : attention, danger ! », La Presse, 14 octobre :
https://www.lapresse.ca/dialogue/2024-10-14/table-ronde/democratie-attention-danger.php



Dans les milieux marxistes ou post-marxistes, les débats entourant la démocratie ont fourni depuis les
années 1990 leur lot de critiques de la démocratie représentative (Zizek, 2009), de I'Etat démocratique
(Abensour, 2012), de I'Etat néolibéral (Bourque, Duchastel et Pineault, 1999) qui la met en péril. On leur a
opposé la démocratie directe, la démocratie « insurgeante » ou la souveraineté populaire (Ranciére, 2005).
On renoue en quelque sorte avec l'idée d’une véritable démocratie qui naitrait de I'opposition a la
démocratie bourgeoise et du dépérissement de son Etat, que Marx explorait dans les Manuscrits de 1843
(Marx, 1975). A quelques exceptions prés, les variantes de cette position de rupture demeurent largement
majoritaires a la gauche de la gauche du spectre politique qui se renouvelle peu dans sa position de rupture

démocratique.

Si le débat semble faire du surplace depuis un bon moment chez les auteurs francophones et anglophones
généralement lus au Québec, on trouve chez Mario Tronti, monument de la gauche italienne, une
contribution originale qui sort du cadre connu et qu’il nomme la « critique de la démocratie politique ».
Contrairement a la position courante des gauches radicales et révolutionnaires, il propose de rompre avec
la perspective d’'une démocratie meilleure ou véritable, a partir d’'une critique de la démocratie
« réellement existante » dans ses fondements qui, selon lui, ménent nécessairement aux problématiques
vécues aujourd’hui. Il invite a adopter des visées non pas antidémocratiques, mais a-démocratiques, en
concentrant les efforts pour développer autre chose, a fonder un projet nouveau sur la base de la liberté,

une liberté proprement communiste.

0.1  Sur l'auteur étudié

Bien que son nom soit peu connu en Amérique du Nord, I'auteur étudié exerce une influence non
négligeable sur bon nombre de milieux de gauche aujourd’hui. On le retrouve dans le langage politique
des tendances qui se veulent héritieres de la mouvance autonome italienne des années 1970 (Comité
invisible, 2017 ; Tari, 2011 ; Wajnsztejn et Gzavier, 2012), ou encore dans celui de la nouvelle vague
féministe qui organise ses luttes sur le terrain de la reproduction sociale (Koechlin, 2019 ; Gago, 2021 ;
Montanaro, 2023). Usine sociale, composition de classe, refus du travail, « dans et contre » : on reconnait
les catégories et paradigmes trontiens dans les écrits toujours en vogue d’une Silvia Federici ou d’'un
Antonio Negri. Une nouvelle génération s’est approprié ses théories pour aborder des problématiques
actuelles, qu’on pense a la production de plus-value dans I'usage des technologies des communications
comme les réseaux sociaux (Thorburn, 2016 ; Jarrett, 2017) ou aux mouvements de migration provoqués

par la nouvelle division internationale du travail (Mitropoulos, 2006). De nouvelles revues en ligne,



accessibles a un lectorat anglophone et francophone, y font directement référence, qu’on pense a
Viewpoint Magazine et The Commoner aux Etats-Unis, 8 Notes from Below et Ephemera en Grande-
Bretagne, a la Plateforme d’enquéte militante et Acta en France, a Anker Mag en Belgique ou a Ouvrage
au Canada. Le tout se passe sur fond de « montée hégémonique » de la philosophie politique italienne
dans « I'académie anglo-américaine », a Londres comme en Californie (Pasquinelli, 2011), qu’on I'appelle
I’« Italian Theory » ou la « différence italienne » (Gentili et Stimili, 2015 ; Paltrinieri, 2015). Ce qui attire la
gauche, c’est notamment l'influence qu’ont eue ces idées sur le déclenchement et la persistance du mai

rampant, qui s’est étendu sur une dizaine d’années en ltalie (1968-1977)%.

Depuis la crise économique de 2007-2008, qui marque un « retour de Marx » (Brahamcha-Marin, 2014),
on compte plus d’une vingtaine d’articles et commentaires en francais et en anglais sur les écrits de Tronti,
ce qui n'est pas négligeable en pensée politique. L'intérét porté a I'auteur se concentre essentiellement
sur sa période opéraiste, courant communiste hétérodoxe et autonome des années 1960 en Italie et dont
il est considéré comme I'un des fondateurs. L’essentiel des écrits de cette période se trouve compilé dans
son livre Ouvriers et capital [Operai e capitale] publié en 1966, ceuvre qu'’il considere lui-méme cruciale.
Ce n’est d’ailleurs pas anodin de souligner que I'ouvrage a été traduit en anglais pour la premiére fois dans
son intégralité en 2019 (Tronti, 2019b) et qu’il a été réédité en francais en 2016 (Tronti, 2016c), une
premiere en prés de quarante ans. Des conférences et correspondances des années 1950 et 1960 ont

également été traduites et publiées en anglais en 2020 (Tronti, 2020c).

Mais Mario Tronti n’a jamais cessé d’écrire depuis les années 1960. Jusqu’a sa mort en ao(t 2023 a I'age
de 92 ans, il est demeuré actif sur le plan de la théorie comme sur celui de la pratique. Que ce soit durant
ses quelque trente années d’enseignement en philosophie et en théologie politique, en occupant des
fonctions politiques au Parti communiste italien (PClI) ou en tant qu’élu, il a continué a étre un acteur
politique qui pense plutot qu’un penseur politique (Tronti, 2006 : 17). Depuis I'effondrement de I'URSS,
une préoccupation l'assaille : celle de comprendre le vingtiéme siécle, d’en faire le bilan, d’expliquer

I’échec du mouvement ouvrier. Au centre de ses réflexions, un théme récurrent : la critique de la

4 Le mai rampant en Italie a débuté en milieux étudiants en 1968, comme un peu partout, mais I’extension du
mouvement dans les usines et I'agitation que cela a provoquée, a permis au mouvement de se poursuivre jusqu’en
1977, et s’est conclu dans une répression extrémement violente, particulierement a la suite de I'enlevement et de
I'assassinat de I'ancien Président du Conseil et secrétaire du Parti démocrate chrétien, Aldo Moro. Voir notamment
Guigou et Wajnsztejn (2018) ou Balestrini et Moroni (2017).



démocratie politique, la démocratie « absolue » comme « I'autogouvernement des derniers hommes »
(Tronti, 2000 : 239). Pour Tronti, ce n’est pas le capitalisme, mais bien la démocratie qui a vaincu le
communisme et le mouvement ouvrier. Elle serait responsable de la dépolitisation et méme de la fin
(temporaire) du politique. C’'est pourquoi « la critique de la démocratie est le véritable dépassement du

vingtiéme siecle » (Tronti, 2019 : 67).

0.2 Objectif de la recherche

La présente étude a un objectif simple : expliquer la critique de la démocratie de Mario Tronti. Pour ce
faire, nous allons nous y prendre de trois maniéres. La premiéere consiste a faire la généalogie de la critique
de la démocratie dans son ceuvre. Pour ce faire, nous allons parcourir la trajectoire de 'auteur depuis ses
premiers écrits jusqu’a la formulation de la critique, en nous concentrant sur deux périodes : celle de
I'opéraisme et celle de I'autonomie du politique. Nous puiserons dans les textes les éléments éclairants
pour comprendre la construction de la critique de la démocratie en situant leur développement dans le
contexte socioéconomique et dans celui du langage des idées et débats au sein de la gauche italienne de

I’époque.

Cette démarche suppose que les idées politiques « existent [...] non pas comme des choses immatérielles
livrées a la contemplation des penseurs, mais relativement aux usages qui en sont faits, toujours
historiquement situés, en fonction des enjeux et des stratégies des acteurs qui s’en saisissent dans des
luttes politiques déterminées » (Gaboraux et Skomicki, 2017 : 17). Nous nous inspirerons donc tres
librement de I'approche structurale en études des idées politiques (Prévost, 1992), pertinente pour
apporter un éclairage a la critique trontienne de la démocratie. L’approche structurale est généralement
associée a I'historiographie marxiste des idées politiques, comme celle de C. B. Macpherson (1964) ou
d’Ellen Meiskins Wood (2014 ; 2013). Elle consiste a dépeindre le contexte socio-économique dans lequel
des idées politiques en opposition se sont forgées. Ses versions les plus orthodoxes considerent que
I’économie et la société engendrent des conflits politiques desquels naissent les idéologies politiques. Sans
reprendre le paradigme hautement déterministe autrefois central a cette approche, il n’en demeure pas
moins que la mise en contexte socio-économique est incontournable pour étudier un auteur (et son
courant) dont les théories sont ancrées dans les enquétes ouvriéres et les interventions stratégiques
directement sur le plancher des usines. Tronti avance d’ailleurs lui-méme que « le premier corps a corps
de la théorie n’a pas lieu avec l'autre théorie, mais avec I’histoire » (Tronti, 2009 : 22), c’est-a-dire que les

critiques adressées aux positions du mouvement ouvrier « officiel » de I'époque prenaient d’abord leur



source dans I'observation empirique de ce qui se passait dans les milieux ouvriers des industries de masse

et les dynamiques de leurs luttes.

Le contexte et les positions du mouvement ouvrier officiel donnent beaucoup d’indices pour comprendre
ce a quoi répond l'auteur. Nous laisserons place a l'interprétation pour déceler certains non-dits qui
caractérisent ses écrits. C'est particulierement important dans le cas du Tronti opéraiste, dans la mesure
ou, comme il le précise lui-méme, « quiconque lit bien Ouvriers et capital trouvera plus de Nietzsche que
de Gramsci, et a cette époque, en 1966, c'était une véritable hérésie » (Tronti cité par Revelli : 188). Il faut
donc aussi chercher a comprendre le propos implicite des textes en les situant dans le contexte linguistique
du milieu et de I'’époque dans lequel ils ont été écrits. Dans le cas qui nous intéresse, celui du gramscisme
du PCl et des syndicats italiens de I'époque, des positions majoritaires dans le mouvement ouvrier
« officiel » et des périodiques dans lesquels Tronti publiait ses articles. On peut supposer que les idées
« hérétiques » de l'auteur prennent la forme de nouveaux concepts proches des langages du gramscisme
et du matérialisme historique ou encore sont présentes dans la syntaxe et le style®. Tronti lui-méme

considere la théorie comme une arme (Tronti, 2016c).

Dans le cadre d’une analyse des textes, cette approche permettra d’articuler les « dimensions latentes »
(Coman etal., 2016 : 135) du discours, qu’elles soient historique, sociale ou linguistique, comprises comme
« comme une structure symbolique produite par une société dans un contexte historique donné » (Ibid :
139). Une telle méthode doit s’appuyer sur une lecture approfondie du matériel textuel (ou corpus), ce
qui permet de tirer des citations du texte pour illustrer I'analyse. Le choix de I'approche permet de définir
des champs contextuels qui exercent une influence sur la production de la critique de la démocratie
politique. Le premier est le contexte socio-économique italien des années 1960 et 1970, qui comprend les
événements et données fournies par des recherches historiographiques. Le second est le cadre
idéologique des débats stratégiques et théoriques de la gauche italienne au sein du Parti communiste et

des syndicats dans les années 1960 et 1970.

La seconde maniére d’éclairer la critique de la démocratie élaborée par Mario Tronti consiste a en exposer

la méthode. A partir d’un corpus composé des textes plus récents portant sur la critique de la démocratie

5> Tronti parle du « grand style » nietzschéen, voir Tronti, Mario (2009 : 18).



politique, on extrait les éléments méthodologiques essentiels pour comprendre comment est élaborée

cette critique. Ces écrits sont :

Tronti, Mario (2000), La politique au crépuscule, Paris : Eclat, 260 p. ;

e Tronti, Mario (2001), « Per la critica della democrazia » in Ida Dominijanni (dir.), Motivi della liberta,
Milano : FrancoAngeli, p. 13-25;

e Tronti, Mario (2005), « Per la critica della democrazia politica », in Marco Bascetta et al., Guerra
e democrazia : Manifestolibri, p. 15-24 ;

e Tronti, Mario (2007), « Per la critica della democrazia politica », Relazione al seminario della Rete
per I’Autoformazione di Roma, Scienze Politiche, 12 dicembre ;

e Tronti, Mario (2013), « Peuple », Lignes, 2 (41), p. 143-153 ;

e Tronti, Mario (2019), De I'esprit libre : fragments de vie et de pensée, Paris : Tempéte, p. 187-195;

Puisque son approche est fortement inspirée de la critique de I'’économie politique de Marx, nous devrons
également comprendre cette derniere en exposant les différentes interprétations de celle-ci. Pour savoir
guelle interprétation se rapproche le plus de celle de Tronti, nous devons recourir a des indices
biographiques laissés par I'auteur. Une fois cela fait, nous pourrons délimiter I'objet de son étude et ses

dimensions temporelles.

Enfin, la troisieme maniére consiste en I'exposition de la critique elle-méme, en en présentant un a un les
concepts et en situant ces derniers dans les débats contemporains sur la démocratie. Nous y aborderons
I'opposition entre démocratie et liberté que Mario Tronti souléve en croisant les critiques de la démocratie
moderne formulées par Alexis de Tocqueville, Hans Kelsen et Carl Schmitt. En actualisant les concepts
d’identité, de tyrannie de la majorité, de différence, |'auteur italien forge les concepts de massification, de
tyrannie d I'opinion et d’homo democraticus, inspiré a la fois de I'’homo eoconomicus de Vilfredo Pareto et
du marché politique de Joseph Schumpeter. Il compléte sa critique en établissant sa compréhension de ce

gu’est le peuple a partir de la problématique du populisme, tel qu’abordé par Ernesto Laclau.

Cet éclairage nous permettra d’ouvrir sur sa proposition finale concernant la liberté. Nous aborderons
d’abord sa lecture de la liberté communiste selon Galvano Della Volpe, puis nous conclurons sur
I'opposition établie entre la liberté et le destin comme actualisation de I'opposition entre la politique et

I’histoire.



Dans la premiére scene du film Le fantéme de la liberté de Buiuel, I'action de se déroule a Toléde en 1808
alors que les troupes napoléoniennes occupent la ville. Des résistants espagnols crient « Vive les
chaines ! » juste avant d’étre exécutés, par haine des idées libérales de Napoléon. « Vive les chaines ! »
scandent aussi les étudiants en révolte a la fin du film alors qu’on donne I'ordre aux policiers de tirer.
Liberté politique ou liberté de I'artiste, le cinéaste suggére qu’elles sont soumises a des contraintes réelles

et gqu’elles sont illusoires si elles ne sont pas parties prenantes d’'un combat.

L’esprit du film, dont le titre rend un « hommage discret » au spectre du communisme qui hante I'Europe
tel que mentionné au début de Manifeste (Buiuel, 1982 : 307), fait penser a la conception trontienne de
la liberté : une liberté qui doit tenir compte des contraintes du destin et faire de ce dernier un terrain de
lutte ; une liberté de I'action politique capable de dévier le cours normal de I'histoire ; une liberté réelle
pour I'ensemble de la communauté humaine qui s'oppose a une liberté accidentelle pour certains ; une
liberté négligée par les mouvements ouvriers et partis communistes du XXe siecle. Bref, Tronti préne une

liberté incarnée, loin d’étre un fantéme qui défile entre nos doigts.



CHAPITRE 1
LA GENEALOGIE DE LA CRITIQUE

1.0 Introduction

La critique de la démocratique politique est I'aboutissement, voire la conclusion, de I'itinéraire intellectuel
et politique de Mario Tronti, un véritable palimpseste sur lequel on repeére les traces de I'ensemble de ses
travaux antérieurs. Et puisque son écriture est fragmentaire — « on ne peut aujourd’hui plus penser et
écrire autrement que par fragments, le monde d’hier ayant éclaté en mille morceaux que personne n’est
actuellement en mesure de rassembler » (Tronti, 2019 : 312) — il faut en plus recoller les morceaux, en
remontant le chemin parcouru depuis ses premieres interventions jusqu’a ses derniers écrits. Tronti n’en
fait d’ailleurs pas un mystere : « La critique déterminée de la démocratie que j'avance ici a un pére,

I’opéraisme, et une mere, I'autonomie du politique » (Tronti, 2007).

Opéraisme et autonomie du politique. Deux saisons dans la vie de I'auteur, a la fois en continuité et en
rupture. La premiére dans les années 1960, décennie de dissidence et d'emballement au sein d’'un
mouvement qui a posé les bases du biennio rosso (1968-1969)° et du « mai rampant » qui s’est étendu sur
prés de dix ans. La seconde dans la décennie 1970, années de retour au parti et de recul pour dépasser les

limites des mouvements contestataires. C'est a un voyage dans le temps que I'auteur nous convie.

Le présent chapitre se divise en trois parties. La premiére aborde les premiéres interventions de I'auteur,
principalement sa critique du gramscisme « officiel » et sa défense d’une lecture de Marx comme science.
Nous devons, pour ce faire, exposer les positions et stratégies dominantes du PCl dans le contexte d’aprés-
guerre puis le tournant du parti, et surtout les ruptures occasionnées apreés |I'année fatidique qu’est 1956.

Nous présentons également le contexte social et économique de I'époque d’aprés-guerre.

6 ’expression biennio rosso, littéralement « les deux années rouges », mentionnée a quelques reprises dans ce
texte concerne deux années d’intenses protestations étudiantes et ouvriéres en Italie en 1968 et 1969. A ne pas
confondre avec |'usage original qui réfere aux années 1919-1920 de greves, d’occupations et d’agitation
révolutionnaire en Italie. Pour une analyse comparative des deux bienni rossi, voir Ginsborg, Paul (2006), « | due
bienni rossi 1919-1920 e 1968-1969 : comparazione storica e significato politico » et Giovannini, Paolo (2006), « |
bienni rossi del Novecento : una lettura sociologica ».



La seconde partie porte sur I'opéraisme des années 1960, plus particulierement sur la contribution
trontienne a ce courant et ses revues : la composition de classe, le point de vue ouvrier, I'usine sociale, la
primauté et 'autonomie ouvriéres, la partie contre le tout, le « dans et contre ». Nous ne pourrions, bien
sQr, pas parler d’opéraisme sans parler du « miracle italien », de I'ouvrier-masse et des luttes ouvriéres de
I’époque, de la Piazza Statuto a I'automne chaud, ni de la coalition de centre-gauche au gouvernement. La
troisieme aborde I'autonomie du politique, la rupture entre un « opéraisme d’obédience communiste » et
un « opéraisme autonome » (Moulier Boutang, 1986 : 37), sur fond de proposition de compromis

historique par le PCl durant les années 1970, d’autonomie italienne et des années de plomb.

1.1 Le point de départ

Le PCl réémerge de la clandestinité et de I'exil durant la Seconde Guerre mondiale. Aprés vingt ans de
répression fasciste, le parti s’organise a sa base dans la Résistance et a sa téte au sein du mouvement
communiste international, dont la subordination a Moscou se maintient malgré la dissolution de la
Troisieme Internationale en 1943. Il change également de nom : jusque-la désigné comme Parti
communiste d’Italie (Pc d’l), il devient PCI (Parti communiste italien). Plutét qu’une section italienne d’un
Parti communiste international, il signale qu’il est un parti proprement italien. Le Comité de libération
nationale constitue une alliance contre le fascisme regroupant les communistes, les socialistes, les
démocrates-chrétiens et les libéraux. En 1945, comme les dirigeants de tous les partis communistes
occidentaux, Palmiro Togliatti, secrétaire général du PCl de retour d’exil et ex-dirigeant du Komintern,
annonce sa stratégie étapiste de transition vers le socialisme, qu’il nomme la « démocratie progressive ».
Cette derniere appelle au maintien de la coalition antifasciste (Ginsborg, 1990 : 43) pour mettre en place
la République, « qui organisera un gouvernement du peuple pour le peuple, dans lequel toutes les forces
vives du pays auront leur place, pourront s'affirmer et avancer vers la satisfaction de toutes leurs
aspirations » (Togliatti, 1945 cité par Pingaud, 1976 : 113). En vue de la création de cette Italie nouvelle,
le PCl développe une stratégie adaptée au contexte italien catholique, celle de la « présence ». Elle
consiste a intégrer la classe ouvriere qu’il représente a la vie de la nation, notamment par la participation
a la construction de la démocratie italienne (Tarrow, 1974 : 2-3). Unité nationale contre les fascistes et la
haute bourgeoisie au sein de laquelle les communistes sont partie prenante et font alliance avec les
« couches moyennes des campagnes et des villes, en prenant leur défense, en faisant nbtres leurs
revendications, et en réparant radicalement les torts faits a des régions entieres comme le Midi, la Sicile,
la Sardaigne » (Togliatti, 1977 : 57-58). C'est une stratégie de la prudence afin d’assurer la légalité du PCI

et de ne pas répéter les erreurs du passé, quand la tendance maximaliste de Bordiga avait pris la direction



du parti pour tenter de précipiter I'insurrection et reproduire I’expérience de la révolution d’Octobre. Elle
est inspirée de la notion gramsciste de « guerre de position » a laquelle doit se subordonner la « guerre
de mouvement », c’est-a-dire qu’il faut privilégier la lutte pour I'hégémonie de la classe ouvriére au sein
des organisations et institutions de la société civile, par exemple I'Union des femmes italiennes, le Front
de la jeunesse, I'Union italienne du sport populaire, les maisons du peuple (Attal, 2014 : 146-147), de
méme que la construction d'alliances par le haut entre les partis de masse, incluant avec le Parti
démocrate-chrétien, majoritaire au gouvernement, plutét que d’entreprendre une lutte frontale contre la
classe bourgeoise (Gramsci, 2012 ; Piotte, 2010 : 153-154 ; Tarrow, 1974 : 16). Elle découle aussi des
theses de Gramsci sur le Risorgimento, c’est-a-dire sur le processus d’indépendance nationale et d’unité
politique de I'ltalie (Montano, 1971 : 31). Avant d’entreprendre une conquéte socialiste de I'Etat, il faut
compléter la révolution nationale bourgeoise, demeurée inachevée. Selon cette lecture de la société
italienne, il n’y a jamais eu de mouvement ni de culture nationale-populaire et donc de réelle création
d’une nation, parce que la gauche démocratique et bourgeoise n’a jamais pu obtenir le soutien des masses
paysannes. Le processus est plutét venu d’en haut, dirigé par les classes possédantes et la bureaucratie.
Le PCI doit donc faire alliance avec les autres partis de masses pour construire cette culture nationale-
populaire. Du point de vue de cette stratégie, la constitution de la République en 1946 est un gain majeur
pour le PCI. Elle instaure un régime parlementaire doté d’un bicaméralisme « parfait », c’est-a-dire que la
Chambre des députés et le Sénat doivent tous deux approuver toutes les lois. De plus, on adopte le
suffrage universel et un systeme électoral presque intégral. En pratique, ce systéme électoral conférera
au PCl la position d’opposition principale pendant les quarante années qui suivront, faisant de ce dernier
le plus puissant parti communiste occidental (Lazar, 2009 : 30). L'intervention américaine dans la politique
intérieure du pays en contexte de Guerre froide dans les années qui suivent ne donne cependant pas les
coudées franches aux communistes qui doivent constamment se montrer rassurants (Ginsborg, 1990 :

103).

La période d’apres-guerre est dure pour la classe ouvriere italienne. L’économie repose principalement
sur une agriculture a faible productivité et est pauvre en ressources comme le charbon, le fer, le pétrole,
ce qui expligue un niveau d’industrialisation trés bas en comparaison des autres pays de I'Europe
occidentale (Lieberman, 1977 : 99). La population croit de quelque 400 000 personnes par année entre
1945 et 1955, alors que le chdmage est tres élevé. Saturée, I'industrie agricole peine a intégrer de la
nouvelle main-d’ceuvre. Dans le secteur secondaire, les employeurs répondent aux revendications

salariales des luttes ouvriéres organisées dans les usines durant la Résistance en remplagant le plus de

10



main-d’ceuvre possible par des équipements hautement productifs (Hilderbrand, 1965 : 188). Le rapport
de force se renverse a la faveur des employeurs. La position du PCl sur le développement économique va
dans le méme sens que sa politique de la « présence » et de la « démocratie progressive » : il partage avec
les autres partis, comme le Parti démocrate-chrétien, le Parti libéral et le parti socialiste, I'idée selon
laguelle une augmentation de la productivité industrielle est nécessaire pour I'avenir de I'ltalie. Un
document officiel du parti en faveur de la « normalisation » de la situation dans les usines, notamment
celles qui ont été occupées et auto-gérées a la fin de la guerre, avance par exemple que « le contréle
démocratique de I'industrie par les travailleurs signifie seulement le contréle contre la spéculation, il ne
doit pas entraver la liberté d’initiative des dirigeants techniques » (PCl cité dans Wright, 2007 : 18). Tout
comme la croyance en la neutralité des institutions étatiques (Ginsborg, 1990 : 91), la position dominante
du parti considére que la production est neutre dans sa forme comme dans son organisation (Wright,
2007 : 18), position conforme a celle du Komintern. C'est la conception « objectiviste » qui considére le
« développement progressif des forces productives » comme moteur de la marche de I’humanité vers le

socialisme (Turchetto, 2001 : 296) :

Les tenants de ces approches s’appuient sur la lecture de textes de Marx [...] dans lesquels le
role moteur dans le développement historique revient aux « forces productives », possédant
leurs lois internes d’évolution. Les rapports de production, « formes de développement » des
forces productives, représentent uniquement une coquille, une enveloppe qui doit tot ou tard
éclater. L'opposition entre les forces productives et les rapports de production s’analyse
simplement en termes de « non correspondance technique ». Par conséquent, le
développement de la technologie et des formes de rationalisation du travail et de
planification, au niveau des entreprises capitalistes obéit, a des lois qui lui sont propres,
commandées par une rationalité objective, « neutre » par rapport au mode de production
capitaliste (Potier, 1986 : 410).

Enfin, toujours conformément aux positions stratégiques de la Troisieme Internationale, on croit en la
révolution socialiste comme quelque chose qu’on apporte de I'extérieur, ce qui prive la classe ouvriére
italienne de la possibilité d'élaborer une stratégie révolutionnaire basée sur ses propres ressources. Sous
la direction communiste, I'action politique est ainsi divisée en trois sphéres distinctes : les batailles
quotidiennes des ouvriers contre le froid, la faim et la misére ; la lutte pour la démocratie progressiste
menée par le parti au parlement ; et la révolution, qui dépend d’un mot d’ordre de Staline lui-méme

(Ginsborg, 1990 : 88).

Mais le PCl annonce un virage en 1956. L'année commence avec le XXe congrés du Parti communiste de

I’'Union soviétique (PCUS) en février, durant lequel Khrouchtchev présente un rapport au congreés visant a

11



dénoncer Staline pour avoir organisé les Grandes Purges, détruit la démocratie interne du parti et créé un
« culte de la personnalité ». A 'automne, la Révolution hongroise conduit a des dissensions majeures dans
le mouvement communiste international. A la suite de la répression du soulévement par les chars russes,
des dizaines de milliers de militants quittent les partis communistes d'Europe occidentale. Les dirigeants
du PCl se prononcent sans équivoque en faveur de I'invasion russe (Ginsborg, 1990 : 204). Entre ces deux
événements, c’est une «longue suite de sursauts dans la conscience d'une jeune génération
d'intellectuels » qui meéne a une « rupture épistémologique » (Tronti, 2009 : 28-29). Ces événements
amorcent a la fois un processus de déstalinisation (ou du moins, une volonté de I'amorcer) et une prise de
distance du PCI vis-a-vis du PCUS, avec la « voie italienne vers le socialisme ». Au Vllle congres du PCl
d’octobre 1956, le parti reconnait de nouveaux droits aux militants, par exemple celui de critiquer les
dirigeants, de lutter contre le bureaucratisme, d’exercer librement I'activité philosophique, scientifique,
artistique et culturelle (Lazar, 1992 : 232). Cependant les théses qui définissent cette voie italienne
demeurent en droite ligne avec la « démocratie progressive » et sa conception neutre des institutions

étatiques :

Le parti communiste a affirmé, depuis toujours, qu'il ne considére pas la Constitution
républicaine comme un moyen d'utiliser les instruments de la démocratie bourgeoise en vue
d'une insurrection armée pour conquérir I'Etat et le transformer en un Etat socialiste. Il la
considere comme un pacte unitaire, auquel la grande majorité du peuple italien est attachée,
et qui constitue un point de départ du développement organique de la vie nationale pour
toute une période historique. Dans le cadre de ce pacte peuvent étre accomplies, avec une
pleine légalité constitutionnelle, les réformes de structure nécessaires pour miner le pouvoir
des groupes monopolistiques, défendre les intéréts de tous les travailleurs (PCl, 1956 cité
dans Pingaud, 1976 : 115).

Le militantisme de la classe ouvriére, arme exclusive et puissante de la gauche, demeure pratiquement
abandonné lors des combats politiques de I'époque (Ginsborg, 1990 : 83-84), ce qui fait des années 1950
un « désert politique » (Roggero, 2023a : 7). Résultat de cette instrumentalisation de la Confederazione
Generale ltaliana del Lavoro [Confédération générale italienne du travail, la CGIL, affiliée au PCI], la
déconnexion du parti des luttes ouvrieres, mais aussi la répression que connaissent les militants syndicaux,
se manifestent lorsque la Fédération italienne des ouvriers de la métallurgie (FIOM-CGIL), est battue aux
élections de 1955 de la commission interne de la FIAT qui représente les syndicats ouvriers de l'usine (Lazar,
1992 :113). La CGIL perd ainsi le monopole de la représentation ouvriére dans la plus importante industrie

du pays (Couffignal, 1978 : 61).

12



C’est dans ce contexte que Mario Tronti fait ses premiéres interventions. Au sein de la cellule communiste
de 'université La Sapienza a Rome, dont il est le secrétaire, il participe a I’écriture de textes qui réclament
la tenue de discussions larges sur les questions majeures qui occupent le PCl en 1956, notamment par
I'acces a la documentation et la possibilité de diffuser des idées sur les propositions de voie nationale vers
le socialisme. Ces textes soutiennent la révolte hongroise et désapprouvent I'intervention soviétique et la
position du PCI sur les événements ; ils critiquent aussi la stratégie du parti qui consiste a chercher le
consensus au sein de I'Etat. Ces idées sont pour la plupart courantes au sein de sa génération (Palano,
2020 : 176-181). C'est aussi I'année ol Tronti dépose sa these de laurea sur les écrits du jeune Marx.
Fortement inspiré par Galvano Della Volpe, il cherche a développer une méthode d’enquéte sociologique
en considérant non pas |'apport de Marx comme systéme philosophique, mais comme « science de la
société » ou science sociale (Palano, 2020 : 184). En 1957, il cosigne une lettre dans laquelle est exprimée

une désillusion vis-a-vis du PCl et du socialisme tel que réalisé, un acte de dissidence envers le parti.

L'année suivante, il présente un premier essai intitulé Alcune questioni intorno al marxismo di Gramsci
[Quelgues questions entourant le marxisme de Gramsci] (Tronti, 2016a), dans un exposé prononcé lors de
la conférence des études gramsciennes tenue a Rome en janvier 1958. Tronti cherche a identifier les
limites de la pensée gramscienne dans le but de sortir du cul-de-sac dans lequel se trouve le gramscisme

officiel :

La pensée marxiste a payé amerement, de I'atrophie de tout son développement théorique,
la mauvaise idée de faire du marxisme lui-méme la nouvelle Encyclopédie de la science
philosophique en abrégé. Il faut reconnaitre a Gramsci le grand mérite d'avoir nié,
concrétement, cette conception. Et pour saisir les résultats les plus féconds qui jaillissent des
recherches de Gramsci, il faut, sur ce point, dépasser la pensée de Gramsci (Tronti, 2016a).

Il critique I'« historicisme absolu » de la « philosophie de la praxis » et son interprétation de Marx comme
« philosophie intégrale ». Il avance la these selon laquelle il y a, sur ce plan, une continuité entre les
positions de jeunesse publiée par le communiste sarde dans I'Ordine nuovo et ses positions ultérieures
gu’on peut lire dans les Cahiers de prison, contrairement a la plupart des analyses qui y voient une rupture :
« la position historique qu'il assigne a la pensée de Marx, I'angle idéaliste sous lequel il la considere,
resteront identiques dans toutes les notes des Cahiers de prison ». En accord avec I'idée de Gramsci selon
laquelle la philosophie d’une époque exprime le « bon sens » propre a celle-ci, Tronti avance qu’il faut par
conséquent se méfier a la fois de I’histoire et de la philosophie et leur opposer la science. Pour simplifier

la critique, quand on peut opposer un bon sens a un autre bon sens, on reste au niveau de I'idéologie. Il

13



faut donc recourir a une méthode scientifique pour accéder a une vérité qui dépasse le sens commun et

la spéculation.

Tronti poursuit sa critique du gramscisme dans un second essai publié en 1959 sous le titre Tra
materialismo dialettico e filosofia della prassi: Gramsci e Labriola [Entre matérialisme dialectique et

philosophie de la praxis : Gramsci et Labriola] (Tronti, 2016b). La thése défendue est la suivante :

Gramsci comprend le marxisme théorique comme une « philosophie de la praxis ». Eh bien
on voit que tout le débat au sein du marxisme, en Italie, se conclut précisément sur cette
définition. Le terme ne doit donc pas étre congu comme un autre nom donné au marxisme,
mais comme une autre interprétation que I'on donne du marxisme. Derriére la définition
différente se cache un contenu de pensée différent (Tronti, 2016b).

L'objectif de I'article est de retracer le développement de cette interprétation. Pour ce faire, il remonte a
Antonio Labriola, principal diffuseur du marxisme en Italie a la fin du XIXe siecle et au début du XXe, en
passant par Benedetto Croce et Giovanni Gentile, deux philosophes idéalistes hégéliens qui ont commenté
Marx. Pour bien comprendre I'enjeu philosophique ici, il faut faire un détour par I’histoire de la réception
italienne du marxisme. André Tosel (2005 : 611) nous indigue que « la proposition de définir comme
philosophie de la praxis la position propre a I’élaboration théorique de Marx, sans se borner seulement a
I"appellation de matérialisme historique, est le fait de la pensée italienne, marxiste et non marxiste, de la
fin du XIXe siecle ». Fortement inspiré des Théses sur Feuerbach publiées par Engels en 1888, le concept
de philosophie de la praxis a été forgé par Labriola dans ses essais marxistes qui ont par la suite été
commentés par Croce, Gentile puis Sorel. Selon Tronti, le marxisme hérité par Gramsci est typiquement
italien, déformé par les interprétations idéalistes de ses prédécesseurs desquels il critique la pensée : « Le
marxisme comme “philosophie de la praxis” est ce qui reste du marxisme aprés qu'il a été liquidé par
I'interprétation idéaliste [...] une théorie de l'action, une philosophie de la volonté, un guide du
comportement social, une technique du processus révolutionnaire, l'identité du savoir et du faire, de la
pensée et de la praxis ; un vichianisme’ corrigé par le pragmatisme moderne » (Tronti, 2016b). Gramsci en
est bien conscient et cherche a retrouver un « noyau originel » du marxisme comme philosophie de la
praxis a un point intermédiaire entre son incorporation dans des courants idéaliste, matérialiste

traditionnel et positiviste. Il cherche a formuler par la philosophie de la praxis une philosophie marxiste

7 En référence a Giambattista Vico, philosophe italien de la politique et de I'histoire.

14



autonome, mais échoue en raison de son héritage contextuel, selon Tronti. Ce dernier conclut sur « la
nécessité d'un marxisme aussi éloigné de la philosophie de la praxis que du matérialisme dialectique ; qui
ne se réduit pas a une méthodologie purement technique de la connaissance et de I'action humaine, et
qui ne prétend pas enfermer en elle une métaphysique totale et définitive ; un marxisme qui se pose, avec

simplicité, comme une science » (Tronti, 2016b).

Enfin, Tronti fait la méme année une troisieme intervention dans le cadre d’un séminaire intitulé Marxismo
e sociologia [Marxisme et sociologie] (Tronti, 2020a). En débat sur ce théme avec d’autres camarades, il
avance gu’au lieu de prendre la sociologie dominante pour I'exploiter a des fins marxistes, il faut chercher
chez Marx « une sociologie unique, vraie et précise, c'est-a-dire comme une science unique de la société »,
tout comme « le marxisme se présente comme un type d'historicisme réel et unique ». |l critique ainsi la
séparation entre le matérialisme historique et la dialectique matérialiste, mais va plus loin en critiquant la
séparation entre recherche et théorie. La compréhension exacte de la structure du capitalisme italien est
impossible sans une compréhension fondamentale de la formation économique et sociale capitaliste en
général, mais cette derniere est également le résultat d’'une recherche concréte a I'intérieur du capital :
« ce n’est pas quelque chose de vivant avant la recherche, mais c'est quelque chose qui nait en fonction
de la recherche elle-méme [...]. On ne peut absolument pas accepter qu'il existe un chercheur qui offre du
matériel au théoricien, et puis il y a un théoricien qui le réélabore et produit de la théorie » (Tronti, 2020a :
49-50). Tronti défend ainsi la thése selon laquelle cette unité de « moments hétérogénes » est déja
réalisée dans le marxisme et s’incarne dans la figure du « scientifique marxiste ». Cette figure doit
maintenir un équilibre scientifique au quotidien entre la théorie marxiste d’'un c6té et la pratique de l'autre,

c'est-a-dire avec la lutte du mouvement ouvrier.

Pour bien comprendre ce continuel retour au marxisme comme science, il faut se référer au travail de

Galvano Della Volpe, principale influence de Mario Tronti et son entourage de I'époque.

Nous avons eu la chance de tomber sur le marxisme de Della Volpe, qui était un marxisme
anti-historique, matérialiste, qui théorisait une rupture entre Marx et Hegel, et non une
continuité [...], c'était un marxisme trés ouvert, qui nous donnait déja une indication de
recherche au-dela de ce que nous avions acquis a cette époque [...]. C'est Lucio Colletti qui
nous a fait découvrir la pensée de Della Volpe, sa lecture originale du marxisme et surtout de
I';euvre de Marx, de la relation entre Marx et Hegel. Cette « contamination » a été
fondamentale pour nous, au point de redéfinir notre horizon culturel, dans la mesure ol nous
sommes devenus tres polémiques vis-a-vis de la tradition du marxisme italien : I'historicisme,
la dérivation idéaliste du marxisme, le courant de pensée qui unit De Sanctis, Labriola, Croce,

15



Gramsci. Cette pensée originale de la critique marxiste, qui couvait en nous depuis un certain
temps, a fusionné en 1956 avec un élément de rupture politique tres fort, lorsque,
précisément, je me suis retrouvé a diriger la section universitaire du PCI, qui réunissait entre
autres étudiants et professeurs (Tronti, 2005 cité dans Palano, 2020 : 184).

A l'issue de la guerre, il y a chez les intellectuels italiens un fort sentiment de méfiance envers la science,
son matérialisme fondamental et son pragmatisme. Les sciences sociales sont peu considérées et ne
trouvent pas leur place parmi les « sciences de |'esprit » que sont, par exemple, I'histoire, la philosophie
et la littérature (Montano, 1971 : 32). Pour s’attaquer au phénomeéne et fournir aux marxistes de
meilleures armes que la dialectique matérialiste et les développements de Friedrich Engels sur la
dialectique marxiste (Potier, 1986 : 276), Della Volpe entreprend des recherches pour reconstruire la
dialectique et la méthodologie scientifique de Marx. Il en publie les résultats en 1950 dans le livre Logica
come Scienza Positiva [La logique comme science positive] (Della Volpe, 1977), dans lequel il oppose la
« dialectique scientifique » de I'économie que tente de construire Marx a la « dialectique spéculative et
métaphysique » de I'’économie bourgeoise. Il définit la logique scientifique marxienne comme un « cercle
concret-abstrait-concret » qui correspond a « trois aspects logico-gnoséologiques » propres a tout savoir
scientifique : « a) le donné problématique, ou instance historico-matérielle ; b) 'hypothése, ou instance
historico-rationnelle [...] ; c) I'expérimentation qui vient conforter le cercle de la fonctionnalité réciproque
du donné et de I'hypothése, ou de la matiére et de la raison (conversion de I’hypothése en loi) (Della Volpe,
1977 : 180). Cette méthode scientifique de Marx est principalement déduite de I'Introduction a la
Contribution a la critique de I’économie politique de 1957 et constitue une « économie sociologique

matérialiste ».

Si Galvano Della Volpe publie un essai critique Sur trois épigones de Hegel en Italie (Della Volpe, 1977 :
195-207) que sont Benedetto Croce, Giovanni Gentile et Ugo Spirito (professeur de Tronti), il ne situe
cependant jamais sa propre pensée par rapport a celle d’Antonio Gramsci et sa philosophie de la praxis
(Potier, 1986 : 275), du moins pas de maniére explicite et frontale. Ce dernier a pourtant développé une
critique du matérialisme historique de Boukharine et refusait lui aussi la séparation entre le matérialisme
historique et la dialectique matérialiste. Della Volpe reste d’ailleurs a I’écart de la politique et du parti dont
le gramscisme est la pensée officielle (Wright, 2007 : 34). C'est a cette lacune que Tronti tente de
compenser par ses premieres interventions, ce qui le conduit a faire sienne cette lecture de Marx comme
science de la société, qu’il tente par la suite d’incarner dans la figure du théoricien-chercheur-militant. Son
objectif : « interrompre une continuité » en allant « au-dela de la pensée Gramsci » (Serra, 2021 : 332). Le

voila m{r pour passer a une autre étape.

16



1.2 L'opéraisme

Alors que le jeune Tronti fait ses premiéres interventions, I'ltalie connait une soudaine poussée de
croissance économique, qu’on appelle souvent le « miracle italien ». Ce dernier se traduit par I'un des taux
de croissance les plus élevés du monde, une progression ininterrompue pendant pres de deux décennies
et une vitalité inégalée au cours des périodes précédentes de I'histoire industrielle du pays (Hildebrand,
1965 : 4). Ainsi la croissance du produit intérieur brut (PIB) atteint une moyenne annuelle de 6,1 % durant
les années 1950 et de 5,8 % dans la décennie qui suit (Monperrus-Veroni, 2009 : 246). Le PIB a ainsi
augmenté de 90,1 % entre 1950 et 1961, tandis que l'investissement brut a bondi de 163,7 % et les
exportations de 291,6 % (Hildebrand, 1965 : 7). L'économie, reposant encore récemment sur I'agriculture
dans I'aprés-guerre, connait une industrialisation galopante : le taux de croissance de la production
industrielle est de 8,4 % en moyenne par année dans la décennie 1950 et de 8 % dans les années 1960
(Monperrus-Veroni, 2009 : 246). Le phénomene s’accélére entre 1958 et 1963 (Ginsborg, 1990 : 214) : la
croissance annuelle moyenne du PIB atteint 6,3 % ; les investissements en machines et en installations
industrielles augmentent en moyenne de 14 % par année, contre 6 % par an au cours des sept années
précédentes ; la production industrielle a plus que doublé, I'industrie mécanique et la pétrochimie en téte ;

les exportations deviennent le moteur de I'expansion, avec une augmentation moyenne de 14,5 % par an.

Les causes de cette restructuration économique sont multiples. Il y a d’abord la fin du protectionnisme et
la mise en place du « marché commun européen » a partir de 1957. Ce dernier fait passer le pourcentage
des produits italiens exportés vers les pays de la communauté économique européenne passe de 23 % en
19552 29,8 % en 1960 et a 40,2 % en 1965 (Ginsborg, 1990 : 214). On peut également nommer la présence
d'un large pan des secteurs industriel et bancaire sous contréle direct du gouvernement, ce qui confere a
ce dernier de puissants leviers pour établir des politiques industrielles et de crédit qui facilitent

I'investissement (Le Cacheux, 2009 : 261).

Mais ce développement est inégalement réparti. Il se concentre dans le « triangle industriel » formé par
Turin, Milan et Génes, ce qui exacerbe la disparité entre le Nord industriel et le Sud agricole. Dans le
Mezzogiorno, et méme dans le Centre mais a moindre degré, le taux de chdmage est extréme et pousse
une large partie des travailleurs a émigrer, que ce soit en Amérique, en Europe occidentale ou dans le nord
du pays (Ginsborg, 1990 : 212-214). L'urbanisation de la population ouvriére est ainsi accélérée : pour la

premiere fois en 1958, les travailleurs agricoles sont moins nombreux que ceux qui travaillent dans

17



I'industrie, les migrations se faisant principalement vers les grands centres urbains du Centre et du Nord

de méme que vers les zones industrielles (Crainz et Roche, 2008 : 103-105).

Ces transformations de la société italienne ne sont bien s(rr pas étrangéeres a la crise qui secoue le PCl dans
la deuxieme moitié des années 1950 (landolo, 2014). Et les communistes ne sont pas les seuls a étre
ébranlés. 'autre parti de gauche, le Parti socialiste italien (PSI), I'est tout autant. Quelques mots sur ce
dernier. Contrairement aux autres partis socialistes européens, le PSI a conservé une forte composante
marxiste au moment de la création du PCl en 1921 (Morel, 1996 : 265). Loin d’étre uniforme, le parti voit
s’affronter en continu des éléments révolutionnaires et réformistes. Pendant les vingt années de
répression sous le fascisme, les militants du PSI en exil se rapprochent du PCl dans un pacte d’unité
antifasciste. De 1948 a 1956, les deux partis forment un Front populaire, alliance qui, finalement, semble
affaiblir le PSI, qui se fait exclure de I'Internationale socialiste et perd un tiers de ses membres dans une
scission dans une scission de son aile réformiste, qui se constitue en parti social-démocrate. L’'année 1956
marque donc un tournant « autonomiste » pour le PSI, qui veut prendre ses distances d’avec le PCI. En
1959, le parti confirme la rupture de I'alliance de classe avec le PCl et sa direction entreprend une

réévaluation de son rapport aux institutions et de son analyse du capitalisme :

Le nouveau credo socialiste est que la « programmation démocratique » devrait permettre
d’éliminer la loi de maximisation des profits et d’orienter la force dynamique et créatrice du
capitalisme vers la résolution des contradictions de la société. Ce « néo-capitalisme » pourrait
ainsi constituer le moyen d’effacer les disparités entre le nord et le sud de I'ltalie, ainsi que
de garantir la croissance économique et le plein-emploi (Morel, 1996 : 267).

Les dirigeants socialistes aspirent a faire alliance avec le Parti démocrate-chrétien pour participer au
pouvoir et plusieurs éléments de ce dernier commencent a s’y montrer favorables (Attal, 2014 : 219). C’'est
ici qu’entre en scene Raniero Panzieri, militant de longue date dans le mouvement ouvrier, ancien membre
du comité central du Parti socialiste, éditeur et traducteur d’ouvrages de Marx et d’Engels, rédacteur pour
une courte période de la revue Mondo operaio, un organe du PSI. Reconnu pour un article intitulé Sette
tesi sul controllo operaio [Sept theses sur le contréle ouvrier] qu’il a coécrit en 1958 avec Lucio Libertini,
Panzieri défend l'idée selon laquelle le contréle ouvrier de la production est nécessaire pour libérer
I'ouvrier de I'asservissement de son corps et de son ame dans I'usine moderne, instrument de contréle de
la bourgeoisie (Libertini et Panzieri, 1971 : 25). ll croit que la voie démocratique vers le socialisme ne passe
pas par I'avenue parlementaire, mais par celle de 'auto-organisation d’institutions ouvriéres dans les

usines. |l se fait critique de la forme parti et, sans étre dellavolpiste comme Tronti, il considere qu’il est

18



temps d’entreprendre une recherche sociologique dans les usines pour actualiser la compréhension de la
structure du capitalisme contemporain (Wright, 2007 : 32). Son approche scientifique s’inspire de la
sociologie wébérienne et de la méthode de I'enquéte ouvriére marxienne pour analyser la dynamique
politique et technique du milieu de travail (Marx, 2004). Il souhaite alors que les partis de gauche et la
CGIL utilisent leurs ressources pour aller dans ce sens, mais ses espoirs sont vite décus. Mais 1959 marque
la reprise des luttes ouvriéres, aprés une décennie d’inertie ou le patronat tient le gros bout du baton.
L’agitation commence dans les usines et le nombre d'heures de débrayage et de travailleurs en gréve

augmente progressivement jusqu’a culminer en 1963 (Couffignal, 1978 : 106-107).

1.2.1 Les Quaderni rossi

Alors que la tendance autonomiste (vis-a-vis du PCl) I'emporte au sein du parti socialiste, Panzieri prend
ses distances avec ce dernier pour se donner les moyens d’effectuer le travail lui-méme. En 1959, il quitte
Rome et s’installe a Turin oU il met sur pied un groupe de réflexion sur le travail ouvrier qui se concentre
sur le cas de la FIAT (Potier, 1986 : 404). Entreprise automobile installée a Turin depuis le début du siécle,
le groupe FIAT est parmi ceux qui ont connu le plus grand essor durant le « miracle économique » et qui
incarnent le mieux la taylorisation de la production industrielle (Monperrus-Veroni, 2009 : 246). Au méme
moment, un groupe semblable est créé a Rome par des jeunes dissidents du PCI qui se sont rencontrés
dans une conférence sur Della Volpe, groupe dans lequel on retrouve Mario Tronti (Roggero, 2023a : 28).
Il faut dire qu’a I'époque apparait un archipel de groupes, de cercles, de revues, de petits partis qui
composent la Nuova sinistra [Nouvelle gauche]. Depuis 1956, ces initiatives ceuvrent toutes a dépasser les
impasses des stratégies des partis communistes traditionnels en élaborant des analyses nouvelles des
sociétés capitalistes occidentales et des stratégies politiques susceptibles de dépasser les rapports sociaux
propres a ces sociétés (Cavazzini, 2010 : 4). La rencontre et la mise en commun de ces deux cercles menent
a la publication d’une nouvelle revue : les Quaderni rossi [les Cahiers rouges]. Le projet est également
rejoint par des groupes de Milan et Venise. C’est un projet unitaire ol convergent des chercheurs militants
issus du PCI, du PSI, de la jeunesse catholique, de I’'Union des socialistes indépendants ou d’activités
d’organisation plus éclectiques. L'objectif est de rénover le marxisme par une approche marxienne,
d’utiliser Marx contre le marxisme. Intéressée par l'initiative, la section turinoise de la CGIL offre aux
jeunes intellectuels une porte d’entrée dans les usines, ce qui leur permet d’entreprendre leur démarche

de conricerca [corecherche]. C'est le début de I'expérience opéraiste.

19



Le premier numéro des Quaderni rossi parait en 1961. Alors que le discours ambiant au sein de la gauche
tourne autour de I'antifascisme (une forte mobilisation a lieu en marge d’un congrés du Movimento sociale
italiano [Mouvement social italien, parti néo-fasciste] tenu en 1960), les articles détonnent en concentrant
leur attention sur les conflits en cours dans les industries, notamment sur « la relation entre le
comportement de classe et I'organisation du travail dans la production moderne » (Wright, 2007 : 42). Les
analyses des nouveaux processus de travail et de la centralité de I'« ouvrier-masse » de méme que celles
de I'arrivée des ouvriers qui ont migré du sud et qui sont étrangers aux traditions syndicales apportent des
éclairages originaux sur la lutte des classes en cours dans les milieux de travail. On y apprend, entre autres
choses, que les conflits les plus brutaux ont lieu actuellement dans les usines les plus avancées
technologiquement. Raniero Panzieri développe une critique du machinisme et de |'objectivisme selon
laquelle le développement technologique ne peut étre indépendant des rapports sociaux capitalistes. La
publication fait du bruit et intéresse des militants de gauche de différents horizons. Deux articles sont

particulierement marquants pour la suite de I'opéraisme.

Si Mario Tronti contribue a poser les bases de la revue, c’est seulement a partir du deuxiéme numéro, paru
en 1962, qu’il publie un premier essai faisant office d’éditorial : La fabbricca e la societa [L'usine et la
société] (Tronti, 2016c: 53-80). Le texte développe deux théses qui demeurent centrales dans la
trajectoire de I'auteur et, plus largement, dans la mouvance opéraiste. En s’appuyant sur le passage de la
troisieme section du livre | du Capital, a propos de I'opposition entre travail et force de travail, le premier
indiquant une fonction interne du capital alors que la seconde est I'élément créateur de valeur, Tronti
élabore un schéma de pensée centré sur I'ambivalence du sujet antagoniste qu’est la classe ouvriere. Cette
derniére n'est jamais dans une position totalement extérieure par rapport a I'objet de sa contestation et
doit donc lutter également contre elle-méme en tant que participante a sa propre exploitation. Cette
ambivalence du sujet ne découle pas simplement de deux points de vue différents sur le méme objet, celui
du capital et celui de la classe ouvriére, car « le travail et la force de travail qui s’opposent I'un a 'autre [...]
se trouvent tous deux unis a I'intérieur du capital » (Tronti, 2016c : 74). Pour Tronti, le systeme capitaliste
se présente comme une totalité définie par une double contraposition qui a la caractéristique d'étre
structurée comme une négation. Cette négation permet a chacune des parties opposées de se donner
comme une totalité : « Le schéma trontien est [...] toujours celui du un troublé par le deux, dans lequel la
contraposition fondamentale entre les parties structure I'unité dans nombre de négations
réciproques » (Cavalleri, Filippini et Mascat, 2017 :14-15). Cette opposition est située dans un capitalisme

total qui « subordonne tout rapport politique au rapport social, tout rapport social au rapport de

20



production et tout rapport de production au rapport d’usine » (Tronti, 2016c : 73), en résulte une société

usine ou une usine sociale :

Au niveau le plus élevé du développement capitaliste le rapport social devient un moment du
rapport de production, et la société tout entiere devient une articulation de la production, a
savoir que toute la société vit en fonction de l'usine, et I'usine étend sa domination exclusive
sur toute la société. C’est sur cette base que la machine de I'Etat politique tend de plus en
plus a s’identifier a I'image du capitaliste collectif, elle devient de plus en plus une propriété
du mode capitaliste de production et donc une fonction du capitaliste » (Tronti, 2016c : 70).

Ainsi, lorsque « le particulier se généralise et s’universalise, il apparait comme représenté par le général
et par l'universel » (Tronti, 2016c : 67). La partie, qu’est la classe ouvriére, doit donc s’attaquer a l'autre
partie, qui s’est faite totalité. Tronti en vient a dire que, contrairement aux stratégies que défend le Parti
communiste, la lutte doit commencer dans I'usine plutét que dans I'Etat bourgeois qui y est subordonné

(Tronti, 2016c : 79), combattre I'universel démocratique bourgeois.

L'auteur et militant poursuit son analyse du capitalisme contemporain dans le troisieme numéro des
Quaderni rossi (1963), ou il publie Il piano del capital [Le plan du capital] (Tronti, 2016c : 81-116) qui porte
sur le centre-gauche, actuellement au pouvoir dans un gouvernement de coalition entre les démocrates-
chrétiens et les socialistes. L’article avance qu’a un niveau de développement avancé, le « capital social »,
le capital devenu société, doit intégrer sa propre négation, c'est-a-dire la classe ouvriere, dans le systeme,
a travers des politiques de planification potentiellement contraires aux intéréts des capitalistes individuels
pour arriver a fonctionner : « Dans une société capitaliste qui se développe sur I'organisation sociale du
capital, les idéologies néo-capitalistes correspondent a une organisation capitaliste du mouvement
ouvrier » (Tronti, 2016c : 106). Le parti et le syndicat doivent donc faire un choix politique : étre la « classe
ouvriére organisée par le capital » ou la « contradiction interne » de ce dernier, étre la courroie de
transmission des intéréts capitalistes au sein de la classe ouvriére ou organiser la lutte de la partie variable
du capital, la classe ouvriere, contre sa totalité. C'est sur cette base que Mario Tronti entend appeler le
PCl a abandonner sa politique national-populaire au profit d’une radicalisation du parti (Cavalleri, Filippini

et Mascat, 2017 : 14-15).

1.2.2 Classe operaia

Un événement important se produit entre la publication des deux numéros. En 1962, le contrat de travail

national des métallurgistes arrive a échéance. Les syndicats réclament une réduction de la semaine de

21



travail de quarante-quatre a quarante heures et une semaine de cing jours au lieu de six, une diminution
des écarts de rémunération entre les emplois et une plus grande liberté pour les activités syndicales au
sein des usines (Ginsborg, 1990 : 251). Dans la premiere moitié de I'année, des manifestations et gréves
locales éclatent dans les usines de Michelin a Turin, de Lancia a Bolzano et de la FIAT a Milan. En juin, une
journée de débrayage national des métallurgistes compte plus d’1 200 000 grévistes (Wright, 2007 : 222).
Puis au début juillet, alors que deux syndicats de Turin signent durant la nuit avec la FIAT et appellent leurs
membres a ne plus participer a la poursuite de la gréve, une manifestation s’organise le lendemain devant
le siege de I'un d’eux sur la Piazza Statuto, avant d’étre pris d’assaut par les manifestants. Il y a a ce
moment quelque 250 000 ouvriers en gréve. S’ensuivent pres de trois jours d’affrontements entre la police
et les jeunes ouvriers, fortement composés de jeunes migrants du sud de I’ltalie, avec une faible tradition
syndicale mais une combativité redoutable (Balestrini et Moroni, 2017 : 134-137). Les syndicalistes de
toutes tendances condamnent ces événements et ceux qui étaient proches des Quaderni rossi rompent
les liens avec la revue parce que le collectif prone I'auto-organisation des luttes ouvriéres (Guidali, 2021 :
461). Panzieri lui-méme partage 'interprétation répandue au sein de la gauche selon laquelle I'occupation
des locaux syndicaux et les affrontements avec la police sont le fait de provocateurs anarchistes du
lumpenprolétariat alors que d’autres ne s’en dissocient pas et y voient méme la manifestation d’une
nouvelle composition de la classe ouvriére : de jeunes ouvriers « qui ne se soumettaient plus a la discipline
de l'usine et du parti » (Wright, 2007 : 62). Cette transformation est expliquée par « la mobilité de classe,
I'immigration massive, le déracinement culturel et les conditions de la vie urbaine » qui ont raison de la
composition de classe traditionnelle. Les luttes pour exprimer « l'insatisfaction au travail et dans la vie
commencaient a déborder les régles institutionnelles établies » (Balestrini et Moroni, 2017 : 140) et « le
comportement antagoniste des ouvriers a I'égard du syndicat représente d’ores et déja le paradigme d’un
refus de toute médiation institutionnelle » (Cavazzini, 2014 : 43). Il faut dire que certains éléments
centraux impliqués dans la corecherche de la revue avouent avoir contribué a organiser les événements
alors qu’ils distribuaient des tracts aux portes de I'usine durant les jours de gréve a la FIAT (Roggero, 2023a :
43). Les événements créent des désaccords au sein du groupe, notamment sur la question de I'intervention
dans les usines. La scission a lieu en 1963. Dans une lettre envoyée a Panzieri, Tronti avance que « Le
terrain sur lequel les Quaderni Rossi exercent leur influence politique ne peut pas étre le terrain politique
formel présenté par les organisations traditionnelles, il doit s'agir d'un nouveau type de terrain politique »
(Tronti, 2020c : 78). Selon le communiste romain, il faut parler directement aux travailleurs. Si la premiére
partie de groupe, autour de Panzieri, continue a publier ses recherches dans les Quaderni rossi, 'autre

partie lance en 1964 le journal Classe operaia : mensile politico degli operai in lotta [Classe ouvriere :

22



mensuel politique des ouvriers en lutte], dirigé par Tronti, dans lequel la question de I'organisation
politique de la classe ouvriére est centrale (Balestrini et Moroni, 2017 : 142). Dés le départ, les themes des
trois premiers numéros sont fixés : le premier sur « les luttes ouvriéres a I'intérieur du développement
capitaliste », le second sur la « situation internationale » et le troisieme sur « la centralité ouvriéere et la

question des alliances » (Filipini, 2011).

Le Parti démocrate-chrétien (DC) forme en 1962 un premier gouvernement de centre-gauche en 1962 qui
met de I'avant des réformes importantes comme la nationalisation de I'électricité, la mise en place d’un
systeme de collége unique et obligatoire et le contrble de I'activité boursiere pour combattre I'évasion
fiscale et aller chercher des revenus pour mettre en place des réformes sociales (Ginsborg, 1990 : 268-
270). En réaction aux gréves de la métallurgie et aux événements de la Piazza Statuto, ce gouvernement
appelle les ouvriers a la modération indiquant que I'amélioration du niveau de vie passe aussi par la mise
en place de services publics, de logements abordables, de prestations sociales et pas seulement par les
augmentations de salaire (Attal, 2004 : 226). Il importe de souligner la situation particuliere de la DC : en
plus d’étre le parti majoritaire qui forme le gouvernement aprés chaque élection, elle contréle la seconde
plus importante centrale syndicale de méme que les sociétés d’Etat qui occupent une place de plus en plus
importante dans I'économie. Cela vient avec son lot de contradictions au sein du parti et un jeu d’alliances

toutes aussi contradictoires (Couffignal, 1978 : 111).

En 1963, un second gouvernement de coalition de centre-gauche dirigé par le démocrate-chrétien Aldo
Moro est formé auquel participent, pour la premiere fois, des socialistes. Cela permet au PSI de
s’autonomiser davantage vis-a-vis du PCl et a la DC d’isoler ce dernier (Salvati, 1980: 31). Ce
gouvernement présente un programme imposant comme la création d'un palier de gouvernement
régional, une réforme du systéme scolaire, une réforme du logement, une réforme agraire, un plan pour
contrer la disparité Nord-Sud, des réformes fiscales, la mise en place de I'assurance sociale, la planification
urbaine, une loi anti-monopole (Ginsborg, 1990 : 274). Cependant, cet élan réformiste concorde avec un
ralentissement économique qui marque la fin du « miracle ». Les fortes augmentations de salaire des
années précédentes sont accompagnées d'une importante inflation et d’une réduction des

investissements productifs (Lieberman, 1977 : 251-252).

Le gouvernement entreprend une politique de rigueur budgétaire et de hausse fiscale (Attal, 2014 : 228)

et la Banque d’ltalie adopte des mesures déflationnistes, essentiellement une hausse des taux d’intéréts

23



et une restriction de la masse monétaire, qui visent a contenir les revendications salariales par une
récession controlée et a faire remonter les taux de profit des entreprises (Martinelli, 1980 : 77). Le milieu
des années 1960 voit ainsi le retour d'un chémage industriel important (Salvati, 1980 : 31) alors que les
luttes syndicales s’affaiblissent et que le patronat traditionnel regagne en pouvoir (Couffignal, 1978 : 108).
La Confindustria [Confédération de I'industrie], organisation patronale, est contre les réformes sociales et
fait pression sur le gouvernement pour qu’il mette en ceuvre une politique de compression salariale alors
que, de maniere indépendante, la direction de la FIAT se rallie au centre-gauche (Martinelli, 1980 : 77),
notamment via le journal La Stampa que le groupe posséde (Attal, 2004 : 220). A I'image de I'analyse de
Tronti dans « Le plan du capital », il s’agit d’'une période de transformation du capitaliste collectif qui

s’efforce d’intégrer en son sein des forces du mouvement ouvrier comme le PSI et les centrales syndicales.

C’est dans ce contexte que nait Classe operaia, dont les membres du collectif voient d’un bon ceil I'arrivée
du centre-gauche au pouvoir, d’'une part parce qu’il trace une démarcation politique claire entre les
ouvriers d’usines et les réformistes au parlement, d’autre part parce gu’ils s’attendent a ce que cette
transition vers un capitalisme socialisé rencontre d’importants d’obstacles (Wright, 2007 : 69). En guise
d’éditorial au premier numéro, Mario Tronti publie 'un de ses articles les plus célébres intitulé Lenin in
Inghilterra [Lénine en Angleterre] (Tronti, 2016¢ : 119-127) dans lequel il expose sa thése de la primauté
du travail sur le capital, de la lutte ouvriére sur le développement capitaliste. C'est ce qu’il nomme sa

« révolution copernicienne » (Tronti, 2020b : 83-90) :

Nous avons considéré, nous aussi, le développement capitaliste tout d’abord, et apres
seulement les luttes ouvrieres. C’'est une erreur. Il faut renverser le probléeme [...] et repartir
du commencement : et le commencement c’est la lutte de la classe ouvriére. Au stade du
capital social avancé, le développement capitaliste est subordonné aux luttes ouvrieres, vient
apres elles ; il doit leur faire correspondre jusqu’au mécanisme politique qu’est la production
elle-méme (Tronti, 2016c : 119).

Essentiellement, le point défendu est qu’il n’y a pas de classe capitaliste sans classe ouvriere, puisque la
classe ouvriére explique la premiére, et non l'inverse. Conséquemment, il n'y a pas de révolution
bourgeoise, cette derniere n’étant que la sanction d’un processus en cours, a savoir la confirmation
politique du pouvoir économique passé de I'aristocratie fonciére a la nouvelle classe en ascension, la

bourgeoisie (Anastasi et Mandarini, 2020).

24



Dans le contexte du milieu des années 1960, cette nouvelle approche lui permet de discerner la capacité
d’initiative de la classe ouvriére. Cette liberté d’action autonome est ce qu’il considere comme la politique
(Anastasi et Mandarini, 2020). Il explique que la situation de transition s’"accompagne d’une forme elle
aussi transitoire de la classe ouvriére qui se trouve au-dela des anciennes institutions du mouvement
ouvrier que sont les partis et syndicats, mais qui précede la nouvelle forme. Il faut donc identifier au sein
de l'usine les formes actuelles de luttes ouvriéres dans ses manifestations comme la « non-collaboration
pour programme, la passivité organisée, I'attente comme arme, le refus politique » (Tronti, 2016c : 121).
En accord avec ses premiéres interventions, il ajoute que le rapport entre la théorie et la pratique doit étre

opéré des deux cOtés, puisque

la dissociation de la théorie d’avec la politique n’est que la conséquence de la contradiction
qui existe entre la stratégie et la tactique. L'une comme |'autre ont pour base matérielle le
processus qui s"amorce encore lentement et qui divisera tout d’abord, puis opposera la classe
et les organisations historiques de celle-ci, bref « la classe ouvriére » et « le mouvement
ouvrier » (Tronti, 2016c : 124).

La stratégie doit, selon Tronti, « consister dans la capacité politique d’imposer habilement le réformisme
au capital tout en I'utilisant brutalement en vue de la révolution ouvriere », alors que la tactique « doit
nécessairement étre moins claire et, disons-le, plus subtilement ambigué [...] car les deux réformismes,
celui du capital et celui du mouvement ouvrier, s’ils devraient bien sir se rencontrer, ne devraient le faire
que suite a l'initiative ouvriére ; quand donc I'initiative, comme c’est le cas aujourd’hui, vient toute du c6té
capitaliste, I'intérét ouvrier est de garder ces deux réformismes distincts » (Tronti, 2016a : 123). Tronti
référe probablement aux différentes conceptions italiennes du « riformismo » [réformisme] qui, en
principe, s’opposent. Dans les années 1960, les DC aspirent a mettre en place une série de « réformes
correctives », des politiques de rattrapage pour reprendre le retard institutionnel et économique de I'ltalie
sur les autres pays occidentaux. Du coté des partis ouvriers comme le PSI et le PCl, on appelle plut6t a des
« réformes structurelles » qui remettent en question I’hégémonie capitaliste, un « processus qui détruit
continuellement I'équilibre du systéme et crée une série de contre-pouvoirs » (Ginsborg, 1990 : 266).
Tronti cherche a ramener la stratégie politique non pas sur le terrain des institutions, mais sur celui du
milieu de travail : faire des luttes économiques en usine des luttes politiques organisées par le bas. C'est
le « nouveau type de terrain politique » qu’il développe dans un article de 1964 intitulé Vecchia tattica per
una nuova strategia [Une vieille tactique au service d’une nouvelle stratégie] (Tronti, 2016c : 128-136).
L'analyse de Tronti est la suivante : les luttes ouvriéres, la « mobilité excessive » des travailleurs et

I'absence de « saut technologique » engendrent une situation de crise parce que « I'augmentation des

25



salaires a largement dépassé I'augmentation de la productivité », c’est a dire que le prix de la force de
travail gruge les profits (Tronti, 2016c : 129). Le capital y répond par I'inflation généralisée pour compenser
en attendant que s’ajustent les « divers compartiments de la structure capitaliste ». Ainsi la lutte politique
consiste « a découvrir, a construire, a imposer subjectivement et par la force » le « goulot d’étranglement,
le blocage, la crise du développement sont des choses ». La politique comme blocage du cours normal des

choses devient un élément central et constant de la pensée de Mario Tronti (Palano, 2020).

Dans 1905 in Italia [1905 en ltalie] (Tronti, 2016c : 137-145), éditorial du numéro 8-9 du journal, Tronti
formule une critique sévere de ce qu’il appelle le « mouvement ouvrier officiel » et appelle a I'ouverture
d’un débat sur des formes d’organisation nouvelles qui dissipent I'ambiguité du rapport entre la classe et
ses organisations traditionnelles, en entrant en conflit avec le capital (Tronti, 2016c : 143). Dans le texte
Classe e partito [Classe et parti] (Tronti, 2016c : 146-162), ou il est question du PCl dans I'usine et de I'usine
au PCl, Tronti cherche a raccommoder la déchirure entre la classe et le parti, a partir d'un « terrain de lutte
commun a la classe sociale et au parti politique, le seul sur lequel puisse exister un parti de classe du point
de vue ouvrier ». A ce moment, Tronti espére que la vieille garde du parti disparaitra avec Togliatti, mort

en 1964, et avec elle la « révolution démocratique » (Tronti, 2009 : 31).

En 1966 parait Operai et capitale [Ouvriers et capital], ouvrage théorique qui devient vite le plus important

de la tendance opéraiste. Le livre est composé des textes suivants :

1) une introduction de la fin 1966 intitulée « Ligne de conduite » ; 2) trois chapitres
analytiques dans une section intitulée les « premieres hypotheses », parus dans les revues //
mondo nuovo et Quaderni rossi, en 1962-63 ; 3) quatre chapitres politiques dans une section
intitulée « une expérience politique de type nouveau », qui regroupe les éditoriaux du journal
Classe operaia de 1964 ; 4) une section intitulée les « premiéres théses » écrites en 1965 dans
un texte titré « Marx, force de travail, classe ouvriére » (Gallo Lassere, 2020 : 270).

On découvre dans Marx, forza-lavoro, classe operaia [Marx, force de travail, classe ouvriere] une relecture
des pages des Grundrisse de Marx, a partir de laquelle est construit un cadre théorique visant a justifier le
« renversement stratégique du rapport entre travail et capital » (Tronti, 2016c : 168). Selon Tronti, la
conception marxienne de la force de travail fait d’elle plus qu’une marchandise particuliére. Elle possede
déja en elle-méme les formes de la classe ouvriere : une « productrice de plus-value » qui est a l'origine
de la société capitaliste : « La marchandise vivante qu’est I’ouvrier socialement organisé, se révele comme

étant non seulement le lieu d’origine théorique, mais aussi le préalable historico-pratique de ce que nous

26



appellerons I'articulation fondamentale de la société capitaliste » (Tronti, 2016¢ : 173). La théorie de la
valeur-travail devient pour Tronti une théorie politique plutét qu'une loi économique, ou une loi

économique qui ne fonctionne que sur la base de I'hypothese politique du point de vue ouvrier :

« Nous voulons parvenir a démontrer que « toute la valeur dans le travail » et « tout le pouvoir
aux soviets » sont une seule et méme chose : deux mots d’ordre qui recouvrent un moment
de lutte tactique, et en méme temps qui ne contredisent aucun de ses développements
stratégiques possibles ; deux lois du mouvement qui ne sont pas celles de la société
capitaliste » (Tronti, 2016c : 175).

On se souvient que cette facon de lire la théorie comme action politique pour laquelle, dans ce cas-ci, la
classe est considérée en tant que force politique et non seulement en tant que catégorie économique.
Mais I'auteur tente également de déméler la stratégie, qui est propre a la classe, et la tactique, qui est le

propre du parti :

« Au sens ou la tactique constitue toujours un renversement de la stratégie pour I'appliquer.
Au sens ou le parti, a un certain stade, doit imposer a la classe ce que la classe est en elle-
méme. Lénine ne fait qu’'un avec les lois de la tactique. C'est-a-dire avec les lois de
mouvement de la classe ouvriére, a la place de la loi comme c’était le cas chez Marx. En effet
la loi est pure stratégie » (Tronti, 2016c : 339).

Toujours en opposition a I'idée du développement objectif et progressif des forces productives menant au
renversement du rapport de production, Tronti souligne que le capital « est désormais parvenu a retrouver
la loi naturelle de son propre développement social », que la tache de dévoilement de « la loi économique
des mouvements de la société capitaliste » proposée par Marx dans le livre premier du Capital est
maintenant périmée et qu’aujourd’hui, « toute phase de déroulement du capitalisme doit étre traduite
sur-le-champ en possibilité pratique de sa destruction » (Tronti, 2016c : 293). Radicale aussi est
I’expression du point de vue ouvrier dans ce texte : « le capitalisme ne doit plus nous intéresser que comme
systeme historique de re-production de la classe ouvriére » (Tronti, 2016c : 294). Enfin, sur la centralité et
I’'autonomie ouvriére, Tronti réitére que « les ouvriers tout comme les marchandises s’avancent toujours
au pluriel : I'ouvrier isolé, ca n’existe pas ». Il en profite pour préciser la catégorie de « composition de la
classe ouvriére » en opposition a celle de conscience de classe, la lutte étant « le grand éducateur de la
classe ouvriere, liant ensemble les diverses strates de la main-d’ceuvre, transformant I'ensemble des
forces de travail individuelles en une masse sociale, un ouvrier de masse » (Wright, 2007 : 79). Il s’agit
d’une réalité subjective alors que pour la conscience de classe, c’est au parti que revient la tache de révéler

une réalité mystifiée par le capitalisme (Roggero, 2023a: 38). Si le capital croit en tant que catégorie

27



économique, la classe ouvriere, elle, croit en tant que catégorie politique. Cette derniére peut ainsi devenir
dominante en refusant sa collaboration au développement capitaliste et en subordonnant le capital au
sein de sa propre entreprise (Cavalleri, Filippini et Mascat, 2017 : 18). Dans I'introduction intitulée La linea
di condotta [La ligne de conduite] (Tronti, 2016c : 17-40), texte le plus récent du livre, on retrouve un
résumé qui permet de comprendre ol en est rendu Tronti dans ses réflexions, a savoir une critique étoffée
du mouvement ouvrier italien officiel de méme qu’un développement sur le rapport entre théorie et
pratique du point de vue ouvrier et sur la séparation de la tactique et de la stratégie. L'importance

accordée au parti dans ces nouveaux textes annonce la suite du parcours de Tronti.

1.3 L'autonomie du politique

En 1967 parait le dernier numéro de Classe operaia. Dans les douze mois qui précedent s’opére une
division de plus en plus marquée entre deux camps a l'intérieur du groupe. Le groupe de Rome composé
de Tronti et de ses proches pousse de plus en plus pour une stratégie d’entrisme au sein du PCl alors que
les militants du nord, dont I'une des figures centrales est Antonio Negri, penchent plut6t pour I'autonomie
organisationnelle et I'expérimentation pratique de la théorie dans le mouvement naissant. Pour eux, il faut
continuer d’organiser et de généraliser le combat sur le terrain de la production (Wright, 2007 : 87-88).
Dans le dernier éditorial du journal, intitulé « Classepartitoclasse » [Classeparticlasse], Tronti avance que,
plutdt que de se lancer coeur et ame dans les luttes actuelles, il faut s’efforcer de prévoir la prochaine

étape et se tenir prét :

La richesse du contenu des luttes, la massification des formes, la forte continuité du
mouvement, le caractere ouvert du conflit et les résultats significatifs, provisoires mais
concrets : il faut partir de la, non pas, comme on le fait souvent, pour théoriser sur les flux et
reflux nécessaires des mouvements de luttes ouvrieres, mais pour se préparer et anticiper le
prochain bond en avant possible. [...] Nous avons beaucoup a faire. Dans nos tétes, nous
portons un projet monumental de recherche et d'étude. Et politiquement, en retrouvant les
pieds sur terre, nous devons saisir le nouveau niveau d'action. Ce ne sera pas facile (Tronti,
1967 cité dans Roggero, 2023a : 70).

Les espoirs de retrouvailles entre la classe et le parti sont décus. D’'une part, le PCI ne parvient pas a
traduire politiquement un mouvement ouvrier caractérisé par une participation massive et des demandes
politiques explicites. D’autre part, le plan réformiste du capital disparait avec I'échec des gouvernements
de centre-gauche. Le programme national de réforme sociale et économique pour aider a redistribuer
certains des avantages du « miracle économique » d'aprés-guerre n'a pas pu atteindre ses objectifs. Ces

derniers, articulés dans un plan quinquennal en 1967, ont été approuvés par la plupart des secteurs de la

28



société italienne, y compris de nombreux militants de la CISL et de la CGIL. L'échec du gouvernement a
mettre en ceuvre le plan a donné une impulsion aux confédérations ouvriéres pour promouvoir un
programme d'action de masse visant a accomplir ce que le gouvernement ne pouvait pas faire (Blackmer,

1975 : 553).

Tronti constate la situation de blocage, en réponse de quoi il souligne la nécessité d'un vaste projet d’étude
et de recherche. L'opéraisme politique a ainsi échoué dans sa tentative de remettre les intéréts de la classe
ouvriere au centre de I'action du PCI (Filipini, 2011). Les ambitions de Tronti et de son groupe sont pourtant
sérieuses : ils considerent que I'ltalie devient I'épicentre de la révolution en Occident étant donné qu’elle
se trouve « simultanément en présence d’un développement économique capitaliste suffisamment élevé

et d’un tres haut niveau de développement politique de la classe ouvriere » (Tronti, 2016c : 159).

En 1967-1968 commence une révolte étudiante caractérisée par un haut niveau d’intensité et
d'engagement, qui atteindra son point culminant au printemps, comme c’est le cas un peu partout dans
le monde. La croissance de la population étudiante est alors des plus rapides, a plus de 100 %, alors que
les classes prolétaire et moyenne accedent soudainement a I’éducation supérieure (Cavazzini, 2017) : « le
systéme italien d’enseignement supérieur souffrait de surpopulation, d’insuffisance des équipements, et
de contenus obsolétes comme n’importe quel autre en Europe » (Wright, 2007 : 90). Le mouvement
étudiant est mQ par un anti-autoritarisme irrévérencieux qui se moque de toute hiérarchie, autorité et
centre de pouvoir en Italie, a commencer par ceux de l'université et des forces de I'ordre (Ginsborg, 1990 :
303-305). Si le mouvement n’a pas de programme, ses principes sont clairs, a commencer par la
démocratie directe. Les décisions sont prises par des assemblées de masse et les délégués sont révocables.
Le PCl est généralement rejeté par le mouvement. L'influence opéraiste sur ce mouvement est non
négligeable, notamment dans la critique de la condition étudiante, mais aussi dans la conception de

I’étudiant comme force de travail en formation (Guigou et Wajnsztejn, 2018 : 281).

Plus tard en 1968, le mouvement étudiant se détourne des universités et chemine vers les usines.
Commencent d’'importantes luttes ouvriéres, d’abord en périphérie des centres de production, la ou les
syndicats sont moins organisés et plus faibles. Il faut dire que la composition de classe incarnée par
I’ouvrier-masse peu qualifié est toujours d’actualité, la migration des jeunes ouvriers du Sud et du Centre
vers le Nord du pays n’ayant jamais cessé, méme si plusieurs viennent également des régions plus

développées du Sud et d’autres reviennent d'Allemagne, de Belgique et de France (Ginsborg, 1990 : 309-

29



310). Alors que les étudiants abandonnent les universités et commencent a piqueter devant les usines, le
mouvement perd son caractere libertaire et spontané et se concentre sur I'organisation et sur la nécessité

de jeter les bases d'un nouveau parti révolutionnaire :

Comme beaucoup de militants étudiants le découvrirent alors, leurs efforts pour soutenir les
luttes dans l'industrie, et en particulier pour promouvoir le contréle de la base sur celles-ci,
soulevaient fréquemment l'intérét des ouvriers, mais simultanément ['hostilité des
permanents syndicaux défendant jalousement leur “racket” (Wright, 2007 : 97).

C'est le début de ce qu’on appellera le bienno rosso (1968-1969) et du « mai rampant » qui s’étendra
jusqu’a 1977. Le mouvement étudiant de 1968 passe ainsi le flambeau au mouvement ouvrier de 1969 qui
culmine durant I'automne chaud, principalement dans les gigantesques usines FIAT. En avril, une
manifestation contre la fermeture d’une usine de Battipaglia conduit a d’intenses affrontements avec les
forces policieres qui font deux morts parmi les manifestants. Au méme moment, des greves pour la
réduction du temps de travail, pour des augmentations de salaire et pour la réduction de la cadence de
production éclatent dans les usines FIAT de Turin. En juillet, une gréve générale contre les augmentations
de loyer a lieu a Mirafiori. Au mois d’ao(t, au retour des vacances des ouvriers, les greves reprennent de
plus belle : c’est ce que I'on appelle 'automne chaud. Durant trois mois, de septembre a novembre, les
débrayages, manifestations, occupations et perturbations dans les usines pullulent dans nombre de zones
industrielles du pays, la plupart du temps des initiatives décentralisées. La tendance anticapitaliste du

mouvement est trés marquée et apparait comme profonde (Ginsborg, 1990 : 313).

L'un des aspects les plus subversifs du mouvement est de soutenir que les augmentations de salaire ne
doivent plus étre liées a la productivité et qu’ainsi le salaire doit devenir un « facteur autonome »,
indépendant des profits de I'entreprise ou de la conjoncture économique (Ginsborg, 1990 : 314-315). Pour
imposer ces revendications, les ouvriers inventent de nouvelles formes de coordination et de lutte.
Comme dans le mouvement étudiant, les assemblées de masse deviennent les principaux véhicules de
prise de décision sans l'intermédiaire des dirigeants syndicaux pour diriger la lutte. Des formes originales
d’organisation sont mises sur pied, comme les comités unitaires de base (CUB), fortement influencés par
les opéraistes (Balestrini et Morno, 2017 : 271). Les débrayages ne sont plus suspendus durant les
négociations entre la direction et les syndicats, souvent contre la volonté des syndicats. Les greves
sauvages deviennent plus fréquentes et prennent des formes qui produisent une perturbation maximale
du lieu de travail. La coordination de la gréve est décentralisée, entre les mains des principaux concernés

(Ginsborg, 1990 : 315). C’'est aussi I’époque ou les groupes révolutionnaires italiens pullulent, formant

30



ensemble la plus importante nouvelle gauche d’Europe. L'un des plus importants est Potere operaio, formé
d’anciens membres du journal Classe operaia comme Antonio Negri et Sergio Bologna (Cavazzani, 2017),
et il exerce une influence importante sur les CUB et les mobilisations dans les usines, notamment en Emilie-
Romagne, en Vénétie et en Toscane (Wright, 2007 : 97). Tout au long de la période 1968 a 1976, les
groupes de la nouvelle gauche mobilisent plusieurs milliers de militants et ménent une activité incessante
dans le but de créer une conscience anticapitaliste et révolutionnaire généralisée parmi la classe ouvriere
italienne (Ginsborg, 1990 : 313). On le désigne comme le mouvement de I'autonomie italienne a partir de
1973, a la dissolution de Potere operaio (Tari, 2011). C'est aussi I'époque ou se forment des groupes armés

qui multiplieront les attentats dans la décennie qui suit.

Cette nouvelle gauche surestime cependant I'ampleur de I'adhésion a ses idées au sein des masses
ouvrieres et, pour finir, le réformisme ouvrier qui participe a la planification du capital 'emporte. Les
syndicats adaptent leur stratégie durant I'automne chaud et réussissent a tourner le mouvement a leur
avantage : « les syndicats sortiront renforcés par une forte adhésion de nouveaux adhérents » (Guigou et

Wajnsztejn, 2018 : 471).

Au cours de ce « mai rampant » — le plus grand mouvement social de I'Europe occidentale —,
les syndicats s’affranchissent des partis politiques et sont méme tentés de jouer un role
politique, ce qui tend le rapport entre PCl et CGIL. Toutefois, leur processus de réunification
et leur programme de réformes proche de celui du PCl contribuent a accroitre le
rayonnement de ce dernier (Lazar, 1992 : 133).

Des gains considérables sont faits a la signature de nouvelles conventions et les syndicats gagnent en
membership (Cavazzini, 2017 ; Ginsborg, 1990 : 318). La société poursuit la trajectoire tracée par le miracle
économique, bien que de nombreuses structures ouvriéres autonomes et que les nouvelles cultures de

lutte soient demeurées en plusieurs endroits pour la décennie a venir (Ginsborg, 1990 : 342).

Tronti demeure a I'écart durant cette période au moment ou Ouvriers et capital devient une lecture
incontournable au sein de la nouvelle gauche. Malgré son respect et son admiration pour la jeunesse en

révolte a I'’époque, il considére 1968 comme « anti-politique et anti-communiste » et que

détruire l'autorité ne revenait pas automatiquement a une libération différemment humaine,
masculine et féminine, mais pouvait vouloir dire, ce qui s'est avéré par la suite, liberté
spécifique pour les esprits animaux capitalistes, qui piaffaient d'impatience dans la cage
d'acier de la jonction politique-société que, des années vingt aux années cinquante, entre

31



révolution, crises et guerres, le systéeme de pouvoir économique s'était donné comme reméde
inévitable (Tronti, 2009 : 74-75).

Il considére également que

La limite du mouvement de 68 fut d'étre un mouvement spontané : d'ou son caractére
éphémere, sa fonction ordinatrice dans la moyenne-longue période, modernisation sans
révolution. L'opéraisme a été, du moins en Italie, une prémisse fondatrice de 68, mais il a été
aussi en méme temps l'anticipation de sa critique substantielle. 1969 a beaucoup corrigé, et
a bien plus épouvanté. 1969 est le vrai annus mirabilis. 1968 est né a Berkeley et fut baptisé
a Paris. En ltalie, il est arrivé encore jeune et déja mature, entre ouvriers et PCl, précisément
ol nous nous trouvions alors. L'opéraisme a poussé 1968 au-dela de ses prémisses. En 1969,
il n'était pas question d'anti-autoritarisme, mais d'anticapitalisme. Ouvriers et capital se
trouvaient matériellement les uns face a l'autre. La violente réaction de systéeme a
I'ébranlement de '« automne chaud » a bouleversé le mouvement ou, mais c'est la méme
chose, |'a fait dévier (Tronti, 2009 : 32).

Selon lui, « I'antagonisme sauvage du refus du travail ne suffit pas ; il faut prospecter une force politique
organisée qui soit & méme de s’élever jusqu’aux plus hautes sphéres de I'Etat, afin d’occuper les
institutions, prendre le pouvoir et gouverner la société, en affirmant positivement sa propre perspective

et ses propres besoins a elle » (Gallo Lassere, 2018).

Il se met a s'intéresser au mouvement ouvrier américain des années 1930 et au New Deal comme réponse
du capital qui renforce les syndicats, réflexions dont il fait part dans le Post-scriptum autour de quelques
problémes ajouté a la nouvelle édition d’Operai e capital de 1970 (Tronti, 2016c : 353-415). Sur le plan
politique, la classe ouvriére peut étre comptée deux fois : comme une puissance autonome qui impose
des choix politiques grace a son organisation et comme une partie de ce développement qui tend a
I'inclure dans les formes les plus élevées de la médiation politique du capital. L'opposition fondamentale,
structurée comme une négation, est encore une fois moteur du développement réciproque des parties.
De la découle l'impossibilité de déterminer définitivement la paternité des grands processus historiques,
que ce soit le New Deal ou la NEP (Nouvelle politique économique) soviétique, parce qu’elles se présentent
toujours comme un développement dont l'issue est déterminée par la force qui conquiert le controle
politique. Ce qui peut étre considéré comme un tournant pour Tronti est |'apparition du theme de
I"'autonomie du politique, dont « la découverte théorique [...] advient au cceur de I'expérience pratique de
I'opéraisme (Tronti, 2009 : 38). Il considére la possibilité d’un contrdle politique de la classe ouvriére sur

le capital sans avoir a imaginer immédiatement une nouvelle société :

32



les traditions d’organisation des ouvriers américains sont les plus politiques du monde, car ce
sont leurs luttes qui sont les plus chargées de la défaite économique presque totale de
I’adversaire; ce sont celles qui se rapprochent le plus, non pas de la conquéte du pouvoir pour
construire dans le vide une autre société, mais de I'explosion salariale visant a faire du capital
et du capitaliste des éléments subalternes a I'intérieur de cette méme société (Tronti, 2016c :
398).

Les fondements théoriques de l'autonomie du politique sont exposés dans un séminaire tenu en 1972
(Tronti, 2020e) en compagnie de Norberto Bobbio. Le discours s’ouvre sur les années 1960, durant
lesquelles le pouvoir incarné par la classe ouvriére dans |'usine ne s'est pas transformé en pouvoir politique
dans I'Etat. Tronti identifie comme cause de cet échec le retard du politique par rapport au social, terme
entendu au sens large comme tout ce qui dans la société n'est pas le pouvoir politique. Cet échec de la
modernisation de |'Etat a causé un ralentissement dans le développement global du capital. Ce retard de
I’Etat n'est ainsi pas imputable & un présumé retard économique du capitalisme italien, ni & une astuce
stratégique de sa classe politique. Il est plutot né de la maturité du systéme, qui prépare de maniere
autonome des anticorps contre les dommages causés par une croissance trop rapide des conflits. La
manceuvre politique qui peut se greffer sur ce retard fait cependant apparaitre un cycle politique du

capital :

I'existence d'un cycle politique du capital; en d'autres termes, la découverte que son
développement politique a un caractéere cyclique avec sa propre spécificité par rapport au
cycle économique classique du capital lui-méme. A mon avis, il est possible de parler d'un
cycle politique, comme nous avons parlé, a juste titre, au sens marxiste, d'un cycle
économique du capital (Tronti, 2020e).

Ce cycle politique du capital veille a I'autorégulation, a I'autolimitation et a la préservation du capital lui-
méme. Si les Etats-Unis ont répondu a la crise des années 1930 par une relance de l'initiative politique, en
Italie un blocage a été créé. Dans I'un et I'autre des cas, il s’agit de mouvements autonomes par rapport
au cycle économique du capital. Tronti ajoute ainsi un nouveau niveau d’application de la lutte des classes
sur le plan politique. En plus de I'opposition capital-ouvrier, on se trouve avec le rapport mouvement
ouvrier organisé - Etat plus classe politique : « Les ouvriers peuvent combattre le patron, mais pour battre
le capital il faut le parti. En revanche, c'est la lutte qui doit primer. Et c'est dans ce sens que doit primer la
classe » (Tronti, 2009 : 98). Cela multiplie les rapports possibles au sein des classes. Ainsi, « il s'agit de
comprendre que, parmi les différents terrains de lutte qui couvrent I'espace d'une société capitaliste, il y

a aussi la lutte entre le capital et son Etat » (Tronti, 2020e). Cela implique qu’il faut également

33



I'autonomie politique du parti méme par rapport a la classe ouvriére, méme par rapport aux
intéréts des travailleurs. Pourquoi? Précisément parce que, je le répete, lI'importance de la
spontanéité ouvriere diminue qualitativement face a ce projet d'un autre type de conquéte
du pouvoir politique (Tronti, 2020e).

L’autonomie du politique est ce qui permet a la classe capitaliste d’occuper une position de centralité et

donc de stabilité :

Ce capital a toujours a sa gauche la classe ouvriere qui le pousse en avant, le force a se
développer, le menace s'il ne se développe pas ; d'ou cette position de centralité que prend
toute position politique stable du pouvoir capitaliste. Cette solution de centralité présente la
nécessité historique d'une couche politique, d'une couche politique professionnelle a laquelle
est assignée la gestion du pouvoir. Cette couche politique professionnelle doit étre capable
de servir de médiatrice entre ces composantes internes du capital, y compris celle qui est '
interlocuteur antagoniste , qui est bien la main-d'ceuvre ouvriere, la classe ouvriére en général.
De cette exigence de centralité et de cette exigence d'une couche politique professionnelle,
médiatrice, découle la nécessité tout aussi historique, pour ainsi dire, d'un art de la politique,
c'est-a-dire de techniques particulieres de conquéte et de conservation du pouvoir, d'une
science de l'activité pratique collective qui soit séparée de I'analyse de I'action individuelle ou
de l'action des groupes. Une science de l'activité pratique collective ; une science,
précisément, de la politique. D'ou la nécessité d'une analyse sociologique du comportement
des individus, des organisations, des institutions politiques. Toutes ces choses — la politique
subjective, les techniques politiques, la science politique, la sociologie politique — constituent
ensemble I'histoire de la pensée politique moderne (Tronti, 2020e).

Il faut dire que les tentatives de gouvernement de centre-gauche constituent un échec politique majeur
pour I'ltalie. En 1969, la majorité des autres pays industrialisés du monde occidental ont déja réussi a
adapter leurs institutions politiques aux nouvelles exigences du capitalisme mondial. Les mécanismes de
régulation économique, devenus de plus en plus complexes, ainsi que la gestion des échanges
commerciaux, des balances de paiements et des flux monétaires, nécessitent des exécutifs puissants,
aptes a servir efficacement de relais aux principaux centres de décision économique. Mais I'ltalie n’y arrive
pas et ses institutions stagnent méme si les pressions ouvriéres imposant le changement social sont
extrémement fortes (Couffignal, 1978 : 120). Mario Tronti pense que c’est une question de temps avant

que le capital reprenne l'initiative au national comme a I'international pour surmonter ce type de blocage :

Pendant trop longtemps, le capital a manqué d’initiative politique au niveau international.
Pendant trop longtemps, il a manqué ce que I'on pourrait appeler la « grande initiative »,
c’est-a-dire ces rapides élans en avant qui surgissent de temps a autre au niveau capitaliste.
La derniere de ces initiatives fut I'expérience rooseveltienne. C’'est a cet exemple historique
que nous pensons lorsque nous parlons de « I'avancée du terrain politique par rapport a la
société ». Il ne s’agit pas tant d’un précédent historique que d’un cadre particulier dans lequel,

34



sur la base d’un réseau de luttes ouvrieres continuelles (qui la aussi se répéetent et s’épuisent
au niveau de la production), le capital a été contraint de prendre une initiative politique de
caractere général. Cette initiative politique pour stabiliser la situation — surtout en cette
période de grande crise — a réussi du point de vue capitaliste précisément parce qu’elle ne
menacait pas tout le cadre de la situation, précisément parce que les travailleurs manquaient
a ce moment-la d’'un instrument d’organisation existant capable d’anticiper [linitiative
capitaliste, de la changer de l'intérieur, de la conditionner. Aprés cela, le processus s’est
refermé, dans le sens ou l'initiative capitaliste n’est pas restée a ce niveau et ou l'initiative
ouvriére n’a pas fait un bond en avant. Il y a eu un retour en arriere du terrain politique
capitaliste, un bloc de la lutte de classe elle-méme qui a refait les chemins d’avant la crise,
d’avant la révolution — nous voulons concevoir cela aussi comme une des nombreuses
révolutions qui se déroulent au sein des structures capitalistes. Cette grande initiative
politique du capital a fait trop longtemps défaut. Je pense que ce probleme surgira, devra
surgir a un certain moment (Tronti, 2020e).

Ainsi, le capital ne se manifeste pas seulement dans le développement technologique, mais aussi dans les
institutions pour assurer ou relancer son développement (Gallo Lassere, 2018). Cette théorisation de
['autonomie du politique vise la récupération d'un niveau d'action pour la classe ouvriére qui permette
une domination a long terme, contrairement a celle imposée temporairement par les rapports de forces
dans l'usine. Elle permet de damer le pion au capital dans ses efforts de résolution de son propre probléme
de rationalisation. Les nouveaux rapports de classe seront dictés par ceux qui ont guidé et imposé un
dépassement a |'adversaire. L'accent mis sur I'Etat comme nouveau terrain de lutte pour la classe ouvriére
est donc motivé par le souci que le capital puisse reprendre l'initiative politique, recomposant a un niveau
supérieur, sous sa propre hégémonie, la relation entre économique et politique, ce qui renfermerait toutes
les possibilités révolutionnaires pendant longtemps. C’est donc a une réforme de I'Etat que Tronti convie

le mouvement ouvrier :

Je le dis dans le sens de faire de I’Etat une machine productive, d’éliminer les incrustations
bureaucratiques de I'intérieur de I'Etat, d’en faire une machine agile que la classe ouvriére
puisse utiliser — de méme que j’ai toujours pensé au parti de la classe ouvriéere comme a une
arme légére, comme je I'ai dit une fois, c’est-a-dire une structure manceuvrable pour la lutte
politique, quand nous acceptons ce terrain de lutte politique, nous voyons quelque chose
d’étrange — que vous dites tous paradoxal — quelque chose qui est favorable a un projet de ce
type. Nous trouvons un niveau du mouvement ouvrier — c’est-a-dire une organisation
historique du mouvement ouvrier — qui est disponible pour une action de ce type. Si vous y
réfléchissez bien, vous trouvez que, en effet, la structure du moment ouvrier actuel est la
structure qui correspond a ce type de projet politique. Si nous n’avions pas de parti, ni
réformiste ni révolutionnaire, nous aurions plaidé pour la création d’un nouveau parti (Tronti,
2020e).

35



La proposition de Mario Tronti est ni plus ni moins de faire de I'Etat la forme moderne de la classe ouvriére

organisée en classe dominante :

L’Etat moderne, & ce stade, se révéle n'étre rien de moins que la forme moderne de
I'organisation autonome de la classe ouvriere. La classe ouvriere n'établit plus son
organisation autonome sous la seule forme du parti, comme c'était le cas dans le schéma
marxiste, dans la tradition codifiée par Lénine et les bolcheviks. Mais vraiment, si c'est
possible — et si cela ne se révele pas en fin de compte étre aussi une autre utopie, ce qui est
probablement le cas — nous devons faire de I'Etat lui-méme la forme moderne d'une classe
ouvriére organisée en classe dominante, comme partie d'une histoire du capital qui,
naturellement, se poursuit, et qui, pour un moment, n'est pas encore terminée (Tronti,
2020e).

Quand on sait ce qui se produit dans les décennies qui suivent, avec la domination de I'économique sur le
politique a I'Est comme a I'Ouest, au Nord comme au Sud et des instances techno-juridiques sur les
institutions politiques (Bourque, Duchastel et Pineault, 1999), on comprend que I'intuition de Tronti n’était
pas infondée. En 1973, la crise pétroliére et le coup d’Etat de Pinochet posent les bases de ce qu’on

appellera plus tard le néolibéralisme. En Italie,

les ministéres économiques ne parviennent pas a se mettre d'accord sur la facon de lutter
contre l'inflation que la flambée des prix du pétrole et des autres matiéres premieres rend
particulierement dramatique. L'industrie automobile (Fiat) subit de plein fouet le choc et c'est
I'économie italienne tout entiére qui se trouve en danger. La politique déflationniste (taxe sur
les produits de luxe, frein aux importations, crédit a I'étranger) est alors accompagnée de
mesures d'austérité (Attal, 2004 : 263).

Dans un contexte de recul de la DC et de montée de la droite occasionnés par la crise et I’échec des
gouvernements de centre-gauche, d’inflation et de terrorisme, le nouveau secrétaire général du PCl,
Enrico Berlinguer, est amené a formuler une proposition de compromis historique. Pour éviter une cassure
entre la classe ouvriere d’un co6té et la classe moyenne et le sud du pays de I'autre, il propose une politique
de rénovation démocratique fondée sur un compromis entre le PCl et la DC, c’est-a-dire entre « forces qui
rassemblent et représentent la tres grande majorité du peuple italien » (Lazar, 1992 : 139). Cette stratégie,
sorte de réinterprétation de la voie italienne vers le socialisme de Togliatti, porte ses fruits sur le plan
électoral, faisant avancer grandement le PCl aux élections de 1975, qui devient le parti majoritaire dans

plusieurs grandes villes et dans plusieurs régions et talonne la DC (Attal, 2004 : 265).

C’est durant ces années que Tronti commence a enseigner la philosophie politique a I’'Université de Sienne.

Cela lui permet d’approfondir ses recherches sur I'autonomie du politique, notamment sur le réle

36



propulseur de I'Etat monarchique dans la naissance du capitalisme, qui marque une prédominance du
politique sur I'économique, et celle de la stabilisation capitaliste du XIXe siécle, qui donne au contraire
I'illusion d'une subordination constante du politique a I'économique. C’est dans ce cadre qu’il publie un
essai (jamais traduit) sur Hobbes et Cromwell, dans lequel il reconstruit la crise politique qui a donné
naissance au capitalisme, en soulignant comment, dans les périodes de transition, I'économique n'est
jamais autonome par rapport au politique. Au contraire, ce dernier guide le processus et le plie a ses
propres besoins lorsque son élément objectif, identifié & « I'Etat-machine » de Hobbes, rencontre son
élément subjectif, identifié a la « New Model Army » de Cromwell®. Le but de cette recherche est d'établir
un parallele entre la transition vers le capitalisme et la transition hors du capitalisme, en mettant en
évidence le role de I'Etat aux deux extrémités de I'histoire capitaliste : a sa naissance, avec |'ére classique
des monarchies européennes, et a sa fin, avec I'ouverture d'une ére néoclassique a partir des années 1930
(Cavalleri, Filippini et Mascat, 2017 : 29-30). Tronti publie aussi un ouvrage sur Hegel dans lequel il décrit
la normalisation politique du XIXe siecle, qui voit les classes dominantes faire I'expérience de la gestion de
I'Etat, un terrain sur lequel le mouvement ouvrier accuse un retard historique. Pour I'auteur, la philosophie
hégélienne se situe au point médian entre les deux extrémes d'un cycle global du rapport capitaliste-
politique. La croissance du politique en tant que pensée atteint ses plus hauts niveaux, mais ensuite le
terrain politique, et pas seulement sa pensée, est courbée par les vecteurs socio-économiques. La réflexion
hégélienne sur I'Etat est donc importante puisqu’elle articule le probléme du politique autour de la gestion
et non de la rupture du pouvoir, deux moments que la pensée ouvriere doit pouvoir tenir ensemble.

(Cavalleri, Filippini et Mascat, 2017 : 30).

Tronti fait également plusieurs interventions durant les années 1970. Il veut comprendre les nouveaux
sujets sociaux émergents et les nouveaux conflits exprimés par la société italienne dans les années 1970
dans le but de tenter de rapprocher le PCl et les syndicats des tendances anticapitalistes dont le
dynamisme culmine en 1977. C'est cependant un échec, I’hostilité étant évidente de part et d’autre. La
mouvance autonome est réprimée méme dans les villes gouvernées par des communistes (Ginsborg, 1990 :

389). Le PCl, qui veut garder les mains propres et faire vivre le compromis historique, choisit de prioriser

8 La New Model Army est une force armée qui reléve directement du Parlement anglais, organisée par Olivier
Cromwell en 1645. Elle participe a la premiere grande révolution d’Europe alors que le roi Charles 1¢" avait déclaré
la guerre au Parlement d’Angleterre. Cette armée parlementaire differe des armées traditionnelles de I'époque,
chacune financée et organisée autour d’un aristocrate (Gentles, 2022 : 4-17).

37



la lutte au terrorisme, d’extréme-droite comme d’extréme-gauche, et a l'inflation, en appuyant une
politique d’austérité (Lazar, 1992 : 141). Cependant, I'enlévement et I'assassinat d’Aldo Moro en 1978,
président du Conseil et principal interlocuteur démocrate-chrétien du PCl, met fin au projet de compromis
historique et ouvre la porte a une vaste opération de répression sévere des mouvements de gauche. La fin
de ce qui sont appelées péjorativement les « années de plomb » est accompagnée d’une nouvelle attitude
a I'égard de la violence chez la nouvelle génération (Ginsborg, 1990 : 401). La plupart des textes et prises

de parole de Tronti dans les années 1970 n’ont pas été traduits.

La fin des mouvements antisysteme éteint pour Tronti la lueur d’espoir révolutionnaire qui persistait. Ce
gu’il considére comme I'embourgeoisement des masses qui, une fois accompli, oppose la production et la
consommation, s’installe de plus en plus. La classe politique a su répondre aux bouleversements sociaux
grace a la flexibilité que permet 'autonomie du politique, mais elle a perdu le contréle pendant quelques
années sur le social, trés agité contre le systéme. Le mouvement ouvrier organisé s'est montré
théoriquement myope en pensant qu'un développement programmé rationnel et un faible conflit social
étaient suffisants pour la recomposition des forces antagonistes, alors qu'en réalité ils travaillaient dans le
sens de leur intégration au systéme (Cavalleri, Filippini et Mascat, 2017 : 36). L’entrée dans les années

1980 n’augure rien de bon.

1.4 Llafin du vingtiéme siecle

Nous passerons rapidement sur la suite des choses, nous étant déja attardés a I'opéraisme et a
I"autonomie du politique pour comprendre 'origine de la critique de la démocratie politique selon les
indications de Tronti. Permettons-nous de seulement tracer les grands traits du parcours de |'auteur et de

son contexte jusqu’a la formulation de la critique du politique.

En Italie comme ailleurs, le mouvement ouvrier connait une grande débacle dans les années 1980. La
gauche syndicale industrielle, qui avait gagné en hégémonie et en combativité au cours des décennies
précédentes, se voit battue. Emblématique de cette période : en 1980, chez FIAT, plus grande entreprise
privée du pays et site des plus importantes luttes ouvrieres des années 1960 et 1970, la CGIL capitule au
bout de trente-cing jours d’une gréve massive a la suite d’une manifestation monstre composée de
contremaitres, de cadres, de cols blancs et cols bleus qui réclament le retour au travail (Ginsborg, 1990 :
404). S'ensuit une restructuration agressive de I'industrie automobile impliquant la mise a pied de pres de

la moitié de sa main-d'ceuvre ouvriére (Ginsborg, 2001 : 54). Dans les années qui précédent, la répression

38



a raison des groupes armés et de la mouvance autonome qui a été trés dynamique jusqu’a son point
culminant en 1977 (Guigou et Wajnsztejn, 2018 : 444). C'est aussi une période de croissance pour la classe

moyenne qui va de pair avec la tertiarisation de I'économie.

Sur le plan politique, le PClI demeure bon deuxieme comme il I'est depuis le début de la République,
derriere les démocrates-chrétiens qui demeurent au gouvernement (avec les socialistes) pour une
quatrieme décennie. Mais il ne survit pas a la disparition du bloc de I'Est. La soviétologue Rita di Leo
raconte que Mario Tronti, son ami de toujours, lui a reproché de ne pas |'avoir prévenu de ce que
I’expérience soviétique se terminerait ainsi. Le militant communiste a été pris de court par la dislocation
de I'URSS qui se manifeste déja au milieu des années 1980. Il n’a pas vu venir le renversement de I'élite
politique par son élite économique, qui controéle la richesse du pays, afin de se débarrasser des structures
encombrantes du parti dans le cadre du travail manuel (Leo, 2012 : 110-111). Les réformes entreprises par
Gorbatchev déclenchent une série de mouvements d’indépendance nationale et laissent place a une
dissidence affichée. Puis le mur de Berlin tombe, a la suite de quoi le secrétaire général du PCl, Achille
Occhetto, déclare quelques jours plus tard que le parti va changer de nom pour en faire une chose plus
grande et plus belle. Le parti s’en trouve fortement ébranlé. Le cinéaste Nanni Moretti raconte bien les
débats qui ont suivi ce discours dans les différentes sections du parti, que les partisans nomment « la

cosa » (la chose), dans son film qui porte ce titre.

Ainsi, alors que Tronti occupe désormais une fonction importante au PCl au sein du comité central et au
secrétariat de la fédération romaine, il observe de prés ce qui se passe a l'international et essaie de
comprendre. Au dernier congrés de ce qui a été le plus important parti communiste en Occident, Tronti
prend position a la fois contre la « nouveauté » promue par le secrétaire général en vue de la création du
nouveau parti démocratique de gauche (PDS) et la « continuité » défendue par la minorité, qui en vient a
fonder le Parti de la refondation communiste. En 1992, il devient député avec le PDS, qui change de nom
en 1998 pour devenir seulement Democratici di sinistra (DS), changement que Tronti qualifie d’anti-
politique. Il ne deviendra jamais membre de ce parti ni de sa transformation en Parti démocrate en 2007,
méme si quelques années plus tard, en 2013, il deviendra sénateur indépendant, élu sous la banniére de
la coalition de centre gauche. Rappelons-nous que durant cette période et jusqu’en 2001, Tronti est aussi
professeur de philosophie politique a I’'Université de Sienne, aprés quoi il prend la téte du Centro per la

riforma dello Stato, qui hérite des archives du PCI.

39



Mais parlons d’abord des années 1990. Alors que les DC et le PSI semblent préts a gouverner pour la
décennie a venir, I'ltalie connalt une crise démocratique majeure amorcée par des magistrats qui
s’attaquent a la corruption politique et a la gestion clientéliste des services publics (Oberti, 320-321 ;
Ginsborg, 2001 : 283). Les deux partis n’en sortent pas vivants, ce qui a un impact majeur sur le systéme
politique que gouvernait la DC depuis le tout début de la République. Il faut dire que depuis une dizaine
d’années, la « centralité du politique » est séverement critiquée au sein de la population. Nombre
d’intellectuels mobilisent un discours « antipolitique » qui dénonce l'inefficacité et la corruption de la
classe politique (Vauchez, 2009 : 84). Aux élections de 1992, moment ou Tronti est élu pour la premiere
fois, tous les vieux partis reculent de maniére importante dans le pourcentage des votes. En 1993, a la
suite de deux référendums, I'un qui abroge le vote préférentiel et I'autre qui abroge le vote proportionnel
au Sénat, la loi électorale en vigueur depuis les années 1940 est modifiée par I'introduction d’un scrutin
majoritaire a 75 %, brisant ainsi le scrutin proportionnel qui favorisait I'instabilité gouvernementale et

I’'absence d’alternance. C’est la loi connue sous le nom de Mattarella.

Ce grand ménage laisse la place a une vague de technocrates dans le jeu politique, qui arrivent avec le
projet de réforme de I'Etat et d’imposition des standards inspirés par la nouvelle gestion publique
(Vauchez, 2009 : 85). Cela va de pair avec I'entrée de I'ltalie dans I'union monétaire européenne, avec le
traité de Maastricht qui force le pays a se soumettre a des normes strictes en matiére de gouvernance
économique et de priorité I'efficience sur I'équité (Ginsborg, 2001 : 309). Enfin, c’est I'arrivée dans I'aréne
politique de Silvio Berlusconi, magnat des médias télévisés, qui entre au gouvernement pour la premiere
fois en 1994, de méme que des partis populistes comme Forza Italia, mais avant lui la Ligue du Nord. Il
importe de souligner que durant ces années, les importantes coupures menées par le gouvernement, dont
la réforme des pensions de retraite, donnent lieu a une mobilisation massive qui le force a reculer. Il n’est
pas inintéressant non plus de mentionner que c’est sous un gouvernement de centre gauche arrivé au

pouvoir en 1996 que les mesures en vue de conformer I'ltalie au traité de Maastricht sont mises en place.

C’est dans ce contexte que le cheminement intellectuel de Tronti prend un tournant majeur, passant d’un
effort d’analyse et de proposition pour favoriser la révolution ici et maintenant a un effort de
compréhension des raisons profondes de la défaite. Avec le langage de la théologie politique et de
I"'anthropologie politique, les yeux rivés sur le passé, il recherche également les contradictions propices a
retrouver des possibilités révolutionnaires, en adoptant de plus en plus la posture du « révolutionnaire

conservateur » (Tronti, 2021a : 165). Il emprunte le langage de la théologie politique a Carl Schmitt selon

40



qui les concepts fondamentaux de la théorie moderne de I’Etat sont des concepts théologiques sécularisés,
par exemple le souverain en politique correspond a Dieu dans la théologie, I'état d’exception en droit
correspond au miracle dans la religion, et la volonté souveraine du peuple correspond a la providence
divine dans la théologie (Schmitt, 1988 ; Tronti, 2015). Il parcourt ainsi différents theémes comme la
différence, I'opposition entre la politique et I'histoire, entre I'utopie et la prophétie, entre le destin et la

liberté. Mais commengons par sa compréhension de la fin du mouvement ouvrier.

1.5 Conclusion

Il'y a quelques éléments a retenir de cet exercice de généalogie pour comprendre les origines de la critique
de la démocratie politique. De la période opéraiste, il faut d’abord souligner une critique de I'intérét
général et de la volonté générale. Tronti croit qu’il faut qu’une partie du tout soit en conflit avec I'ensemble
du tout pour aspirer a s'imposer comme tout. La classe qui aspire a étre dominante joue ce role. La
composition de classe est la partie des ouvriers dont la subjectivité est antagoniste a la société capitaliste,
par son refus d’étre du capital variable, c'est-a-dire son refus du travail sous différentes formes. La classe
capitaliste s'impose comme classe dominante en reproduisant I'ensemble d’une société articulée a partir
de l'usine. La classe ouvriére comme minorité se trouve a la fois dans la société, comme faisant partie elle,
et contre la société. L'idée de représenter le peuple dans son ensemble au nom d’un intérét général serait,

en ce sens, démocratique et antirévolutionnaire.

De l'autonomie du politique, il faut surtout retenir I'idée de la classe ouvriere a organiser en classe
dominante et dirigeante. La classe capitaliste est poussée par la classe ouvriére en lutte a structurer le
développement et a moderniser la société, mais conserve une position centralisée qui lui permet de
maintenir sa stabilité comme classe dominante. Alors que I'Etat bureaucratique et clientéliste italien
empéche la classe ouvriére fortement mobilisée d’'imposer des réformes sociales par le bas, le capital
n’arrive pas non plus a utiliser I’Etat pour moderniser ses infrastructures industrielles et sortir de la crise.
Puisque le capitaliste collectif est en conflit avec son Etat, il va nécessairement un jour ou l'autre le
moderniser pour atténuer, voire anéantir les blocages. Il semble que Mario Tronti voyait venir un éventuel
néolibéralisme qui réduirait les capacités de I'Etat et le dépolitiserait. La classe ouvriére s’en trouvera

désarmée face au capital.

41



CHAPITRE 2
LA METHODE DE LA CRITIQUE

2.0 Introduction

« Je pense que le moment est vraiment venu de passer a une critique de la démocratie » (Tronti, 2005 :
15) : ainsi Tronti annonce-t-il les bases de ce qui deviendra sa principale préoccupation de recherche pour
les décennies qui suivent. Il en précise le terme : « si nous devions inventer toute la définition, nous
devrions dire : pour la critique de la démocratie politique » (Tronti, 2007). Pour I'auteur, |'expression est
en « assonance » avec la « formule » de la critique de I'’économie politique de Karl Marx : « [e]mployer la
critique, c'est assumer non seulement la formule, mais aussi la méthode » (/bid). L’auteur a bien sir sa
compréhension propre de cette méthode critique, qu’il importe de clarifier avant d’expliquer comment il

la transpose a la démocratie comme objet.

Nous présenterons dans ce chapitre notre compréhension de la critique de la démocratie politique en
nous concentrant sur la méthode. Il est difficile de trouver dans les écrits de Tronti I’exposé d’une approche
claire, d’autant plus qu’il assume une écriture fragmentaire, de procéder « par fragments, ajouts,
ajustements et renvois, jusqu’a ce que I'on voie émerger de I'abysse des références I'unum de la figure de
ce qui sauve » (Tronti, 2019 : 30). Selon lui, « on ne peut aujourd’hui plus penser et écrire autrement que
par fragments, le monde d’hier ayant éclaté en mille morceaux que personne n’est actuellement en
mesure de rassembler » (Ibid : 312). Il importe ainsi de préciser les termes avancés par |'auteur pour bien
saisir 'esprit de son approche. Pour ce faire, nous allons tracer les contours méthodologiques de la critique
marxienne, ce qui permettra d’expliciter les bases trontiennes de la critique de la démocratie politique.
Nous terminerons sur I'opposition entre histoire et politique développée par I'auteur, de méme que par

la délimitation historique de son étude.

2.1 Llacritique de I'’économie politique

La critique de I'’économie politique traverse la quasi-totalité de I'ceuvre de Marx. Ce dernier en pose
d’abord les bases dans ses cahiers qui deviendront les Manuscrits économico-philosophiques de 1844,
stimulé par I'« Esquisse de la critique de I'économie politique » publiée dans les Annales franco-allemandes
par son compagnon Engels (Rubel, 1974 : 306). A I'époque, la méthode tient dans un « erkldren » qui

signifie « a la fois déclarer et expliquer » (Ranciére, 2014 : 86). Selon Jacques Ranciére, cette premiére

42



approche explicative consiste en I'exposition des faits « pour ce qu’ils sont », de « I'expérience humaine

telle qu’elle se donne », afin que ces faits deviennent connaissances par leur formulation :

Le role de la critique est de dire ou de lire [...] la contradiction, de la déclarer pour ce qu’elle
est. Qu’est-ce qui établit sa différence avec I'énoncé ordinaire, qui lui permet d’étre critique ?
C'est qu’elle percoit, derriere ces contradictions, une contradiction plus profonde, celle
gu'exprime le concept d'aliénation (/bid : 86).

Puis, cette approche a évolué et s’est complexifiée au fil de ses lectures et notes jusqu’a prendre une place
prédominante dans son ceuvre. Isabelle Garo donne une définition englobante de I'approche de la critique

de I'’économie politique :

elle ne désigne pas seulement I'examen polémique des théories de I'économie politique, mais
une redéfinition des conditions de la compréhension de I'histoire humaine. La critique de
I'économie politique est donc le nom propre de |'analyse matérialiste et dialectique de cette
histoire, en tant qu'elle inclut une étude des théories existantes et, plus généralement, une
étude de la formation des représentations. A ce titre, réfléchissant ses propres conditions
d'émergence ainsi que la méthode de son développement et le statut de ses catégories, la
critique de I'économie politique se présente aussi comme une critique de la philosophie (Garo,
2000: 314).

Tronti précise la méthode de Marx qu’il désire faire sienne, celle qui formule « la structure de son ceuvre
majeure, Le Capital, ainsi que de toutes les études qui l'ont précédée, qui sortiront sous le nom de
Grundrisse » (Tronti, 2007). Mais Marx lui-méme est plutét avare quand vient le moment d’expliquer sa
propre méthode. Dans la « Postface a la deuxieme édition allemande », il cite longuement un certain I. I.
Kaufmann qui décrit avec précision son approche, a qui il concede la justesse de sa compréhension de la
dialectique (Marx, 1993 : 15-17). Cependant, selon Isabelle Garo, cette méthode « n'est pas a chercher [...]
dans quelque texte méthodologique que ce soit, mais bien dans le mouvement méme de la recherche qui
conduit des premiéres aux dernieres ceuvres, et plus encore dans |'organisation interne de ces derniéres
ceuvres » (Garo, 2000 : 263). Qui plus est, comme le précise Emmanuel Renault, on ne retrouve dans ces
écrits non pas une, mais plusieurs critiques de I'économie politique qui découlent de « différentes
reformulations d’ensemble de sa problématique » : « L’idée de critique de I’économie politique prendra
des sens différents selon qu’elle sera interprétée a la lumiere des Manuscrits de 1844, des Grundrisse ou
du Capital » (Renault, 2014 : 184). Dans le méme sens, plutdot que de parler de rupture entre un jeune

Marx et un Marx de la maturité, Kaveh Boveiri avance qu’il y a un rapport complémentaire entre deux

43



approches, entre la méthode de I'enquéte qu’on retrouve dans les Grundrisse et la méthode de

I’exposition qu’on retrouve dans Le Capital (Boveiri, 2024 : 144-145).

On peut penser que Tronti se rapproche de I'interprétation de Galvano Della Volpe, dont il est un lecteur
attentif. Selon le philosophe italien, c’est dans I'Introduction a la critique de I’économie politique de 1857
gue Marx élabore sa méthode a partir d’'un modele critique développé dans le « Manuscrit de 1843 »,
aussi appelé la Critique du droit politique hégélien. Della Volpe tire de sa lecture de I'Introduction de 1857

les contours méthodologiques de la critique de I'économie politique :

la structure logique, c'est-a-dire gnoséologique, de la loi économique marxiste est bien
symbolisée par le cercle méthodologique concret-abstrait-concret, ou cercle de Ia
fonctionnalité réciproque de la matiére et de la raison (induction qui est déduction et vice
versa) : cela signifie qu’en économie I'abstraction déterminée se substitue a I'abstraction
indéterminée, aprioriste, et vicieuse, utilisée par I'’économie bourgeoise. Et cela signifie, sub
specie logicae, la méthode historico-sociologique de I'économie marxiste, c’est-a-dire la
critique de I"économie politique (Della Volpe, 1977 : 169-170).

Marx partirait ainsi de faits concrets pour développer ses hypothéses et concepts abstraits avant de revenir
vers l'explication du présent concret et la validation des hypothéses. Il n’aurait ainsi pas besoin
d’abstraction indéterminée et aprioriste comme ce qu’il appelle les « robinsonnades », mythes d’un
homme isolé préexistant la société, ce qu’il reproche a I'’économie politique bourgeoise. Della Volpe

précise ainsi :

Sans recourir aux métaphores, la structure logique de la loi économique congue de fagon
marxiste comprend : a) le concret ou donné problématisé (instance historico-matérielle) ; b)
I’hypothése, ou institution de moyennes normatives (non posées dans |'absolu) a partir des
antécédents ou conditions du donné qui en résulte (instance historico-rationnelles) ; c) le
critere de la pratique qui valide, c’est-a-dire vérifie, I’'hypothese en la transformant en loi
(instance derniere de la fonctionnalité réciproque, dans I'ordre historique, du donné et de
I’hypothese, de la matiére et de la raison, de I'induction et de la déduction) (Ibid : 170).

Tronti résume cette méthode simplement ainsi : « parcourir toute |'histoire des doctrines, des économistes
classiques a la Vulgédrékonomie, avec la critique des apparences idéologiques mais aussi avec |'assomption

du noyau de réalité qui les exprime » (Tronti, 2001 : 14). Il précise encore :

quand Marx a formulé la critique de I'économie politique, comme nous le savons, il prenait
en charge toute la tradition théorique de I'économie politique, il est passé par la et a fait le
grand travail de lecture des textes des économistes classiques. Il I'a fait dans un double sens :

44



il a critiqué cette élaboration, mais a en méme temps assumé la substance du discours [...]. ll
y avait ce double niveau : s'engager dans quelque chose qui dérive d'une longue histoire
moderne signifie le critiquer et le faire sien (Tronti, 2007).

S’il propose de reprendre la méthode de Marx, Tronti en souligne également la limite. Il avance que
I"approche marxienne procede a une critique « sans parvenir a s'échapper de I'économie politique elle-

méme » :

Pour donner la dimension des problémes que nous devons affronter aujourd'hui, je dis que,
pour nous, la critique de I'économie politique signifie qu'il ne peut y avoir d'économie
politique alternative. Le fait que, de Marx, vienne une recherche continue d'une autre
économie politique a été fondamentalement |'un des handicaps que la tradition marxiste et
ensuite la tradition du mouvement ouvrier ont assumé (/bid).

Emmanuel Renault précise la logique de cette continuité : « Plutdét qu'une rupture avec I'économie
politique, Marx a revendiqué une continuité avec ce que |'économie politique contenait, a ses yeux, de
scientifique, a savoir ce qu'il identifie comme la tradition de I'économie politique classique » (Renault,
2000 : 162). Bien sdr, comme le précise Karl Korsh, cette substitution est faite dans I'optique de rupture

dans le développement du mode de production capitaliste :

Cette critique nouvelle marque tout autre chose encore qu'une simple transition d'une phase
moins développée a une phase plus développée. Il s'agit bel et bien d'une mutation de I'objet
de la science économique, d'un changement de la classe qui jusqu'alors avait été I'« objet »
de I'économie politique. Et, par surcroit, il s'agit désormais non plus de viser a « développer
» le mode de production bourgeois, mais de I'abattre. Telle est la raison essentielle qui amena
Marx a qualifier son principal ouvrage économique de « critique de ['économie
politique » (Korsh, 2002 : 117).

Della Volpe va dans le méme sens en présentant I'aspect substitutif de la critique marxienne dans la
mesure ou elle consiste a remplacer «la structure vicieuse de cette “dialectique spéculative”,
“métaphysique” de I'économie politique bourgeoise [...], cette capacité de mystification inhérente a la
doctrine économique bourgeoise en tant que métaphysique de I'’économie, théorie, de nature aprioriste,
des faits historico-économiques » (Della Volpe, 1977 : 173-174). Marx y opposerait une « méthode
“scientifiquement correcte”, c’est-a-dire essentiellement procéder a des abstractions (sans lesquelles il
n’y a ni pensée ni connaissance d’aucune sorte) en partant du “concret” (das Konkrete), “du sujet réel”,
gu’est en l'occurrence une “société déterminée”, historique » (/bid : 161-162). Cette volonté d’identifier

une société déterminée et historique comme sujet réel est centrale dans I'approche de Tronti : « Le monde

45



d’hier qui était aussi notre monde, mon monde, est fini, mais dans le nouveau monde, les traces de I'ancien

restent. Il faut retrouver ces traces et les utiliser » (Tronti, 2016d).

C’est donc a la fois en reprenant la formule et la méthode de la critique marxienne, mais aussi dans une
tentative de la dépasser, que Tronti va poser les bases de sa critique de la démocratie politique : « Ce qui
a fait défaut c’est une critique marxiste de la politique moderne qui ait été a la hauteur de la critique
marxienne de I'’économie politique » (Tronti, 2000 : 49). Et c’est a une démarche a la hauteur qu’il nous

convie.

2.2 Llacritique de la démocratie politique

Ainsi, comme le comprend Matteo Mandarini, Tronti suit les conseils de Marx en prenant au sérieux « les
penseurs réactionnaires » de maniére a « les mettre au travail en fusionnant les penseurs bourgeois avec
la pensée marxiste », ce qui implique de « les faire travailler dans un cadre marxiste tout en leur
permettant d'informer ce cadre, car c'est en grande partie dans la tradition réactionnaire que la centralité
du politique — le pivot autour duquel tourne la pensée de Tronti — est pensée le plus en profondeur »
(Mandarini, 2008 : 176). Il s’agit donc de s’approprier les penseurs classiques de la démocratie, d’en faire
une lecture attentive puis une critique de maniére a opérer un dépassement dialectique hégélien,
aufhebung, comme Marx I'a fait autant avec les classiques de I'économie politique que sont Smith et

Ricardo qu’avec les vulgaires que sont Malthus et Say, de maniére a expliquer la problématique du présent.

Tronti avance que « Marx nous a appris a lire le capitalisme dans le Gesamtprozess de son développement
incessant, fait de crises périodiques » (Tronti, 2021a : 159). Or, les crises chez Marx sont, selon Frangois
Chenais, « les moments ou ce mouvement de reproduction et de valorisation du capital se heurte a des
obstacles dont il est lui-méme I'origine et ol il connait une phase de recul de I'accumulation plus ou moins
profonde et longue » (Chenais, 2014 : 116). Ainsi en serait-il pour la démocratie, selon I'hypothése
trontienne, pour laquelle les moments de crise appellent la critique : « Ces moments arrivent toujours, ils
arrivent lorsque les conditions objectives du theme rencontrent les dispositions subjectives de ceux qui le
regardent, de ceux qui I'analysent » (Tronti, 2005 : 15). Il faut procéder a cette critique dans la mesure o,
pour lui, la crise de la politique moderne « doit d'abord étre introduite dans la conscience de la partie
adverse, afin de pouvoir la surmonter efficacement a la fin » (Tronti, 2019 : 198). On retrouve ici I'intuition
de I'autonomie du politique, selon laquelle il est possible de prendre l'initiative lorsque le capital fait face

a un blocage d{ au décalage entre les institutions politiques et le social.

46



La démocratie comme objet, dans la démarche de l'auteur, comprend « institution plus théorie ;
constitution plus doctrine » (Tronti, 2005 : 15). Son hypothése générale, c’est que « ce concept pratique,
ce nceud théorico-pratique qu'est la démocratie, s'effiloche déja au départ vers la conclusion que nous
connaissons a ce stade, au point que la démocratie des modernes, dans ses principes et ses réalisations,
nous pouvons maintenant la juger a ses résultats » (/bid : 17). Cela implique de considérer la démocratie
comme « une puissante construction, articulée dans des formes juridiques, politiques et étatiques, qui a
grandi et changé au sein de sa propre histoire, qu'il faut posséder avec les outils d'une autre raison, afin

d'en hériter, en la combattant » (Tronti, 2001 : 14).

L'objectif de la critique doit inclure une déconstruction du théme :

En débarrassant le champ des décombres conceptuels qui se sont accumulés autour de l'idée
et de la pratique de la démocratie, afin que notre discours puisse reprendre de maniere plus
constructive et méme plus orientée vers la conception, en identifiant les étapes ultérieures,
en particulier en ce qui concerne cette étape cruciale qui consiste a construire le sujet de la
démocratie (Tronti, 2005 : 15).

La reprise de la formule de déconstruction est une facon renouvelée de conjuguer Marx avec Nietzsche,
comme Tronti le fait depuis des décennies. Elle consiste, selon une conception derridienne, a « pratiquer
[par un double geste, une double science, une double écriture] un renversement de I'opposition classique
[de deux termes] et un déplacement général du systéeme », opération impliquant « une hiérarchie et
I'ordre d’une subordination », de maniére a se donner « les moyens d'intervenir dans le champ des
oppositions qu'elle critique et qui est aussi un champ de forces non-discursives » (Derrida, 1972 : 392-393).
En se référant a cette méthode qui n’en est pas une (Derrida, 2014 : 1099), Tronti se laisse aussi I'espace
et la flexibilité nécessaires pour débroussailler le theme : « Pas de prémisses méthodologiques. Elles ne
servent qu’a se protéger des possibles exces de la pensée. La n’est pas notre probléme. Nous n’avons rien

a perdre que nos chaines idéologiques » (Tronti, 2019 : 187).

Plus concretement, Tronti invite ainsi a parcourir « I'histoire des théories, du constitutionnalisme libéral a
la souveraineté populaire, en saisissant leur fonctionnalité pratique pour les appareils du pouvoir, mais
aussi en utilisant intellectuellement la complexité médiatrice des structures institutionnelles » (Tronti,
2001 : 14). Il précise cependant qu’une reconstruction critique des philosophies de la démocratie est
« nécessaire mais insuffisante ». Pour compléter la démarche, « Il faut y ajouter et y méler I'analyse, en

progrés/régression, de la société démocratique. Et y ouvrir une frontiére de recherche anthropologique,

47



en utilisant de maniere non subalterne tous les instruments a disposition, de la psychologie de masse a la

biopolitique » (Tronti, 2019 : 191).

On retrouve ici la méthode logico-historique exposée par Della Volpe, qui implique :

1. de n’avancer que selon le cercle concret-abstrait-concret ou d’induction-déduction, pour éviter

I'usage des concepts « indéterminés », « non fonctionnels » [...] ;

2. de partir toujours de ce « résultat » (d'un processus historique) qu’est le présent ou « concret »,
c’'est-a-dire ensemble formé du « général » ou commun-a-d’-autres-époques, et du « spécifique »

et du problématique [...] ;

3. dedécouvrir les raisons ou les causes du présent dans ces catégories « générales », ou communes-
a-d’autres-époques [...], qui ne sont pas de simples précédents chronologiques du présent, mais
qui sont des précédents « non accidentels », et donc essentiels du présent et de sa problématique,
de vrais antécédents historiques — parce que ce sont des antécédents logiques — du présent qui
en découle, lequel est ensuite producteur, non pas d’une simple chronique, mais d’une histoire
future, a travers la réalisation dialectico-pratique, que nous verrons, de ces instances théoriques

qui rassemblent et déja développent [...] I'histoire passée (Della Volpe, 1976 : 37).

En effet, I'aller-retour qu’il veut opérer entre les appareils de pouvoir et les théories de méme que la
perspective historique qui structure son approche en vue de comprendre les problemes actuels des
sociétés démocratiques et d’en expliquer le présent y est tout a fait conforme. Cependant, Tronti n’aspire

pas a substituer une démocratie corrigée a cette démocratie en crise.

2.3  La «vraie démocratie »

Tronti se refuse donc a corriger la démocratie ou a chercher une alternative a la démocratie bourgeoise,
comme Marx a corrigé I’économie politique pour en découvrir des lois véritables. Il propose au contraire
« une critique totale, fondamentale » : « pour une critique de la démocratie politique présuppose la non-
possibilité ou l'impossibilité d'une démocratie politique alternative » (Tronti, 2007). Il s’agit la non
seulement d’une distinction avec la méthode critique de I’économie politique développée par Marx, mais

aussi avec la critique de I'Etat démocratique formulée par ce dernier en 1843 dans sa Critique du droit

48



politique hégélien selon laquelle « dans la vraie démocratie I'Etat politique disparaitrait » (Marx, 1975 :
70). Sur cette question, Tronti est clair : les systémes démocratiques contemporains « ne doivent pas étre
lus comme la “fausse” démocratie face a laquelle il y aurait ou devrait y avoir une “vraie” démocratie, mais
comme l'inversion de la forme idéale, ou conceptuelle, de la démocratie : méme dans ce cas, il est

impossible de sauver ce concept de sa réalisation effective » (Tronti, 2005 : 17).

C’est a cet idéal de communauté ol I'Etat est superflu a la vie politique démocratique que référe Marx,
mais plus encore au « conflit structurel entre la logique de IEtat d’une part et la logique de la démocratie
de I'autre » (Abensour, 2012 : 229). Dans ce manuscrit, Marx critique effectivement a la fois la bureaucratie,
comme « tissu d’illusions pratiques » et comme « l'illusion de I’Etat, illusion politique », et la démocratie
représentative avangant qu’« [en] devenant représentation, imagination, illusion, représentation — le
peuple représenté c'est-a-dire les états, qui, en tant qu'il est devenu une puissance particuliéere, se trouve
aussitot en séparation d’avec le peuple réel » (Marx, 1975 : 121). D’aprées Isabelle Garo, le probleme
formulé par Marx peut se résumer ainsi : « comment penser une démocratie sociale participative sur les
ruines de la démocratie politique représentative ? » (Garo, 2001 : 103). Selon I'interprétation de Miguel
Abensour, la conception marxienne de 1843 de la démocratie « n’est pas tant I'accompagnement d’un
processus qui entraine la disparition de I'Etat, dans un espace somme toute lisse, sans aspérité, que
I'institution déterminée d’un espace conflictuel, d’un espace contre, d’une scéne agonistique sur laquelle
s’affrontent les deux logiques antagonistiques, se déroule une lutte, sans répit, entre I'autonomisation de
I’Etat en tant que forme et la vie du peuple en tant qu’action » (Abensour, 2012 : 230), ce que l'auteur

appelle la « démocratie insurgeante », celle que I'Etat démocratique réprime.

La démarche trontienne est également en opposition avec le « projet de la multitude » de Hardt et Negri
qui revendique « une société démocratique globale, ouverte » et « se donne les moyens de réaliser ce
désir », dans un contexte ou la « possibilité de la démocratie est aujourd'hui assombrie et menacée par un
état de guerre qui semble permanent et généralisé » (Hardt et Negri, 2004 : 5). Elle s’éloigne aussi bien
sar de la définition d’une nouvelle conception de la démocratie, comme le fait Nancy Fraser avec la
démocratie radicale, qui s’emploie a repérer et a éliminer « I'inégalité sociale et la non-reconnaissance de
la différence » et dont la réalisation dépend de « la redistribution économique et la reconnaissance
multiculturelle » (Fraser, 2005 : 28). Ou encore avec l'idée de « démocratie radicale et plurielle » de
Chantal Mouffe et Ernesto Laclau comme « extension des luttes démocratiques pour I'égalité et la liberté

a un plus grand nombre de rapports sociaux » (Laclau et Mouffe, 2019 : 20). Ces tentatives de

49



renouvellement ou de redéfinition comprenant I'ajout de qualificatifs marque méme, selon Tronti,

I’affaiblissement du concept :

la démocratie est devenue une idée faible. A tel point que « démocratie » est un nom qui a
toujours besoin d'adjectifs qualificatifs, et quand un nom doit étre défini par des adjectifs,
c'est le signe d'un manque d'autonomie conceptuelle. En effet, on dit aujourd'hui démocratie
libérale, démocratie socialiste, démocratie progressiste ; on améme dit démocratie totalitaire,
et ainsi de suite : autant d'éléments qui indiguent un affaiblissement du concept (Tronti, 2005 :
17).

Il rejoint ainsi en partie Chantal Mouffe, pour qui « [l]e signifiant “démocratie” fonctionne maintenant
comme horizon imaginaire ou viennent s’inscrire des revendications extrémement disparates, et le
consensus qu’il semble indiquer risque bien d’étre une illusion », le tout dans un contexte de « victoire
définitive de la démocratie libérale » alors qu’« on sait de moins en moins de quoi on parle » (Mouffe,

1992 : 83).

Il n’y a pas chez Tronti cette recherche téléologique d’'une « démocratie au-dela du libéralisme » (Breaugh
et Dupuis-Déri, 2009). Ce qu’il considere comme la vraie démocratie, c’est la société démocratique telle

gu’elle est, avec ses institutions et son histoire qui méne a la victoire de la démocratie libérale a la fin.

2.4  La démocratie politique réalisée

La vraie démocratie référe ainsi sous sa plume a ce qu’il appelle la « démocratie réalisée ». C'est sur ce
point que Tronti défend le réalisme de son approche. Pour lui, on doit parler de « démocratie réelle »
comme on a parlé de « socialisme réel », qui n'indique pas une réalisation particuliére du socialisme
ouvrant la possibilité d'un socialisme idéal « différent de celui qui avait dégénéré » (Tronti, 2019 : 189). Le
socialisme a tellement été incarné dans cette réalisation qu’il ne peut étre rien d’autre : « Il n'y a pas de
récupération possible de I'ordre symbolique qui était évoqué par ce mot ; il n'est pas possible de le
détacher de la réalité qui l'incarnait » (Tronti, 2005 : 17). Il ajoute que « la forme de réalisation d'un idéal
est toujours si forte, a une telle puissance en elle-méme qu'elle ne permet aucune autre alternative de

caractere idéal » :

nous ne pouvons plus parler de socialisme, parce que c'est un mot qui s'est consumé dans
une réalisation historique qui I'a effectivement aboli comme possibilité idéale. La prise de
conscience de I'histoire a un pouvoir invincible avec lequel nous devons toujours compter. Et
nous ne pouvons pas sauver l'idée de sa réalisation déja donnée » (Tronti, 2007).

50



Le « temps d’un usage différent du concept a expiré. La puissance de celui qui se I'est approprié, disons-
le, a ses fins propres, est trop forte. Il est désormais plus difficile d’exproprier les propriétaires de I'idée

gue d’en imaginer/projeter une nouvelle » (Tronti, 2019 : 189).

Tronti croit qu’il en va de méme pour les systémes démocratiques contemporains. Cette démocratie réelle
est la démocratie américaine, née aux Etats-Unis et exportée dans les autres pays par la guerre, y compris
en Europe : « |I'exportation de la démocratie n'est pas quelque chose d'aujourd’hui, c'est quelque chose
que les Etats-Unis ont toujours fait » [...] ils « ont toujours exporté la démocratie par la guerre » (Tronti,
2007). Pour Tronti, la démocratie a été exportée sur le continent européen durant la Deuxieme Guerre
mondiale. Cette association entre la démocratie et la guerre est en opposition directe a la these de Negri

et Hardt selon laquelle la « guerre a toujours été incompatible avec la démocratie » :

Aujourd'hui, alors que I'état de guerre n'est pas seulement global mais aussi durable, et que
I'on n'en voit nulle part la fin, la démocratie se trouve a nouveau suspendue, mais de facon
indéfinie si ce n'est permanente. La guerre revét un caractére généralisé, étouffant toute vie
sociale et produisant son ordre politique propre. La démocratie semble ainsi totalement hors
de portée, ensevelie sous les armes et les régimes sécuritaires de I'état de guerre global dans
lequel nous vivons (Hardt et Negri, 2004 : 5).

Cette réalisation de la démocratie a une histoire qui se déroule au XXe siecle. Il importe de préciser que la
démarche de Tronti s’intéresse a la « démocratie des modernes » et non a la démocratie antique : « Le
discours sur la démocratie des anciens ne nous intéresse pas, il nous égare ; c'est le discours sans cesse
reproposé sur la démocratie de la polis grecque et ainsi de suite » (Tronti, 2007). La démocratie qui
I'intéresse se situe dans le développement de la pensée moderne qui constitue un « passage du libéralisme
a la démocratie, du XIXe au XXe siecle : du capitalisme de libre concurrence au systéme du capital social »

(Ibid).

Tronti considére que I'« histoire de la politique moderne est I'histoire de |'exercice du pouvoir, sous ses
différentes formes » (Tronti, 2019 : 111). Ainsi ce passage coincide avec la « formule de I'Etat
interventionniste dans I'économie, avec I'Etat social, qui a connu le plus grand développement de la
démocratie politique » (Tronti, 2007). Le pouvoir change de forme, alors que I'Etat libéral répondait au
besoin d’un capitalisme de la libre concurrence, I’Etat démocratique répond a celui du welfare. Puis, aux

révolutions et luttes ouvrieres s’est imposée une solution totalitaire provisoire du fascisme et du nazisme

51



a lissue de laquelle la « synthése de la démocratie libérale a établi la domination de la production

capitaliste » (Tronti, 2009 : 140-141).

C’est cette période que Tronti a nommeé le « Grand vingtieéme siécle », référence a la nébuleuse « Grande
politique » nietzschéenne, qui « embrasse I'ensemble de ce que Nietzsche percevait comme la civilisation

en devenir, I'Europe du futur, a la construction de laquelle, destin, il voulait participer » (Giroux, 2003) :

Lorsque, dans la premiere moitié du siecle, la politique a été réduite a la lutte pour le pouvaoir,
ou a une décision quant aux formes du pouvoir, dans les grands totalitarismes et dans les
grandes guerres, c’était aussi I’époque de la soi-disant « grande politique », époque politique
par excellence (Tronti, 2019 : 100).

Le vingtieme siecle, siecle politique par excellence : pensée vécue, existentiellement et
politiquement, et histoire pensée, a des hauteurs vertigineuses (lbid : 226).

Cette période des « guerres civiles mondiales » commence avec la Grande guerre et s’étend jusqu’au XXe
congres du Parti communiste de I'Union soviétique, 1914-1956, intervalle durant lequel « la société
capitaliste et I’histoire moderne ont vécu un rapport critique, de différence, de contradiction et de conflit »
(Tronti, 2000 : 22). Durant la paix de cent ans qui la précéde, c’est la lutte des classes qui assure la survie
de la politique, en traduisant la guerre en politique, en remplissant la premiére une fonction civilisatrice
de la guerre en la remplagant et en la niant (lbid : 31). On remarque ici le renversement de la formule de
Carl von Clausewitz selon laquelle « La guerre n’est que la continuation de la politique par d’autres
moyens » (Clausewitz, 1955 : 67) ; pour Tronti, c’est plutét la politique qui est la continuation de la guerre

par d’autres moyens.

C'est a partir de la guerre, puis de la crise qui était aussi une conséquence de la Grande Guerre, que le
processus des démocraties occidentales a commencé. En 1914, le capitalisme apparait comme ce qui porte
la guerre en son sein. L'Etat libéral entre en crise immédiatement aprés la Premiére Guerre mondiale,

« une sorte de crise globale de I'Etat », qui provoque deux orientations du probléme de la démocratie :

L'une se situe au sein du totalitarisme et est celle de la nationalisation des masses, la ou la
démocratie politique a toujours a voir avec le concept historique des masses. L'autre
orientation est la socialisation des masses, qui s'est inspirée, apres la Premiere Guerre
mondiale, de la révolution ouvriére en Russie et, plus tard, en Occident, a travers la forme
politique de I'Etat social, qui est également une forme de socialisation des masses (Tronti,
2007).

52



Dans I'entre-guerres, il peut y avoir soit une dictature, soit une démocratie (Tronti, 2009 : 90), la dictature
référant aux « totalitarismes des années 1920 et 1930, y compris la dictature du prolétariat
immédiatement apreés la révolution » (Tronti, 2007). Avec le « krach de Wall Street » et la crise qui suit,
« le capitalisme ne fut pas seulement sauvé par les politiques keynésiennes de Roosevelt, mais également
par la politique militaire de Hitler » (Tronti, 2000 : 22). A I'Est, la « grande voie réformiste de la NEP
achoppe sur la faillite de la voie révolutionnaire en Europe » (/bid : 42). Le monde est ainsi séparé en deux,

selon une dialectique ami/ennemi a la Carl Schmitt.

La révolution conservatrice et la révolution ouvriéere furent les deux véritables protagonistes
de la premiére moitié du siecle, les deux grands sujets du grand vingtieme siécle. Ni l'une ne
se peut réduire au totalitarisme allemand, ni I'autre au socialisme soviétique [...]. [D]ans la
premiere moitié du vingtieme siecle, a I'époque des guerres mondiales, avait mdri I'idée de
révolution, non plus seulement comme bouleversement politico-institutionnel, mais comme
subversion totale, tout a la fois sociale et culturelle (/bid : 39).

Caractéristique de cette époque, la politique a la primauté sur I'’économique, « avec ou sans la guerre »
(Ibid : 68). Du coté socialiste, ce sont les indications politiques d’Ftat et révolution de Lénine qui
I'emportent sur I'analyse économique du Développement du capitalisme en Russie tout comme la mise en
place du socialisme dans un seul pays de Staline 'emporte sur la théorie Iéniniste révolutionnaire (/bid :

39-40).

Apres la Deuxieme Guerre mondiale, les solutions totalitaires sont vaincues et la solution démocratique

triomphe (Tronti, 2007). L'opposition se maintient entre capitalisme et socialisme durant la Guerre froide :

« guerre armée, non guerriere. Guerre sans guerre, non pas par la volonté éthique des
peuples, et encore moins de celle des individus, mais en vertu d’une entité nullement
abstraite, I'arme qui s’est octroyée le droit subjectif a la majuscule, la Bombe » (Tronti, 2000 :
64).

Cette opposition ami/ennemi demeure politique, « la division du monde en blocs opposés, mais dans le

scénario inédit d’'un conflit de puissances sans affrontement direct des armes » (lbid : 65).

La démocratie d’apres-guerre est celle des masses et des partis de masse : « C'est grace a cet instrument
gu'ont été acquises des réalisations, parfois réformistes, des dispositions constitutionnelles avancées, la

protection sociale, I'Etat social, voire certaines formes de nationalisation et de propriété publique » (Tronti,

53



2007). C’'est a ce moment que nait une relation entre I'Europe et la démocratie qui n'avait jamais existé

auparavant, I'Europe étant le lieu de la « grande tradition libérale » :

La chose la plus européenne n'était pas I'Etat démocratique, mais I'Etat libéral. Dés que
I'aspect démocratique I'emporte, le modele américain commence a I'emporter en Europe
aussi. Car si I'Europe a été le lieu de la forme et de la pensée libérales, les Etats-Unis sont le
berceau de la démocratie moderne (/bid).

Puis vient 1956 avec la « déstalinisation, [le] relachement de la guerre froide [et les] détentes
internationales en acte », début de la fin du « grand vingtieme siécle » qui se poursuit jusqu’en 1968.
Durant cette derniere période se pose la possibilité d’une réforme du socialisme et d’une relance
révolutionnaire, qui vivote ici et |a, mais qui échoue a cause « de résistances internes, certes, a cause de
la faiblesse des forces subjectives novatrices en présence, a cause de la viscosité des structures de pouvoir
dominantes, a cause de la fermeture d’un libre réseau d’opinion publique et I'absence consécutive d’une

conscience théorique des processus, consolidée et quasi institutionnalisée » (Tronti, 2000 : 44).

L’esprit libertaire de 1968 achéve la Grande politique et cl6t I'époque. Si la volonté de destruction de
I'autorité semble mener a une « une libération différemment humaine, masculine et féminine », elle
permet plutot la « liberté spécifique pour les esprits animaux capitalistes, qui piaffaient d'impatience dans
la cage d'acier de la jonction politique-société que, des années vingt aux années cinquante, entre
révolution, crises et guerres, le systéme de pouvoir économique s'était donné comme reméde inévitable »
(Tronti, 2009 : 74-75). S’ensuit le « petit vingtieme siécle », celui du déclin de la politique, qui s’étend
jusqu’a I'épisode 1989-1991. Selon la logique ami-ennemi de Carl Schmitt, la Grande politique a besoin

d’étre en lutte avec la Grande histoire pour exister. En I'absence d’ennemi, il n’y a plus de politique :

L’histoire éprouve de nouveau la grande peur de la politique et rabaisse le niveau, elle
récupere la normalité, éloigne le calice de la croix. Pour anéantir la grande politique, son
ennemie, I’histoire n’a qu’un seul moyen : la recalibrer, en réduisant ses fins, ses instruments,
ses sujets, en effacant ses horizons, en neutralisant ses conflits (Tronti, 2000 : 36).

Il faut comprendre ici 'opposition que fait Tronti entre le « démon de la politique » et le « dieu de
I’histoire » au XXe siécle, époque ou le conflit entre la politique moderne et I'histoire a atteint sa forme
maximale, un conflit entre deux temporalités différentes. Le démon de la politique concerne les
subjectivités qui interviennent par décision dans la courte durée de la contingence ; le dieu de I’histoire

est un processus objectif qui se valide dans la longue durée et la répétition. « L’histoire appartient aux

54



vainqueurs, la politique appartient aux vaincus » (/bid : 36). L'auteur postule que la classe ouvriére a atteint
une forme particuliere et unique au sein de la structure du capitalisme industriel, seule forme capable de
renverser le systeme capitaliste, ce qui provoque I'opposition fondamentale entre le mouvement ouvrier
et le capital, qu’il associe a I'opposition entre politique et histoire. Il emprunte également a Schmitt le
concept de katéchon. Le « paradigme katéchonique » implique de ne plus croire en une histoire linéaire

qui pousse a aller toujours de I’'avant dans le développement, qui ménera a de nouvelles contradictions.

Pour Tronti, le katéchon est un exercice de contention, visant a « ralentir ’accélération de la modernité »,
en opposition au paradigme eschatologique sécularisé, porté traditionnellement par le marxisme, selon
lequel I'histoire progresse vers une fin meilleure. Dans une critique adressée a Antonio Negri, il avance

que:

Parce que ce temps plus lent permet de recomposer nos forces. Assumer comme notre
I’entre-temps : ce n’est que la que tu peux redécouvrir tes forces, retrouver les subjectivités
alternatives et les composer en des formes organisées, historiguement nouvelles.
L’accélération produit, certes, des multitudes potentiellement alternatives, mais celles-ci se
consument immédiatement (Tronti, 2009 : 155).

Ailleurs, il ajoute que

La révolution ouvriére n’était pas un événement eschatologique, elle ne préparait aucune
recette pour la cuisine de I'avenir, elle était une tentative, désespérée et réussie, de freiner
un présent terrible et envahissant, d’arréter la guerre, de trouver un reméde a la faim des
paysans, une réponse au labeur exploité des ouvriers. Dans les conditions du capitalisme de
I’époque, elle était un « saut du tigre dans le passé ». C'est pour cela qu’elle eut lieu en Russie
et non en Angleterre, et encore moins en Amérique. Au plus profond de I'ame russe étaient
déja inscrits les signes d’'un moment apocalyptique. La-bas, la révolution ne connaissait alors
aucune alternative (Tronti, 2019 : 22-23).

2.5 Conclusion

A partir de ce point de vue sur le siécle dernier, on peut observer |’évolution de I'Etat démocratique apreés
la combinaison de révolution ouvriére et de grandes crises du vingtiéme siecle, une combinaison qui a été
décisive pour I'histoire ultérieure du capital. Avec le New Deal puis le développement de la démocratie en
Europe, sur fond de la montée du socialisme a I’Est, vient en Occident I’Etat social a travers duquel « on
assiste a une sorte de processus graduel d'extinction de I'Etat [qui s’est] accéléré également par tous les
processus de mondialisation » (Tronti, 2005 : 19). Cette extinction progressive de I'Etat démocratique se

fait au profit de la société démocratique elle-méme, c’est-a-dire que la fonction de I'Etat a été récupérée

55



par la sphere sociale dans I'accomplissement sociologique de la politique plutét qu'institutionnel : « C'est
la société démocratique qui a résolu la contradiction dans les termes inhérente au concept et a la pratique
de I'Etat démocratique » (Ibid : 19). Reste a bien saisir la nature de cette contradiction, que Tronti cherche

a trouver aux origines mémes de la démocratie politique.

Apres cet exposé méthodologique, qui dévoile et déploie la méthode d’exposition et délimite I'objet de
recherche et son cadre temporel, nous verrons dans le chapitre suivant la critique de la démocratie
politique a proprement parler, élaborée a partir de ses notes de lecture qui lui permettent de souligner

I'opposition entre le libéralisme et la démocratie.

56



CHAPITRE 3
LA CRITIQUE DE LA DEMOCRATIE POLITIQUE

3.0 Introduction

Les deux événements-symboles qui sont au fondement de la modernité, I'accumulation
originaire de capital et la révolution industrielle, déterminent des phases époquales d’une
violence inouie. La grandeur du capitalisme, c’est d’avoir construit le progrés de la société
humaine sur ces événements terribles pour ’lhomme. La misere du capitalisme, c’est d’avoir
établi, sur ce progrés social, la forme la plus parfaite de domination totale sur I’étre humain,
le pouvoir librement accepté. Pouvait-on, a partir de ce commencement, ne pas en arriver a
cet accomplissement ? Impossible. Mais que soit louée la politique d’avoir héroiquement
essayé de dévier le cours du fleuve en crue (Tronti, 2000 : 26).

Cet énoncé résume bien I'hypothese de Tronti. Ce pouvoir librement accepté, c’est la démocratie moderne,
indissociable de I’histoire du capitalisme. Le ver était dans la pomme dés |'origine. Le communiste romain
va donc chercher chez des penseurs classiques de la démocratie la contradiction initiale. Trois auteurs sont
ciblés. Alexis de Tocqueville, d’abord, que Mario Tronti considere comme le premier critique libéral de la
démocratie. Il se déplace ensuite au XXe siecle pour identifier une critique commune chez un penseur
libéral, Hans Kelsen, et un penseur autoritariste, Carl Schmitt. A partir des contradictions et concepts
inspirés de ces auteurs, il développe les principaux concepts de sa critique de la démocratie politique qui

serviront par la suite a repérer et situer ses applications concrétes.

L'exposé de cette critique se fera sur plusieurs plans. D’abord, nous nous pencherons sur l'identité,
I’'homogénéité, la massification. Nous aborderons ensuite la figure de I’homo democraticus pour enchainer
sur la question du peuple et du populisme. Nous finirons sur les différentes déclinaisons de la liberté chez

Tronti.

3.1 Démocratie et liberté : la contradiction a I'origine

Commencons par les classiques, les penseurs ennemis, pour découvrir leurs analyses croisées de la

démocratie : Tocqueville, Kelsen, Schmitt.

3.1.1 Tocqueville et la démocratie en Amérique

Alexis de Tocqueville s’est rendu aux Etats-Unis en 1831 en compagnie de Gustave de Beaumont pour y

étudier la démocratie, sous couvert d’une étude du systéme pénitentiaire. La particularité des Américains,

57



c’est « d’étre arrivés a la démocratie sans avoir a souffrir de révolutions démocratiques et d’étre nés égaux
au lieu de le devenir » (Tocqueville, 1981b : 130). Ce qui I'intéresse, c’est de comprendre ce qui permet le
maintien de la démocratie, stabilité qui fait contraste avec la situation en France depuis la Révolution.
Comme le souligne Raymond Aron, Tocqueville « appartient a la tradition des philosophes politiques
classiques, qui n'auraient pas congu d'analyser les régimes sans les juger » (Aron, 1967 : 237). Ce jugement
s’opére entre autres choses dans la maniere dont il hiérarchise les explications : la démocratie américaine
serait d'abord caractérisée et maintenue par les mceurs, ensuite par les lois et enfin par les particularités
géographiques. Et la compréhension des meeurs passe par I'étude de |’état social d’'une société qui, dans

le cas des Etats-Unis, est entierement nouveau (Arens, 2015 : 182-183).

Tocqueville s’intéresse donc a la société démocratique davantage qu’a I'Etat ou au gouvernement
démocratique. Dans cette société, I'égalité des conditions ne concerne pas tant les conditions matérielles
que « la fin des anciennes sociétés divisées en ordres », d’aprés Jacques Ranciére (2005 : 27), ou qu’une
« société affrontée a la contradiction générale que libére la disparition d’'un fondement de I'ordre social »,
formule de Claude Lefort (1986 : 24). Cette égalité est fondamentale et repose a la fois sur I’égalité sociale
et I'amour de l'égalité : « Le développement graduel de I'égalité des conditions est donc un fait
providentiel, il en a les principaux caracteres : il est universel, il est durable, il échappe chaque jour a la
puissance humaine ; tous les événements, comme tous les hommes, servent a son développement »

(Tocqueville, 1981a : 60). A la défense de cette égalité, Tocqueville avance qu'’il

est impossible de comprendre que I'égalité ne finisse pas par pénétrer dans le monde
politique comme ailleurs. On ne saurait concevoir les hommes éternellement inégaux entre
eux sur un seul point, égaux sur les autres ; ils arriveront donc [...] a I’étre sur tous [...]. Or, je
ne sais que deux manieres de faire régner I'égalité dans le monde politique : il faut donner
des droits a chaque citoyen, ou n’en donner a personne (/bid : 115).

C'est la que le jugement tocquevillien se manifeste sous la forme d’une évaluation critique de la

démocratie, qu’il nomme la « redoutable alternative » :

Pour les peuples qui sont parvenus au méme état social que les Anglo-Américains, il est donc
tres difficile d'apercevoir un terme moyen entre la souveraineté de tous et le pouvoir absolu
d'un seul. Il ne faut point se dissimuler que I'état social que je viens de décrire ne se préte
presque aussi facilement a l'une et a I'autre de ses deux conséquences. Il y a en effet une
passion male et légitime pour I'égalité qui excite les hommes a vouloir étre tous forts et
estimés. Cette passion tend a élever les petits au rang des grands ; mais il se rencontre aussi
dans le coeur humain un go(t dépravé pour I'égalité, qui porte les faibles a vouloir attirer les

58



forts a leur niveau, et qui réduit les hommes a préférer I'égalité dans la servitude a l'inégalité
dans la liberté (/bid : 116).

C’est ce que Tronti vient chercher dans le texte, ce qu’il qualifie de critique libérale de la démocratie.
Tocqueville formule une opposition entre liberté et égalité sociale sur laquelle repose la société
démocratique. Tronti cite longuement le chapitre six de la quatriéme partie du livre I, intitulé « Quelle
espece de despotisme les nations démocratiques ont a craindre », soulignant que « tout a été dit » (Tronti,
2001 : 18). Ayant remarqué, dans une société démocratique, des « facilités singulieres a I'établissement

du despotisme », Tocqueville avance que

['1On n'a jamais vu dans les siécles passés de souverain si absolu et si puissant qui ait entrepris
d'administrer par lui-méme, et sans les secours de pouvoirs secondaires, toutes les parties
d'un grand empire ; il n'y en a point qui ait tenté d'assujettir indistinctement tous ses sujets
aux détails d'une regle uniforme, ni qui soit descendu a c6té de chacun d'eux pour le régenter
et le conduire (Tocqueville, 1981b : 383).

Il fait observer par exemple le caractére restreint de la tyrannie de « la plus grande puissance des Césars »,

qui ne s’étendait pas sur un aussi grand nombre. Tronti poursuit sa citation :

Il semble que, si le despotisme venait a s'établir chez les nations démocratiques de nos jours,
il aurait d'autres caractéeres : il serait plus étendu et plus doux, et il dégraderait les hommes
sans les tourmenter [...]. Je pense donc que l'espéce d'oppression, dont les peuples
démocratiques sont menacés ne ressemblera a rien de ce qui |'a précédée dans le monde ;
nos contemporains ne sauraient en trouver l'image dans leurs souvenirs. Je cherche en vain
moi-méme une expression qui reproduise exactement l'idée que je m'en forme et la
renferme ; les anciens mots de despotisme et de tyrannie ne conviennent point. La chose est
nouvelle, il faut donc tacher de la définir, puisque je ne peux la nommer (/bid : 385).

Tocqueville fait I'exercice d’imaginer les traits nouveaux d’un despotisme qui s’installe dans une société

démocratique :

je vois une foule innombrable d'hommes semblables et égaux qui tournent sans repos sur
eux-mémes pour se procurer de petits et vulgaires plaisirs, dont ils emplissent leur ame.
Chacun d'eux, retiré a I'écart, est comme étranger a la destinée de tous les autres : ses enfants
et ses amis particuliers forment pour lui toute I'espéce humaine ; quant au demeurant de ses
concitoyens, il est a coté d'eux, mais il ne les voit pas; il les touche et ne les sent point ; il
n'existe qu'en lui-méme et pour lui seul, et, s'il lui reste encore une famille, on peut dire du
moins qu'il n'a plus de patrie (/bid : 385).

Il décrit ensuite I’Etat démocratique qui pourrait s’édifier dans une telle société :

59



Au-dessus de ceux-la s'éleve un pouvoir immense et tutélaire, qui se charge seul d'assurer
leur jouissance et de veiller sur leur sort. Il est absolu, détaillé, régulier, prévoyant et doux. Il
ressemblerait a la puissance paternelle si, comme elle, il avait pour objet de préparer les
hommes a |'age viril ; mais il ne cherche, au contraire, qu'a les fixer irrévocablement dans
I'enfance ; il aime que les citoyens se réjouissent, pourvu qu'ils ne songent qu'a se réjouir. Il
travaille volontiers a leur bonheur ; mais il veut en étre l'unique agent et le seul arbitre ; il
pourvoit a leur sécurité, prévoit et assure leurs besoins, facilite leurs plaisirs, conduit leurs
principales affaires, dirige leur industrie, régle leurs successions, divise leurs héritages, que
ne peut-il leur 6ter entierement le trouble de penser et la peine de vivre ? (/bid : 385).

C'est alors que Tocqueville indique qu’un despotisme démocratique pourrait rendre « moins utile et plus
rare I'emploi du libre arbitre » en enfermant « I'action dans un plus petit espace » et en enlevant |'usage
de soi-méme a chaque citoyen : « L'égalité a préparé les hommes a toutes ces choses : elle les a disposés
a les souffrir et souvent méme a les regarder comme un bienfait » (/bid : 386). C'est un ramollissement des
volontés et cette uniformisation de la masse dans une société ol le souverain « couvre la surface d'un
réseau de petites regles compliquées, minutieuses et uniformes, a travers lesquelles les esprits les plus

originaux et les ames les plus vigoureuses ne sauraient se faire jour pour dépasser la foule » :

il ne brise pas les volontés, mais il les amollit, les plie et les dirige ; il force rarement d'agir,
mais il s'oppose sans cesse a ce qu'on agisse; il ne détruit point, il empéche de naitre; il ne
tyrannise point, il géne, il comprime, il énerve, il éteint, il hébete, et il réduit enfin chaque
nation a n'étre plus qu'un troupeau d'animaux timides et industrieux, dont le gouvernement
est le berger (/bid : 386).

Tocqueville met ensuite sur la table la contradiction entre deux passions ennemies : « le besoin d’étre
conduits et I’envie de rester libre ». C'est dans I'optique de conjuguer et de satisfaire I'un et I'autre de ces

instincts indestructibles qu’une forme de pouvoir est imaginée :

un pouvoir unique, tutélaire, tout-puissant, mais élu par les citoyens. lls combinent la
centralisation et la souveraineté du peuple [...]. lls se consolent d'étre en tutelle, en songeant
qu'ils ont eux-mémes choisi leurs tuteurs. Chaque individu souffre qu'on I'attache, parce qu'il
voit que ce n'est pas un homme ni une classe, mais le peuple lui-méme, qui tient le bout de
la chaine (/bid : 386).

Cette « sujétion dans les petites affaires », qui se manifeste au quotidien, mene I'ensemble des citoyens a
« renoncer a I'usage de leur volonté » et « éteint peu a peu leur esprit », a force de contrariété. La rareté
de 'usage du libre arbitre qui ne se manifeste qu’au moment de choisir les représentants élus ne fait pas

le poids pour contrebalancer cette tendance. Elle « n‘empéchera pas qu'ils ne perdent peu a peu la faculté

60



de penser de sentir et d'agir par eux-mémes, et qu'ils ne tombent ainsi graduellement au-dessous du

niveau de I'humanité » (/bid : 387).

Le paradoxe liberté/égalité dans la démocratie américaine se manifeste aussi dans la forme politique elle-
méme : introduction de la « liberté dans la sphére politique » et accroissement du « despotisme dans la
sphére administrative ». L’Etat accapare de « petites affaires ou le bon sens suffit » alors qu’on confie

« d'immenses prérogatives » a des citoyens élus qui composent le « gouvernement de tout I'Etat » :

Il est, en effet, difficile de concevoir comment des hommes qui ont entiérement renoncé a
I'habitude de se diriger eux-mémes pourraient réussir a bien choisir ceux qui doivent les
conduire ; et I'on ne fera point croire qu'un gouvernement libéral, énergique et sage, puisse
jamais sortir des suffrages d'un peuple de serviteurs (/bid : 388).

Ce paradoxe s’édifie dans une constitution « républicaine par la téte, et ultra-monarchique dans toutes les
autres parties ». D’un c6té, Tocqueville qualifie une telle constitution de « monstre éphémere », qui méne
soit a la création d’institutions plus libres, soit a I'assujettissement a un seul maitre. D’un autre c6té, il
présume qu’« [a]prés avoir épuisé tous les différents systéemes d'élection, sans en trouver un qui leur
convienne, [les citoyens] s'étonnent et cherchent encore ; comme si le mal qu'ils remarquent ne tenait pas

a la constitution du pays bien plus qu'a celle du corps électoral » (/bid : 388).

Ainsi, selon I'interprétation de Nicolas Arens, « le péril de la démocratie, sa corruption, c’est de brimer
liberté et autonomie de I'individu, de figer la réalité sociale, de refuser son mouvement et d’y imposer un
égalitarisme fixant la liberté » (Arens, 2015 : 196). Umberto Coldagellicommente ce « dualisme substantiel
entre la démocratie et la liberté » chez Tocqueville. D’aprés lui, on retrouve d’un c6té « le mouvement
vers “I'égalité des conditions”, c’est-a-dire la mobilité sociale qui renverse la priorité ontologique de la
société organique en priorité logique des individus dans la société contractuelle » (Coldagelli cité par Tronti,
2019 : 207). Ce mouvement est décrit « dans toute sa force autonome “providentielle”, qui pénétre au
plus profond des mentalités collectives en déterminant le primat incontesté de la notion de “semblable”
et en dissolvant I'idée méme d’altérité sociale ». C'est ce que Coldagelli nomme « le triomphe de cette
“sorte d’égalité imaginaire” qui se révele bien plus forte que toutes les inégalités réelles pourtant
destinées a subsister ». De 'autre c6té, il y a la « valeur de liberté », qui est aussi providentielle « au sens
ou elle s’empare des hommes comme une grace, un don inégalement distribué et, précisément en vertu
de cela, socialement fécond ». Il ajoute que la liberté, pour Tocqueville, « ne se résume pas a ses

déterminations historiques : elle est un a priori, un “golt sublime” [...] qui ne peut étre soumis a I'analyse ».

61



On peut rétorquer que l'usage de I'expression « démocratie tyrannique » employée par Tocqueville a été
qualifiée par lui-méme un peu plus tard « d’absurdité palpable » (Tocqueville cité par Arens, 2015 : 185-
186) et, qu’en ce sens, on a tort de placer I'esquisse de ce risque au centre de la pensée de I'auteur. Claude
Lefort souligne d’ailleurs trés justement « son sens de I'ambiguité et de la complication, son souci de
revenir sur ses énoncés principiels, son pouvoir de déchiffrer le fait singulier et d’en extraire une vérité qui
met en défaut la logique de son argument » (Lefort, 1992 : 57-58). Tronti semble également commettre la
faute que reproche Jacques Ranciere a plusieurs critiques de la démocratie contemporaine qui se
réclament de Tocqueville, a savoir qu’il réduit « ses deux gros livres a deux ou trois paragraphes d'un seul
chapitre du second qui évoque le risque d'un despotisme nouveau » afin de faire de Tocqueville « le
prophéte du despotisme démocratique et le penseur de la société de consommation » (Ranciere, 2005 :
27). Tronti prend en effet au sérieux une certaine interprétation libérale et individualiste de I’analyse
tocquevillienne, que Serge Audier désigne comme les « néo-tocquevilliennes » : c’est « a la fin des années
soixante-dix, avec le déclin du marxisme, que s’est véritablement imposée en France une conception néo-
tocquevillienne accordant une importance centrale au processus d’émancipation de I'individu a I'égard
des traditions et hiérarchies traditionnelles » (Audier, 2004 : 226). Cependant, la démarche trontienne est
différente. Elle s’intéresse moins a chercher dans De la démocratie en Amérique une compréhension
pointue de la problématique contemporaine de l'individualisme, comme c’est le cas pour Louis Dumont
(1979) ou Gilles Lipovetsky (1983), ou les dangers qu’il peut poser pour la république, comme c’est le cas
pour Richard Sennett (1979), qu’a mettre le doigt sur une contradiction fondamentale de la société
contemporaine dans laquelle toutes perspectives révolutionnaires sont actuellement bloquées, en

cherchant une avenue pour réorganiser une partie contre le tout.

Prenant acte de l'alternative soulignée par Tocqueville entre la liberté démocratique et la tyrannie
démocratique, Tronti constate le paradoxe de la société contemporaine qui nous livre la « tyrannie de la
liberté démocratique » dans un monde unidimensionnel. Cette contradiction au sein de la société
démocratique du XlXe siécle évolue jusqu’au XXe, et l'opposition entre liberté et société, « liberté

individuelle et société démocratique » chez Tocqueville, prend un autre visage.

3.1.2  Kelsen et la liberté de la personne Etat

Tronti se tourne vers Hans Kelsen pour compléter la critique entreprise par Tocqueville et I'actualiser au
XXle siecle. Pour situer le juriste viennois, il s’inscrit au XXe siécle dans le courant du positivisme juridique

(Viala, 2011). D’apres Norberto Bobbio, Kelsen a le

62



dessein de porter la science du droit au niveau des autres sciences, en poursuivant |'idéal de
I'objectivité et de I'exactitude, qui s’"accompagne d’une conception irrationaliste des valeurs
tout aussi radicale que celle de Pareto et de Weber ; s’il veut réussir dans son intention de
construire une théorie universellement valide, le scientifique doit se le tenir le plus possible
éloigné des jugements de valeur, justement parce que les valeurs représentent la sphere de
Iirrationnel (Bobbio, 1998 : 213).

De cette démarche découle une compréhension de la démocratie qui débarrasse celle-ci de différentes
fictions, dont la volonté générale, I'unité politique et I'intérét objectif de I’Etat (Baume, 2007 : 10). Dans
cet esprit positiviste, I’Etat est un ordre juridique, c’est-a-dire un ensemble de procédures, de normes et
de fonctions. Kelsen définit I'idée de démocratie ainsi : « Idéalement, la démocratie est une forme d’Etat
ou de société dans laquelle la volonté générale est formée, ou — sans I'image — I'ordre social créé par
ceux qu’il est appelé a régir, — le peuple » (Kelsen, 2004 : 13). L'« image » de la volonté générale comme
expression d’'un « ordre étatique objectif » indépendant de la volonté des individus est, selon le juriste, en

contradiction avec le contrat social de Rousseau (/bid : 11-12).

Tronti avance que la ol Tocqueville cl6t son propos sur la contradiction entre I'égalité et la liberté, Kelsen
I’ouvre au premier chapitre de La démocratie, texte de 1929, qui s’intitule « La liberté » en apportant une

seconde critique libérale de la démocratie :

Les transformations de I'idée de liberté — qui, ayant a I'origine signifié la liberté de I'individu
de toute domination étatique, en arrive a signifier sa participation au pouvoir étatique —
marquent en méme temps la séparation de la démocratie d’avec le libéralisme (/bid : 9).

La démocratie serait en contradiction avec le libéralisme, dans la mesure ou « les sujets de I'ordre étatique
participent a sa création, I'idéal démocratique n’a plus rien a voir avec la mesure dans laquelle cet ordre
étatique saisit les actes des individus qui le créent, c’est-a-dire avec le degré jusqu’auquel il restreint leur
“liberté” » (Ibid : 9). La logique de Kelsen est la suivante : le principe de démocratie implique que |'ordre
étatique soit créé par les individus qui y sont assujettis, méme si les libertés individuelles et I'« idéal
libéral » sont supprimés. Cela repose sur la discordance inévitable entre la volonté de I'individu et I'ordre
étatique. De la premiére découle la revendication de la liberté alors que le second « se dresse en face de
lui comme une volonté étrangere ». C'est ainsi que la liberté de la collectivité s'impose au premier plan et

fait reculer la liberté individuelle.

En raison de cette discordance, méme dans un Etat démocratique, ou elle n’est réduite que de facon

approximative a un minimum, une nouvelle transformation s’opére dans I'idée de liberté politique. On se

63



retrouve alors en présence des deux passions ennemies de Tocqueville qui se conjuguent de la méme

maniére :

Non plus qu’aucun autre systeme politique, la démocratie ne saurait éviter que des hommes
soient commandés par leurs semblables. Mais la conscience politique proteste contre cette
domination. Le conflit se résout par un transfert : construisant une mystérieuse volonté
collective et une personne collective presque mystique distinctes des volontés et des
personnalités individuelles, c’est elle que I'on présente comme le sujet du pouvoir politique :
c’est d’elle, — la personne anonyme Etat — et non plus de I'individu en chair et en os, que
I’on fait émaner I'imperium (Ibid : 10).

Frédéric Lordon nous éclaire sur la notion d’imperium. A partir du Traité politique de Spinoza, il le désigne
comme « ce droit que définit la puissance de la multitude, [...] seule force capable de contenir dans la
durée les tendances centrifuges que la servitude passionnelle, en sa part de disconvenance, n’en finit pas
de créer » (Lordon, 2015 : 29). Il ajoute qu’« [i]l n’est pas de communauté humaine de taille significative
qui ne se forme sans projeter au-dessus de tous ses membres des productions symboliques de toutes

sortes, que tous ont contribué a former quoiqu’ils soient tous dominés par elles » (/bid : 62).

Alors que, dans une autocratie, le sujet du pouvoir est une personne seule, dans une démocratie, c’est
I'Etat lui-méme qui I'est, ce que Kelsen désigne comme la personnification de I'Etat, « un voile qui
dissimule le fait, insupportable a la sensibilité démocratique, d’'une domination de I’homme sur ’homme »
(Kelsen, 2004 : 11). L'individu doit aliéner sa liberté pour la remplacer par la souveraineté du peuple et,
donc, par la liberté de la « personne Etat » : « Si les citoyens ne sont libres que dans leur ensemble, dans
I’Etat, il est logique [...] que ce soit la personne Etat qui soit libre, et non plus chaque citoyen [...]. Le mot
d’ordre n’est plus I'individu libre, mais I'Etat libre » (/bid : 12). On reconnait ici la conception personnaliste
de I'Etat formulée par Emmanuel Kant pour « dissocier I’Etat de la personne du souverain et de I'identifier
avec les citoyens » (Sckell, 2015 : 57). On retrouve également la conception rousseauiste du rapport entre
liberté individuelle et volonté générale. Kelsen pousse d’ailleurs cette derniere jusqu’a sa limite en
I'appliquant a la démocratie directe, au sein de laquelle « méme si le peuple qui dégage directement la
volonté générale, méme alors I'individu n’est libre qu’un instant, au moment du vote, et encore s'il a voté
avec la majorité qui 'emporte et non la minorité qui succombe » (Kelsen, 2004 : 5). Cette contradiction
fondamentale le conduit a mettre de I'avant le principe d’identité : « Démocratie signifie identité du sujet
et de I'objet du pouvoir, des gouvernants et des gouvernés, gouvernement du peuple par le peuple » (/bid :

14).

64



On peut encore une fois reprocher a Tronti de ne pas s’intéresser au fait que, malgré cette critique, Kelsen
défend tout de méme la démocratie et le parlementarisme, tant que « [lJe degré supréme de liberté
individuelle possible — qui s’approche le plus de I'idéal d’autodétermination compatible avec I'idéal d’un
ordre social — est garanti par le principe selon lequel tout modification de I'ordre social nécessite le
consentement a la majorité simple des sujets de I'ordre » (Kelsen, 1997 : 335). Le juriste nuance ainsi

davantage son propos lorsqu’il aborde ce qu’il désigne comme la démocratie réelle :

La métamorphose de l'idée de liberté marque la transition de l'idée démocratique a la
démocratie réelle. Pour comprendre I'essence de la démocratie, il faut avoir a I'esprit
I'antithése idéologie et réalité : 'importance en ce probleme en est capitale. Nombre de
divergences et de malentendus qui renaissent indéfiniment dans les discussions qu’il souleve,
tiennent a ce que les adversaires ne considérent jamais qu’un c6té du phénomeéne, les uns
I'idée, les autres la réalité, alors que, pour le saisir dans son intégralité, il faudrait rapporter
ces deux éléments I'un a I'autre, éclairant la réalité par I'idéologie qui la domine, I'idéologie
par la réalité qui la supporte (Kelsen, 2004 : 13).

Cette considération sur l'idéel et le réel n’est pas éloignée de la définition gramscienne de I'idéologie
comme « conception du monde qui se manifeste implicitement dans I’art, dans le droit, dans I'activité
économique, dans toutes les manifestations de la vie individuelle et collective » (Gramsci, 2022 : 325),
donc la praxis. Elle est également proche des deux théses que Maurice Godelier développe une
cinquantaine d’années apres, a savoir que « [lles idées ménent le monde parce qu’elles fagonnent a
I’origine les réalités sociales et poussent les sociétés et leur histoire dans un certain sens » mais qu’ « [u]ne
société ne se réduit pas aux idées que ses membres peuvent s’en faire. Il existe hors de la pensée des
réalités qui s’en distinguent et ont plus de poids qu’elle dans I'histoire » (Godelier, 1978 : 155). Kelsen,
proche du socialisme réformiste, propose d’ailleurs plus tard une série de réformes pour améliorer le
parlementarisme. Ce qui importe pour lui, c’est ce qu’il nomme la liberté spirituelle, c’est-a-dire la liberté

de conscience et d’opinion, la liberté religieuse, bien davantage que la liberté économique libérale.

Tronti ne nie pas les tentatives de Kelsen pour résoudre la contradiction entre la « liberté naturelle » qui
« signifie uniquement : la libération de tout lien social » et la « liberté sociale » qui « signifie la libération
de la légalité naturelle » (Tronti, 2019 : 208) en traduisant la « liberté » en I'expression spécifique de la
légalité sociale, « c’est-a-dire éthico-politique et juridique ou étatique » (Kelsen, 2004 : 3). Mais I'auteur

italien répond cependant que I'histoire a prouvé le contraire, a savoir que

65



nous savons aujourd’hui, apres tout le vingtiéme siecle, que cette solution, cette conciliation,
n’a eu lieu dans aucun systeme politique, ni totalitaire, ni autoritaire, ni démocratique. Celui-
la méme, nous le savons, nous le voyons, qui reproduit sous des formes belles, pacifiques,
consensuelles, au sein de la légalité sociale, la méme séparation et opposition entre le
juridique ou étatique et éthico-politique (Tronti, 2019 : 208-209).

Tronti retient donc de Hans Kelsen la discordance entre la volonté de I'individu et I'ordre étatique, c’est-
a-dire I'opposition entre, d'un c6té, la liberté individuelle et I'idéal libéral et, de I'autre, I'assujettissement

des individus a un Etat démocratique, sous la forme d’une identité entre gouvernants et gouvernés.

3.1.3 Carl Schmitt et le paradoxe de la démocratie

A I'opposé du positivisme juridique de Kelsen, on retrouve Carl Schmitt, juriste et philosophe allemand,
membre du parti nazi de 1933 a 1936. Ce « penseur autoritaire dans un régime libéral » (Beaud, 1995 : 27)
souligne le fondement subjectif du politique a partir de ses limites définies a travers |'espace extra-
juridique qu’est I'Etat d’exception : « Est souverain celui qui décide de la situation exceptionnelle »
(Schmitt, 1988 : 15). C'est sur cette base qu’il critique les conceptions du positivisme juridique qui
identifient I'Etat au systéme juridique. Il propose une analyse des formes de gouvernement a partir de
I'hypothése d'une condition de crise de I'Etat moderne et le motif du développement de ce dernier est |a
sauvegarde de la souveraineté, considérée comme son fondement. La conception schmittienne de I'Etat
a donc pour prémisse le principe d'obéissance a l'autorité légalement constituée et la légitimité
traditionnelle de I'Etat face a sa crise, c'est-a-dire la nécessité de garantir la continuité de I'ordre constitué
(Recano, 2017). La polémique entre les deux auteurs se joue ainsi autour des questions de légalité et de
légitimité®. Pour Schmitt, la constitution de la souveraineté ne peut pas étre dérivée d'une norme
fondamentale. Au contraire, elle présuppose un élément subjectif : I'autorité, qui produit matériellement
la normalité/légalité et ses éléments, I'ordre et la sécurité, en tant qu'espace de possibilité pour la
production de la norme, par une décision originale. Si, pour Kelsen, la constitution fournit le cadre normatif
de légitimité dans lequel s'exerce la souveraineté du peuple, celle-ci en est une condition, pour Schmitt, la
constitution est fondée sur I'exercice de la souveraineté par le peuple en tant que décision et est donc

I'expression de I'ordre normatif de Iégitimité qu'elle fonde de maniére autonome.

% Voir notamment Zanon (1991); Vinx (2015) ; Ramel (2009) ; Dyzenhaus (1997).

66



Tronti souligne toutefois un point de convergence entre les deux auteurs « divisés sur tout » : ils sont
« fondamentalement unis dans la critique de la démocratie, ou plutét dans le démélage de I'énigme

démocratique » (Tronti, 2005 : 18).

Dans la Théorie de la constitution, texte également publié en 1929, lorsque Carl Schmitt aborde Ia
démocratie, c’est de I’Etat démocratique qu’il parle, la démocratie comme forme d’Etat (Staatsformen ici

traduit par forme de gouvernement) :

L'hétérogénéité des formes de gouvernement (Staatsformen) vient de ce qu’il existe deux
principes opposés de configuration politique dont la réalisation confére sa forme concréte a
toute unité politique. L’Etat (Staat) est un status déterminé d’un peuple, et méme le status
d’unité politique. La forme de gouvernement (Staatsform) est le genre spécifique de
configuration de cette unité. Le sujet de toute détermination sur la notion d’Etat est le peuple.
Mais le peuple peut atteindre et conserver |'état d’unité politique de deux maniéres
différentes. Il peut étre capable d’agir politiquement déja par sa simple existence immédiate
— en vertu d’une homogénéité forte et consciente, en raison de frontieres naturelles précises
ou pour toute autre raison. Il est alors une unité politique en tant que puissance réelle dans
son identité immédiate lui-méme (Schmitt, 1993 : 342)

On se retrouve ainsi encore une fois avec le principe d’identité :

La démocratie est une forme de gouvernement (Staatsform) répondant au principe de
I'identité (celle du peuple concrétement existant avec lui-méme en tant qu’unité politique).
Le peuple est sujet du pouvoir constituant et se donne a lui-méme sa constitution (/bid : 361).

Schmitt identifie une contradiction entre le principe d’identité et celui de représentation :

Ce principe de I'identité du peuple toujours existant avec lui-méme en tant qu’unité politique
repose sur le fait qu’il n’y a pas d’Etat sans peuple et qu’il doit donc toujours exister
concrétement un peuple comme entité préexistante. Le principe opposé part de l'idée que
I'unité politique d’un peuple en tant que telle ne peut jamais étre présente sous une identité
réelle et qu’elle doit donc toujours étre représentée (reprdsentieren) personnellement par
des hommes. Toutes les distinctions entre de véritables formes de gouvernement — de
quelque type qu’elles puissent étre, monarchie, aristocratie et démocratie, monarchie et
république, monarchie et démocratie, etc. — se raménent a cette opposition décisive entre
identité et représentation (Reprdsentation). [...] La ou le peuple apparait comme sujet du
pouvoir constituant, la forme politique de I'Etat se détermine d’apreés I'idée d’une identité ;
la nation est la ; elle ne doit ni ne peut étre représentée, une idée qui donne leur caractére
irréfutable d’un point de vue démocratique aux développements souvent cités de Rousseau
(Ibid : 342).

67



Puis, comme Kelsen, il conclut que la démocratie implique nécessairement l'identité du sujet et de I'objet

du pouvoir :

La démocratie, tant comme forme de gouvernement (Staatsform) que comme forme
gouvernementale (Regierungsform) ou de législation, est I'identité du dominant et du dominé,
du gouvernant et du gouverné, de celui qui commande et de celui qui obéit (/bid : 372).

Cette considération est méme centrale a sa définition du principe d’identité :

Le mot d’« identité » est utile pour la définition de la démocratie parce qu’il caractérise
I'identité englobante du peuple homogéne, c’est-a-dire qui inclut gouvernants et gouvernés,
et qu’il nie la différence entre gouvernants et gouvernés qui s'établit dans les autres formes
de gouvernement. Notons a ce sujet que la différence entre représentants (représentieren)
et étre représenté n’entre pas en ligne de compte ici : ce ne sont pas les gouvernants qu’on
représente, mais |'unité politique dans son ensemble. [...] Dans son ensemble et dans chaque
détail de son existence politique, la démocratie présuppose un peuple homogéne en soi qui
a la volonté d’exister politiquement (/bid : 372-373).

Schmitt critique le parlementarisme en tant que conception libérale de la démocratie. Il établit une
distinction claire entre le parlementarisme et la démocratie : dans le parlementarisme, c’est le principe de
représentation qui prédomine ; dans la démocratie, c’est le principe d'identité. Il souligne également

I'incontournable principe d’homogénéité dans un Etat démocratique :

Toute démocratie véritable repose sur le fait que non seulement ce qui est semblable regoit
un traitement semblable, mais encore — conséquence inévitable — que ce qui est non
semblable ne jouit point d’un traitement semblable. Dans la démocratie entre donc
nécessairement comme ingrédient, pour commencer, I’homogénéité, et ensuite, si besoin est,
la mise a I’écart ou I'exclusion de I’hétérogeéne (Schmitt, 1988 : 105).

A ce sujet, Chantal Mouffe avance que, selon Schmitt,

I’'homogénéité s’inscrit au cceur méme de la conception démocratique de I'égalité, dans la
mesure ou il doit s’agir d'une égalité substantielle. Pour lui, la démocratie exige une
conception de I'égalité en tant que substance et ne peut s'accommoder de conceptions
abstraites comme celles des libéraux, puisque “la similitude est intéressante et valable
seulement tant qu’elle possede une substance et qu’il subsiste, pour cette raison, du moins
la possibilité et le risque d’une dissimilitude”. Pour étre traités en égaux, les citoyens doivent,
dit-il, participer d’'une substance commune (Mouffe, 2016 : 45).

68



En effet, Carl Schmitt « rejette I'idée selon laquelle une égalité de tous les hommes puisse servir de
fondement a un Etat ou a quelque mode de gouvernement que ce soit » (Ibid : 45). Il considére que cette
conception de I'égalité propre a I'individualisme libéral n’est pas une forme politique dans la mesure ou
elle ne peut exister sans la possibilité d’une inégalité. Giacomo Marramao souligne ici que le désaccord

entre Kelsen et Schmitt sur I’homogénéité et I'hétérogénéité du peuple :

alors que, pour Kelsen, le peuple n'était rien d'autre qu'une illusion « métapolitique » visant
a cacher un « plurivers » d'intéréts, d'ethnies, de cultures, pour Schmitt, l'unité du Volk
constituait au contraire le présupposé existentiel de toute unité politique (d'ou le singulier
pastiche qu'est la Verfassungslehre [Théorie de la constitution] de Schmitt, avec sa tentative
de composition entre la « démocratie de l'identité » de Rousseau et la doctrine du pouvoir
neutre de Benjamin Constant, adversaire historique de Rousseau) (Marramao, 1995 : 79).

A ce sujet, Mouffe ajoute que

Schmitt affirme qu’il existe une opposition insurmontable entre I'individualisme libéral, avec
son discours moral centré sur l'individu, et I'idéal démocratique, qui est essentiellement
politique, et vise a créer une identité fondée sur 'homogénéité. Le libéralisme nie la
démocratie et la démocratie nie le libéralisme, déclare-t-il, puisqu’elle consiste en
I'articulation entre démocratie et libéralisme, la démocratie parlementaire est donc un
régime non viable (Mouffe, 2016 : 46).

Carl Schmitt va au bout de son idée sur cette incompatibilité entre le libéralisme et la démocratie, comme

le souligne Stanley L. Paulson :

Non seulement la démocratie doit étre percue comme une alternative au libéralisme, mais
encore, ajoute Schmitt, « il n'y a aucune incompatibilité entre la démocratie et la dictature ».
En effet, « au coeur de la démocratie », il y a I'identité, « I'identité du droit et de la volonté du
peuple » (Paulson, 1995 : 244).

Bien que Kelsen et Schmitt ne s’entendent pas du tout sur la viabilité de la démocratie parlementaire, I'un
et l'autre soulignent le méme paradoxe entre la liberté individuelle et la démocratie de méme que

I'inévitable identité entre le peuple gouverné et gouvernant.

3.1.4 Des concepts pour la critique

En résumé, Mario Tronti tire de ces lectures les concepts-clés a partir desquels il fonde sa critique de la
démocratie politique. Chez Tocqueville comme chez Kelsen et Schmitt, il retient la contradiction entre la

démocratie et la liberté et la contradiction fondée sur I'identité entre gouvernants et gouvernés dans un

69



Etat ou une société démocratique. Pour fonder sa critique, il aborde principalement les themes du peuple,

de l'identité et de la liberté.

3.2 De la démocratie en Occident

Mario Tronti propose de « réécrire aujourd’hui De la démocratie en Amérique comme “De la démocratie
en Occident” » (Tronti, 2019 : 190). Il doit, pour ce faire, s’inspirer des catégories critiques de la démocratie
et les distendre de maniere a développer une compréhension du présent. Ainsi aborde-t-il tour a tour les
problématiques de 'identité entre dirigeants et dirigés et de la massification pour ensuite définir le sujet
politique de la démocratie et la notion de peuple. Cela lui permet enfin d’aborder la problématique de la

liberté dans sa contradiction avec la démocratie contemporaine.

3.2.1 Identité, homogénéité, massification

« Quiconque a la différence a coeur ne peut plus se dire démocrate » (/bid : 193-194). Mario Tronti élabore
sa critique de la démocratie politique pour expliquer comment cette derniére élimine la possibilité de
I'affirmation d’une partie contre le tout. Selon lui, la démocratie tend a I'« identité des vues » :
« L'américanisation de I'Europe, aprés I'ére des guerres civiles du vingtieme siecle — “I'identité de vues”
entre Europe et Amérique — est la méme chose que le processus de démocratisation » (/bid : 194). Le
théoricien italien met alors le doigt sur I'identité entre le souverain et le peuple pour expliquer cette

tendance a l'identité des vues :

Le demos et le kratos sont tous deux des entités uniques et sans ambiguité, qui ne sont pas
doubles, ni divisées, ni divisibles. La démocratie, comme on le sait, présuppose une identité
du souverain et du peuple : peuple souverain, souveraineté populaire, comme le dit la
doctrine (Tronti, 2005 : 16).

Cette identité, soulignée par le passé par Tocqueville, Kelsen et Schmitt, tend a homogénéiser et a
massifier la population de maniére a supprimer les différences : « Il y a dans la démocratie une vocation
identitaire hostile a la déclinaison de toute différence, et a tout ordre de différence ». C’'est ce qu’il
considére comme une « sorte de biopolitique de masse, dans laquelle la singularité est autorisée en privé
mais refusée en public » ou encore une « sorte d'autodictature, cette sorte de tyrannie sur soi-méme, qui
est la forme contemporaine de cette brillante idée moderne qu'était la servitude volontaire » (/bid : 22). Il
en résulte une « masse identitaire », Cette massification est le passage des « masses » a une masse

uniforme :

70



Les masses constituaient un fond social articulé, au sein duquel il y avait les composantes qui
définissaient les masses, c'est-a-dire les classes sociales, et les expressions des classes sociales
a travers des formes politiques telles que les syndicats et les partis. Au contraire, c'est cette
masse indistincte qui deviendra de plus en plus le lieu du choix démocratique (Tronti, 2007).

Au XXe siecle, deux facons de créer l'unité nationale ont été mises de l'avant en Occident. La
nationalisation des masses dans les régimes totalitaires, d’abord, qui, selon George L. Mosse, consiste a
convertir une partie de la population a une « religion laique » comme « facon de penser le monde a travers
le mythe et le symbole, exprimer leurs espoirs et leurs craintes pour les formes et cérémonies liturgiques »

(Mosse, 1975). Selon Enzo Traverso,

La nationalisation des masses s’exprime dans un ensemble de rites collectifs — manifestations
patriotiques, culte des martyrs, célébration de fétes nationales, monuments, drapeaux et
hymnes — qui trouvent leur accomplissement liturgique dans les discours de Mussolini sur la
Piazza Venezia, a Rome, et de Hitler au stade Zeppelin de Nuremberg. Autrement dit, le
fascisme devenu régime illustre de maniere éloquente un phénomene typique de la
modernité : la transformation du nationalisme en religion civile (Traverso, 2008 : 13).

La socialisation des masses, quant a elle, consiste a passer

de la phase de nationalisation et de socialisation des masses a une forme de massification de
la société et de I'Etat. Un changement ou la nationalisation ou la socialisation, auparavant des
processus distincts, ne font plus qu'un sous la forme d'une massification de la société et de
I'Etat (Tronti, 2007).

Pour Tronti, dans la société démocratique, c’est la « “moyenneté” qui fait masse : voila la démocratie »
(Tronti, 2019 : 192). Cette massification/moyennisation se fait au sein d’institutions libres, c’est-a-dire
qu’elle n’est pas imposée et acceptée, comme c’était le cas avec I'Etat totalitaire ; elle est autoproduite et
pratiquée a travers le libre marché. C'est la mondialisation des masses ou plutot de la masse.

L’homogénéisation et la massification a une figure hégémonique, celle du « bourgeois-masse » :

Le bourgeois-masse : voila la figure hégémonique résiduelle qui émerge, dans la modernité
tardive, de plusieurs siécles de capitalisme. Un sens commun intellectuel incarné sous forme
de peuple. Une mentalité moyenne-bourgeoise, étendue, diffuse, articulée, intériorisée.
Dominante car individualisée et massifiée en méme temps. Exactement comme la forme
marchandise, lorsqu’elle passe de la production a la consommation. C'est la passion de la
marchandise, non celle de la liberté, qui désire la démocratie (/bid : 192).

Il ajoute :

71



Démocratie et bourgeoisie, donc. Moyenne bourgeoisie, autrement dit aujourd’hui
bourgeoisie de masse, réflexive et acculturée. Il n’y a plus de séparation, et encore moins
d’opposition, entre bourgeois* et citoyen*. Autant le bourgeois est I’homme social moyen,
autant le citoyen est ’'homme politique moyen. La « moyenneté » qui fait masse : voila la
démocratie (/bid : 192).

Cette figure du bourgeois-masse est complétée par la fin du conflit de classe, qui contribuent a scinder

I'identité entre le souverain et le peuple, entre dominant et dominé :

Dans une longue phase de la modernité, au XIXe puis surtout au XXe siecle, on a répondu a
cette identité du souverain et du peuple par une sorte d'esprit de scission donné par une
société divisée en classes, qui mettait évidemment le doigt sur la fausseté idéologique de
cette identité, ou plutdt sapait sa structure conceptuelle méme. Ainsi, dans cette phase, la
division méme des pouvoirs, au sein d'un appareil qui tentait la grande transition du
libéralisme a la démocratie, puis a la conjugaison du libéralisme et de la démocratie, s'est
avérée étre un masque, un masque d'unité de pouvoir aux mains d'une classe » (Tronti, 2005 :
16).

Cette masse identitaire en vient, en quelque sorte, a devenir a la fois classe dominante et classe dirigeante :

« La masse identitaire a vaincu, gouverne, méme si elle ne commande pas » (Tronti, 2019 : 194).

3.2.2 L’homo democraticus

Des penseurs du libéralisme et des économistes ont, tour a tour, forgé la figure de ’homo oeconomicus,
abstraction d’un individu autonome et rationnel. Reprenant le concept de John Stuart Mills, Vilfredo
Pareto fait de cette abstraction une nécessité subjective pour toute recherche : « La mécanique rationnelle,
quand elle réduit les corps a de simples points matériels, I'économie pure, quand elle réduit les hommes
réels a ’homo oeconomicus, se servent d’abstractions parfaitement semblables » (Pareto, 1963 : 17).

Comme le résume Gilbert Rist :

L’homo oeconomicus se présente donc comme un individu rationnel, c’est-a-dire calculateur,
qui dispose de ressources rares, qui peuvent étre affectées a des usages différents, mais dont
les besoins sont illimités, qui effectue ses choix en fonction de son intérét propre, et qui
cherche donc a obtenir la plus grande satisfaction avec le minimum d’effort. C’est un
consommateur, mais non pas un citoyen (Rist, 2010 : 51).

Cette opposition postulée par nombre de critiques de I'’économie néo-classique entre consommateur et
citoyen est importante puisqu'elle nous conduit a Joseph Schumpeter. Dans son ouvrage Capitalisme,

socialisme et démocratie, ce dernier développe une compréhension fonctionnelle de la démocratie qui

72



s’éloigne des idées d’intérét général et de bien commun. Selon lui : « Les procédés appliqués a la
fabrication des problémes passionnant |'opinion, puis de la volonté populaire dans chaque cas d'espéce
sont exactement similaires a ceux mis en ceuvre par la publicité commerciale » (Schumpeter, 1990 : 347).
Bien gu’il se tienne éloigné de la vision néo-classique du marché (Dannequin, 2003 : 83), I'auteur défend

I'idée d’un marché politique, comme nous le présente Lucien-Pierre Bouchard :

Avec Schumpeter, la démocratie devient un marché politique. L'auteur applique littéralement
a la vie politique ses théses sur le fonctionnement du capitalisme. La bataille pour la direction
politique remplace la concurrence industrielle, I'électeur tient le r6le du consommateur, le
politicien, celui de I'entrepreneur, le parti, celui des entreprises, et le profit se calcule en
pouvoir (Bouchard, 2000 : 80).

Comme le souligne Fabrice Dannequin, « La dynamique sociétale [que décrit Schumpeter] se fonde ainsi
sur une primauté de I'économique sur le politique. Il nous semble méme [qu’il] s'engage dans une véritable
"neutralisation" du politique » (Dannequin 2003 : 83). Plus encore, Schumpeter souligne le caractere

intime, voire indissociable du capitalisme et de la démocratie moderne :

Historiquement, la démocratie a grandi en méme temps que le capitalisme et en relation
causale avec lui. Mais il en va de méme pour la pratique démocratique : la démocratie, au
sens de notre théorie du commandement concurrentiel, a présidé a la série des
transformations politiques et institutionnelles au moyen desquelles la bourgeoisie a
remodelé et, a son point de vue, rationalisé la structure sociale et politique antérieure a
I'avénement de cette classe, la méthode démocratique ayant été l'instrument de cette
reconstruction. Nous avons constaté que la méthode démocratique fonctionne également (et
particulierement bien) dans certaines sociétés pré-capitalistes et extra-capitalistes.
Cependant la démocratie moderne est un produit du processus capitaliste (Schumpeter,
1990:391).

C'est ici que Tronti prend la balle au bond. Il avance que « L’homo democraticus c’est I’homo oeconomicus
dans I'ére de la neutralisation et de la dépolitisation » (Tronti, 2000 : 168). Pour lui, « La démocratie réelle
a réussi la ou le socialisme réel a échoué : elle a créé I’homme nouveau [...] sous la figure du dernier
homme. Ce n’est pas un hasard si, justement de son propre point de vue, elle a déclaré la fin de I'histoire
en son sein » (Tronti, 2019 : 161). La force de la figure de I’homo democraticus tient de la massification de
I'identité des vues en démocratie : « "Le dernier homme" — I’homo oeconomicus democraticus — a vaincu :
parce qu’il n’est plus seulement le citoyen commun des mortels, il est la grande personnalité du leader. Il
n’est plus seulement I’homme du peuple, il est la figure du prince » (Tronti, 2000 : 239). ’homme nouveau

du socialisme réel était au contraire un idéal a I'opposé de I'ouvrier réel : « L'homme nouveau ne pouvait

73



étre le travailleur stakhanoviste, individu singulier surproducteur dans un systeme a tres faible
productivité » (Tronti, 2019 : 56). Pour Tronti, 'ouvrier réel demeure celui du « refus du travail », qui

cherche a travailler le moins possible.

L’homo democraticus est le « dernier degré de dépolitisation de I'homo ceconomicus » : « le glorieux
citoyen de I'Occident s’est retrouvé, de fait, “sans volonté”, a honorer démocratiquement le négatif »
(Tronti, 2121a : 54). Ainsi, dans le méme sens que la neutralisation du politique opérée par Joseph
Schumpeter, Mario Tronti ne considéere pas la démocratie comme une valeur a assumer. Au contraire, il
avance que « les démocraties ont supprimé la politique, c’est-a-dire le mode de relation entre les hommes,
sans pour autant s'occuper a nouveau de 'Homme, et méme en le réduisant définitivement a une entité
atomique technico-économique » (Tronti, 2000 : 168). Plus encore, cette dépolitisation fait de I’homo
democraticus un « étre entravé » : « ’homme non libre, qui adhére a une situation, avec la fausse

conscience, en fait avec I'inconscience réelle, de sa liberté » (Tronti, 2019 : 42). Il ajoute :

Si nous ne parvenons pas a démasquer le faux-semblant de liberté par rapport au destin qui
réside dans la figure présente, anthropologiquement déterminée, de I’homo ceconomicus +
homo democraticus, nous n’aurons jamais de vision exacte de la condition politique
contemporaine (/bid : 42).

Cette condition politique concerne le phénomeéne du populisme. On reconnait I’homo democraticus dans
« I’enthousiasme de I'étre entravé, c’est-a-dire non libre, dans ’homme-masse qui s’identifie dans un chef,
ou bien dans 'homme intégralement établi dans un absolu fondamentaliste » (Ibid : 42). Ce chef est le

nouveau populiste.

3.2.3 Le peuple et le populisme

« Il n’est pas facile de dire, aujourd’hui, ce qu’est le peuple », dit Mario Tronti (2013 : 149) :

Nation et peuple naissent ensemble a I'époque moderne. Et c’est I’Etat moderne qui les
« rassemble ». Il n’y a pas de nation sans Etat. Mais sans Etat, pas non plus de peuple. C’est
important, d’'un c6té pour comprendre, de |'autre pour rapprocher le probleme de I'époque
qui nous concerne et nous implique. Parce que le théme est éternel. Biblique, avant méme
qgu’historique (/bid : 144).

Pour saisir ce qu’est le peuple, il entreprend de procéder, a I'instar d’Ernesto Laclau, a partir de la question

du populisme : « Le populisme est au cceur de ce nceud de problémes » (Ibid : 147). L’équivalence entre le

74



populism a I'américaine et le narodnichestvo russe dans les dernieres décennies du XIXe siecle qui, sous
des formes différentes, expriment la méme orientation, confirme « la prévision tocquevillienne selon
laguelle I’Amérique et la Russie seraient les grands protagonistes historiques du XXe siecle [...]. C'est a
partir de la crise du populisme que nait I'age m(r de la démocratie en Amérique. C’'est de la critique du
populisme que nait la théorie et la pratique de la révolution en Russie » (Ibid : 147). Il réfere ici a la
démarche de Lénine lorsqu’il critique les « amis du peuple » en 1894 et, avant lui, de Plekhanov en lutte
contre les erreurs conceptuelles des populistes (Lénine, 2010). Ainsi, pour Tronti, le populisme est « la
forme — une des formes —, sous laquelle se repropose périodiquement le probléme non résolu de la
modernité politique, a savoir le rapport entre gouvernants et gouvernés » (Tronti, 2013 : 148). A l'origine
un phénomeéne qui apparait dans « des sociétés les moins avancées », il se présente sous des formes
inédites dans « les économies qui se disent post-industrielles, et les systemes politiques qui se disent post-

démocratiques » (Ibid : 148).

Selon Laclau, le populisme est une « maniére de construire le politique » appliqué a « une logique sociale
dont les effets sont transversaux » (Laclau, 2008 : 11). Pour saisir le phénomene, il prend pour unité
référentielle, les « demandes », a partir de laquelle il élabore sa conception du peuple comme la
« cristallisation d'une chaine d'équivalences dans laquelle I'instance cristallisatrice a, dans son autonomie,
autant de poids que la chaine infrastructurelle de demandes qui a rendu son émergence possible » (/bid :
115). Le peuple et son hégémonie serait ainsi des signifiants vides que le populisme remplit en en
construisant la rhétorique. Il ajoute que « le peuple, peut étre congu soit comme populus — ensemble de
tous les citoyens —, soit comme plebs — ensemble des plus démunis », qui sont en relation mais pas

nécessairement en contradiction :

Pour concevoir le peuple du populisme [...] nous avons besoin d'une plebs qui prétende étre
le seul populus |égitime, c'est-a-dire d'une partie qui veuille jouer le role de la totalité de la
communauté [...]. Dans le cas d'un discours institutionnaliste, [...] la différentialité exige
d'étre considérée comme le seul équivalent légitime : toutes les différences sont considérées
comme également valides dans le cadre d'une totalité plus large. Dans le cas du populisme,
cette symétrie est brisée : c'est une partie qui s'identifie au tout (/bid : 101).

C’est ce que I'auteur argentin considére comme une « identité hégémonique » d’une totalité impossible

ou idéale :

si nous avons un ensemble de pures différences, la totalité doit étre présente dans chaque
acte individuel de signification. La saisie conceptuelle de la totalité est la condition de la

75



signification comme telle. Mais deuxiemement, pour saisir conceptuellement cette totalité,
nous devons saisir ses limites — c'est-a-dire que nous devons la différencier d'une chose autre
gu'elle. Cependant, cette chose ne peut étre qu'une nouvelle différence, et puisque nous
parlons d'une totalité qui intégre toutes les différences, cette autre différence — qui fournit
I'extérieur nous permettant de constituer la totalité — serait intérieure et non extérieure a
cette totalité, serait donc impropre au travail de totalisation. Donc, en troisieme lieu, le seul
moyen possible d'avoir un véritable extérieur serait que I'extérieur ne soit pas seulement un
élément parmi d'autres, un élément neutre, mais un élément exclu, une chose que la totalité
expulse d'elle-méme afin de se constituer (prenons un exemple politique : c'est en diabolisant
une partie de sa population qu'une société parvient au sentiment de sa propre cohésion) (/bid :
88).

Ainsi, pour Laclau :

le populus en tant que donné — en tant qu'ensemble des relations sociales telles qu'elles sont
réellement — se révele a lui-méme comme fausse totalité, comme partie qui est source
d'oppression. D'un autre coté, la plebs, dont les demandes partielles s'inscrivent dans
I'horizon d'une totalité au sens plein — une société juste qui n'existe qu'idéalement —, peut
aspirer a constituer un populus véritablement universel qui est nié par la situation existant
réellement. C'est parce que ces deux visions du populus sont rigoureusement
incommensurables qu'une certaine particularité, la plebs, peut s'identifier au populus congu
comme totalité idéale (/bid : 116).

On retrouve ici la question fondamentale de la partie et du tout chére a Tronti. Pour ce dernier, « [c]’est

le concept de classe qui fait du peuple une catégorie de la politique ». Il ajoute :

Avec la classe, le peuple devient sujet politique. Des lors se déploie une histoire ambigug,
double, nullement linéaire, en ombre et lumiére, en fulgurances de clarté et périodes de
confusion. C’est le point de vue de classe qui fait du peuple un sujet politique. Sans classe, il
n’y a pas, politiquement, de peuple. Il n’est que socialement. Ou nationalement. Qui sont
deux formes de neutralisation et de dépolitisation du concept de peuple (Tronti, 2013 : 146-
147).

Il s’agit bien s(r d’'une conception partiale du peuple : une catégorie « de la politique qui nous intéresse,
celle autonome par rapport a I'usage qu’en ont fait et qu’en font les forces dominantes » (/bid : 146). En
suivant cette conception, peuple et classe ont été indissociables a un certain moment : la classe/peuple
prenait la place du signifiant vide et ne laissait pas cet espace au populisme. La « dissolution de I'idée et
de la pratique de classe » et son remplacement dans le langage par des expressions comme « couches
populaires », qui réferent a « un concept sociologique, une condition, une imposition, de présence sociale,
qui est précisément imprenable, irreprésentable politiqguement » qui ne peuvent étre représentés que par

des « positions anti-politiques » du populisme (/bid : 147).

76



Ici, contrairement a Laclau, la classe/peuple est la négation du populisme et non une variante de ce
dernier : « Dans la mesure ou il y avait un peuple, il n’y avait pas de populisme. A la différence d’aujourd’hui
ol nous avons du populisme parce qu’il n’y a plus de peuple » (Ibid : 147). C’'est sur cette base que Tronti
tente alors de décrire le probléme actuel du populisme, marquant le passage du moderne au post-
moderne, qui désigne « une chose dont personne ne sait précisément ce qu’elle est, une terre de personne,
mais pour ce que I'on peut déja voir, un monde sans ames, de corps seulement, mais virtuels, corps sans
chair, appendices des machines, les seules créatures restées dotées d’intelligence » (/bid : 150). Mario

Tronti avance que, dans cette transition,

La dérive populiste, maladie sénile des sociétés avancées, exprime essentiellement tout cela
dans son fond obscur. La forme politico-institutionnelle — et il serait plus correct de dire anti-
politico-institutionnelle — est le nouveau Léviathan de la démocratie populiste. Un monstre
nullement inoffensif, armé de cette violence subtile qu’est le consensus plébiscitaire,
macroanthropos animalisé, revétu des brillants atours du participatif, qui cachent la vie nue
de la cession de souveraineté de la nouvelle plébe au chef ultime, pas méme charismatique
(Ibid : 150-151).

Ainsi Tronti fait-il le pont entre populisme et démocratie. Il prévient : « Peuple et élite ne ménent pas au
populisme. Ce qui méne au populisme, c’est un chef et une élite ». Cette conception de I’élite est reprise
des théoriciens de I'école italienne de Iélitisme comme Vilfredo Pareto, pour qui : « Si I'on considére cet
ensemble de qualités qui favorisent la prospérité et la domination d’une classe dans la société, on a ce que
nous appellerons simplement /’élite. Cette élite existe dans toutes les sociétés et les gouverne, méme
quand le régime est en apparence celui de la plus large démocratie » (Pareto cité dans Portis, 1996 : 176).
En opposition au pouvoir de la personnalisation qui profite a I'élite, il faut « reconstruire I'autorité des
classes dirigeantes [...] a gauche et avec la gauche » (Tronti, 2013 : 152) et donc, en quelque sorte,
relégitimer le politique et sa domination sur le cours normal des choses. De cette maniere, on peut
ressusciter le « sens authentique du concept politique de peuple : en le spécifiant et en le déterminant
avec le concept social de travail » (Ibid : 152). Le peuple travailleur comme classe générale serait le
dépassement de la classe ouvriére comme sujet révolutionnaire vaincu, avec une classe dirigeante comme

élite dont la force politique ferait des travailleurs un peuple.

3.2.4 Latyrannie de I'opinion

Pour Tronti, la forme que prend la tyrannie de la majorité dans les sociétés occidentales contemporaines

est celle de I'opinion : « La tyrannie est aujourd’hui exercée non pas par ceux qui gerent le pouvoir, mais

77



par ceux qui I'octroient. Telle est la réalité du pouvoir. Le tyran apparent, le gouvernant, doit s’identifier
avec la tyrannie réelle qu’est I'opinion » (Tronti, 2019 : 96). Tronti va plus loin en parlant de « dictature de

la majorité » dans laquelle

Le pouvoir de I'opinion est plus puissant que le pouvoir des armes. Il ne tue pas les corps mais
rend stupides les cerveaux. L'absolutisme de I'opinion majoritaire est une arme
d’autodestruction massive. Seules les démocraties occidentales la possedent mais elles
voudraient I'exporter dans le monde entier. Elles y arriveront. Et tous seront alors convaincus
de vivre dans le meilleur des mondes bourgeois possibles (/bid : 237).

C’est sous la forme de I'opinion majoritaire que s’homogénéisent les comportements et les pensées, que
sont anéanties les différences : « L'opinion court-circuite, assimile, inclut. Elle communique et s’élargit en
incorporant le dehors au dedans : elle se reproduit et s’individualise en diffusant le dedans au dehors »

(/bid : 45). Il ajoute que :

Le moyen qui est le message implique que le message devienne moyen : moyen de capture,
de conquéte, de culte, et d’adoration de ce dieu mortel de notre temps qu’est le consensus.
Le rite démocratique de la majorité qui gouverne est I'exercice laique de la seule foi religieuse
a laquelle I'Occident adhere véritablement (/bid : 45).

Pour les gouvernants, cela implique de « se faire opinion », de prendre la forme de I'opinion :

Qui veut conquérir I'opinion doit se faire opinion. Le consensus n’est pas quelque chose qui
s'impose d’en bas a ceux qui sont en haut. C'est le contraire. Qui aspire au gouvernement doit
consentir a une opinion majoritaire déja formée. C’est la société civile qui commande I'Etat,
de la méme maniere que I'économie commande la politique. Contrairement a ce que I'on
croit, le pouvoir vient véritablement d’en bas. Voila pourquoi c’est un pouvoir sans autorité
(Ibid : 96).

Comme l'interprete Gigi Roggero, dans la pensée de Tronti,

L'opinion est un point de vue effondré dans l'individualisme, dépourvu de réflexion partisane
et de pouvoir collectif, de fatigue du concept et de construction des rapports de force.
L'opinion politique est un droit de I'homo democraticus, ponctué par le temps vide de la
chronique. L'action politique est un accomplissement du militant révolutionnaire, marqué par
la grandeur tragique de I'époque (Roggero, 2023b : 9-10).

En parler en termes de tyrannie ou de dictature n’implique pas la répression ni la coercition :

78



L’autonomie de pensée qui s’écarte de I'opinion majoritaire n’est pas réprimée, prohibée,
mise au ban. Non, la liberté de pensée est justement garantie. Si elle est terriblement sérieuse,
elle sera ignorée, cachée, exilée dans sa propre patrie. Si elle est plaisamment, ou
tragiguement, futile - il existe aussi une futilité de la tragédie dans notre monde - elle sera
applaudie médiatiquement, comme modele inoffensif et inaccessible aux masses (Tronti,
2019 : 45).

Mario Tronti dit rejoindre Amartya Sen et sa notion de « démocratie du public » qui suppose

le pouvoir non du peuple mais du public, ou plutot de I'opinion publique : avec I'énorme
probleme ignoré et irrésolu de savoir par qui et par quoi cette opinion souveraine est produite,
a I'ere médiatique, c’est-a-dire dans les conditions de pouvoir totalitaire du message et de
dictature du sens commun (/bid : 202).

On reconnait ici ce que Bernard Manin (1995) nomme la « démocratie du public » ou la « démocratie
d’opinion », forme actuelle de la représentation. Pour Manin, cette étape « consacre la personnalisation

du choix électoral » :

Régne des experts en communication et des sondages, elle place I'opinion publique au
sommet du systeme dans la perspective d’un contréle continu de I’action publique. L'image
et la personnalité du représentant jouent un réle plus important que son projet de société
(Goujon, 2015 : 32-33).

Reprenant une formule d’Otto Kirchheimer (2015), Alexandra Goujon ajoute que dans cette forme de

démocratie, les partis politiques deviennent « attrape-tout » :

Ces partis sont caractérisés par un faible recours a l'idéologie et par une stratégie
consensuelle visant a rechercher I'adhésion électorale dans des secteurs multiples de la
population. Les programmes des partis deviennent alors indistincts ce qui s’est traduit en
France et en Europe par une atténuation idéologique du clivage gauche/droite. La montée en
puissance des médias, loin de se substituer a une agora qui favoriserait la libre discussion,
n’offre pas nécessairement au citoyen un moyen de participation accru. L’absence de garantie
de transparence, la manipulation de I'agenda médiatique par les gouvernants, la circulation
d’images simplificatrices et déformées de la politique, contredisent souvent I'idéal d’une
démocratie permanente de I'opinion publique (Goujon, 2015 : 33).

Les partis politiques « attrape-tout » sont ceux qui doivent «se faire opinion » pour gouverner. Pour
comprendre le role des partis dans les démocraties contemporaines, il combine la « loi des oligarchies »
élaborée par Robert Michels (2015) avec le concept de « marché politique » de Joseph Schumpeter (1990)

tiré de ses observations sur la démocratie américaine :

79



Cette centralité du marché électoral dans le systeme politique, cette réduction de I'action
politique a une conquéte du consensus, est le mal obscur des démocraties modernes. De
cette maniére les régimes démocratiques deviennent des régimes oligarchiques élargis. Parti
interclasses et parti électoral, deux figures d’une méme forme politique, ont amorcé une
logique de développement dégénérescent, qui partout aboutit aux extrémes: le parti
oligarchique des élus devient le parti du leader qu’il faut élire, le parti de tous devient le parti
de personne, un non-parti, choisi pour un seul jour, mais qui ne demande pas — ne doit pas
demander ! — d’appartenance au quotidien. Le parti c’est le vote. Les vrais pouvoirs forts
sont les sondages d’opinion. Il n’y a qu’un seul autre pouvoir qui fasse autorité : le cours de
la Bourse (Tronti, 2000 : 134).

Mario Tronti appelle ni plus ni moins a une « guerre de libération a I'égard de I'opinion que la pensée doit
aujourd’hui livrer » (Tronti, 2019 : 45). Pour ce faire, il faut étre dans la pensée, qui « est I'ennemi mortel
de l'opinion. L'opinion, en effet, la déteste » (Ibid : 264). Pour I'auteur, « Le fondement théorico-pratique
d’une critique du concept de démocratie réside précisément dans la critique du concept de masse comme
concrétion purement quantitative, majoritaire, d’individus séparés » (/bid : 106). Il ajoute que « [l]a
disposition appétitive est démocratiquement ultramajoritaire. A partir du moment ol la mesure
guantitative devient le critere de la vérité, la vie I'a déja emporté sur I'esprit, si 'on entend par vie
I'obligation et par esprit la liberté » (/bid : 286). Il rappelle ainsi que la classe ouvriére n’a jamais été
majoritaire : « Méme s'il y avait eu un vote, lorsque la classe ouvriere était aussi socialement centrale qu'a
I'époque, méme dans le contexte des soi-disant majorités, le vote de I'ensemble de la classe ouvriére aurait
été un vote minoritaire par rapport a la société dans son ensemble. La classe ouvriére était minoritaire

d'un point de vue qualitatif, mais qualitativement centrale » (Tronti, 2007).

Ainsi il faut, pour faire la guerre de libération face a I'opinion et la démocratie, opposer le qualitatif au

quantitatif :

ceux qui ont vécu le vingtieme siécle et ont vu le résultat final du capitalisme, aprés le
vingtieme siécle, ont vu que ce n'est pas l'individu qui est I'élément central de la société
capitaliste, mais la masse, la massification, l'individu massifié. Qui produit quantitativement,
consomme quantitativement, échange quantitativement. La figure du capitalisme est la
quantité. Il existe donc une relation trés étroite entre la démocratie et le capitalisme, la forme
du capitalisme démocratique étant peut-étre sa forme mature et concluante. Encore une fois,
c'est précisément cette forme qui passe de I'Amérique a I'Europe. La qualité est donc
anticapitaliste. En réfléchissant a la maniere de reproposer une lutte pour I'hégémonie, pour
I'hégémonie culturelle, comme une lutte politique, je dis qu'il faut la décliner dans la lutte
entre la qualité et la quantité. En bref, nous devons étre les champions du "quoi" par rapport
au "combien" (Tronti, 2007).

80



3.3 Laliberté contre la démocratie

Maintenant que Mario Tronti a actualisé les critiques de la démocratie en adoptant le point de vue du
militant du mouvement ouvrier du XXe siecle, il enchaine avec la formulation d’une proposition nouvelle
qui oppose la liberté aux tares de la démocratie. Ce n’est pas a un mouvement antidémocratique qu’il

nous convie, mais plutdt a un mouvement non démocratique ou g-démocratique :

Etre non-démocratique ne signifie pas étre antidémocratique [...] Mieux vaut avoir des droits.
Il est important de ne pas croire en avoir. Mieux vaut une société démocratique. Ce qui
compte, c’est de ne pas s’identifier en elle et avec elle. La critique de la démocratie est un
acte de liberté. (Tronti, 2019 : 194).

La démocratie ne confére pas de faux droits ni de fausses libertés, mais elle le fait dans un contexte qui la

contraint et lui coupe I'air :

Il ne s’agit pas de la vieille critique des libertés formelles. Non. La liberté économique est une
liberté réelle. La liberté politique également. Mais le contexte des déterminations au sein
desquelles elles s’exercent est tel, et si systématiquement puissant, qu’il écrase toute réalité
de vie et de conscience. Cet écrasement reste cependant méconnaissable. Au moins autant
gue semble évidente notre possibilité de choix et de décision. Nous avons donc affaire a un
appareil d’apparences, individualisé et totalisant, qu’aucun régime de coexistence humaine,
ni politiquement totalitaire ni religieusement théocratique, n’avait été jusqu’ici en mesure de
mettre en ceuvre (/bid : 43).

L’homogénéisation et I'identité menent a vouloir étre pareil, paritaire : « L'émancipation féminine, la
parité entre hommes et femmes, est un mécanisme identitaire démocratique typique » (/bid : 193-194).
Pour bien comprendre, il met en contraste le « féminisme de la différence », celui de Carla Lonzi (2017) :
« Le féminisme de la différence, comme pensée et comme pratique, est un mouvement non
démocratique » (Tronti, 2021b). Son intérét pour le féminisme de la différence est qu’il s’agit non pas d’un
mouvement d’émancipation, qui se fait de maniere progressive dans un cadre démocratique, mais de
libération, en rupture avec les structures oppressives. La valorisation de la différence pour perpétuer le
conflit fait de ce mouvement un ennemi de ’lhomogénéisation et, donc, de la démocratie. C'est a ce niveau
de rupture dans la différence que Tronti appelle a reconstituer la classe du travail contre le tout

démocratique.

81



3.3.1 Laliberté communiste

Si Mario Tronti va puiser dans les critiques de la démocratie chez I'« ennemi », ce n’est pas pour autant
pour défendre la liberté du libéralisme. C’est pour souligner une lacune majeure du communisme du XXe

siecle, qui a négligé, voire expulsé la liberté de son horizon :

La critique théorique de la démocratie par le communisme au vingtieme siécle n'a pas été a
la hauteur de sa tache. Le résultat fut une pratique destructrice ruineuse qui descendit de la
forme étatique du socialisme réalisé dans la forme des partis, d'abord des cadres et ensuite
des masses. Le theme de la liberté humaine, organique a I'horizon du communisme politique,
a été violemment expulsé. La liberté communiste [...] est devenue un objet non seulement
inaccessible, mais indésirable (Tronti, 2001 : 17).

Les recherches autour de la liberté conduisent I'auteur romain a faire un retour aux sources. Il se tourne
vers Galvano Della Volpe qui I'a grandement influencé dans sa lecture hétérodoxe de Marx dés les années
1950, comme d’autres avec lui qui deviendront des figures centrales de I'opéraisme. Il nous convie a lire
un court texte de 1946 intitulé La liberta comunista [La liberté communiste], « un livre inoubliable et oublié

de Galvano Della Volpe » (Ibid : 17). Pour Tronti, le nceud que pose I'auteur du livre est le

contact-contraste de la liberté et du communisme. Non pas du libéralisme et du socialisme.
Contact et contraste direct entre le probleme de la liberté et la perspective du communisme.
Quelque chose de plus, donc, que les problemes de construction d'une société socialiste.
Plutét un discours de théorie politique qui va au-dela d'une phase et s'engage dans des
considérations a beaucoup plus long terme (Tronti, 2022).

Della Volpe désire débarrasser le socialisme de sa conciliation avec le libéralisme : « [l]Je phénomeéne
éthico-politique marquant de I'apres-Seconde Guerre mondiale est, sans aucun doute, la tendance quasi
générale a résoudre la crise socio-économique imminente par une conciliation du libéralisme et du
socialisme » (Della Volpe, 2022). Tronti résume la thése de Della Volpe ainsi : « L'individu dont nous parlons
n'est pas la personne abstraite, naturelle, platonico-chrétienne, parce que la révolution capitaliste a déja
imposé une primauté du social » (Tronti, 2022). Pour démanteler la conciliation du libéralisme et du
socialisme et pour saisir le contact-contraste de la liberté et du communisme, il faut repartir de Marx et
comprendre «|'""homme total" marxien comme personne historique et sociale et son "libre
développement et mouvement" » : « L'individu social se profile comme un sujet a la fois extrémement
individuel et extrémement social, c'est-a-dire qu'il est la composition de la singularité et de la communalité.
C'est Ia que se trouve le nceud gordien de la liberté communiste » (Roggero, 2023b : 72). Ainsi, pour Della

Volpe, « Du phénomeéne, ou de la nouveauté historique, de la révolution capitaliste est né, avec le

82



probleme scientifico-économique marxien de la socialité de la production, également le probléme

philosophique marxien de I'hnomme humain comme homme social » (Della Volpe, 2022) :

La socialité n'est pas quelque chose a ajouter a l'individu naturel, mais a reconnaitre dans
I'individu historique, un produit de cette forme sociale, que l'organisation de cette forme
sociale ne permet pas de développer, d'étendre, d'approfondir, de valoriser. Ici il semble y
avoir une orthodoxie marxiste, en réalité il y a I'ouverture d'une piste marxienne originale,
qui n'a pas été suivie depuis et qui, si elle était suivie, conduirait a la dissolution de I'actuel
paradoxe démocratique de l'individu moderne (Tronti, 2022).

Entre la personne et la liberté, il y a le travail, ce mode spécifique de I'effort humain donné par la forme
moderne de la socialité, composée entre autres choses de la technicité matérielle. Le travail est la relation
de l'individu humain a I'autre individu humain et en méme temps la relation de I'humain a la nature. L'acte
d'association et de socialisation est en méme temps un acte de particularisation et de spécialisation de
I'universalité : « un acte de liberté réelle dans la mesure ou un acte d'universalisation effective de |'individu,
mais en méme temps un acte de co-implication positive des capacités et des possibilités personnelles, du

destin personnel en somme, dans la communauté, dans I'universel réel » (Della Volpe, 2022).

Della Volpe ajoute qu’« avec I"autonomie" des professions, due a la division du travail, surgit I'""individu

de classe", dont I'essence est le "hasard", ou I'"accidentalité" de ses conditions de vie, c'est-a-dire le critere

méme selon lequel s'effectue la division "naturelle”, "non volontaire" du travail » (/bid). Cette « liberté du
hasard » est la liberté individuelle bourgeoise, un « droit au pouvoir » : « ce droit de pouvoir, dans
certaines conditions, jouir de I'affaire en toute sécurité a été appelé jusqu'a présent liberté individuelle »

(Ibid).

Tronti en tire les enseignements suivants :

Marx relie le caractére aléatoire (Zufalligkeit) des conditions de vie de I'individu a I'apparition
de la classe et donc a I'émergence de la concurrence et de la lutte des individus entre eux. [...]
Et ainsi, cette traditionnelle liberté bourgeoise de l'individu, réduite a cette jouissance du
hasard avec certitude, s'avére n'étre que I'expression adéquate « d'une "libre initiative" qui
prétend |'étre malgré son caractere "accidentel", c'est-a-dire "non rationnel" et pourtant
dénégateur », ainsi que de la rationalité, de la liberté elle-méme, « liberté qui est "synonyme
d'universalité ou de rationalité et enfin synonyme d'humanité de I'homme", cet homme qui
dans son essence spécifique, selon I'affirmation marxienne, se rapporte a lui-méme comme
une entité universelle et donc libre » (Tronti, 2022).

83



Della Volpe pose ainsi la liberté plutét que I'égalité comme fondement politigue du communisme :
« L'égalité comme fondement du communisme n'est pas un fondement politique et c'est la méme chose
que si I'Allemand justifiait le communisme par la conception de I'homme comme une conscience générale
de soi, ou Moi = Moi » (Della Volpe, 2022). Au contraire, c'est a partir du contenu de la « révolution

communiste » qu'il faut repartir :

« En effet, la suppression de la division du travail et, avec elle, de la société de classes —
suppression en laquelle consiste précisément cette révolution — implique d'abord la
constitution d'une communauté réelle comme volontaire ou consciemment humaine ou
rationnelle ; une communauté qui, en tant que telle, surmontant les déficiences de la
communauté apparente ou illusoire qu'est la société de classe bourgeoise en tant que société
involontaire ou naturelle-casuelle, est composée non pas d'individus humains réduits a moitié
comme représentants de cette moyenne ou généralité illusoire propre a la classe, mais
d'individus véritablement humains en tant qu'ils sont omnilatéraux, et pourtant d'individus
dont la liberté personnelle est réelle, si la liberté est synonyme de rationalité ou d'universalité
ou d'illimitation ou d'omnilatéralité » (/bid).

Della Volpe établit donc la liberté authentique, la liberté vraie comme « une liberté non pas classiste mais
communiste ». Et il arrive a une conclusion semblable a celle que Tronti redécouvre un demi-siecle plus
tard : « L'homme total, au sens communiste, est en méme temps extrémement individuel, différencié »
(Ibid). Cela permet au militant romain de boucler la boucle : « Le résultat tardif du capitalisme en Occident
n'est pas l'individualisme extréme mais la massification des comportements sociaux et politiques. Non
seulement I'opportunité historique « individuelle » dans la société n'a pas été mise a la portée de tous,
mais elle a également été retirée du comportement des classes dites supérieures » (Tronti, 2022). En effet,
pour Della Volpe, il faut se débarrasser de « La personne-substance, l'individu hypostatique [...], ce
réceptacle métaphysique de toutes les inerties morales, de tous les privileges et égoismes abstraits, est le
dogme qui interdit de comprendre comment l'individualité de I'nomme brille dans cette concentration
spirituelle qu'est la technicité synonyme de socialité, technicité libre ou communiste » (Della Volpe, 2022).
Tronti retient ainsi que c’est dans la lutte pour le communisme qu’on peut aspirer a la liberté ou plut6t

que la liberté est en soi la politique. Cette liberté oppose I'individualité a la massification.

3.3.2 Laliberté et le destin

« Je ne peux [...] me représenter une expression plus typique du vingtieme siécle que celle-ci : liberté et

destin » (Tronti, 2019 : 31). Nous avons vu dans le chapitre précédent I'opposition posée par Tronti entre

84



la politique et I'histoire. Or, il reconduit cette opposition entre les concepts de liberté et de destin. Pour

I'auteur, « La réflexion sur le destin décide de I’étre ou du non-étre libre » (/bid : 48) :

Le lien qui unit liberté et destin est le méme que celui qui unit liberté et histoire. [...] La liberté
ne réside pas dans le destin, le destin réside dans le pouvoir. La liberté s’oppose a I'histoire,
tandis que le pouvoir est la nécessaire expression de celle-ci. Cette nécessité doit étre connue
et possédée, peut-étre méme expérimentée (/bid : 100-101).

Selon Tronti, pour aspirer a la liberté, il faut d’abord exercer une réflexion sur son destin, sans quoi on est

renvoyé

a I'inconscience, I’étre sans conscience et sans volonté — ce qui revient au méme —, ou au fait
de n’avoir encore atteint ni 'une ni I'autre, ou de I'avoir perdue. C'est cela qui conduit a
honorer le négatif, a considérer les limites comme insurmontables. Avec une observation. Ces
limites ne sont considérées comme insurmontables « que » sous la forme de I'existence que
leur conférent le droit et la puissance. [...] L'erreur, et c’est I'erreur de « I'homme qui n’exerce
pas de réflexion sur son destin », consiste a confondre la contingence de sa condition actuelle
avec une détermination absolue de sa vie, jusqu’a se sacrifier soi-méme et sacrifier les autres
sur cet autel, y compris dans les pulsions que cette méme condition fait souffrir (/bid : 35-36).

Le destin est assimilable a I’histoire qu’il faut dévier par la politique. Il représente les bornes, les limites, le

terrain du conflit :

Ici, le combat avec le destin, a 'exception de cette partie de destin qui apparait comme Etat.
Le droit, le pouvoir, I'Etat sont, dans le Moderne, le terrain de la lutte, pas I'ennemi a
combattre. Le négatif est le terrain du conflit : a supprimer, en I'assumant, pour le dépasser.
Il nous faut une conscience, qui se donne une volonté (/bid : 39).

La liberté est aussi assimilable a la politique, comme moyen et non comme fin :

La politique, comme forme de liberté au sein d’une histoire caractérisée par le destin, ne peut
se séparer d’elle-méme, sans se livrer naivement a I'inefficacité de I’agir. Connaitre le destin
dans toute son étendue, pour s’y opposer. La politique n’est pas le régne de la fin, elle est la
république des moyens (/bid : 39).

Plus concretement, Tronti considére qu’il faut démasquer le faux-semblant de liberté par rapport au destin
qui réside dans la figure présente « déterminée anthropologiquement » de I’homo ceconomicus + homo

democraticus, de maniére a avoir une vision exacte de la condition politique contemporaine : « sans cette

85



vision exacte, nul projet de grande transformation ne saurait étre réellement réalimenté par

I’enthousiasme du libre esprit » (/bid : 43).

L'usage de la liberté vis-a-vis du destin se doit d’étre katéchonique, comme la politique vis-a-vis de

I’histoire :

La véritable tache du mouvement ouvrier aurait plutét été celle d'imposer a la modernité
tardive, avec les moyens qui justifient la fin, de cesser de courir pour se mettre a marcher :
en retenant, en ralentissant, en retrouvant le pas de ’homme, en soumettant le rythme de la
machine, non pas pour la décroissance, mais pour une croissance commune, entre le dehors
et le dedans, entre situation et existence, entre destin et liberté. Ou, comme disait Baltasar

Gracian, mais c’est la méme chose, entre « le corps de I'histoire » et « I'ame de la politique »
(Ibid : 47).

Tronti oppose également les notions de liberté négative et de liberté positive. La premiere est « la libre
adhésion aux circonstances, subie par I'existence quelconque, sans réflexion sur son destin ». La seconde
est plutét « la tache difficile qui consiste a arracher par la pensée la liberté aux « limites » qui
I'emprisonnent a I'intérieur de la société, pour récupérer, dans la socialité, la possibilité de I'existence

authentique » (/bid : 60). C'est cette liberté positive qu’il appelle I'« esprit libre » :

L'« esprit » est le contraire du « destin ». Si celui-ci reléeve du caractere déterminé de la
contingence historique, celui-la est le véritable libre agir politique. Tout comme la liberté
reconnait le destin comme sa limite, qui n’est toutefois pas invincible, le libre esprit, le
Freigeist, par sa capacité illimitée de pensée/action, triomphe de la « mort perpétuelle » a
laquelle I'acceptation du monde le condamne (/bid : 42).

Tronti renoue ainsi avec le refus qu’il ramene au niveau de la pensée. Il invite ainsi a refuser I'« existence
quelconque, celle de ceux, nombreux, qui disent “oui” a leur destin. Mais ceux qui disent “non”, en
individus solitaires, ne gagnent pas pour autant I'existence authentique. lls doivent la mériter, en luttant

chaque jour pour la liberté dans la situation ». Il appelle ainsi a étre dans la pensée :

Mais étre dans la pensée veut dire exister dans le danger et dans la souffrance, dans la
conscience réelle de sa propre insuffisance. Insuffisance face au destin, a la situation, qui nous
domine de toute sa puissance. Si I'on ne peut éliminer son destin, le choix possible consiste a
se rendre libre de lui. Si la situation nous domine, le seul choix est, avec la pensée, de briser
le cercle fermé de sa force de détermination a notre égard (/bid : 49-50).

86



3.4 Conclusion

Mario Tronti croise les analyses de Tocqueville, Kelsen et Schmitt pour récupérer des concepts utiles pour
la critique de la démocratie, a partir d’'une contradiction fondamentale identifiée par ces trois auteurs
classiques, celle entre la démocratie et la liberté. Il actualise leurs analyses de I'identité entre gouvernants
et gouvernés et d’homogénéisation de la société pour aborder le phénomeéne de de la massification qui
en découle. Cet individu-masse prend le visage de I’homo democraticus, un individu non-libre et dépolitisé.
L’homogénéisation prend la forme de la tyrannie de I'opinion, qui participe a l'identité en poussant les
gouvernants a se faire opinion. Au régne du quantitatif qui domine la logique de I’homo democraticus,
inspiré de I'analyse de Schumpeter, I'auteur oppose la liberté, une liberté de I'esprit qualitative. Tronti

aborde aussi le probleme du populisme comme résultat de I'absence du signifiant peuple.

A partir de la recherche d’une liberté proprement communiste de Della Volpe, il identifie que c’est dans la
communauté d’individus totaux, et donc différenciés et omnilatéraux, qui lutte contre la liberté
accidentelle bourgeoise qu’on la découvre et non dans I'égalité qu’on établit entre les individus. Tronti
finit par puiser dans la théologie politique pour poser les termes de la lutte entre la liberté et le destin, le
destin faisant office de terrain de lutte, puisqu’il pose les limites de la vie. Concrétement, il n’appelle pas
a un mouvement de lutte antidémocratique, mais a un mouvement non-démocratique, qui vise au

dépassement de la démocratie et du destin qu’elle impose.

Cette critique n’est pas désincarnée. On devine que Mario Tronti se référe en fait a son propre parti,
surtout a I’évolution de ce dernier depuis que le PCl s’est transformé progressivement en Parti démocrate.
Il critiquait déja dans les années 1960 la propension du PCl a vouloir rallier la classe moyenne dans une
perspective gramscienne d’étre un parti national-populaire plutét que le parti de la classe ouvriéere. La
disparition du PCl au nom de la démocratie et son évolution le faisant ressembler de plus en plus a une
variante du Parti démocrate des Etats-Unis est probablement a I’origine de ses premiéres intuitions. Une
autre origine de cette intuition est probablement I'apparition d’un type particulier de politicien en la
personne de Berlusconi qui, selon Marc Lazar, fait figure de pionnier et d’inventeur d’un nouveau genre
de populisme, un « populisme d’entrepreneurs, qui sont extérieurs a la politique et qui, dans une situation
d’incertitude économique, font valoir leurs réussites dans le monde des affaires pour promettre
d’apporter richesse et prospérité dans leurs pays » (Diamanti et Lazar, 2019), avant les Donald Trump aux

Etats-Unis, Andrej Babis en République tchéque, Frank Stronach en Autriche ou Javier Milei en Argentine :

87



« Avec eux, la politique perd son autonomie et ne devient qu’un appendice de I'économie quand bien

méme ils se proclament libéraux et modernisateurs » (Ibid).

3.4.1 Quelques objections a la critique de la démocratie politique

Mario Tronti est polémique. S'il a toujours cherché a influencer la ligne politique de son parti, de I'intérieur
ou de l'extérieur, sa carriere a plus souvent qu’autrement été « motif de scandale » dans le champ de la
politique institutionnelle (Tari, 2019). Bien s(r, sa critique de la démocratie politique ne fait pas exception

a sa trajectoire, aussi tardive soit-elle. Nous en soulignerons quelques-unes.

Etienne Balibar reproche a Tronti de ne pas reconnaitre I'existence d’une « démocratie conflictuelle, voire
d’une démocratie comme forme de conflit ». Selon le philosophe francais, la démocratie est un concept
qui ne « se situe unilatéralement du c6té des normes d’adaptation de la société a la gouvernementalité
étatique, et de création ou d’imposition du consensus, par le refoulement de I'antagonisme ou sa
transformation en pluralisme constitutionnel » (Balibar, 2020 : 261). La démocratie, comme la politique,
serait donc bel et bien une notion qui se divise en plusieurs conceptions qui peuvent s’opposer. L'auteur
marxiste frangais donne I'exemple de I'Algérie ou I'on peut observer I'’émergence périodique de formes
insurrectionnelles de démocratie comme partie intégrante de I’histoire du mouvement révolutionnaire. Il
concéde cependant a Tronti que ces formes insurrectionnelles « ne peuvent étre que fragiles et se voir

tendanciellement éliminées » (/bid : 261).

Cette critique de la critique souléve une problématique récurrente chez Tronti : celle du caractere
eurocentré de ses contributions. Mario Tronti est d’abord un militant italien et, depuis ses débuts,
I’ensemble du développement de sa pensée a toujours été au service de ses interventions dans la vie

politique italienne. L’auteur en convient lui-méme lorsqu’il parle de la fin de la lutte des classes :

Quand on dit que la lutte de classe est terminée, nous disons plus spécifiquement qu'est
terminée la lutte de classe au sens marxien, qui était précisément le sens opéraiste. Si elle
renaitra ailleurs, par exemple en dehors de I'Occident, et dans les grands processus
d'industrialisation du monde, ¢a, nous ne le savons pas (Tronti, 2009 : 146).

Il importe de garder ce caractere eurocentré a I'esprit lorsqu’on lit la critique de la démocratie politique
de l'auteur, qui se concentre sur I'américanisation de I'Europe a travers la démocratie. La cause du

« suicide » du mouvement ouvrier européen est justement d’avoir assumé la démocratie comme une

88



valeur (Tronti, 2007). Bien sdr, Tronti considére que les Etats-Unis continuent d’exporter la démocratie par

la guerre en périphérie de 'empire :

Il me semble que l'accent mis actuellement sur la paix et la guerre est complétement
disproportionné. Les guerres se déroulent toutes aux frontiéres de I'empire, dans ses failles
critiques, disons, mais I'empire en son sein vit sa nouvelle paix, je ne sais pas si elle sera aussi
centenaire. Et c'est dans cette condition de paix intérieure et de guerre extérieure que la
démocratie non seulement gagne, mais vainc (Tronti, 2005 : 21).

Puisque c’est la paix de I'empire qui l'intéresse, il est difficile de plaquer la critique de Tronti sur des cas
comme Haiti, le Printemps arabe, la Corée du Sud, etc. Il s’agit d’une limite importante de la critique de la

démocratie politique qu’on ne peut passer sous silence.

Autre objection a ne pas passer sous silence, celle d’Antonio Negri qui critique la réflexion sur le destin et
la liberté de Tronti d’'impliquer I'abandon de la tache d’organiser la classe ouvriere comme classe
dirigeante et dominante, ou hégémonique, parce qu’il n’y aurait plus de peuple. Selon Negri, c’est le virage
de I'autonomie du politique qui a mené I'auteur au pessimisme quant au présent de la lutte des classes :
« un déplacement du point de vue, de celui qui consistait a étre simultanément dans et contre le capital,
a celui qui consistait a étre dans le Parti, avec la proposition d’en imposer I'hégémonie sur le
développement capitaliste » (Negri, 2021 : 102). Tronti aurait perdu de vue la lutte des classes parce qu’il
aurait déplacé la recherche de la source du pouvoir du bas vers le haut. L’auteur romain aurait tort de

s’accrocher a I’Etat et sa possible autonomie dans un monde globalisé, selon Negri :

La référence au transcendantal politique, typique de la pathologie étatiste du XXe siecle [...],
a par ailleurs fait son temps. Dans le monde globalisé, toute réminiscence étatique est
destinée a se plier aux nécessités du souverainisme, de l'identitarisme, et alimente des
dérives fascisantes, alors méme que la figure de I'Etat palit toujours davantage dans le
contexte de la mondialisation. L’Etat, bien loin de réapparaitre comme un sujet autonome, a
un réle toujours plus subordonné dans le « jeu mondialisé des taux de profit » (/bid. : 118).

Sa critique de la démocratie politique et I'ébauche de son projet de liberté non démocratique serait celui
sur lequel reconstruire le parti sans répéter les erreurs des mouvements ouvriers du XXe siécle. Selon Negri,
Mario Tronti devrait chercher une autre source de pouvoir que cet Etat trop faible pour faire face au
capitalisme contemporain sans quoi, effectivement, aucune perspective de changement radical de la

société ne peut étre ouverte. Tronti réplique :

89



j’ai vu, de mes yeux, la puissance de la pression sociale qui venait du bas, et dans le méme
temps, son impuissance a mettre en crise, par ce seul moyen, les structures de pouvoir
établies par le haut. J’ai compris qu’il n’y aurait pas, qu’il ne pouvait pas y avoir de corrélation
mécanique. [...] L'« énigme Tronti » ne réside pas dans le fait d’avoir déplacé le « point de
vue » dans et contre le capital, dans et contre le parti. Elle réside dans ce double mouvement
de pensée et de pratique, contradictoire seulement en apparence, qui, de marxiste non pas
hérétique, mais hétérodoxe, m’a porté, a la faveur d’essais et d’erreurs, et au mépris de tous
les démocrates progressistes qui ont pu m’encercler, a me présenter sous un jour inédit, du
moins dans notre camp : celui de « révolutionnaire conservateur » (Tronti, 2021 : 161-162 ;
165).

Une derniere objection est celle de Davide Gallo Lassere. Ce dernier remet en question la nécessité de la
recherche d’une subjectivité centrale a identifier dans un conflit ami/ennemi binaire, par exemple,

ouvriers et capital, femmes et hommes, etc. Selon Gallo Lassere,

Nous pourrions en effet soutenir que les défis du présent nous confrontent a la nécessité de
luttes pour réarticuler I'horizontalité des mouvements avec la verticalité des formes
d'organisation autonome, afin de rassembler une pluralité de subjectivités ayant des besoins
et des expériences spécifiques (Gallo Lassere, 2020 : 274).

Pour la reconstitution d’un peuple politique, Tronti semble accrocher son projet d’esprit libre a la

recentralisation d’un parti comme celui d’un « peuple travailleur » :

Ou le fait de travailler atteint non pas la vie, mais I'existence, dans la centralité politique de
la personne qui travaille. Pour retrouver ce sens apres la juste, et libre, partialité ouvriere —
ou justice et liberté ont vraiment eu un sens — il faut, et il est possible de — peut-étre pour la
premiére fois — fonder une classe générale. Celle du peuple travailleur (Tronti, 2013 : 152-
153).

Tronti ne semble ainsi voir aucun horizon possible sans revenir a la centralité ouvriére ou une variante de
celle-ci. En méme temps, il ne s’intéresse pas le moins du monde aux perspectives d’inspiration opéraistes
qui ont distendu le sujet ouvrier pour y inclure I'ensemble des subjectivités en lutte contre le capitalisme
selon leur capacité de refuser le travail, rémunéré ou non (Caffentzis, 2025 ; James, 2024), que ce soit les
femmes (Dalla Costa, 2023 ; Federici, 2019 ; Fortunati, 2022), les mouvements étudiants et décoloniaux

(Cleaver, 2017), les personnes migrantes (Moulier-Boutang, 1998), etc.

3.4.2 Laliberté comme discipline

Ces critiques sont justes. Elles ont toutes en commun de souligner la concentration de Tronti sur le haut

par rapport au bas, de privilégier I'Occident sur le Sud global, de privilégier I'Etat et le parti sur la classe

90



autonome, de privilégier un sujet central a une multiplicité de sujets en lutte. Cela dit, aucune d’elles ne

s’intéresse a la conception originale de la liberté avancée par Tronti.

Dans la littérature recensée dans le camp d’inspiration opéraiste, seul Gigi Roggero a su capter I'essentiel
de la conclusion de Tronti. Il avance que ce dernier nous a appris que la liberté ne peut s’exercer que si

I'individu libre reconnait I'autorité :

Auctoritas est le contraire de potestas : seule la liberté qui se reconnait dans l'autorité peut
combattre et vaincre le pouvoir. C'est une autorité qui n'a pas besoin de consentement parce
qu'elle est collective et non personnalisée, dirigée par une aristocratie. Non pas les meilleurs
par leur naissance ou leur position sociale, mais les meilleurs parce qu'ils ont décidé de
construire le destin d'un parti. Basileia sans basileus, royaume sans roi. C'est la communauté
des étres humains libres (Roggero, 2021b : 54).

Tout comme Della Volpe avant lui, Tronti considére que la liberté sans autorité et sans obéissance est une

fiction, une idéologie. Ainsi Roggero ajoute que :

Les hommes, individuellement, ne sont pas capables de supporter la liberté : ils la supportent
seuls, c'est-a-dire en compagnie de la domination. Car la liberté ne se conquiert pas
seulement : elle se regarde dans les yeux, elle se combat, elle se dirige. Et elle n'est jamais
acquise une fois pour toutes : elle se pratique. C'est une praxis, pas un droit ou un état. C'est
une pratique collective qui a besoin de contraintes. Non, pas des contraintes morales, qui
doivent étre rejetées. Elle a besoin de contraintes que I'on ose appeler éthiques, au sens ou
elles permettent |'organisation de la vie en commun, c'est-a-dire I'organisation contre une
autre forme de vie. Sans contraintes, la liberté reste confinée a la nécessité de la domination.
Plus on est libre individuellement, moins on est libre collectivement (lbid : 54).

Cet enseignement issu de la critique de la démocratie politique et de la recherche de liberté est utile méme
si 'on en rejette le caractere eurocentré, étatiste et binaire, pour autant qu’on soit militant

révolutionnaire :

Les militants révolutionnaires appellent cette contrainte la discipline. Pour paraphraser
Jinger : la discipline est I'image de la liberté reflétée dans un miroir d'acier. Sans ce lien avec
I'auctoritas collective, nous flottons a la merci de la potestas. Privés de miroir d'acier, nous
sommes engloutis dans la solitude de I'individu fagonné par un pouvoir qui se réfléchit sur lui-
méme. Immergés dans une liberté liquide, nous nous illusionnons d'étre libérés de
I'obéissance, alors que nous obéissons sans nous en rendre compte, nous sommes formatés
par le langage de la liberté sans le parler. Il en va ainsi de la liberté d'expression, ce droit par
lequel on se croit totalement libre sans se rendre compte que I'on obéit a un champ discursif
que I'on ne décide pas, que I'on ne controle pas, et sur lequel on n'a aucun pouvoir. Nous

91



reproduisons ainsi chaque jour une liberté qui empéche la libération. Une liberté individuelle
qui empéche la formation de I'esprit libre (Ibid : 55).

La liberté véritable est donc assimilable a la discipline du militant révolutionnaire appartenant a un collectif
qui ceuvre a la libération. Elle implique la reconnaissance de l'autorité du collectif. Elle est ainsi en
opposition a la liberté individuelle, par exemple la liberté d’opinion sans cadre ni reconnaissance d’aucune

autorité. C'est la I'originalité de la conception de la liberté selon Mario Tronti.

92



CONCLUSION

Dans cette recherche, nous nous sommes attelé a exposer et expliquer en profondeur la critique de la
démocratie politique de Mario Tronti. Nous devions, pour ce faire, étudier différentes dimensions de cette
contribution a la pensée politique. Nous avons donc abordé tour a tour ses dimensions généalogique,

méthodologique et théorique.

4.1 Dimension généalogique

La dimension généalogique de la critique a I’étude impliquait un positionnement méthodologique, a savoir
gue la pensée politique de I'auteur est encastrée dans le contexte historique dans lequel elle a été produite.
En s’inspirant de I'approche structurale en pensée politique, nous avons situé chaque période de |'ceuvre
dans leur contexte, a I'aide de matériaux historiques. Nous avons mis I'accent sur deux périodes, en suivant
les indications de I'auteur lui-méme, a savoir que la critique de la démocratie politique avait pour péere

I’opéraisme et pour mére I'autonomie du politique.

Nous avons ainsi pu identifier et présenter des éléments de critique de la démocratie dans I'ceuvre de
Tronti a partir de ses premieres interventions, période pré-opéraiste, dans lesquelles I'auteur rompt avec
I'idéologie officielle du gramscisme du PCl, a savoir la « philosophie de la praxis », la voie italienne vers le
socialisme et la perspective de développer une identité nationale-populaire. Mario Tronti élabore sa
propre version du marxisme comme « science » en s’inspirant de Galvano Della Volpe. Cette interprétation
« scientifique » de Marx pose les bases méthodologiques de la critique de la démocratie politique, comme

nous le verrons plus tard.

Nous avons enchainé avec la période opéraiste, fortement ancrée dans le « miracle italien », durant
laquelle I'auteur développe une compréhension originale de la lutte des classes selon laquelle la classe
ouvriere en tant que subjectivité est une minorité qui se refuse comme capital variable et qui manifeste
ce refus du travail de différentes manieres. En tant que capital variable, la classe ouvriére serait une partie
du capital social, une partie qui s’oppose au tout. De la méme maniere, la classe capitaliste impose ses
intéréts et sa volonté en tant que classe dominante et dirigeante en mettant I’'ensemble de la société au
service de 'usine. On retrouve la une critique forte de la volonté générale et de I'intérét général, qui sont
des fondements de la démocratie. Puisque Tronti considére que l'initiative de la classe ouvriere est le

moteur de I'histoire, c’est-a-dire que le capitalisme se développe toujours en réaction aux différentes

93



formes de luttes ouvrieres, pour contourner et dépasser le refus du travail, 'anéantissement de cette

initiative en vient a créer un blocage de I'histoire, une fin de I'histoire en quelque sorte.

La période de I'autonomie du politique qui suit la « biennio rosso » et qui a lieu durant le « mai rampant »
est intimement liée a I'échec répété des différents gouvernements de coalition de centre-gauche a
moderniser 'Etat italien qui demeure incapable de répondre aux fortes pressions ouvriéres et aux besoins
du capital pour se développer. Au lieu d’attendre une initiative de modernisation de I’Etat de la part des
capitalistes, qui jouera nécessairement contre la classe ouvriére, Tronti propose a cette derniere d’occuper
un nouveau terrain de lutte sans abandonner celui des usines. Le but est de prendre les devants pour faire
de I'Etat la forme politique moderne de la classe ouvriére. Il n’est ainsi pas question de simplement
chercher a défendre l'intérét ouvrier dans le jeu démocratique pour participer a la formulation de la
volonté générale. Il s’agit plutét de s’assurer une médiation entre la conscience ouvriéere et les institutions
capitalistes, pour imposer la premiere aux secondes. Cela implique de reconnaitre I'autonomie des
institutions politiques par rapport a la société : un Etat peut ne pas étre capitaliste dans une société
capitaliste. C'est aussi le moment du retour de I'auteur au PCI qui est fortement influencé par cette analyse.
La découverte de I'autonomie du politique influence fortement ce qui allait devenir la critique de la
démocratie politique, particulierement I'idée que cette autonomie confére une liberté d’initiative a une

partie de la société de combattre le tout sur le terrain de I'histoire.

4.2 Dimension méthodologique

Pour élaborer une critique de la démocratie politique qui lui est propre, Mario Tronti s’inspire de la
méthode critique de I'économie politique de Marx, particulierement telle que comprise par Galvano Della
Volpe. Il s’agit de celle exposée dans I'Introduction a la critique de I’économie politique de 1857 que Della
Volpe nomme le cercle méthodologique concret-abstrait-concret, qui implique de partir de faits concrets
pour développer ses hypotheses et concepts abstraits avant de revenir vers I'explication du présent
concret et la validation des hypothéses. Cette approche s’oppose au recours a des abstractions aprioristes,
comme sont les mythes d’individus présociaux isolés qu’on retrouve par exemple chez Hobbes, Smith ou

Rousseau.

Ainsi Tronti défend une pensée réaliste. Il s’écarte des aspirations de la pensée critique a distinguer la
fausse démocratie bourgeoise d’une vraie démocratie a découvrir. L’auteur italien considere qu’il faut se

concentrer sur la démocratie telle qu’elle a été réalisée, celle qui est née aux Etats-Unis et qui a été

%94



implantée ailleurs dans le monde par la guerre. Il précise ainsi s'intéresser uniquement a la démocratie
moderne, par opposition a la démocratie des anciens. La réalisation de cette démocratie moderne a pour
histoire le XXe siecle, particulierement la période qui s’étend de la Premiere Guerre mondiale jusqu’au
XXe congrés du Parti communiste de I'Union soviétique, intervalle durant lequel I’Etat libéral en crise en
Europe a d’abord cédé le pas a la dictature ou a la démocratie, puis cette derniere I'a remporté avec la
Deuxieme Guerre mondiale. Selon I'auteur, une fois la démocratie réalisée en Europe, cela a mis fin a la

grande politique.

Pour expliquer en quoi la démocratie neutralise le conflit et met fin a la politique, et toujours dans la lignée
de la méthode critique marxienne de I’économie politique, Tronti parcourt des textes de pensée politique
importants sur la démocratie et en souligne les éléments critiques. C’est ce qui constitue la troisieme

dimension de la critique, la dimension théorique.

4.3 Dimension théorique

Le troisieme chapitre explore la critique de la démocratie politique a proprement parler. Elle comporte
deux parties. La premiére se concentre sur les éléments de critique de la démocratie que Mario Tronti
souligne dans des textes d’Alexis de Tocqueville, de Hans Kelsen et de Carl Schmitt. En croisant les
contributions critiques de chaque auteur sur la démocratie, le militant italien identifie une contradiction
fondamentale commune : celle de la liberté et de la démocratie. Chez Tocqueville, cette contradiction
prend la forme de deux passions ennemies, le besoin d’é&tre dirigé et celui d’étre libre. L’Etat démocratique
qu’il décrit raréfie 'usage du libre arbitre en introduisant a la fois la liberté dans la sphére politique et le

despotisme dans la sphére administrative.

Chez Kelsen, il y a une contradiction fondamentale entre le libéralisme et la démocratie. On retrouve en
démocratie une opposition entre la volonté individuelle et la volonté collective incarnée par |'ordre
étatique. La seconde se dresse devant la premiere comme une puissance étrangere et la domine. La liberté
de I'individu est aliénée et remplacée par celle de la personne d’Etat qui représente la souveraineté du
peuple. C’'est ainsi qu’il met de I'avant I'idée d’une identité entre le gouverné et le gouvernant, entre
I'objet et le sujet du pouvoir. On retrouve le concept d’identité entre le gouvernant et le gouverné dans la
critique de la démocratie de Schmitt également. De cette identité découle le probléeme de I’'homogénéité,

qui nie la différence entre gouvernants et gouvernés.

95



En s’inspirant de ces critiques, Tronti élabore des catégories critiques pour expliquer comment la
démocratie politique supprime la possibilité de I'affirmation d’une partie contre le tout. Il pointe d’abord
I'identité des vues du souverain et du peuple pour établir I'impossibilité de développer un point de vue en
rupture entre I'un et I'autre. Cette identité est hostile a toute différence. Il en résulte une masse identitaire.
Cest ce qu’il nomme le processus de massification produit par la démocratie. Cette
homogénéisation/massification n’est non pas imposée, mais autoproduite a travers le libre marché. La
masse identitaire devient a la fois classe dominante et classe dirigeante et s’incarne dans la figure du
bourgeois-masse ou de ce qu’il nomme I’homo democraticus. Cet homme nouveau de la démocratie est,
en termes nietzschéens, la figure du dernier homme. Il s’agit d’un individu dépolitisé inconscient de sa

liberté, dans une société ou la démocratie a supprimé la politique.

Tronti se tourne ensuite vers la notion de peuple. Selon I'auteur, c’est la classe qui fait du peuple une
catégorie de la politique. Sans elle, le peuple demeure un signifiant vide qui peut étre rempli par le
populiste. On ne peut ainsi combattre le populisme qu’en rétablissant I'autorité des classes dirigeantes

contre celle des chefs, en relégitimant la politique.

La critique de la démocratie politique de Tronti est enfin complétée par la notion de tyrannie de I'opinion.
Dans la société démocratique, le gouvernant doit se faire opinion pour gouverner. C’est cette opinion
majoritaire qui homogénéise les pensées et qui commande I'Etat. C’est une tyrannie qui s’exerce sans
coercition ; elle s'impose tout simplement. L’action politique est ainsi réduite a la recherche de consensus

par les gouvernants. C'est le quantitatif capitaliste qui domine au détriment du qualitatif.

En cohérence avec les différents éléments de sa critique, et avec la contradiction identifiée par les trois
auteurs classiques de référence, Tronti formule une proposition pour dépasser la démocratie en lui
opposant la liberté. Il entreprend sa recherche avec la définition d’une liberté proprement communiste
chez Galvano Della Volpe. Il s’agit d’une liberté qui s’oppose a la liberté de classe, celle qui fait passer des
conditions de vie accidentelles pour une initiative. Cette liberté ne repose pas sur le principe d’égalité,
mais sur celui d’'une communauté d’individus totaux, donc différenciés. La liberté communiste serait donc

le régne de la différence dans une société sans classe.

Mario Tronti aboutit sa recherche sur la liberté dans une réflexion sur le destin qui reléve de la théologie

politique. Sans réflexion sur le destin, on se contente d’une liberté dite négative qui se résume a une libre

96



adhésion aux circonstances ambiantes. C'est plutot la recherche d’une liberté positive qui I'intéresse, qui
consiste en la quéte d’une existence authentique a travers la pensée. C'est I'esprit libre qui est porteur de
cette quéte, en conflit avec le destin des circonstances. Le destin devient en quelque sorte un champ de
bataille sur lequel arracher une existence libre. C'est une quéte de I'individualité différenciée a laquelle
réfere Della Volpe, qui ne peut étre atteinte par une démarche individuelle, mais par I'activité politique
d’une communauté portée par un projet non démocratique. La liberté qui s’arrache au destin, c’est la

politique qui fait dévier Ihistoire.

Politique et liberté sont indissociables pour Tronti. La liberté dont il parle est celle du militant
révolutionnaire, qui appartient a un collectif ceuvrant a la libération et qui en reconnait I'autorité. Cette
liberté est donc discipline. Elle est en opposition a la liberté individuelle de I'individu-masse. Elle implique

de forger et d’entretenir un esprit libre.

C’est de cette discipline révolutionnaire dont parle Luis Bufiuel dans son autobiographie lorsqu’il revient
sur une anecdote pour décrire la discipline morale imposée par les surréalistes. En 1929, le cinéaste s’était
retrouvé devant un dilemme important. Alors qu’il avait accepté de publier le scénario de son film Un chien
andalou dans La revue du cinéma, éditée par Gallimard, son groupe avait décidé de publier le méme

scénario dans un numéro de la revue belge Variétés consacré aux surréalistes. Il raconte :

En réalité ce conflit de conscience, tres vif, était le premier de ma vie. Rentré chez moi, dans
I'impossibilité de dormir, je me disais : oui, je suis libre de mes actes. Ces gens n’ont aucun
droit sur moi. Je peux leur jeter mon scénario a la figure et m’en aller, rien ne m’oblige a leur
obéir. Ills ne sont rien de plus que moi. En méme temps je sentais une autre force qui me
disait : ils ont raison, tu dois I'admettre. Tu crois que ta conscience est ton seul juge, tu te
trompes. Ces hommes, tu les aimes, tu leur fais déja confiance. lls t'ont admis comme un des
leurs. Tu n’es pas libre comme tu I'affirmes. Ta liberté n’est qu’un fantome qui parcourt le
monde avec un manteau de brouillard. Tu veux la saisir, elle t'échappe, il ne te reste qu’une
trace d’humidité sur les doigts (Bunuel, 1982 : 131-132).

Contre la liberté que lui offraient les opportunités du succés de son film, il a choisi la discipline de son
groupe révolutionnaire qui se bat pour la liberté et contre I'exploitation. C'est a cette quéte de liberté
positive communiste contre la liberté négative du destin que nous sommes conviés. Pour reprendre les
mots de Thomas Sankara, « il s’agit pour nous, de vivre, d’agir et de vaincre, de prouver ainsi que nous

savons réfuter la défaite, en susciter 'homme de la liberté contre 'homme du destin » (Sankara, 2017).

97



BIBLIOGRAPHIE

Abensour, Miguel (2012), La démocratie contre I’Etat : Marx et le moment machiavélien, Paris : Félin,
292 p.

Anastasi, Andrew et Matteo Mandarini (2020), « A Betrayal Retrieved: Mario Tronti’s Critique of the
Political », Viewpoint, (25 février) : https://viewpointmag.com/2020/02/25/a-betrayal-retrieved-

mario-trontis-critique-of-the-political/

Arens, Nicolas (2015), « La démocratie tocquevillienne : un parcours dialectique », Revue
interdisciplinaire d’études juridiques, 1 (74), p.

Aron, Raymond (1967), Les étapes de la pensée sociologique, Paris : Gallimard, 659 p.
Attal, Frédéric (2004), Histoire de I'ltalie depuis 1943 & nos jours, Paris : Armand Colin, 416 p.

Audier, Serge (2004), Tocqueville retrouvé : genese et enjeux du renouveau tocquevillien francais, Paris :
Vrin, 319 p.

Balibar, Etienne (2020), « Mario Tronti et la fin de la politique », Histoire interminable, p. 247-263.

Baume, Sandrine (2007), Kelsen : plaider la démocratie, Paris : Michalon, 113 p.

Beaud, Olivier (1995), « L’art d’écrire chez un juriste : Carl Schmitt », in Carlos-Miguel Herrera (dir.), Le
droit, le politique autour de Max Weber, Hans Kelsen, Carl Schmitt, Paris : L'Harmattan, 1995, p.

15-36.

Benquet, Marléne et Théo Bourgeron (2021), La finance autoritaire : vers la fin du néolibéralisme, Paris :
Raisons d’agir, 156 p.

Blackmer, Donald L. M. (1975), « Continuity and Change in Postwar Italian Communism » in Donald L. M.
Blackmer et Sydney Tarrow (dir.), Communism in Italy and France, Princeton, NJ : Princeton
University Press, p. 21-68.

Bobbio, Norberto (1998), Essais sur la théorie du droit, Paris : Bruylant ; LGDJ, 286 p.

Bouchard, Lucien-Pierre (2000), Schumpeter : la démocratie désenchantée, Paris : Michalon, 123 p.

Bourque, Gilles, Jules Duchastel et Eric Pineault (1999), « L’incorporation de la citoyenneté », Sociologie
et sociétés, 31(2), p. 41-64.

Boveiri, Kaveh (2024), Marxian Totality : Inverting Hegel to Expound Worldly Matters, Leiden ; Boston :
Brill, 204 p.

Brahamcha-Marin, Jordi (2014), « La crise de 2008, une crise du néolibéralisme ? : une typologie des

interprétations marxistes », Contretemps : https://www.contretemps.eu/la-crise-de-2008-une-
crise-du-neoliberalisme-une-typologie-des-interpretations-marxistes/

98



Breaugh, Martin et Francis Dupuis-Déri (dir.) (2009), La démocratie au-dela du libéralisme : perspectives
critiques, Outremont, Qc : Athéna, 196 p.

Bufiuel, Luis (1982), Mon dernier soupir, Paris : Robert-Lafond, 317 p.

George Caffentzis (2025), En lettres de feu et de sang : travail, machines et crise du capitalisme,
Montréal : Rue Dorion, 498 p.

Cavalleri, Matteo, Michele Filippini et Jamila M.H. Mascat (2017), « Introduzione » in Mario Tronti, //
demone della politica : antologia di scritti 1958-2015, Bologna : Il Mulino, 11-66.

Cavazzini, Andrea (2014), « Luttes ouvriéres et années de plomb en Italie : de la centralité ouvriere a
I’'occultation du conflit », Quaderni, 84, p. 41-56.

Cavazzini, Andrea (2010), Le printemps des intelligences : la Nouvelle Gauche en Italie : introduction
historique et thématique, Toulouse : EuroPhilosophie ; BPSP, 99 p.

Clausewitz, Carl von (1955), De la guerre, Paris : Minuit, 755 p.

Cleaver, Harry (2017), Rupturing the Dialectic : The Struggle against Work, Money, and Financialization,
Chico, CA : AK Press, 320 p.

Chenais, Frangois (2014), « La crise et le dépassement du capitalisme chez Marx », Cités, 3 (59), p. 115-
125.

Comité invisible (2017), Maintenant, Paris : Fabrique, 160 p.

Couffignal, Georges (1978), Les syndicats italiens et la politique, Grenoble : Presses de I'Université de
Grenoble, 303 p.

Crainz, Guido et Agnés Roche (2008), « Les transformations de la société italienne », Vingtieme siecle :
revue d'histoire, 100 (octobre-décembre), p. 103-113.

Dalla Costa, Mariarosa (2023), Femmes et subversion sociale : anthologie 1972-2008, Genéve :
Entremonde, 361 p.

Dannequin, Fabrice (2003), « La place du politique chez Schumpeter », L’économie politique, 1 (17), p.
82-93.

Della Volpe, Galvano (2022), La liberta communista, Rome : Bordeaux.
Della Volpe, Galvano (1977), La logique comme science historique, Bruxelles : Complexe, 254 p.

Della Volpe, Galvano (1976), Critique de I’idéologie contemporaine, Paris : Presses universitaires de
France, 150 p.

Derrida, Jacques (2004), « Qu’est-ce que la déconstruction? », Commentaire, 4 (108), p. 1099-1100.

Derrida, Jacques (1972), Marges de la philosophie, Paris : Minuit, 397 p.

99



Diamanti, llvo et Marc Lazar (2019), Peuplecratie : la métamorphose de nos démocraties, Paris :
Gallimard, 187 p.

Dumont, Louis (1979), Homo hierarchicus : essai sur le systéme des castes, Paris : Gallimard, 452 p.

Dyzenhaus, David (1997), Legality and Legitimacy : Carl Schmitt, Hans Kelsen, and Hermann Heller in
Weimar, Oxford : Oxford University Press, 283 p.

Federici, Silvia (2019), Le capitalisme patriarcal, Paris : Fabrique, 190 p.

Filippini, Michele (2011), « Mario Tronti et I'opéraisme politique des années soixante », Cahiers du GRM,
2, : http://journals.openedition.org.proxy.bibliotheques.ugam.ca/grm/227

Fortunati, Leopoldina (2022), L'arcane de la reproduction : femmes au foyer, prostituées, ouvriers et
capital, Geneve : Entremonde, 328 p.

Fraser, Nancy (2005), « Multiculturalisme, anti-essentialisme et démocratie radicale : genése de
I'impasse actuelle de la théorie féministe », Cahiers du genre, 2 (39), p. 27-50.

Gaboriaux, Chloé et Arnault Skornicki (2017), « Introduction », in Vers une histoire sociale des idées
politiques, Villeneuve d'Ascq : Presses universitaires du Septentrion, https://books-openedition-
org.proxy.bibliotheques.ugam.ca/septentrion/18669

Gallo Lassere, Davide (2020), « Mario Tronti » in Alex Callinicos, Stathis Kouvelakis et Lucia Pradella (dir.),
Routledge Handbook of Marxism and Post-Marxism, London : Routledge, p. 269-276.

Gago, Veronica (2021), La puissance féministe ou le désir de tout changer, Montréal : Rue Dorion, 341 p.

Garo, Isabelle (2001), « Hegel. Marx et la critique du libéralisme » in Etienne Balibar et Gérard Raulet
(dir.), Marx démocrate : le manuscrit de 1843, Paris : Presses universitaires de France, p. 89-104.

Garo, Isabelle (2000), Marx, une critique de la philosophie, Paris : Seuil, 332 p.
Gauchet, Marcel (2008), « Crise dans la démocratie », Revue lacanienne, 2 (2), p. 59-72.

Gentili, Dario et Elettra Stimili (dir.) (2015), Differenze italiane : politica e filosofia : mappe e
sconfinamenti, Rome : DeriveApprodi, 334 p.

Gentles, lan (2022), The New Model Army : Agent of Revolution, New Haven, Yale University Press, 320 p.
Ginsborg, Paul (2006), « | due bienni rossi: 1919-1920 e 1968-1969 : comparazione storica e significato
politico », in Fondazione Giuseppe Di Vittorio et Associazione Biondi-Bartolini (dir.), I due bienni

rossi del Novecento 1919-20 e 1968-69 : studi e interpretazioni a confronto, Rome : Ediesse, p.
13-36.

Ginsborg, Paul (2001), Italy and its Discontents 1980-2001: Family, Civil Society, State, New York :
Palgrave MacMillan, 520 p.

100



Ginsborg, Paul (1990), A History of Contemporary Italy : Society and Politics, 1943-1988, Londres :
Penguin, 586 p.

Giovannini, Paolo (2006), « | bienni rossi del Novecento: una lettura sociologica », in Fondazione
Giuseppe Di Vittorio et Associazione Biondi-Bartolini (dir.), | due bienni rossi del Novecento 1919-

20 e 1968-69 : studi e interpretazioni a confronto, Rome : Ediesse, p. 37-48.

Giroux, Dalie (2003), « L'unité de la forme et du fond et la grande politique nietzschéenne », Sociétés, 3
(81), p. 45-59.

Godelier, Maurice (1978), « La part idéelle du réel : essai sur I'idéologique », L’Hommes, XVIII (3-4), p.
155-188.

Goujon, Alexandra (2015), Les démocraties, Paris : Armand Collin , 189 p.
Gramsci, Antonio (2022), Cahiers de prison : anthologie, Paris : Gallimard, 802 p.
Gramsci, Antonio (2012), Guerre de mouvement et guerre de position, Paris : La Fabrique, 338 p.

Guidali, Fabio (2021), « Intellectuals at the factory gates : Early Italian operaismo from Raniero Panzieri
to Mario Tronti », Labor History, 62 (4), p. 454-469.

Guigou, Jacques et Jacques Wajnsztejn (2018), Mai 1968 et le mai rampant italien, Paris : L’'Harmattan,
471 p.

Hardt, Michael et Antonio Negri (2004), Multitude : guerre et démocratie a I’'dge de I'Empire, Montréal :
Boréal, 407 p.

Hildebrand, George H. (1965), Growth and Structure in The Economy of Modern Italy, Cambridge, MA :
Harvard University Press, 475 p.

landolo, Alessandro (2014), « Unforgettable 19567 The PCl and the Crisis of Communism in Italy »,
Contemporary European History, 23 (2), p. 259-282.

James, Selma (2024), Sexe, race et classe : la stratégie de I'autonomie, Montréal : Rue Dorion, 368 p.

Jarrett, Kylie (2017), « Le travail immatériel dans I'usine sociale: une critique féministe », Politique de
I'image, 13, p. 12-25.

Kelsen, Hans (2004), La démocratie : sa nature, sa valeur, Paris : Dalloz, 121 p.

Kelsen, Hans (1997), Théorie générale du droit et de I’Etat, Paris : Bruylant ; LGDJ, 517 p.

Kirchheimer Otto (2015), « The Transformation of Western European Party Systems », in Lapalombara
Joseph, Weiner Myron (eds.), Political Parties and Political Development, New Jersey : Princeton
University Press, p. 177-200.

Koechlin, Aurore (2019), La révolution féministe, Paris : Amsterdam, 176 p.

Korsh, Karl (2002), Karl Marx, Paris : Ivrea, 287 p.

101



Laclau, Ernesto et Chantal Mouffe (2019), Hégémonie et stratégie socialiste : vers une radicalisation de la
démocratie, Paris : Fayard, 320 p.

Laclau, Ernesto (2008), La raison populiste, Paris : Seuil, 297 p.

Lazar, Marc (2009), « Une République incertaine, de 1945 a la fin des années 1980 » in Marc Lazar (dir.),
L'ltalie contemporaine de 1945 a nos jours, Paris : Fayard, p. 27-42.

Lazar, Marc (1992), Maisons rouges : les partis communistes francais et italien de la Libération a nos
jours, Paris : Aubier, 419 p.

Le Cacheux, Jacques (2009), « Une économie a bout de souffle? » in Marc Lazar (dir.), L'ltalie
contemporaine de 1945 a nos jours, Paris : Fayard, p. 259-272.

Lefort, Claude (1992), « Tocqueville : démocratie et art d’écrire », in Ecrire & I'épreuve du politique, Paris :
Calmann-Lévy, p. 55-90.

Lefort, Claude (1986), « La question de la démocratie », in Essais sur le politique : XIXe-XXe siécles, Paris :
Seuil, p. 17-30.

Lénine (2010), Ce que sont les Amis du peuple et comment ils luttent contre les social-démocrates,
Montreuil-sous-Bois : Science marxiste, 170 p.

Libertini, Lucio et Raniero Panzieri (1971), « Sept theses sur le controle ouvrier », Critique socialiste,
3 (janvier-février), p. 21-30.

Lieberman, Sima (1977), The Growth of European Mixed Economies, 1945-1970 : A Concise Study of the
Economic Evolution of Six Countries, Cambridge, MA : Schenkman, 347 p.

Lipovetsky, Gilles (1983), L'ére du vide : essais sur l'individualisme contemporain, Paris : Gallimard, 256 p.
Loni, Carla (2017), Crachons sur Hegel, Paris : Eterotopia, 96 p.
Lordon, Frédéric (2015), Imperium : structures et affects des corps politiques, Paris : Fabrique, 358 p.

Macpherson, Crawford Brough (1964), The Political Theory of Possessive Individualism : Hobbes to Lock,
Oxford, Oxford University Press, 310 p.

Mandarini, Matteo (2008), « Not Fear but Hope in the Apocalypse », Ephemera, 8(2), p. 176-181.
Manin, Bernard (1995), Principes du gouvernement représentatif, Paris : Calmann-Lévy, 319 p.

Marinelli, Alberto (1980), « Organised Business and Italian Politics: Confindustria and the Christian
Democrats in the Postwar Period » in Peter Lange et Sydney Tarrow (dir.), Italy In Transition :
Conflict and Consensus, New York : Frank Cass, p. 67-87.

Marramao, Giacomo (1995), « Pouvoir et puissance : a propos de Carl Schmitt », in Carlos-Miguel Herrera

(dir.), Le droit, le politique : autour de Max Weber, Hans Kelsen, Carl Schmitt, Paris : L’'Harmattan,
p. 69-82.

102



Marx, Karl (2004), « L'enquéte ouvriére (1880) », Travailler, 2 (12), p. 21-28.

Marx, Karl (1993), « Postface a la deuxieme édition allemande », in Le Capital : critique de I’économie
politique, livre I, Paris : Presses Universitaires de France, p. 15-17.

Marx, Karl (1975), Critique du droit politique hégélien, Paris: Editions sociales, 223 p.

Michels, Robert (2015), Sociologie du parti dans la démocratie moderne : enquéte sur les tendances
oligarchiques de la vie des groupes, Paris : Gallimard, 834 p.

Mitropoulos, Angela (2006), « Autonomy, Recognition, Movement », The Commoner, 11, p. 5-13.

Monperrus-Veroni, Paola (2009), « Les mutations de I'économie » in Marc Lazar (dir.), L'ltalie
contemporaine de 1945 a nos jours, Paris : Fayard, p. 245-258.

Montanaro, Mara (2023), Théories féministes voyageuses : internationalisme et coalitions depuis les
luttes latino-américaines, Montréal : Rue Dorion, 266 p.

Montano, Mario (1971), « On the Methodology of Determinate Abstraction : Essay on Galvano Della
Volpe », Telos : Critical Theory of the Contemporary, 7 (30), p. 30-49.

Morel, Laurence (1996), « Du marxisme au craxisme : le socialisme italien a la recherche d'une identité »
in Marc Lazar (dir.), La gauche en Europe depuis 1945 : invariants et mutations du socialisme
européen, Paris : Presses Universitaires de France, p. 263-291.

Mosse, George Lachmann (1975), The Nationalization of the Masses : Political Symbolism and Mass
Movements in Germany from the Napoleonic Wars through the Third Reich, University Park, PA :
Penn State University Press, 252 p

Mouffe, Chantal (2016), Le paradoxe démocratique, Paris : Beaux arts de Paris, 152 p.

Mouffe, Chantal (1992), « Penser la démocratie moderne avec, et contre, Carl Schmitt », Revue frangaise
de science politique, 42 (1), p. 83-96.

Moulier-Boutang, Yann (1998), De I' esclavage au salariat : économie historique du salariat bridé, Paris :
Presses universitaires de France, 765 p.

Moulier Boutang, Yann (1986), « L’'opéraisme italien : organisation / représentation / idéologie ou la
composition de classe revisitée » in Marie-Blanche Tahon et André Corten (dir.), L'ltalie : le

philosophe et le gendarme : classe ouvriére, Etat, autonomie, Montréal : VLB, p. 37-62.

Negri, Antonio (2021), « L’autonomie du politique de Mario Tronti » in Etienne Balibar, Antonio Negri et
Mario Tronti, Le démon de la politique, Paris : Amsterdam, p. 93-119.

Ornati, Oscar (1963), « The Italian Economic Miracle and Organized Labor », Social Research, 30 (4), p.
519-526.

Palano, Damiano (2020), « Nietzsche a Mirafiori : il giovane Mario Tronti e la critica dello storicismo :
note di rilettura », Revista di politica, 4 (octobre-décembre), p. 171-198.

103



Pareto, Vilfredo (1963), Manuel d’économie politique, Paris : LGDJ, 2 v.
Paltrinieri, Luca (2015), « Le conflit infini », Rue Descartes, 4 (87), p. 180-187.

Paulson, Stanley L.(1995), « Arguments “conceptuels” de Schmitt a I'encontre du controle de
constitutionnalité et réponses de Kelsen : un aspect de I'affrontement entre Schmitt et Kelsen
sur “le gardien de la constitution” », in Carlos-Miguel Herrera (dir.), Le droit, le politique : autour
de Max Weber, Hans Kelsen, Carl Schmitt, Paris : L'Harmattan, p. 243-262.

Pingaud, Denis (1976), « Le Parti Communiste Italien : un parti “stalinien national”

communiste, 5 (février-mars), p. 105-122.

», Critique

Piotte, Jean-Marc (2010), La pensée politique de Gramsci, Montréal : Lux, 280 p.

Prévost, Jean-Guy (1992), De I’étude des idées politiques, Sainte-Foy, Québec : Presses de |’Université du
Québec, 100 p.

Larry Portis (1996), « La théorie des élites de Vilfredo Pareto : usages politiques », L’/homme et la société,
(121-122), p. 175-178.

Potier, Jean-Pierre (1986), Lectures italiennes de Marx : les conflits d'interprétation chez les économistes
et les philosophes, 1883-1983, Lyon : Presses universitaires de Lyon, 500 p.

Ramel, Frédéric (2009), « Carl Schmitt face a Hans Kelsen : la joute se poursuit a I'échelle
internationale », Etudes internationales, 40 (1), p. 17-35

Ramona Coman et al. (2022), Méthodes de la science politique : de la question de départ a I'analyse des
données, Bruxelles : De Boeck Supérieur, 244 p.

Ranciéere, Jacques (2014), « La critique de I'économie politique dans les “Manuscrits de 1844” », in
Althusser et al., Lire Le Capital, Paris : Presses Universitaires de France, p. 81-200.

Ranciéere, Jacques (2005), La haine de la démocratie, Paris : Fabrique, 106 p.
Renault, Emmanuel (2014), Marx et la philosophie, Paris : Presses universitaires de France, 207 p.

Renault, Emmanuel (2000), « Marx et les critiques de I'économie politique », Actuel Marx, 1 (27), p. 153-
166.

Revelli, Marco (2008), « Quando Nietzsche incontrd Marx : per un bilancio storico dell'operaismo italiano
», Micromega (Quaderno speciale), p.

Rist, Gilbert (2010), L’économie ordinaire entre songes et mensonges, Paris : Presses de Science Po, 250
p.

Roggero, Gigi (2023a), Italian Operaismo : Genealogy, History, Method, Cambridge, MA : MIT Press,
205 p.

Roggero, Gigi (2023b), Per la critica della liberta : frammenti di pensiero forte, Bologne : DeriveApprodi,
93 p.

104



Rubel, Maximilien (1974), « Les cahiers de lectures : 1840-1856 », Marx critique du marxisme, Paris :
Payot, 451 p.

Salvati, Michele (1980), « Muddling Through : Economics and Politics in Italy, 1969-1979 » in Peter Lange
et Sydney Tarrow (dir.), Italy In Transition : Conflict and Consensus, New York : Frank Cass, p. 31-
48.

Sankara, Thomas (2017), La liberté contre le destin, Paris : Syllepse, 480 p.

Schmitt, Carl (1993), Théorie de la constitution, Paris : Presses universitaires de France, 576 p.
Schmitt, Carl (1988), Théologie politique, Paris : Gallimard, 204 p.

Schumpeter Joseph. A. (1990), Capitalisme, socialisme et démocratie, Paris : Payot, 451 p.

Sckell, Soraya Nour (2015), « Droit et démocratie chez Hans Kelsen : la critique kelsénienne de la
personnalisation de I'Etat », Trans/Form/Acao, 38 (1), p. 57-80.

Sennett, Richard (1979), La tyrannie de I'intimité, Paris : Seuil, 282 p.

Serra, Pasquale (2021), « Tronti and Gramsci on the Young Tronti’s Research Programme », Notebooks :
The Journal for Studies on Power, 1, p. 317-347.

Simon, Roland (2015), Histoire critique de I'ultragauche, Marseille ; Avignon : Senonevero ; Chemins non
tracés, 494 p.

Tari, Marcello (2019), « L’esprit libre de Mari Tronti », Lundi matin, 14 novembre : https://lundi.am/L-
Esprit-Libre-de-Mario-Tronti-par-Marcello-Tari

Tari, Marcello (2011), Autonomie ! : Italie, les années 1970, Paris : Fabrique, 320 p.

Tarrow, Sidney (1974), « Le Parti communiste et la société italienne » in Jean Besson et al. (dir.),
Sociologie du communisme en Italie, Paris : Fondation nationale des sciences politiques ; Armand
Colin, 245 p.

Thorburn, Elise Danielle (2016), « Networked Social Reproduction: Crises in the Integrated Circuit »,
Triple C, 4 (2) : https://www.triple-c.at/index.php/tripleC/article/view/708

Tocqueville, Alexis de (1981a), De la démocratie en Amérique : I, Paris : Garnier-Flammarion, 414 p.
Tocqueville, Alexis de (1981b), De la démocratie en Amérique : Il, Paris : Garnier-Flammarion, 569 p.
Togliatti, Palmiro (1977), Sur Gramsci, Paris : Editions sociales, 350 p.

Tosel, André (2005), « Antonio Labriola et la proposition de la philosophie de la praxis : la pratique apres
Marx », Archives de philosophie, 4 (68), p. 611-628.

Traverso, Enzo (2008) « Interpréter le fascisme : a propos de G. Mosse, Z. Sternhell et E. Gentile », Revue
Internationale des Livres et des Idées, 3, p. 13-20.

105



Tronti, Mario (2022), Rileggendo «La liberta comunista» in Galvano Della Volpe, La liberta communista,
Rome : Bordeaux.

Tronti, Mario (2021a), « Reculer pour mieux sauter : réponses a Etienne Balibar et Toni Negri » in Etienne
Balibar, Antonio Negri et Mario Tronti, Le démon de la politique, Paris : Amsterdam, p. 153-189.

Tronti, Mario (2021b), « Féminisme et conflit : entretien avec Mario Tronti », Blog des Editions La
Tempéte : https://editionslatempete.com/feminisme-et-conflit-entretien-avec-mario-tronti/

Tronti, Mario (2020a), « On Marxism and Sociology (April 1959) » in The weapon of organization : Mario
Tronti's political revolution in Marxism, Brooklyn, NY : Common Notions, p. 45-50.

Tronti, Mario (2020b), « The Copernican Revolution (May 1963) » in The weapon of organization : Mario
Tronti's political revolution in Marxism, Brooklyn, NY : Common Notions, p. 83-90.

Tronti, Mario (2020c), The weapon of organization : Mario Tronti's political revolution in Marxism,
Brooklyn, NY : Common Notions, 214 p.

Tronti, Mario (2020e), « The Autonomy of the Political (1972) », Viewpoint :
https://viewpointmag.com/2020/02/26/the-autonomy-of-the-political/

Tronti, Mario (2019), De I'esprit libre : fragments de vie et de pensée, Paris : La Tempéte, 325 p.
Tronti, Mario (2019b), Workers and Capital, Londres ; New York : Verso, 400 p.
Tronti, Mario (2016a), « Some Questions around Gramsci’s Marxism (1958) », Viewpoint (3 octobre).

Tronti, Mario (2016b), « Between Dialectical Materialism and Philosophy of Praxis : Gramsci and Labriola
(1959) », Viewpoint (3 octobre).

Tronti, Mario (2016c), Ouvriers et capital, Genéve : Entremonde, 418 p.

Tronti, Mario (2016d), « Vieilles routes, nouveaux lieux », Vacarme, 2 juin :
https://vacarme.org/article2895.html

Tronti, Mario (2015), Il nano e il manichino : la teologia come lingua della politica, Roma : Castelvecchi, 60

p.

Tronti, Mario (2013), « Peuple », Lignes, 2 (41), p. 143-153.

Tronti, Mario (2009), Nous opéraistes : le roman de formation des années soixante en Italie, Paris : En
bas ; L’Eclat, 206 p.

Tronti, Mario (2007), « Per la critica della democrazia politica », Conférence au département de science
politique de I'Université La Sapienza a Rome, 12 décembre.

Tronti, Mario et al. (2006), Politica e destino, Rome : Sossella, 149 p.

106



Tronti, Mario (2005), « Per la critica della democrazia politica », in Marco Bascetta et al., Guerra e
democrazia : Manifestolibri, p. 15-24.

Tronti, Mario (2001), « Per la critica della democrazia » in Ida Dominijanni (dir.), Motivi della liberta,
Milano : FrancoAngeli, p. 13-25.

Tronti, Mario (2000), La politique au crépuscule, Paris : Eclat, 260 p.
Turchetto, Maria (2001), « De “I’'ouvrier masse” a I’“entrepreneurialité commune” : la trajectoire
déconcertante de I'opéraisme italien » in Jacques Bidet et Eustache Kouvélakis (dir.), Dictionnaire

Marx contemporain, Paris : Presses universitaires de France, p. 295-306.

Viala, Alexandre (2011), « Le positivisme juridique : Kelsen et I'héritage kantien », Revue interdisciplinaire
d’études juridiques, 67 (2), p. 95-117.

Vinx, Lars (dir.) (2015), The Guardian of the Constitution : Hans Kelsen and Carl Schmitt on the Limits of
Constitutional Law, Cambridge : Cambridge University Press, 279 p.

Wajnsztejn, Jacques (2021), L’Opéraisme italien au crible du temps, La Beauche, France : A plus d’un
titre, 243 p.

Wajnsztejn, Jacques et C. Gzavier (2012), La tentation insurrectionniste, La Bussiére: Acratie, 112 p.

Wood, Ellen Meiskins (2014), Liberté et propriété : une histoire sociale de la pensée politique occidentale
de la Renaissance aux Lumiéres, Montréal : Lux, 623 p.

Wood, Ellen Meiskins (2013), Des citoyens aux seigneurs : une histoire sociale de la pensée politique de
I’Antiquité au Moyen Age, Montréal: Lux, 430 p. ;

Wright, Steve (2007), L’assaut du ciel : composition de classe et lutte de classe dans le marxisme
autonome italien, Marseille : Senonevero, 297 p.

Zanon, Nicolo (1991), « La polémique entre Hans Kelsen et Carl Schmitt sur la justice constitutionnelle »,
Annuaire international de justice constitutionnelle, Paris : Economica, p. 177-189.

Zizek, Slavoj (2009), « De la démocratie a la violence divine » in La démocratie dans quel état?,
Montréal : Ecosociétés, p. 85-102.

107



	REMERCIEMENTS
	DÉDICACE
	TABLE DES MATIÈRES
	RÉSUMÉ
	INTRODUCTION
	0.1 Sur l’auteur étudié
	0.2 Objectif de la recherche

	CHAPITRE 1  LA GÉNÉALOGIE DE LA CRITIQUE
	1.0 Introduction
	1.1 Le point de départ
	1.2 L’opéraïsme
	1.2.1 Les Quaderni rossi
	1.2.2 Classe operaia

	1.3 L’autonomie du politique
	1.4 La fin du vingtième siècle
	1.5 Conclusion

	CHAPITRE 2  LA MÉTHODE DE LA CRITIQUE
	2.0 Introduction
	2.1 La critique de l’économie politique
	2.2 La critique de la démocratie politique
	2.3 La « vraie démocratie »
	2.4 La démocratie politique réalisée
	2.5 Conclusion

	CHAPITRE 3  LA CRITIQUE DE LA DÉMOCRATIE POLITIQUE
	3.0 Introduction
	3.1 Démocratie et liberté : la contradiction à l’origine
	3.1.1 Tocqueville et la démocratie en Amérique
	3.1.2 Kelsen et la liberté de la personne État
	3.1.3 Carl Schmitt et le paradoxe de la démocratie
	3.1.4 Des concepts pour la critique

	3.2 De la démocratie en Occident
	3.2.1 Identité, homogénéité, massification
	3.2.2 L’homo democraticus
	3.2.3 Le peuple et le populisme
	3.2.4 La tyrannie de l’opinion

	3.3 La liberté contre la démocratie
	3.3.1 La liberté communiste
	3.3.2 La liberté et le destin

	3.4 Conclusion
	3.4.1 Quelques objections à la critique de la démocratie politique
	3.4.2 La liberté comme discipline


	CONCLUSION
	4.1 Dimension généalogique
	4.2 Dimension méthodologique
	4.3 Dimension théorique

	BIBLIOGRAPHIE

